
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen : das Zeugnis des
Briefwechsels

Autor: Tremp, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761214

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Tremp

Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer

Die Vita Hildegards von Bingen berichtet im dritten Buch, das über
Wunderheilungen handelt, folgende Begebenheit: Eine Frau namens
Sibylla aus der Stadt Lausanne «jenseits der Alpen» («matrona Sibilla
de civitate Lausannensi trans Alpes») hatte durch einen Boten um
Hilfe gebeten. Hildegard schickte ihr einen Brief und heilte sie von
ihrem Leiden, dem Blutfluß. «Diese Worte», schrieb sie, «lege um deine

Brust und deinen Nabel im Namen dessen, der alles richtig fügt:
<Durch das Blut Adams ist der Tod entstanden, durch das Blut Christi
ist der Tod ausgelöscht worden. Bei demselben Blute Christi befehle
ich dir, o Blut, daß du dein Fließen einstellst.) Wie schon gesagt, wurde

die betreffende Frau auf diese Weise befreit.»1
Eine Wundergeschichte und nichts weiter — könnte man meinen,

wenn parallel zu diesem Bericht nicht auch der betreffende Brief
Hildegards an «Sibylla trans Alpes» überüefert wäre (Ep. CCCXXXVIII).2
Sein Inhalt deckt sich, im Kernsatz der Blutstillungsformel sogar
wörtlich, mit dem Text in der Vita. Dem Verfasser der Vita und

* Dieser und der nachfolgende Aufsatz von Udo Kühne sind aus zwei Referaten

hervorgegangen, die anläßlich einer vom Mediävistischen Institut der Universität

Freiburg/Schweiz am 6. November 1998 durchgeführten Tagung über Hildegard

von Bingen (1098-1179) gehalten wurden. Die Vortragsfassung ist weitgehend
belassen, der Text wurde nur geringfügig verändert und mit Fußnoten versehen.

1 Vita sanctae Hildegardis, III, 10, ed. Monica Klaes, Turnhout 1993, 51 (Corpus

Christianorum, Continuatio Mediaevalis 126); deutsche Übersetzung nach: Vita
sanctae Hildegardis/Leben der heiligen Hildegard von Bingen/ Canonipatio sanctae Hildegardis

/Kanonisation der heiligen Hildegard, übers, und eingl. von Monica Klaes,
Freiburg i.Br. 1998, 191 (Fontes Christiani 29).

2 Künftig nach der Zählung der Neuausgabe VAN ACKERS (siehe Anm. 5);
Hildegardis Sibyllae trans Alpes, ed. Joannes Baptista PlTRA, Analecta sanctae Hildegardis,
Montecassino 1882, Ep. XXXVI, 521 (Analecta sacra 8).

Das Zeugnis des Briefwechsels*



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 53

Hildegard-Vertrauten Wibert von Gembloux oder dem Endredaktor
Theoderich von Echternach stand infolgedessen auf dem Rupertsberg,

dem letzten Wirkungsort Hildegards, abschriftlich aufbewahrtes
Briefmaterial zur Verfügung (die Originale gingen an die Empfänger).
Die Anfrage der Sibylla ist nicht überliefert, hingegen eine zweite
Antwort Hildegards (Ep. CCCXXXIX)3, die auf eine Fortsetzung ihrer
Korrespondenz schließen läßt. Diesem Brief ist zu entnehmen, daß

Sibylla (nun als «Sibylla Lausannensis» bezeichnet4), durch den Erfolg
der Heilung offenbar ermutigt, sich erneut ratsuchend an die «rheinische

Sibylle» gewandt hatte: Sie berichtete von der Mühsal ihres
Lebens, von den Sorgen mit ihrer Tochter, und insbesondere wollte sie

von der Seherin erfahren, welches Schicksal Gott für sie bestimmt habe.

Hildegard lehnte es ab, eine persönliche Voraussage zu geben;
statt dessen ermunterte und tröstete sie die Frau in allgemeinen
Worten.

I.

Die kurzen Briefe der rheinischen Seherin an Sibylla von Lausanne
sind Teil eines Briefkorpus, das nach neuestem Stand der Forschung
nicht weniger als 390 Nummern umfaßt5 und zu den bedeutendsten
Briefkoropora gehört, die das Hochmittelalter, das «Goldene Zeitalter»

mittelalterlicher Epistolographie, hervorgebracht hat. Im Ver-

3 Sibjllae Lausannensi HiIdegardis, ed. PlTRA, Analecta (wie Anm. 2), Ep. CXXV,
560f. Vielleicht durch das Beispiel der Sibylla angeregt, erbat und erhielt auch ein
Ehepaar namens Martin und Isabella aus Lausanne von Hildegard einen Trostbrief,
Ep. CCCXL: Martino et Isabellae Hausannenstbus Hildegardis, ed. ebd., Ep. CXXVI, 561.

4 Die in den beiden Briefen an Sibylla wechselnde Bezeichnung der Adressatin

- falls es sich überhaupt um dieselbe Person handelt - als «trans Alpes» und «Lau-
sannensis» dürfte die Ursache sein für ihre widersprüchliche Benennung durch den
Viten-Redaktor, dem offensichtlich beide Briefe vorlagen.

5 Siehe die Konkordanz der Briefe und ihrer Überlieferung, im ersten Band,
XXXI-XL der Neuausgabe von Lieven Van Acker, Hildegardis Bingensis Eputola-
rium, Pars prima I-XC; Pars secunda XCI-CCLr, Turnhout 1991, 1993 (Corpus
Christianorum, Continuatio Mediaevalis 91, 91 A; der abschließende dritte Band
mit Epp. CCLI—CCCXC ist noch nicht erschienen. Nach dem Tode Van Ackers
[•fl 994] liegt der Abschluß nun in Händen von Monika Klaes). Auf der Grundlage
dieser Ausgabe sind alle Hildegard-Briefe ins Deutsche übersetzt (ohne
Kommentar) in: Hildegard von Bingen, Im Feuer der Taube. Die Briefe. Erste
vollständige Ausgabe, übers, und hrsg. von Walburga STORCH, Augsburg 1997; zu
benützen ist auch die kommentierte deutsche Teilausgabe: Hildegard von Bingen,
Briefwechsel, übers, von Adelgundis FÜHRKÖTTER, Salzburg 1965.



54 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

gleich dazu enthält das Korpus Bernhards von Clairvaux (1090—1153),
den man als ausgesprochenen Vielschreiber bezeichnen kann, 551

Briefe6, jenes des eben genannten Wibert von Gembloux (1124/25-
1213), einer nicht unbedeutenden, gelehrten Persönlichkeit, 56 Stücke7.

Hildegard pflegte einen räumlich und hinsichtlich des Adressatenkreises

ausgedehnten Briefwechsel. Er reicht nicht nur bis in die

Schweiz, sondern bis nach Italien, England, Frankreich, in die
Niederlande, nach Dänemark, Böhmen und Bayern. Nach Ausweis ihrer
Briefsammlung pflegte sie mit Päpsten, Bischöfen, Äbten und
Äbtissinnen, Priestern, Mönchen und Nonnen, ganzen Konventen, aber
auch mit weltlichen Herrschern und Laien verschiedenen Standes
schriftlichen Gedankenaustausch. Keine Frage, daß diese zahlreichen
brieflichen Kontakte als wichtiger Teil des Wirkens Hildegards von
Bingen zu gelten haben. Unmittelbarer und wirkungsvoller als durch
ihre großen Visionswerke, die wohl nur von wenigen wirklich gelesen
wurden, stand sie durch die Briefe mit ihren Zeitgenossen in geistigem

Austausch. Sie erteilte Rat für die Lebensführung und in schwierigen

Situationen, spendete Trost und Ermunterung, ermahnte und
warnte, rechtfertigte sich gegen Kritik, kämpfte für ihre Anliegen
oder setzte den Brief auch ein — selten zwar —, um damit wie in dem
eingangs geschilderten Fall ein Wunder zu wirken.

Die Aussagekraft der Hildegard-Briefe ist für die Kenntnisse über
ihre Person evident. Knapper als in den Visionsschriften, sozusagen
mundgerecht verpackt und auf die Bedürfnisse und geistigen Kapazitäten

ihrer Briefpartner abgestimmt, äußert Hildegard sich über ihre
visionären Eingebungen, über die Legitimation zu ihren Stellungnahmen.

In manchen ihrer Briefe werden ihr Selbst- und Sendungsbewußtsein

zum Ausdruck gebracht sowie ihre visionäre Weltbetrachtung

und die daraus abgeleiteten ethischen Verhaltensnormen behandelt.

Die Hildegard-Forschung bedient sich dieser Informationsquelle
seit langem. Hingegen hat man das Zeugnis des Briefwechsels bisher
kaum für die Außenansicht, die Sicht der Zeitgenossen auf Hildegard,
herangezogen. Immerhin stand ein großer, vielfältiger Personenkreis

6 Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lateinisch/deutsch, hrsg. von Gerhard

B. Winkler, Bände II und III, Innsbruck 1992.
7 Guiberti Gemblacensis Epistolae,. ed. Albert DEROLEZ, Turnhout 1988, 1989

(Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 66, 66 A); vgl. Jean-Louis KUPPER,

Art. Wibert von Gembloux, in: Lexikon des Mittelalters 9/1 (1998), Sp. 58f.
Zur Bedeutung der Briefliteratur im Hochmittelalter vgl. Giles CONSTABLE, Letters

and Letter-Collections, Turnhout 1976, 31 ff. (Typologie des sources du Moyen
Age occidental 17).



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 55

aus halb Europa und verteilt über mehrere Jahrzehnte mit Hildegard
in brieflichem Kontakt. Welches waren in jenen Fällen, da die Initiative

von den Briefpartnern ausging, deren Beweggründe? Warum
wandten sie sich an Hildegard, was erwarteten sie von ihr, wie schätzten

sie ihre Person und ihr Wirken ein?

Mit solchen Fragen könnte versucht werden, dem breiten Strom
der Selbstaussagen Hildegards in ihren Schriften — auch in den Briefen

—, die den Vordergrund der Szene bestimmen und gerade die heutige

Hildegard-Forschung beherrschen, entgegenzuwirken. Eine Sicht

von außen, wie das Briefkorpus sie zu bieten verspricht, könnte uns
den berühmten archimedischen Punkt hefern: Hildegard nicht als die
alles überragende, außergewöhnliche, unvergleichliche Gestalt,
sondern als ein historisch faßbarer Mensch in den Begrenzungen der
damaligen Welt, im Widerstreit mit anderen, von ihren Zeitgenossen auf
unterschiedliche Weise wahrgenommen und beurteilt.

Der Briefwechsel mit Sibylla von Lausanne gibt die Richtung des

einzuschlagenden Weges an, er zeigt den Paradigmawechsel, den wir
vornehmen wollen. Was die Bittstellerin am fernen Genfersee (es handelt

sich um das geographisch am weitesten ausgreifende Mirakel8) an

Hildegard interessiert, sind die ihr zugeschriebenen übernatürlichen
Heilungskräfte. Magische Praktiken, wie sie wohl gang und gäbe
waren, auch im Umfeld der mittelalterlichen Wallfahrt häufig anzutreffen

sind. Durch Zufall dürfte die Frau auf Hildegard gestoßen sein.

Mit der Blutstillungs formel als Heilmittel in ihrer Antwort rückte
Hildegard in bedenkliche Nähe zum Aberglauben — was vielleicht für
heutige Hagiographen und Interpreten, kaum aber für sie selbst ein
Problem darstellte. Sie legitimierte ihr Handeln wie immer durch ihre
Sehergabe, auf die sie im Briefeingang eigens hinweist.9 Und der
Erfolg, der durch eine Rückmeldung aus Lausanne, wohl durch den

zweiten, indirekt bezeugten Brief der Sibylla, auf dem Rupertsberg
bekannt wurde, gab ihr Recht — ja er bestärkte sie in der Gewißheit,
über thaumaturgische Kräfte zu verfügen.

8 Vita sanctae Hildegardis, ed. Monica Klaes (wie Anm. 1), Einleitung 117*.
9 Vgl. auch die Interpretation der Blutstillungs formel bei Sylvain GOUGUEN-

HEIM, La sainte et les miracles. Guérison et miracles d'Hildegarde de Bingen, in:
Hagiographica 2 (1995) 157—176, hier 163: «La formule est intéressante: placée sous
les auspices de Dieu, rédigée au nom du Christ, elle permet de concilier les croyances

populaires et la tolérance de l'Eglise envers les pratiques de médecine <tradi-
tionnelle>. La sainte semble se situer à l'intersection de deux univers culturels.»



56 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

Hildegard von Bingen als Zauberfrau aus der Sicht einer Hilfe
suchenden und Hilfe erfahrenden Frau? — Dieses Segment ist am
gesamten Briefwechsel Hildegards gemessen marginal. Es mag sein, daß

sich manches Heilwirken der Äbtissin vom Rupertsberg auf mündlichen

Wegen manifestiert hat; aber wir Historiker sind nun einmal auf
die schriftlichen Zeugnisse verwiesen, und in diesen stehen andere
Themen und Annäherungen an Hildegard im Vordergrund10.

II.

Bevor weitere, zentralere Briefaussagen interpretiert werden sollen, ist
es unerläßlich, die Uberlieferungsverhältnisse sorgfältig zu prüfen.
Wo keine Originalbriefe erhalten sind und man wie im Falle der
Korrespondenz Hildegards von Bingen auf Briefsammlungen angewiesen
ist, drängt sich die Frage nach der Zuverlässigkeit solcher Sammlungen

geradezu auf. Wann, von wem und zu welchem Zweck wurden
sie angelegt?

Die Forschungslage zum Hildegrad-Briefwechsel stellt sich recht
günstig dar. Im Rahmen der neuen kritischen Gesamtausgabe ihrer
Werke im «Corpus Christianorum» wurden von Lieven Van Acker die
Briefe bearbeitet und darüber in zwei 1988 und 1989 erschienenen
Aufsätzen berichtet.11 Von der Ausgabe selbst hegen mittlerweile die
beiden ersten Bände (1991 und 1993 veröffentlicht) mit den Briefen
I—CCLR vor.12 Für den Rest des Korpus sind vorläufig noch die alten

Ausgaben von Migne PL 197 und Pitra (1882)13 zu benützen.
Das Briefkorpus ist nach heutiger Kenntnis in zwei Dutzend

Handschriften, die mehrheitlich aus dem 12. Jahrhundert stammen,
überliefert.14 Unter ihnen ragen sechs wichtige, eigenständige Text-

10 Bei den «Miracula» Hildegards, die im dritten Buch der Vita enthalten sind,
handelt es sich hauptsächlich um Heilungen. Beschwörungsformeln sind, abgesehen

von der Heilung Sibyllas von Lausanne, sonst nur im Zusammenhang mit der
Bekämpfung von Dämonen bezeugt; vgl. u.a. Vita sanctae Hildegardis, III, 21, ed.
Monica KLAES (wie Anm. 1), 61 f.

11 Lieven VAN ACKER, Der Briefwechsel der heiligen Hildegard von Bingen.
Vorbemerkungen zu einer kritischen Edition, in: Revue bénédictine 98 (1988) 141—

168; 99 (1989), 118-154.
12 Vgl. Anm. 5.
13 Vgl. Anm. 2.
14 Bescheibung in: Marianna SCHRÄDER/Adelgundis FÜHRKÖTTER, Die Echtheit

des Schrifttums der heiligen Hildegard von Bingen. Quellenkritische Untersuchun-



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 57

zeugen heraus. Nur einen Bruchteil der Briefe enthalten die ersten
drei Handschriften, die alle zu Lebzeiten Hildegards entstanden sind.
Eine davon, die sogenannte Zwiefaltener Briefhandschrift (heute Stuttgart,

Württembergische Landesbibliothek, Cod. Theol. Phil. 4° 253),
wurde teilweise im Hildegard-Kloster Rupertsberg geschrieben. Dieser

älteren Tradition steht eine jüngere mit wesentlich ausgeweitetem
Umfang gegenüber; ihr gehört der berühmte Riesenkodex an (heute
Wiesbaden, Hessische Landesbibliothek, Cod. 2), der zwischen 1177

und 1190 ebenfalls auf dem Rupertsberg geschrieben wurde.
Die Anfänge einer systematischen Sammlung von Hildegard-Briefen

gehen auf den ersten Sekretär der Seherin, Volmar (1154—1173)
zurück. Auf dieser Grundlage kompilierte dann Wibert von Gem-
bloux, der letzte Sekretär Hildegards, der von 1177 bis 1180, ein Jahr
über Hildegards Tod hinaus, im Kloster Rupertsberg weilte, die große
Briefsammlung. Er ordnete die Briefe nach Hierarchie der
Korrespondenten und chronologisch an, fügte Gruppen von Anfragen und
Antworten zusammen und glättete die Texte sprachlich. Die
Haupteingriffe in den Wortlaut der Briefe, welche den Mitarbeitern Hildegards

zweifellos in den Originalen beziehungswej^^tai den eigenen
Briefen Hildegards in authentischen Kopien vorlagen, betreffen
jedoch den Inhalt.15 Wibert oder wohl schon Volmar manipulierten die
Texte und veränderten gelegentlich auch ihren historischen Kontext;
dadurch wurde das Bild der Korrespondenz Hildegards für Jahrhunderte

verzerrt!
Das Vorgehen der engsten Mitarbeiter Hildegards erscheint zwar

als bedenklich, doch würde diese Feststellung unser Thema nicht
weiter berühren, wenn die Briefe an Hildegard auch in der älteren,
zuverlässigen Tradition enthalten wären. Dem ist aber leider nicht so.
Zunächst interessierten den Sekretär offensichtlich nur die Briefe
Hildegards, und er ließ die korrespondierenden Stücke beiseite. Daher
sind die an Hildegard gerichteten Schreiben, die in der Neuausgabe
Van Ackers 150 Nummern ausmachen, nur in interpolierten Fassungen

der jüngeren Tradition überliefert. Glücklicherweise gibt es drei
gewichtige Ausnahmen:

1. Die Antwort Bernhards von Clairvaux auf die Anfrage Hildegards

von 1146/47, worin ihre Visionen autorisiert werden; mit
diesem Brief beginnt das öffentliche Wirken Hildegards (Ep. IR);

gen, Köln-Graz 1956 (Beihefte zum Archiv für Kulturgeschichte 4); VAN ACKER,

Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima (wie Anm. 5), Einleitung XXIIff.
15 Van Acker, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima, Einleitung LXI.



58 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

2. Die Antwort Papst Eugens III. von 1151 auf einen Brief Hildegards

(Ep. IV), und
3. Die Anfrage der Meisterin Tenxwind von Andernach über die

liturgischen Gebräuche und über weitere Besonderheiten auf dem
Rupertsberg, zusammen mit Hildegards Antwort ein Schlüsseltext in
der Auseinandersetzung um die Sonderformen in der Spiritualität im
Hildegard-Kloster gegenüber anderen Frauenkonventen (Ep. LII).

Diese drei Briefe an Hildegard sind bereits im Zwiefaltener
Briefkodex enthalten, dem Hauptvertreter der älteren Tradition, der unter
Beteiligung von Rupertsberger, Disibodenberger und Zwiefaltener
Händen von 1153 an auf dem Rupertsberg entstanden ist.16 In
welchem Ausmaß die jüngere Redaktion glättend und säubernd eingegriffen

hat, läßt sich an den drei Briefen beziehungsweise Briefpaaren mit
den beiden Komponenten Anfrage und Antwort gut erkennen. Greifen

wir zur Illustrierung den Briefwechsel zwischen Hildegard und
Bernhard von Clairvaux heraus.

Man muß sich die Stellung der beiden Korrespondenten in den

Jahren 1146/47 vergegenwärtigen: Bernhard von Clairvaux stand auf
dem Gipfel seines Lebens, er war einer der einflußreichsten Männer
des christlichen Abendlandes, Gesprächspartner von Päpsten und
Herrschern, Prediger des Zweiten Kreuzzuges, führender Kontrahend
in der Debatte um die frühscholastische Theologie — auf der anderen
Seite befand sich eine noch unbekannte Meisterin einer Gruppe von
Nonnen, die sich am Rand des Männerklosters auf dem Disiboden-
berg angesiedelt hatten, eine Seherin, die ihre Visionen
niederzuschreiben im Begriffe war (das Erstlingswerk «Scivias» befand sich in
Arbeit), die sich aber ihrer Begabung und Berufung noch nicht sicher
war. Dementsprechend best sich auch der Briefwechsel. Demütig
trägt die an ihrer Sehergabe Zweifelnde die Bitte vor, der Abt von
Clairvaux möge ihr den richtigen Weg zeigen. Hinter ihrer Demut
kommt allerdings schon in diesem Brief ein starkes Selbstbewußtsein
zum Ausdruck, sonst hätte Hildegard sich nicht an Bernhard, eine der
autoritativsten Instanzen ihrer Zeit überhaupt, zu wenden gewagt.
Die Antwort des vielbeschäftigten Zisterzienserabtes fiel knapp und
zurückhaltend aus; er ermutigte sie zwar, doch in ziemlich unverbindlichen,

ihn selbst zu nichts verpflichtenden Worten.
Wie veränderte nun die jüngere Redaktion dieses Briefpaar? Aus

dem höflichen, vorsichtigen Antwortschreiben Bernhards wurde ein

16 Beschreibung ebd., XXIIIf.; vgl. Winfried WlLHELMY, in: Hildegard von
Bingen 1098-1179. Ausstellungskatalog, Mainz 1998, Nr. 47, 138—144.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 59

«spontanes, verehrungsvolles und ausführliches Komplimentschreiben»,

aus der Anfrage Hildegards ein historisch versetztes «Respon-
sum»!17 Solche Manipulationen gehörten zu den Grundsätzen der
Überarbeitung. Man gliederte die Briefe hierarchisch und veränderte
sie so, daß ein Briefwechsel stets von außen begonnen wurde: Die
Außenstehenden erscheinen immer als Ratsuchende, Hildegard als

Ratgeberin. Dieses Verfahren wurde, wie die Korrespondenz mit Bernhard

von Clairvaux zeigt, selbst in Zeiten zurückprojiziert, da

Hildegard noch eine Unbekannte war. War kein entsprechender Anfragebrief

vorhanden, wurde ein thematisch verwandtes Schreiben mit neuem

Absender versehen oder kurzerhand ein neuer Brief kompiliert.
Ziel der Redaktoren war es offenbar, einen möglichst großen
Adressatenkreis wichtiger Persönlichkeiten zu gewinnen, die sich Hildegards

Rat und Autorität unterwarfen. Dadurch ließ sich ein enormer
Zuwachs an Ansehen für die Seherin erreichen. Wozu hätte man solche

massiven Eingriffe vornehmen sollen, wenn nicht im Hinblick
auf eine künftige Heiligsprechung Hildegards?

Eine solche Praxis war damals nichts Außergewöhnliches. So wissen

wir etwa im Falle Bernhards von Clairvaux, daß seine Sekretäre,
die für die Redaktion und Aufbewahrung seiner Briefe verantwortlich
waren, sich die Freiheit nahmen, nachträglich sprachliche Verbesserungen

und inhaltliche Veränderungen vorzunehmen. Mochte dabei
mancher Text dem Zweck dienen, Bernhards grundsätzliche Erörterungen

der Nachwelt zu überliefern, so ist auch hier die Möglichkeit
nicht auszuschließen, daß man mit echten oder fingierten Schreiben
an hochgestellte Persönlichkeiten auf eine rasche Kanonisation des

Abtes nach seinem Tod hinwirken wollte.
Damit nicht genug, müssen wir uns bei der Hildegard-Korrespondenz

die Frage stellen, ob die Seherin selbst in die «Überarbeitungen»

solchen Ausmaßes involviert war. Die Anfänge der Veränderungen

am Briefkorpus reichen, wie erwähnt, in die Zeit von Hildegards

erstem Sekretär Volmar zurück; das Vorhaben mit dem Zweck,
eine «möglichst überzeugende Beweisschrift für Hildegards Größe
und Ruf auszuarbeiten»18, wurde von ihrem letzten Sekretär Wibert
von Gembloux weitergeführt. Wenn man sich vor Augen hält, welch

17 VAN ACKER, Hildegardts Bingensts Epistolarium, Pars prima (wie Anm.5),
Einleitung LVII; Ausgabe des Briefes ebd. Ep. Ir, 6f.; auch innerhalb von Bernhards
Briefausgabe: Bernhard von Clairvaux, Sämtliche Werke lat./dt. (wie Anm. 6), Bd.

III, Ep. CCCLXVI, 323; dazu vgl. den historischen Kommentar 1187f.
18 Van Acker, Vorbemerkung (wie Anm. 11), 1989, 125.



60 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

enge Grenzen Hildegard ihren Mitarbeitern bei der Überarbeitung
ihrer Schriften setzte und wie sie, erfüllt von prophetischem
Sendungsbewußtsein, auf größtmöglicher Authentizität bestand19, fällt es schwer

zu glauben, sie hätte sich um das weitere Schicksal ihres Briefwechsels

nicht mehr gekümmert. Im Gegenteil ist doch wohl davon
auszugehen, daß sie «bewußte Manipulationen, die ihren Ruhm zu
vermehren beabsichtigten, genehmigt oder wenigstens geduldet» hat20.

Eine solch schwerwiegende, aber nicht unbegründete Vermutung
wirft ein zwiespältiges Licht auf die Persönlichkeit Hildegards. Die
Äbtissin und Seherin läßt sich jedenfalls nicht mehr ohne weiteres in
das gefällige, harmonische Bild einpassen, das sich die späteren Ha-
giographen wie die heutigen Verehrer und Verehrerinnen von ihr
geschaffen haben. Für unseren Untersuchungsansatz, die Sicht von
Hildegards Briefpartnern, folgt aus den massiven Bearbeitungen des

Briefkorpus — ob nun mit oder ohne ihre aktive Mitwirkung entstanden,

sei dahingestellt —, daß fast kein Schreiben an sie unverdächtig
ist. Neben den drei genannten Schreiben Bernhards von Clairvaux,
Eugens III. und der Meisterin Tenxwind von Andernach gibt es

innerhalb des Hildegardischen Briefkorpus keinen Brief, der in
unverfälschter Fassung erhalten ist — es sei denn in einer parallelen Überlieferung

der Gegenseite.
Bei der Interpretation der Texte müssen wir folglich auf der Hut

sein und unter Anwendung der quellenkritischen Methode versuchen,
das auf dem Rupertsberg um die Briefe herum errichtete ideologische
Bollwerk zu überwinden. Und über Hildegard hinaus zeigen die
aufgedeckten Eingriffe die ganze Problematik von Authentizität und Fik-
tionalität mittelalterlicher Briefkorpora. Denken wir dabei nur an den
wohl berühmtesten Fall, den Briefwechsel zwischen Abaelard und
Heloïse

19 Vgl. Vita sandae Hildegardis, II, 1, ed. Monica KLAES (wie Anm. 1), 20f., über
die Funktion ihres Sekretärs, der sich als «synmysta» (Mitwisser der Geheimnisse)
um die sprachlich korrekte Form ihrer Visionen kümmerte, doch «ad sensum vel
intellectum eorum nichil omnino addere presumebat vel demere.»

20 Van Acker, Vorbemerkung (wie Anm. 11), 1988, 167; vgl. Sylvain Gou-
GUENHEIM, La sibylle du rhin. Hildegarde de Bingen, abbesse et prophétesse
rhénane, Paris 1996, 35-45.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 61

III.

Wenden wir uns nun den brieflichen Gesprächspartnern der rheinischen

Seherin zu. Nicht die hierarchische Spitze des christlichen
Abendlandes mit Papst und Kaiser, wie es die großen Briefhandschriften

darstellen, sondern Nonnen und Mönche, Äbtissinnen und
Äbte in der näheren und weiteren Umgebung des Mittelrheingebietes
bildeten den ersten, natürlichen Kreis von Hildegards Korrespondenten.

Von ihnen stammen denn auch die meisten Briefe an sie. Die
Initiative scheint in der Regel vom Vorsteher oder von der Vorsteherin

einer Gemeinschaft ausgegangen zu sein, gelegentlich wandte sich
auch ein ganzer Konvent oder ein Mitglied desselben aus eigenem
Antrieb an Hildegard. Man erbittet von ihr in allgemeinen Umschreibungen

«Worte des Trostes» («verba consolationum»)21, man möchte
unmittelbaren Anteil an Hildegards himmlischen Schauungen erhalten,

man erhofft mittels eines Briefes ein Stück ihrer Visionen für
sich zu erhaschen («verba celestium visionum nobis sitientibus»)22.

So rein geistlich und lauter die Motive der Anfragenden auf den

ersten Blick scheinen, so wenig selbsdos und fromm sind sie es

oftmals bei genauerem Zusehen. Nehmen wir als Beispiel die Anfrage
des Priors Adelbert und des Konventes vom Disibodenberg, zu datieren

um 1150/55 (Ep. LXXVIII). Kaum war Hildegard nach hartnäk-
kigem Widerstand des Abtes und der Mönche mit ihren Nonnen vom
Disibodenberg weggezogen und hatte sich der kanonischen Aufsicht
des Abtes entzogen, erbitten die Mönche von ihr einen Visionsbrief.
Nicht um dessen Inhalt muß es ihnen dabei in erster Linie zu tun
gewesen sein; denn lange hatten sie in unmittelbarer Nachbarschaft zu
Hildegard gelebt, die bei ihnen das Buch «Scivias» verfaßt hatte, und
hatten Gelegenheit, ihre Visionen kennenzulernen. Ihnen ging es
vielmehr um das Prestige, nach manchen anderen weiter entfernten Adressaten

auch einen Hildegard-Brief zu besitzen. Je weiter sich Hildegards
Ruf verbreitete, desto mehr wurde ein Authenticum der Seherin zu
einem kostbaren Objekt, zu einem begehrten Sammelstück. Ein
solcher Brief konnte seinem Besitzer fast wie einer der damals schon
zirkulierenden «Himmelsbriefe»23 das beruhigende, versichernde Ge-

21 Ep. LXXVIII, ed. Van Acker, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima
(wie Anm. 5), 176.

22 Ebd., 175.
23 Vgl. Bernhard SCHNELL, Art. Himmelsbrief, in: Die deutsche Literatur des

Mittelalters. Verfasserlexikon 4 (21983), Sp. 28-33.



62 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

fühl geben, gewissermaßen persönlich an den Jenseitserfahrungen der
Seherin teilzunehmen. Mehr oder weniger verhüllt erhoffte der eine
oder andere Bittsteller wohl auch, dabei etwas über seine eigene
Zukunft zu erfahren.24 Auf solche Erwartungen reagierte Hildegard stets
zurückhaltend und in allgemeinen Wendungen: Individuelle Revela-
tionen entsprachen nicht der Art ihrer kosmischen Visionen25.

In wenigen Fällen ergab sich aus einer Anfrage zur visionären
Begabung Hildegards ein vertieftes briefliches Gespräch. Zu nennen ist
hier vor allem der Briefwechsel mit der Mystikerin Elisabeth von
Schönau (um 1129—1164), die sich als junge Benediktinernonne Rat
suchend an die ältere Meisterin wandte (Epp. CCI—CCIII). Die
Begabungen der beiden Frauen waren aber grundverschieden. Elisabeths
ekstatische, kindlich-naive und anthropomorphe Visionen, die am
Beginn der spätmittelalterlichen Frauenmystik stehen und einen
weitreichenden Einfluß ausübten, hatten mit Hildegards kühlen, rationalen

Rezeptionsschauungen nichts gemeinsam. Deshalb konnte
zwischen den beiden Frauen kein echter Dialog entstehen. Elisabeths

von schönen Jünglingen, Engeln und Dämonen bevölkerte,
apokalyptisch getränkte Revelationen stießen bei Hildegard auf vorsichtige
Zurückhaltung, und umgekehrt verhallten Hildegards Appelle zum
Maßhalten (Ep. CClR)26 wirkungslos. Elisabeth starb, durch ihre Ka-

24 In die gelehrte Frage nach der Prädestination gekleidet etwa beim Magister
Heinrich von Utrecht, Ep. CCXXVII (um 1160), ed. Van Acker, HiIdegardis Bin-
gensis Epistolarium, Pars secunda (wie Anm. 5), 500: «Sed ante omnia et per omnia
ardenter sitio ex te certifîcari, si tandem in cetu salvandorum me divinitas preor-
dinavit computari.»

25 Siehe dazu ihre Antwort auf den zweiten Brief der Sibylla von Lausanne
(oben Anm. 3).

26 Ein zweiter Brief Hildegards (Ep. CXCVIII), den FÜHRKÖTTER in ihrer
deutschen Teilausgabe: Hildegard von Bingen (wie Anm. 5), 199f., wiedergibt,
wird in der Ausgabe Van Ackers nicht mehr Elisabeth zugeordnet; vgl. Lieven
Van Acker, «Der Briefwechsel zwischen Elisabeth von Schönau und Hildegard
von Bingen», in: Aevum inter utrumque. Mélanges offerts à Gabriel Sanders 409-
417 (Instrumenta Patristica 23, 1991); hingegen ordnet Van Acker einen anderen,
ohne Adresse überlieferten Brief in diesen Zusammenhang ein: Ep. XCV an die
Meisterin von Schönau unter deren Obhut Elisabeth lebte, bevor sie 1157
selbst Meisterin wurde. Zum Verhältnis zwischen den beiden Seherinnen vgl.
Elisabeth Gössmann, «Das Menschenbild der Hildegard von Bingen und der Elisabeth

von Schönau vor dem Hintergrund der frühscholastischen Anthropologie»,
in: Frauenmystik im Mittelalter, Stuttgart 1985, 24ff.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 63

steiungen körperlich gebrochen, als 36-Jährige nach langem, von
Visionen begleitetem Todeskampf.27

Einen wesentlich schärferen, unbefangeneren Blick wirft die
Meisterin Tenxwind von Andernach auf Hildegard (Ep. LH). Sozusagen
als «Berufskollegin» stellte sie Fragen und verlangte Auskunft über
gewisse Gewohnheiten des Nonnenkonvents auf dem Rupertsberg. In
geradezu aggressiven Passagen — die in den späteren Redaktionen des

Briefkorpus erwartungsgemäß unterschlagen wurden — übt sie Kritik
an der unter Hildegards Leitung praktizierten Liturgie und an ihrer
ständisch selektiven Aufnahmepraxis. Tenxwinds solide, durch
gewichtige Bibelzitate untermauerte Einwendungen gegen die
charismatischen Sonderwege Hildegards und ihrer Schwestern sind wertvoll;

sie zeugen von einer beobachtend-kritischen Distanz zu Hildegard,

ja von einer Ablehnung in Kreisen des damaligen Reform-
Mönch turns (Tenxwind war die Schwester des Reformabtes Richard
von Springiersbach).28 Mit dem «argumentum e silentio» darf vermutet

werden, daß Tenxwind, die über das Leben auf dem Rupertsberg
genau Bescheid wußte, mit ihrer Kritik nicht alleine stand. Sie wagte
es, Hildegard im Sinne des Apostels Paulus geschwisterlich
zurechtzuweisen (natürlich ohne Erfolg ...); andere zogen es wohl vor zu
schweigen.

Wenn die kirchliche Hierarchie mit Hildegard in Berührung kam,
war der Anlaß dafür nicht selten eine um ihre Person entstandene
Konfliktsituation, in der die Amtsträger kraft ihrer Disziplinargewalt
einzuschreiten hatten. Um dies zu belegen, ist hier kurz auf Äußerungen

im berühmtesten, gut dokumentierten Fall einzugehen, dem Streit
um den Weggang von Hildegards langjähriger Vertrauten Richardis
von Stade im Jahr 1151. Richardis war trotz hartnäckigen Widerstands

der Hildegard von ihrem Bruder Hartwig, Erzbischof von
Bremen, zur Äbtissin des norddeutschen Klosters Bassum ernannt worden.

Hildegard weigerte sich aber, ihre Nonne, zu der sie ein affekti-

27 Vgl. Peter DlNZELBACHER, Art. Elisabeth von Schönau, in: Lexikon des
Mittelalters 3 (1986), Sp. 1842f.

28 Vgl. Alfred HAVERKAMP, «Tenxwind von Andernach und Hildegard von
Bingen. Zwei (Weltanschauungen) in der Mitte des 12. Jahrhunderts», in: Institutionen,

Kultur und Gesellschaft. Festschrift für Josef Fleckenstein, Sigmaringen
1984, 515-548; GOUGUENHEIM, La sibylle du rhin (wie Anm. 20), 46-49.



64 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

ves Mutter-Tochter-Verhältnis entwickelt hatte, freizugeben, und
intervenierte beim Mainzer Metropoliten Heinrich29, schließlich sogar bei
Papst Eugen III.

Das Antwortschreiben Erzbischof Heinrichs (Ep. XVIII) läßt an
Deutlichkeit und Schärfe nichts zu wünschen übrig. Nach kurzen
Höflichkeitsfloskeln kommt Heinrich rasch zur Sache und befiehlt
Hildegard, sich zu fügen; andernfalls, so droht er, werde er ihr mit
noch schärferen Worten befehlen und nicht nachlassen, bis sie sein
Gebot erfüllt habe.30 Der Brief Eugens III., bei dem es sich übrigens
um das einzig überlieferte echte Schreiben eines Papstes an Hildegard
handelt (Ep. IV), ist in einem mäßigeren Ton gehalten. Zunächst
bekundet der Papst seine Freude über ihre Erwählung durch Gott und
lobt ihren Eifer; er ermahnt aber die Visionärin im gleichen Atemzug,
sich in Acht zu nehmen vor der Gefahr des Hochmuts, der sie wegen
ihrer Begabung besonders ausgesetzt sei. Nach dieser psychologisch
geschickten Vorbereitung erteilt er der Äbtissin die Weisung, sich der

Entscheidung des Mainzer Erzbischofs zu unterwerfen.31 Die in
diesem Fall von egoistischen Motiven nicht freie Hartnäckigkeit Hildegards

war also an ihre Grenzen gestoßen. Immerhin brauchte es dazu
den Einsatz der höchsten kirchlichen Autorität auf Erden

Sobald Hildegards Ruf als Seherin sich gefestigt hatte und die
Kunde von ihren kosmischen Visionen und Auditionen sich
auszubreiten begann, zog sie das Interesse von Theologen auf sich. Dank
ihrem Wissen von der jenseitigen Welt sollte sie doch eigentlich in
der Lage sein, in theologische Debatten entscheidend einzugreifen.
Als erster wandte sich bald nach der Synode von Trier 1147/48, auf
der Hildegards Sehergabe in Anwesenheit Eugens III. und Bernhards
von Clairvaux von der Kirche offiziell anerkannt worden war, der
Pariser Magister Odo von Ourscamp (f um 1172) an sie. Zunächst erbat
er aus Hildegards Visionen Auskunft über die Wurzeln und die
Zukunft seiner eigenen sündhaften Existenz (Ep. XXXIX); mit dieser

Anfrage wollte Odo wohl herausfinden, ob und wie Hildegard
antworten würde. Nachdem ihr Trostbrief (Ep. XXXIXR) ihn offenbar

29 Die Briefe in der Auseinandersetzung um Richardis von Stade, Epp. XVIII,
XIX, CCCXXIII, XII, LXIV, XIII, XIIIr, wurden von FÜHRKÖTTER (wie Anm.
5), 93-100, zu einem Dossier zusammengestellt. Auch in den autobiographischen
Teilen ihrer Vita äußerte sich Hildegard selbst zu diesem Konflikt: Vita sanctae

Hildegardis, ed. Monica Klaes (wie Anm. 1), II, 5, 29f.
30 Ed. VAN Acker, Hildegardis Bingensis Epistolanum, Pars prima (wie Anm. 5), 53.
31 Ebd., lOf.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 65

zufriedengestellt hatte, ersuchte er sie in einem zweiten Schreiben

(Ep. XL) um ihre Stellungnahme im Streit um die der Häresie
verdächtigten Thesen Gilberts von Poitiers (de la Porrée) über die göttliche

Dreieinigkeit, die Odo im Auftrag Papst Eugens zu untersuchen
hatte.32 In ihrer Antwort darauf (Ep. XLR) bemühte sich Hildegard
eifrig, aus ihrer Sicht zur Klärung der Frage beizutragen. Sie habe
durch eine Vision und Audition die These der Porretaner, daß sich
die Vaterschaft von der Göttlichkeit Gottes unterscheide, bereits
entkräftet. Doch blieb ihr Gutachten ohne direkten Einfluß auf den

Theologenstreit. Zwischen der Begrifflichkeit und Gedankenschärfe
frühscholastischer Metaphysik einerseits und der bildhaften, systemfernen

Weltdeutung der rheinischen Seherin andererseits lagen Welten.

Magister Odo verzichtete unseres Wissens darauf, das theologische

Gespräch mit Hildegard fortzuführen.33
Ein weiterer Versuch, Hildegards Offenbarungen für die Theologie

nutzbar zu machen, wurde um 1163/64 von Bischof Eberhard
von Bamberg (f 1170) unternommen: Er unterbreitete der Seherin
erneut eine theologische Aufgabe, die mit der Begrifflichkeit der
Dreifaltigkeit zu tun hatte (Ep. XXXI). Hildegards Antwort fiel diesmal
noch ausführlicher und bilderreicher aus (Ep. XXXlR);34 aber man
erfährt nichts darüber, daß sie das theologische Problem des

hochgebildeten Bischofs von Bamberg einer Klärung nähergebracht hätte.
«Sollte sich Eberhard auf seine Anfrage eine genaue Antwort erhofft
haben, so wurde er bestimmt enttäuscht» (Loris Sturlese).35 Im Konzert

der spekulativen Theologie war die orakelhafte, von
symbolistischem Denken geprägte Stimme Hildegards offensichtlich nicht an
ihrem richtigen Platz.

32 Vgl. Ludwig HöDL, Art. Odo von Ourscamp, in: Lexikon des Mittelalters 5

(1993), Sp. 1360.
33 Vgl. Loris STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von Bonifatius

bis zu Albert dem Großen (748-1280), München 1993, 209f.
34 Ed. Van Acker, Hildegardis Bingensis Epistolartum, Pars prima (wie Anm. 5), 53.
35 Die deutsche Philosophie im Mittelalter (wie Anm. 33), 210. Zum theologischen

Gespräch zwischen Hildegard und Odo von Ourscamp bzw. Eberhard von
Bamberg vgl. auch Constant J. Mews, «Hildegard and the Schools», in: Hildegard
of Bingen. The Context of her Thought and Art, ed. by Charles Burnett and Peter
DrONKE, London 1998, 89-110, hier lOlff. (Warburg Institute Colloquia 4).



66 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

IV.

Es gäbe noch weitere Gruppen von Gesprächspartnern zu untersuchen,

die in einem spezifischen Verhältnis zu Hildegard standen, z. B.
Kleriker verschiedener Stufen oder Laien verschiedenen Standes.
Doch brechen wir hier den Rundgang ab und fassen die vorläufig
gewonnenen Ergebnisse zusammen. Die eifrigen Sekretäre Hildegards
auf dem Rupertsberg haben durch ihre Manipulationen des Briefkorpus

die Suche nach Außenansichten der Seherin und Äbtissin durch
ihre Zeitgenossen erschwert, aber nicht unmöglich gemacht. Daraus
ist ein Bild entstanden, das sich von hagiographischer Geschlossenheit

entschieden abhebt und erhebliche Grautöne aufweist. Hildegard
muß eine hochsensible, hochbegabte und willensstarke, aber schwierige

Frau gewesen sein. Der Umgang mit ihr war alles andere als

leicht. Sie faszinierte ihre Umgebung durch ihr Wesen und ihre visionäre

Begabung, sie stieß jedoch ebenso auf Ablehnung und
Widerspruch. In den Briefen ihrer Gesprächspartner ist solches nur
beschränkt wahrnehmbar. Deutlicher kommt der Widerstand gegen
Hildegard in ihrer Vita zum Ausdruck, hier freilich in unverkennbar
hagiographischer Absicht dämonisiert und dadurch neutralisiert. Wenn
etwa im Buch über die Miracula die von einem bösen Geist besessene

Sigewize sie als alte Frau namens «Schrumpeigard» («Scrumpilgardis»)
beschimpft36, wird darin eine vehemente Ablehnung ihrer Person — in
diesem Fall natürlich dem Teufel zugeschrieben — sichtbar. Schon zu
Hildegards Lebzeiten schieden sich also an ihr die Geister.

36 Vita sanctae Hildegardts, III, 21, ed. Monica Klaes (wie Anm. 1), 58: «nomen
eius evertens et, quod Scrumpilgardis vocaretur, deridens»; zu diesem Exorzismus-
Bericht vgl. GOUGUENHEIM, La sainte et les miracles (wie Anm. 9), 170ff.


	Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen : das Zeugnis des Briefwechsels

