Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen : das Zeugnis des
Briefwechsels

Autor: Tremp, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761214

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761214
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNST TREMP

Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer
Zeitgenossen

Das Zeugnis des Briefwechsels™

Die Vita Hildegards von Bingen berichtet im dritten Buch, das tber
Wunderheilungen handelt, folgende Begebenheit: Eine Frau namens
Sibylla aus der Stadt Lausanne «jenseits der Alpen» («matrona Sibilla
de civitate Lausannensi trans Alpes») hatte durch einen Boten um
Hilfe gebeten. Hildegard schickte ihr einen Brief und heilte sie von
threm Leiden, dem BlutfluBl. «Diese Worte», schrieb sie, «lege um dei-
ne Brust und deinen Nabel im Namen dessen, der alles richtig fugt:
Durch das Blut Adams ist der Tod entstanden, durch das Blut Christi
ist der Tod ausgeloscht worden. Bei demselben Blute Christi befehle
ich dir, o Blut, daB du dein FlieBen einstellst> Wie schon gesagt, wur-
de die betreffende Frau auf diese Weise befreit.»!

Eine Wundergeschichte und nichts weiter — kénnte man meinen,
wenn parallel zu diesem Bericht nicht auch der betreffende Brief Hil-
degards an «Sibylla trans Alpes» Gberliefert wire (Ep. CCCXXXVIII).?
Sein Inhalt deckt sich, im Kernsatz der Blutstillungsformel sogar
wortlich, mit dem Text in der Vita. Dem Verfasser der Vita und

* Dieser und der nachfolgende Aufsatz von Udo Kiihne sind aus zwei Refera-
ten hervorgegangen, die anliBlich einer vom Medidvistischen Institut der Univer-
sitit Freiburg/Schweiz am 6. November 1998 durchgefiihrten Tagung iiber Hilde-
gard von Bingen (1098-1179) gehalten wurden. Die Vortragsfassung ist weitgehend
belassen, der Text wurde nur geringfiigig verindert und mit FuBnoten versehen.

! Vita sanctae Hildegardis, 111, 10, ed. Monica KLAES, Turnhout 1993, 51 (Cor-
pus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 126); deutsche Ubersetzung nach: Vita
sanctae Hildegardis/Leben der heiligen Hildegard von Bingen/Canonizatio sanctae Hilde-
gardis/Kanonisation der heiligen Hildegard, iibers. und eingl. von Monica KLAES,
Freiburg 1.Br. 1998, 191 (Fontes Christiani 29).

2 Kiinftig nach der Zihlung der Neuausgabe VAN ACKERs (siche Anm. 5); Hil-
degardis Sibyllae trans Alpes, ed. Joannes Baptista PITRA, Analecta sanctae Hildegardis,
Montecassino 1882, Ep. XXXVI, 521 (Analecta sacra 8).



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 53

Hildegard-Vertrauten Wibert von Gembloux oder dem Endredaktor
Theoderich von Echternach stand infolgedessen auf dem Ruperts-
berg, dem letzten Wirkungsort Hildegards, abschriftlich aufbewahrtes
Briefmaterial zur Verfiigung (die Originale gingen an die Empfinger).
Die Anfrage der Sibylla ist nicht tberliefert, hingegen eine zweite
Antwort Hildegards (Ep. CCCXXXIX)3, die auf eine Fortsetzung ihrer
Korrespondenz schlieBen 1at. Diesem Brief ist zu entnehmen, dal3
Sibylla (nun als «Sibylla Lausannensis» bezeichnet), durch den Erfolg
der Heilung offenbar ermutigt, sich erneut ratsuchend an die «rheini-
sche Sibylle» gewandt hatte: Sie berichtete von der Mihsal ihres Le-
bens, von den Sorgen mit ithrer Tochter, und insbesondere wollte sie
von der Seherin erfahren, welches Schicksal Gott fiir sie bestimmt ha-
be. Hildegard lehnte es ab, eine personliche Voraussage zu geben;
statt dessen ermunterte und trostete sie die Frau in allgemeinen
Worten.

L

Die kurzen Briefe der rheinischen Seherin an Sibylla von Lausanne
sind Teil eines Briefkorpus, das nach neuestem Stand der Forschung
nicht weniger als 390 Nummern umfalt> und zu den bedeutendsten
Briefkoropora gehort, die das Hochmittelalter, das «Goldene Zeital-
ter» mittelalterlicher Epistolographie, hervorgebracht hat. Im Ver-

3 Sibyllae Lausannensi Hildegardis, ed. PITRA, Analecta (wie Anm. 2), Ep. CXXV,
560f. Vielleicht durch das Beispiel der Sibylla angeregt, erbat und erhielt auch ein
Ehepaar namens Martin und Isabella aus Lausanne von Hildegard einen Trostbrief,
Ep. CCCXL: Martino et Isabellae Lausannensibus Hildegardis, ed. ebd., Ep. CXXVI, 561.

4 Die in den beiden Briefen an Sibylla wechselnde Bezeichnung der Adressatin
— falls es sich iberhaupt um dieselbe Person handelt — als «trans Alpes» und «Lau-
sannensis» durfte die Ursache sein fiir ihre widerspriichliche Benennung durch den
Viten-Redaktor, dem offensichtlich beide Briefe vorlagen.

5 Siehe die Konkordanz der Briefe und ihrer Uberlieferung, im ersten Band,
XXXI-XL der Neuausgabe von Lieven VAN ACKER, Hildegardis Bingensis Epistola-
rium, Pars prima I-XC; Pars secunda XCI-CCLR, Turnhout 1991, 1993 (Corpus
Christianorum, Continuatio Mediaevalis 91, 91 A; der abschlieBende dritte Band
mit Epp. CCLI-CCCXC ist noch nicht erschienen. Nach dem Tode Van Ackers
[11994] liegt der AbschluB3 nun in Hinden von Monika Klaes). Auf der Grundlage
dieser Ausgabe sind alle Hildegard-Briefe ins Deutsche iibersetzt (ohne Kom-
mentar) in: Hildegard von Bingen, Im Feuer der Taube. Die Briefe. Erste voll-
stindige Ausgabe, ibers. und hrsg. von Walburga STORCH, Augsburg 1997; zu be-
nitzen ist auch die kommentierte deutsche Teilausgabe: Hildegard von Bingen,
Briefwechsel, ibers. von Adelgundis FUHRKOTTER, Salzburg 1965.



54 Hildegard von Bingen in der Sicht ithrer Zeitgenossen

gleich dazu enthilt das Korpus Bernhards von Clairvaux (1090-1153),
den man als ausgesprochenen Vielschreiber bezeichnen kann, 551
Briefe®, jenes des eben genannten Wibert von Gembloux (1124/25-
1213), einer nicht unbedeutenden, gelehrten Personlichkeit, 56 Stiicke’.
Hildegard pflegte einen raumlich und hinsichtlich des Adressaten-
kreises ausgedehnten Briefwechsel. Er reicht nicht nur bis in die
Schweiz, sondern bis nach Italien, England, Frankreich, in die Nie-
derlande, nach Dinemark, Béhmen und Bayern. Nach Ausweis ihrer
Briefsammlung pflegte sie mit Pipsten, Bischofen, Abten und Abtis-
sinnen, Priestern, Monchen und Nonnen, ganzen Konventen, aber
auch mit weltlichen Herrschern und Laien verschiedenen Standes
schriftlichen Gedankenaustausch. Keine Frage, da3 diese zahlreichen
brieflichen Kontakte als wichtiger Teil des Wirkens Hildegards von
Bingen zu gelten haben. Unmittelbarer und wirkungsvoller als durch
ithre groB3en Visionswerke, die wohl nur von wenigen wirklich gelesen
wurden, stand sie durch die Briefe mit ihren Zeitgenossen in geisti-
gem Austausch. Sie erteilte Rat fiir die Lebensfithrung und in schwie-
rigen Situationen, spendete Trost und Ermunterung, ermahnte und
warnte, rechtfertigte sich gegen Kritik, kimpfte fiir ihre Anliegen
oder setzte den Brief auch ein — selten zwar —, um damit wie in dem
eingangs geschilderten Fall ein Wunder zu wirken.

Die Aussagekraft der Hildegard-Briefe ist fiir die Kenntnisse uber
ithre Person evident. Knapper als in den Visionsschriften, sozusagen
mundgerecht verpackt und auf die Bediirfnisse und geistigen Kapazi-
titen threr Briefpartner abgestimmt, dullert Hildegard sich tber ihre
visioniren Eingebungen, iiber die Legitimation zu ihren Stellungnah-
men. In manchen ihrer Briefe werden ihr Selbst- und Sendungsbe-
wulltsein zum Ausdruck gebracht sowie ithre visionire Weltbetrach-
tung und die daraus abgeleiteten ethischen Verhaltensnormen behan-
delt. Die Hildegard-Forschung bedient sich dieser Informationsquelle
seit langem. Hingegen hat man das Zeugnis des Briefwechsels bisher
kaum fiir die AuBlenansicht, die Sicht der Zeitgenossen auf Hildegard,
herangezogen. Immerhin stand ein groBer, vielfiltiger Personenkreis

6 Bernhard von Clairvaux, Simtliche Werke lateinisch/deutsch, hrsg. von Ger-
hard B. WINKLER, Binde II und III, Innsbruck 1992.

T Guiberti Gemblacensis Epistolae,. ed. Albert DEROLEZ, Turnhout 1988, 1989
(Corpus Christianorum, Continuatio Mediaevalis 66, 66 A); vgl. Jean-Louis KUP-
PER, Art. Wibert von Gembloux, in: Lexikon des Mittelalters 9/1 (1998), Sp. 58f.
Zur Bedeutung der Briefliteratur im Hochmittelalter vgl. Giles CONSTABLE, Let-
ters and Letter-Collections, Turnhout 1976, 31ff. (Typologie des sources du Moyen
Age occidental 17).



Hildegard von Bingen in der Sicht threr Zeitgenossen 55

aus halb Europa und verteilt iber mehrere Jahrzehnte mit Hildegard
in brieflichem Kontakt. Welches waren in jenen Fillen, da die Initia-
tive von den Briefpartnern ausging, deren Beweggriinde?r Warum
wandten sie sich an Hildegard, was erwarteten sie von ihr, wie schitz-
ten sie ithre Person und ihr Wirken ein?

Mit solchen Fragen koénnte versucht werden, dem breiten Strom
der Selbstaussagen Hildegards in ihren Schriften — auch in den Brie-
fen —, die den Vordergrund der Szene bestimmen und gerade die heu-
tige Hildegard-Forschung beherrschen, entgegenzuwirken. Eine Sicht
von aullen, wie das Briefkorpus sie zu bieten verspricht, konnte uns
den beriihmten archimedischen Punkt liefern: Hildegard nicht als die
alles iberragende, auBlergewohnliche, unvergleichliche Gestalt, son-
dern als ein historisch faBbarer Mensch in den Begrenzungen der da-
maligen Welt, im Widerstreit mit anderen, von ihren Zeitgenossen auf
unterschiedliche Weise wahrgenommen und beurteilt.

Der Briefwechsel mit Sibylla von Lausanne gibt die Richtung des
einzuschlagenden Weges an, er zeigt den Paradigmawechsel, den wir
vornehmen wollen. Was die Bittstellerin am fernen Genfersee (es han-
delt sich um das geographisch am weitesten ausgreifende Mirakel®) an
Hildegard interessiert, sind die ihr zugeschriebenen {bernatiirlichen
Heilungskrifte. Magische Praktiken, wie sie wohl gang und gibe wa-
ren, auch im Umfeld der mittelalterlichen Wallfahrt haufig anzutref-
fen sind. Durch Zufall durfte die Frau auf Hildegard gestoBen sein.
Mit der Blutstillungsformel als Heilmittel in ihrer Antwort riickte Hil-
degard in bedenkliche Nihe zum Aberglauben — was vielleicht fiir
heutige Hagiographen und Interpreten, kaum aber fiir sie selbst ein
Problem darstellte. Sie legitimierte thr Handeln wie immer durch ihre
Sehergabe, auf die sie im Briefeingang eigens hinweist.” Und der Ex-
folg, der durch eine Riickmeldung aus Lausanne, wohl durch den
zweiten, indirekt bezeugten Brief der Sibylla, auf dem Rupertsberg
bekannt wurde, gab ihr Recht — ja er bestirkte sie in der GewiBheit,
iber thaumaturgische Krifte zu verfigen.

8 Vita sanctae Hildegardis, ed. Monica KLAES (wie Anm. 1), Einleitung 117",

? Vgl. auch die Interpretation der Blutstillungsformel bei Sylvain GOUGUEN-
HEIM, La sainte et les miracles. Guérison et miracles d’Hildegarde de Bingen, in:
Hagiographica 2 (1995) 157-176, hier 163: «La formule est intéressante: placée sous
les auspices de Dieu, rédigée au nom du Christ, elle permet de concilier les croyan-
ces populaires et la tolérance de ’Eglise envers les pratiques de médecine «tradi-
tionnelles. La sainte semble se situer a 'intersection de deux univers culturels.»



56 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen

Hildegard von Bingen als Zauberfrau aus der Sicht einer Hilfe su-
chenden und Hilfe erfahrenden Frau? — Dieses Segment ist am ge-
samten Briefwechsel Hildegards gemessen marginal. Es mag sein, dal3
sich manches Heilwirken der Abtissin vom Rupertsberg auf miindli-
chen Wegen manifestiert hat; aber wir Historiker sind nun einmal auf
die schriftlichen Zeugnisse verwiesen, und in diesen stehen andere
Themen und Anniherungen an Hildegard im Vordergrund®.

1.

Bevor weitere, zentralere Briefaussagen interpretiert werden sollen, ist
es unerliBllich, die Uberlieferungsverhéiltnisse sorgfiltig zu prifen.
Wo keine Originalbriefe erhalten sind und man wie im Falle der Koz-
respondenz Hildegards von Bingen auf Briefsammlungen angewiesen
ist, dringt sich die Frage nach der Zuverlissigkeit solcher Sammlun-
gen geradezu auf. Wann, von wem und zu welchem Zweck wurden
sie angelegt?

Die Forschungslage zum Hildegrad-Briefwechsel stellt sich recht
ginstig dar. Im Rahmen der neuen kritischen Gesamtausgabe ihrer
Werke im «Corpus Christianorum» wurden von Lieven Van Acker die
Briefe beatbeitet und dariiber in zwei 1988 und 1989 erschienenen
Aufsitzen berichtet.! Von der Ausgabe selbst liegen mittlerweile die
beiden ersten Binde (1991 und 1993 veroffentlicht) mit den Briefen
I-CCLR vor.!? Fir den Rest des Korpus sind vorliufig noch die alten
Ausgaben von Migne PL 197 und Pitra (1882)!® zu beniitzen.

Das Briefkorpus ist nach heutiger Kenntnis in zwei Dutzend
Handschriften, die mehrheitlich aus dem 12. Jahrhundert stammen,
iberliefert.!* Unter thnen ragen sechs wichtige, eigenstindige Text-

10 Bei den «Miracula» Hildegards, die im dritten Buch der Vita enthalten sind,
handelt es sich hauptsichlich um Heilungen. Beschwérungsformeln sind, abgese-
hen von der Heilung Sibyllas von Lausanne, sonst nur im Zusammenhang mit der
Bekimpfung von Dimonen bezeugt; vgl. u.a. Vita sanctae Hildegardis, 111, 21, ed.
Monica KLAES (wie Anm. 1), 61f.

1 Tieven VAN ACKER, Der Briefwechsel der heiligen Hildegard von Bingen.
Vorbemerkungen zu einer kritischen Edition, in: Revwe bénédictine 98 (1988) 141-
168; 99 (1989), 118-154.

2 Vgl Anm. 5.

B Vgl. Anm. 2.

14 Bescheibung in: Marianna SCHRADER/ Adelgundis FUHRKOTTER, Die Echtheit
des Schrifttums der heiligen Hildegard von Bingen. Quellenkritische Untersuchun-



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 57

zeugen heraus. Nur einen Bruchteil der Briefe enthalten die ersten
drei Handschriften, die alle zu Lebzeiten Hildegards entstanden sind.
Eine davon, die sogenannte Zwiefaltener Briefhandschrift (heute Stutt-
gart, Wiirttembergische Landesbibliothek, Cod. Theol. Phil. 4° 253),
wurde teilweise im Hildegard-Kloster Rupertsberg geschrieben. Die-
ser dlteren Tradition steht eine jiingere mit wesentlich ausgeweitetem
Umfang gegentber; ihr gehort der berithmte Riesenkodex an (heute
Wiesbaden, Hessische Landesbibliothek, Cod. 2), der zwischen 1177
und 1190 ebenfalls auf dem Rupertsberg geschrieben wurde.

Die Anfinge einer systematischen Sammlung von Hildegard-Brie-
fen gehen auf den ersten Sekretir der Seherin, Volmar (1154-1173)
zuriick. Auf dieser Grundlage kompilierte dann Wibert von Gem-
bloux, der letzte Sekretir Hildegards, der von 1177 bis 1180, ein Jahr
iber Hildegards Tod hinaus, im Kloster Rupertsberg weilte, die gro3e
Briefsammlung. Er ordnete die Briefe nach Hierarchie der Korre-
spondenten und chronologisch an, fiigte Gruppen von Anfragen und
Antworten zusammen und glittete die Texte sprachlich. Die Haupt-
eingriffe in den Wortlaut der Briefe, welche den Mitarbeitern Hilde-
gards zweifellos in den Originalen beziehungswey 1 den eigenen
Briefen Hildegards in authentischen Kopien vorlagen, betreffen je-
doch den Inhalt.’®> Wibert oder wohl schon Volmar manipulierten die
Texte und verinderten gelegentlich auch ihren historischen Kontext;
dadurch wurde das Bild der Korrespondenz Hildegards fiir Jahrhun-
derte verzerrt! '

Das Vorgehen der engsten Mitarbeiter Hildegards erscheint zwar
als bedenklich, doch wiirde diese Feststellung unser Thema nicht
weiter beriihren, wenn die Briefe an Hildegard auch in der ilteren,
zuverlissigen Tradition enthalten wiren. Dem ist aber leider nicht so.
Zunichst interessierten den Sekretir offensichtlich nur die Briefe
Hildegards, und er lie} die korrespondierenden Stiicke beiseite. Daher
sind die an Hildegard gerichteten Schreiben, die in der Neuausgabe
Van Ackers 150 Nummern ausmachen, nur in interpolierten Fassun-
gen der jingeren Tradition Uberliefert. Gliicklicherweise gibt es drei
gewichtige Ausnahmen:

1. Die Antwort Bernhards von Clairvaux auf die Anfrage Hilde-
gards von 1146/47, worin ihre Visionen autorisiert werden; mit die-
sem Brief beginnt das 6ffentliche Wirken Hildegards (Ep. IR);

gen, Koln-Graz 1956 (Beihefte zum Archiv fir Kulturgeschichte 4); VAN ACKER,
Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima (wie Anm. 5), Einleitung XXIIff.
15 VAN ACKER, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima, Einleitung LXI.



58 Hildegard von Bingen in der Sicht ithrer Zeitgenossen

2. Die Antwort Papst Eugens III. von 1151 auf einen Brief Hilde-
gards (Ep. IV), und

3. Die Anfrage der Meisterin Tenxwind von Andernach iber die
liturgischen Gebriuche und iber weitere Besonderheiten auf dem
Rupertsberg, zusammen mit Hildegards Antwort ein Schlisseltext in
der Auseinandersetzung um die Sonderformen in der Spiritualitit im
Hildegard-Kloster gegeniiber anderen Frauenkonventen (Ep. LII).

Diese drei Briefe an Hildegard sind bereits im Zwiefaltener Brief-
kodex enthalten, dem Hauptvertreter der ilteren Tradition, der unter
Beteiligung von Rupertsberger, Disibodenberger und Zwiefaltener
Hinden von 1153 an auf dem Rupertsberg entstanden ist.'® In wel-
chem Ausmal die jingere Redaktion glittend und saubernd eingegrif-
fen hat, 1i3t sich an den drei Briefen beziehungsweise Briefpaaren mit
den beiden Komponenten Anfrage und Antwort gut erkennen. Grei-
fen wir zur Illustrierung den Briefwechsel zwischen Hildegard und
Bernhard von Clairvaux heraus.

Man muB sich die Stellung der beiden Korrespondenten in den
Jahren 1146/47 vergegenwirtigen: Bernhard von Clairvaux stand auf
dem Gipfel seines Lebens, er war einer der einfluBreichsten Manner
des christlichen Abendlandes, Gesprichspartner von Pipsten und
Herrschern, Prediger des Zweiten Kreuzzuges, fiihrender Kontrahend
in der Debatte um die frithscholastische Theologie — auf der anderen
Seite befand sich eine noch unbekannte Meisterin einer Gruppe von
Nonnen, die sich am Rand des Miannerklosters auf dem Disiboden-
berg angesiedelt hatten, eine Seherin, die ihre Visionen niederzu-
schreiben im Begriffe war (das Erstlingswerk «Scivias» befand sich in
Arbeit), die sich aber ihrer Begabung und Berufung noch nicht sicher
war. Dementsprechend liest sich auch der Briefwechsel. Demiitig
tragt die an ihrer Sehergabe Zweifelnde die Bitte vor, der Abt von
Clairvaux moge thr den richtigen Weg zeigen. Hinter ihrer Demut
kommt allerdings schon in diesem Brief ein starkes SelbstbewuBtsein
zum Ausdruck, sonst hitte Hildegard sich nicht an Bernhard, eine der
autoritativsten Instanzen ihrer Zeit iberhaupt, zu wenden gewagt.
Die Antwort des vielbeschiftigten Zisterzienserabtes fiel knapp und
zuriickhaltend aus; er ermutigte sie zwar, doch in ziemlich unverbind-
lichen, ihn selbst zu nichts verpflichtenden Worten.

Wie verinderte nun die jingere Redaktion dieses Briefpaar? Aus
dem hoflichen, vorsichtigen Antwortschreiben Bernhards wurde ein

16 Beschreibung ebd., XXIIIf.; vgl. Winfried WILHELMY, in: Hildegard von
Bingen 1098-1179. Ausstellungskatalog, Mainz 1998, Nr. 47, 138-144.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 59

«spontanes, verehrungsvolles und ausfiihrliches Komplimentschrei-
ben», aus der Anfrage Hildegards ein historisch versetztes «Respon-
sum»!'” Solche Manipulationen gehorten zu den Grundsitzen der
Uberarbeitung. Man gliederte die Briefe hierarchisch und verinderte
sie so, daB ein Briefwechsel stets von aullen begonnen wurde: Die
AuBenstehenden erscheinen immer als Ratsuchende, Hildegard als
Ratgeberin. Dieses Verfahren wurde, wie die Korrespondenz mit Bern-
hard von Clairvaux zeigt, selbst in Zeiten zuriickprojiziert, da Hil-
degard noch eine Unbekannte war. War kein entsprechender Anfrage-
brief vorhanden, wurde ein thematisch verwandtes Schreiben mit neu-
em Absender versehen oder kurzerhand ein neuer Brief kompiliert.
Ziel der Redaktoren war es offenbar, einen moglichst groen Adres-
satenkreis wichtiger Personlichkeiten zu gewinnen, die sich Hilde-
gards Rat und Autoritit unterwarfen. Dadurch lieB sich ein enormer
Zuwachs an Ansehen fiir die Seherin erreichen. Wozu hitte man sol-
che massiven Eingriffe vornehmen sollen, wenn nicht im Hinblick
auf eine kiinftige Heiligsprechung Hildegards?

Eine solche Praxis war damals nichts AuBergewohnliches. So wis-
sen wir etwa im Falle Bernhards von Clairvaux, dal3 seine Sekretire,
die fiir die Redaktion und Aufbewahrung seiner Briefe verantwortlich
waren, sich die Freiheit nahmen, nachtriglich sprachliche Verbesse-
rungen und inhaltliche Verinderungen vorzunehmen. Mochte dabei
mancher Text dem Zweck dienen, Bernhards grundsatzliche Erorte-
rungen der Nachwelt zu Uberliefern, so ist auch hier die Moglichkeit
nicht auszuschlieBen, daB man mit echten oder fingierten Schreiben
an hochgestellte Personlichkeiten auf eine rasche Kanonisation des
Abtes nach seinem Tod hinwirken wollte.

Damit nicht genug, miissen wir uns bei der Hildegard-Korre-
spondenz die Frage stellen, ob die Seherin selbst in die «Uberarbei-
tungen» solchen AusmaBes involviert war. Die Anfinge der Verinde-
rungen am Briefkorpus reichen, wie erwihnt, in die Zeit von Hilde-
gards erstem Sekretir Volmar zuriick; das Vorhaben mit dem Zweck,
eine «moglichst uberzeugende Beweisschrift fir Hildegards GroBe
und Ruf auszuarbeiten»!®, wurde von ihrem letzten Sekretir Wibert
von Gembloux weitergefithrt. Wenn man sich vor Augen hilt, welch

1" VAN ACKER, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima (wie Anm.5), Ein-
leitung LVII; Ausgabe des Briefes ebd. Ep. IR, 6f.; auch innerhalb von Bernhards
Briefausgabe: Bernhard von Clairvaux, Samtliche Werke lat./dt. (wie Anm. 6), Bd.
III, Ep. CCCLXVI, 323; dazu vgl. den historischen Kommentar 1187f.

18 VAN ACKER, Vorbemerkung (wie Anm. 11), 1989, 125.



60 Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgcnossen

enge Grenzen Hildegard ihren Mitarbeitern bei der Uberarbeitung ih-
rer Schriften setzte und wie ste, erfiillt von prophetischem Sendungs-
bewuBtsein, auf groBtmaoglicher Authentizitit bestand!, fillt es schwer
zu glauben, sie hitte sich um das weitere Schicksal ihres Briefwech-
sels nicht mehr gekiimmert. Im Gegenteil ist doch wohl davon aus-
zugehen, dal sie «bewulBBte Manipulationen, die thren Ruhm zu ver-
mehren beabsichtigten, genehmigt oder wenigstens geduldet» hat®.

Eine solch schwerwiegende, aber nicht unbegriindete Vermutung
wirft ein zwiespiltiges Licht auf die Personlichkeit Hildegards. Die
Abtissin und Seherin 1iBt sich jedenfalls nicht mehr ohne weiteres in
das gefillige, harmonische Bild einpassen, das sich die spateren Ha-
giographen wie die heutigen Verehrer und Verehrerinnen von ihr ge-
schaffen haben. Fiir unseren Untersuchungsansatz, die Sicht von Hil-
degards Briefpartnern, folgt aus den massiven Bearbeitungen des
Briefkorpus — ob nun mit oder ohne ihre aktive Mitwirkung entstan-
den, sei dahingestellt —, daB fast kein Schreiben an sie unverdichtig
ist. Neben den drei genannten Schreiben Bernhards von Clairvaux,
Eugens III. und der Meisterin Tenxwind von Andernach gibt es in-
nerhalb des Hildegardischen Briefkorpus keinen Brief, der in unver-
filschter Fassung erhalten ist — es sei denn in einer parallelen Uberlie-
ferung der Gegenseite.

Bei der Interpretation der Texte miussen wir folglich auf der Hut
sein und unter Anwendung der quellenkritischen Methode versuchen,
das auf dem Rupertsberg um die Briefe herum errichtete ideologische
Bollwerk zu uberwinden. Und tber Hildegard hinaus zeigen die auf-
gedeckten Eingriffe die ganze Problematik von Authentizitit und Fik-
tionalitit mittelalterlicher Briefkorpora. Denken wir dabei nur an den
wohl berihmtesten Fall, den Briefwechsel zwischen Abaelard und
Heloise ...

Y Vgl. Vita sanctae Hildegardis, 11, 1, ed. Monica KLAES (wie Anm. 1), 20f., iiber
die Funktion ihres Sekretirs, der sich als «synmysta» (Mitwisser der Geheimnisse)
um die sprachlich korrekte Form ihrer Visionen kiimmerte, doch «ad sensum vel
intellectum eorum nichil omnino addere presumebat vel demere.»

20 VAN ACKER, Vorbemerkung (wie Anm. 11), 1988, 167; vgl. Sylvain Gou-
GUENHEIM, La sibylle du rhin. Hildegarde de Bingen, abbesse et prophétesse rhé-
nane, Paris 1996, 35-45.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 61

I11.

Wenden wir uns nun den brieflichen Gesprichspartnern der rheini-
schen Seherin zu. Nicht die hierarchische Spitze des christlichen
Abendlandes mit Papst und Kaiser, wie es die groBen Briefhand-
schriften darstellen, sondern Nonnen und Monche, Abtissinnen und
Abte in der niheren und weiteren Umgebung des Mittelrheingebietes
bildeten den ersten, natiirlichen Kreis von Hildegards Korrespon-
denten. Von ihnen stammen denn auch die meisten Briefe an sie. Die
Initiative scheint in der Regel vom Vorsteher oder von der Vorstehe-
rin einer Gemeinschaft ausgegangen zu sein, gelegentlich wandte sich
auch ein ganzer Konvent oder ein Mitglied desselben aus eigenem
Antrieb an Hildegard. Man erbittet von ihr in allgemeinen Umschrei-
bungen «Worte des Trostes» («verba consolationum»)?', man mochte
unmittelbaren Anteil an Hildegards himmlischen Schauungen erhal-
ten, man erhofft mittels eines Briefes ein Stiick ihrer Visionen fir
sich zu erhaschen («verba celestium visionum nobis sitientibus»)?.

So rein geistlich und lauter die Motive der Anfragenden auf den
ersten Blick scheinen, so wenig selbstlos und fromm sind sie es oft-
mals bei genauerem Zusehen. Nehmen wir als Beispiel die Anfrage
des Priors Adelbert und des Konventes vom Disibodenberg, zu datie-
ren um 1150/55 (Ep. LXXVIII). Kaum war Hildegard nach hartnik-
kigem Widerstand des Abtes und der Monche mit thren Nonnen vom
Disibodenberg weggezogen und hatte sich der kanonischen Aufsicht
des Abtes entzogen, erbitten die Ménche von ihr einen Visionsbrief,
Nicht um dessen Inhalt muB} es thnen dabei in erster Linie zu tun ge-
wesen sein; denn lange hatten sie in unmittelbarer Nachbarschaft zu
Hildegard gelebt, die bei ihnen das Buch «Scivias» verfalBBt hatte, und
hatten Gelegenheit, ihre Visionen kennenzulernen. Thnen ging es viel-
mehr um das Prestige, nach manchen anderen weiter entfernten Adres-
saten auch einen Hildegard-Brief zu besitzen. Je weiter sich Hildegards
Ruf verbreitete, desto mehr wurde ein Authenticum der Seherin zu
einem kostbaren Objekt, zu einem begehrten Sammelstiick. Ein sol-
cher Brief konnte seinem Besitzer fast wie einer der damals schon
zirkulierenden «Himmelsbriefe»?? das beruhigende, versichernde Ge-

2l Ep. LXXVIII, ed. VAN ACKER, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima
(wie Anm. 5), 176.

2 Ebd., 175.

B Vgl. Bernhard SCHNELL, Art. Himmelsbrief, in: Die deutsche Literatur des
Mittelalters. Verfasserlexikon 4 (21983), Sp. 28-33.



62 Hildegard von Bingen in der Sicht ithrer Zeitgenossen

fiihl geben, gewissermal3en personlich an den Jenseitserfahrungen der
Seherin teilzunehmen. Mehr oder weniger verhiillt erhoffte der eine
oder andere Bittsteller wohl auch, dabei etwas liber seine eigene Zu-
kunft zu erfahren.?* Auf solche Erwartungen reagierte Hildegard stets
zuriickhaltend und in allgemeinen Wendungen: Individuelle Revela-
tionen entsprachen nicht der Art ihrer kosmischen Visionen?®.

In wenigen Fillen ergab sich aus einer Anfrage zur visioniren Be-
gabung Hildegards emn vertieftes briefliches Gesprich. Zu nennen ist
hier vor allem der Briefwechsel mit der Mystikerin Elisabeth von
Schénau (um 1129-1164), die sich als junge Benediktinernonne Rat
suchend an die iltere Meisterin wandte (Epp. CCI-CCIII). Die Bega-
bungen der beiden Frauen waren aber grundverschieden. Elisabeths
ekstatische, kindlich-naive und anthropomorphe Visionen, die am Be-
ginn der spitmittelalterlichen Frauenmystik stehen und einen weit-
reichenden EinfluB3 ausiibten, hatten mit Hildegards kiihlen, rationa-
len Rezeptionsschauungen nichts gemeinsam. Deshalb konnte zwi-
schen den beiden Frauen kein echter Dialog entstehen. Elisabeths
von schonen Jinglingen, Engeln und Dimonen bevélkerte, apoka-
lyptisch getrinkte Revelationen stieBen bei Hildegard auf vorsichtige
Zuriickhaltung, und umgekehrt verhallten Hildegards Appelle zum
MaBhalten (Ep. CCIR)* wirkungslos. Elisabeth starb, durch ihre Ka-

2 In die gelehrte Frage nach der Pridestination gekleidet etwa beim Magister
Heinrich von Utrecht, Ep. CCXXVII (um 1160), ed. VAN ACKER, Hi/degardis Bin-
gensis Epistolarium, Pars secunda (wie Anm. 5), 500: «Sed ante omnia et per omnia
ardenter sitio ex te certificari, si tandem in cetu salvandorum me divinitas preor-
dinavit computari.»

B Siehe dazu ihre Antwort auf den zweiten Brief der Sibylla von Lausanne
(oben Anm. 3).

% Ein zweiter Brief Hildegards (Ep. CXCVIII), den FUHRKOTTER in ihrer
deutschen Teilausgabe: Hildegard von Bingen (wie Anm. 5), 199f., wiedergibt,
wird in der Ausgabe Van Ackers nicht mehr Elisabeth zugeordnet; vgl. Lieven
VAN ACKER, «Der Briefwechsel zwischen Elisabeth von Schonau und Hildegard
von Bingeny, in: Aevum inter utrumque. Mélanges offerts a Gabriel Sanders , 409-
417 (Instrumenta Patristica 23, 1991); hingegen ordnet Van Acker einen anderen,
ohne Adresse iiberlieferten Brief in diesen Zusammenhang ein: Ep. XCV an die
Meisterin von Schonau (?), unter deren Obhut Elisabeth lebte, bevor sie 1157
selbst Meisterin wurde. Zum Verhiltnis zwischen den beiden Seherinnen vgl. Eli-
sabeth GOSSMANN, «Das Menschenbild der Hildegard von Bingen und der Elisa-
beth von Schénau vor dem Hintergrund der frithscholastischen Anthropologie»,
in: Frauenmystik im Mittelalter, Stuttgart 1985, 24ff.



Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen 63

steiungen korperlich gebrochen, als 36-Jahrige nach langem, von Vi-
sionen begleitetem Todeskampf.?

Einen wesentlich schirferen, unbefangeneren Blick wirft die Mei-
sterin Tenxwind von Andernach auf Hildegard (Ep. LII). Sozusagen
als «Berufskollegin» stellte sie Fragen und verlangte Auskunft iiber ge-
wisse Gewohnheiten des Nonnenkonvents auf dem Rupertsberg. In
geradezu aggressiven Passagen — die in den spiteren Redaktionen des
Briefkorpus erwartungsgemil unterschlagen wurden — iibt sie Kritik
an der unter Hildegards Leitung praktizierten Liturgie und an ihrer
stindisch selektiven Aufnahmepraxis. Tenxwinds solide, durch ge-
wichtige Bibelzitate untermauerte Einwendungen gegen die charis-
matischen Sonderwege Hildegards und ihrer Schwestern sind wert-
voll; sie zeugen von einer beobachtend-kritischen Distanz zu Hilde-
gard, ja von einer Ablehnung in Kreisen des damaligen Reform-
Monchtums (Tenxwind war die Schwester des Reformabtes Richard
von Springiersbach).?® Mit dem «argumentum e silentio» darf vermu-
tet werden, da} Tenxwind, die liber das Leben auf dem Rupertsberg
genau Bescheid wulite, mit ihrer Kritik nicht alleine stand. Sie wagte
es, Hildegard im Sinne des Apostels Paulus geschwisterlich zurecht-
zuweisen (natirlich ohne Erfolg ...); andere zogen es wohl vor zu
schweigen.

Wenn die kirchliche Hierarchie mit Hildegard in Berithrung kam,
war der Anlal dafiir nicht selten eine um ihre Person entstandene
Konfliktsituation, in der die Amtstrager kraft ihrer Disziplinargewalt
einzuschreiten hatten. Um dies zu belegen, ist hier kurz auf AuBerun-
gen im berihmtesten, gut dokumentierten Fall einzugehen, dem Streit
um den Weggang von Hildegards langjahriger Vertrauten Richardis
von Stade im Jahr 1151. Richardis war trotz hartnickigen Wider-
stands der Hildegard von threm Bruder Hartwig, Erzbischof von Bre-
men, zur Abtissin des norddeutschen Klosters Bassum ernannt wot-
den. Hildegard weigerte sich aber, ithre Nonne, zu der sie ein affekti-

z Vgl. Peter DINZELBACHER, Art. Elisabeth von Schoénau, in: Lexikon des
Mittelalters 3 (1986), Sp. 1842f.

2 Vgl. Alfred HAVERKAMP, «Tenxwind von Andernach und Hildegard von
Bingen. Zwei (Weltanschauungen> in der Mitte des 12. Jahrhunderts», in: Institu-
tionen, Kultur und Gesellschaft. Festschrift fiir Josef Fleckenstein, Sigmaringen
1984, 515-548; GOUGUENHEIM, La sibylle du rhin (wie Anm. 20), 46—49.



64 Hildegard von Bingen in der Sicht ithrer Zeitgenossen

ves Mutter-Tochter-Verhiltnis entwickelt hatte, freizugeben, und inter-
venierte betm Mainzer Metropoliten Heinrich?, schlieBlich sogar bei
Papst Eugen III.

Das Antwortschreiben Erzbischof Heinrichs (Ep. XVIII) 1aBt an
Deutlichkeit und Schirfe nichts zu wiinschen ibrig. Nach kurzen
Hoflichkeitsfloskeln kommt Heinrich rasch zur Sache und befiehlt
Hildegard, sich zu fiigen; andernfalls, so droht er, werde er ihr mit
noch schirferen Worten befehlen und nicht nachlassen, bis sie sein
Gebot erfiillt habe.*® Der Brief Eugens III., bei dem es sich iibrigens
um das einzig Gberlieferte echte Schreiben eines Papstes an Hildegard
handelt (Ep. IV), ist in einem miBigeren Ton gehalten. Zunichst be-
kundet der Papst seine Freude iiber ithre Erwihlung durch Gott und
lobt ihren Eifer; er ermahnt aber die Visionarin im gleichen Atemzug,
sich in Acht zu nehmen vor der Gefahr des Hochmuts, der sie wegen
ihrer Begabung besonders ausgesetzt sei. Nach dieser psychologisch
geschickten Vorbereitung erteilt er der Abtissin die Weisung, sich der
Entscheidung des Mainzer Erzbischofs zu unterwerfen.’! Die in die-
sem Fall von egoistischen Motiven nicht freie Hartnickigkeit Hilde-
gards war also an ihre Grenzen gesto3en. Immerhin brauchte es dazu
den Einsatz der hochsten kirchlichen Autoritit auf Erden ...

Sobald Hildegards Ruf als Seherin sich gefestigt hatte und die
Kunde von thren kosmischen Visionen und Auditionen sich auszu-
breiten begann, zog sie das Interesse von Theologen auf sich. Dank
threm Wissen von der jenseitigen Welt sollte sie doch eigentlich in
der Lage sein, in theologische Debatten entscheidend einzugreifen.
Als erster wandte sich bald nach der Synode von Trier 1147/48, auf
der Hildegards Sehergabe in Anwesenheit Eugens III. und Bernhards
von Clairvaux von der Kirche offiziell anerkannt worden war, der Pa-
riser Magister Odo von Ourscamp (1 um 1172) an sie. Zunichst erbat
er aus Hildegards Visionen Auskunft iber die Wurzeln und die Zu-
kunft seiner eigenen siindhaften Existenz (Ep. XXXIX); mit dieser
Anfrage wollte Odo wohl herausfinden, ob und wie Hildegard ant-
worten wiirde. Nachdem ihr Trostbrief (Ep. XXXIXR) ithn offenbar

? Die Briefe in der Auseinandersetzung um Richardis von Stade, Epp. XVIII,
XIX, CCCXXIII, XII, LXIV, XIII, XIIIR, wurden von FUHRKOTTER (wie Anm.
5), 93-100, zu einem Dossier zusammengestellt. Auch in den autobiographischen
Teilen ihrer Vita duBerte sich Hildegard selbst zu diesem Konflikt: Vita sanctae
Hildegardis, ed. Monica KLAES (wie Anm. 1), II, 5, 29f.

30 Ed. VAN ACKER, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima (wie Anm. 5), 53.

31 Ebd., 10f.



Hildegard von Bingen in der Sicht threr Zeitgenossen 65

zufriedengestellt hatte, ersuchte er sie in einem zweiten Schreiben
(Ep. XL) um ihre Stellungnahme im Streit um die der Hiresie ver-
dichtigten Thesen Gilberts von Poitiers (de la Porrée) iiber die gottli-
che Dreieinigkeit, die Odo im Auftrag Papst Eugens zu untersuchen
hatte.® In ihrer Antwort darauf (Ep. XLR) bemiihte sich Hildegard
eifrig, aus threr Sicht zur Klirung der Frage beizutragen. Sie habe
durch eine Vision und Audition die These der Porretaner, daB sich
die Vaterschaft von der Gottlichkeit Gottes unterscheide, bereits ent-
kriftet. Doch blieb ihr Gutachten ohne direkten EinfluB auf den
Theologenstreit. Zwischen der Begrifflichkeit und Gedankenschirfe
frihscholastischer Metaphysik einerseits und der bildhaften, system-
fernen Weltdeutung der rheinischen Seherin andererseits lagen Wel-
ten. Magister Odo verzichtete unseres Wissens darauf, das theologi-
sche Gesprich mit Hildegard fortzufithren.®

Ein weiterer Versuch, Hildegards Offenbarungen fiir die Theolo-
gie nutzbar zu machen, wurde um 1163/64 von Bischof Eberhard
von Bamberg (1 1170) unternommen: Er unterbreitete der Seherin er-
neut eine theologische Aufgabe, die mit der Begrifflichkeit der Drei-
faltigkeit zu tun hatte (Ep. XXXI). Hildegards Antwort fiel diesmal
noch ausfihrlicher und bilderreicher aus (Ep. XXXIR);3* aber man
erfahrt nichts dariiber, daBB sie das theologische Problem des hoch-
gebildeten Bischofs von Bamberg einer Klirung nihergebracht hitte.
«Sollte sich Eberhard auf seine Anfrage eine genaue Antwort erhofft
haben, so wurde er bestimmt enttduscht» (Loris Sturlese).”® Im Kon-
zert der spekulativen Theologie war die orakelhafte, von symboli-
stischem Denken geprigte Stimme Hildegards offensichtlich nicht an
threm richtigen Platz.

32 Vgl. Ludwig HODL, Art. Odo von Ourscamp, in: Lexikon des Mittelalters 5
(1993), Sp. 1360.

3 Vgl. Loris STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von Bonifa-
tius bis zu Albert dem GroBen (748-1280), Miinchen 1993, 209f.

3% Ed. VAN ACKER, Hildegardis Bingensis Epistolarium, Pars prima (wie Anm. 5), 53.

3 Die deutsche Philosophie im Mittelalter (wie Anm. 33), 210. Zum theologi-
schen Gesprich zwischen Hildegard und Odo von Ourscamp bzw. Eberhard von
Bamberg vgl. auch Constant J. MEWS, «Hildegard and the Schools», in: Hildegard
of Bingen. The Context of her Thought and Art, ed. by Charles Burnett and Peter
DRONKE, London 1998, 89-110, hier 101ff. (Warburg Institute Colloquia 4).



66 Hildegard von Bingen in der Sicht ithrer Zeitgenossen

IV.

Es gibe noch weitere Gruppen von Gesprichspartnern zu untersu-
chen, die in einem spezifischen Verhiltnis zu Hildegard standen, z. B.
Kleriker verschiedener Stufen oder Laien verschiedenen Standes.
Doch brechen wir hier den Rundgang ab und fassen die vorliufig ge-
wonnenen Ergebnisse zusammen. Die eifrigen Sekretire Hildegards
auf dem Rupertsberg haben durch ihre Manipulationen des Briefkor-
pus die Suche nach AuBenansichten der Seherin und Abtissin durch
thre Zeitgenossen erschwert, aber nicht unmdéglich gemacht. Daraus
ist ein Bild entstanden, das sich von hagiographischer Geschlossen-
heit entschieden abhebt und erhebliche Grauténe aufweist. Hildegard
mul} eine hochsensible, hochbegabte und willensstarke, aber schwie-
rige Frau gewesen sein. Der Umgang mit thr war alles andere als
leicht. Sie faszinierte thre Umgebung durch ihr Wesen und ihre visio-
nire Begabung, sie stieB jedoch ebenso auf Ablehnung und Wider-
spruch. In den Briefen ihrer Gesprichspartner ist solches nur be-
schrinkt wahrnehmbar. Deutlicher kommt der Widerstand gegen
Hildegard in ihrer Vita zum Ausdruck, hier freilich in unverkennbar
hagiographischer Absicht dimonisiert und dadurch neutralisiert. Wenn
etwa im Buch iber die Miracula die von einem bésen Geist besessene
Sigewize sie als alte Frau namens «Schrumpelgard» («Scrumpilgardis»)
beschimpft®, wird darin eine vehemente Ablehnung ihrer Person — in
diesem Fall natiirlich dem Teufel zugeschrieben — sichtbar. Schon zu
Hildegards Lebzeiten schieden sich also an thr die Geister.

36 Vita sanctae Hildegardis, 111, 21, ed. Monica KLAES (wie Anm. 1), 58: «nomen
eius evertens et, quod Scrumpilgardis vocaretur, deridens»; zu diesem Exorzismus-
Bericht vgl. GOUGUENHEIM, La sainte et les miracles (wie Anm. 9), 170ff.



	Hildegard von Bingen in der Sicht ihrer Zeitgenossen : das Zeugnis des Briefwechsels

