Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Wie Maximus Confessor und Augustinus die Theophanie verstanden :
zu Eriugena, Peri physeon | 449A-450B

Autor: Perger, Mischa von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761213

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MISCHA VON PERGER

Wie Maximus Confessor und Augustinus
die Theophanie verstanden

Zu Eriugena, Per: physeon 1 449A — 450B

Als eine der groBen Leistungen Eriugenas wird es gewertet, dall er
seinem Entwurf iiber Gott und die Schopfung neben den lateinischen
auch griechische Theologumena zugrundegelegt und sie fruchtbar ge-
macht hat. Thn leitete dabei die Annahme, es gebe eine wenn nicht of-
fen zutage liegende, so doch durch rationales Durchdenken erzielba-
re sachliche Einheit der theologischen Tradition beider Sprachen und
Kulturen.!

Wer Gedanken aus einer anderen Kultur in das eigene Denken in-
tegriert und fiir einen so zustandegekommenen Entwurf in der eige-
nen Umgebung Interesse und Anerkennung finden will, muB3 sich auf
Diskussionen einlassen. Damit die Fremdheit bestimmter Gedanken
den Gesprichspartner nicht abschreckt oder verwirrt, sondern sein
gewohntes Nachdenken bereichert und erneuert, bedarf es einigen
Geschicks bei der Ubersetzung, Kompilation und Adaption des Neu-
en. Eriugena referiert nicht einfach seine Lehre, sondern stellt dar,
wie sie sich in einem Gesprich entwickeln, infrage stellen und plau-
sibel machen 1dBt. In Pers physeon unterhalten sich ein «Erzieher und
ein «Zogling»® miteinander, die beide eine beachtliche Anzahl von
lateinischen und griechischen Theologen zu zitieren und zu disku-

! Siehe hierzu den Sammelband von MCGINN, Bernard /OTTEN, Willemien
(Hgg.), Eriugena: East and West. Papers of the Eighth International Colloquium
of the Society for the Promotion of Eriugenian Studies, Chicago and Notre Dame,
18-20 October 1991, Notre Dame - London 1994 (Notre Dame Conferences in
Medieval Studies, Bd. 5).

2 Die Siglen «N» und «A» werden zu «Nutritor» und «Alumnus» aufgeldst.
Siehe dazu JEAUNEAU, Eduard A., «La forme littéraire: le dialogue», in: IOHANNIS
SCOTTI SEU ERIUGENAE Peri physeon, Liber primus, hrsg. von Jeauneau, Turnhout
1996, XV-XIX (CCCM 161).



36  Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

tieren wissen und beide der Hypothese anhangen, christlich-theolo-
gisch Durchdachtes konne sich nur oberflichlich, auf der Ebene des
sprachlichen Ausdrucks, widersprechen, sachlich misse sich immer
Vereinbarkeit herausstellen: Entweder sei von verschiedenen Dingen
die Rede, so daB sich kein Widerspruch ergebe; oder es sei bloB
scheinbar Verschiedenes, tatsichlich aber Gleiches gesagt; oder was
widerspriichlich scheine, seien verschiedene Aspekte desselben Sach-
verhalts, der sich gerade in der vielfachen Erscheinung kundtue. Der
Schiiler hat freilich begrenztere Kenntnisse und ein begrenzteres Ver-
stindnis der theologischen Quellen als der Lehrer. Er ist aufgeschlos-
sen, gerade auch fir die fremdere, griechische Tradition der Theo-
logie, aber er gerit durch diese Aufgeschlossenheit in Probleme, kann
das Rezipierte oft nicht miteinander vereinbaren. Der Lehrer mull
sich in seinen Darlegungen immer wieder wegen solcher Schwierig-
keiten unterbrechen lassen, sieht aber nicht zuletzt in deren Klirung
auch den Sinn des Gesprichs.

Im folgenden sei das erste Beispiel einer solchen Diskussion be-
trachtet, das sich in Pers physeon findet.? Es betrifft die Lehre von den
«Theophanien», den Erscheinungen Gottes.* Der Lehrer verwendet
das Konzept der Theophanie nacheinander zweimal, um Fragen des
Schiilers Gentige zu tun. AnlaB ist des Lehrers These, dal} Gott und
die vernunfthaften Wesenheiten der geschaffenen Dinge jeglicher
sinnlichen oder vernunftigen Erkenntnis entzogen seien und man in-
sofern sagen konne, sie «seien nicht.® Der Schiiler ist irritiert, weil er

3 ERIUGENA, Peri ph. 1 446A-451C, hieraus besonders 449A—450B, Jeaun. 13-
15, 1. 294-347. Zitiert wird nach der oben in Anm. 2 genannten Ausgabe von
Jeauneau (Peri ph., Liber primus, Turnhout 1996 [CCCM 161]; Liber secundus,
Turnhout 1997 [CCCM 162]).

4 Ich behandle hier nur die erste Diskussion, nicht die weitere Entfaltung der
Lehre von der Theophanie, wie Eriugena sie in Peri physeon und in anderen Werken
vornimmt; hierfiir sei auf die folgende anregende, allerdings Eriugenas Quellen
ausblendende Studie verwiesen: TROUILLARD, Jean, «La notion de (Théophanie
chez Erigéne», in: BRETON, Stanislas, u.a., Manifestation et révélation, Paris 1976,
15-39 (Philosophie, Bd. 1). Weitere Literaturangaben bei ANSORGE, Dirk, Johan-
nes Scottus Eriugena: Wahrheit als ProzeB. Eine theologische Untersuchung von
Peri physeomw, Innsbruck-Wien 1996, 90-91, Anm. 3; eine Diskussion der Quellen
findet sich bei ALONSO, Joaquin M.?, Teofania y vision beata en Escoto Erigena,
Madrid 1952; auch in: Revista Espafiola de Teologia 10 (1950) 361-389; 11 (1951)
255-281.

> ERIUGENA, Peri ph. 1 443A-B, Jeaun. 5, ll. 53-73. Der Lehrer zieht hier die
Grenze des Erkennbaren stillschweigend entgegen einem Anschein, den die Tes-
minologie erweckt: Die Vernunft soll das nicht erkennen kénnen, was doch so heiBt



Theophanie ber Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 37

sich an Augustins Lehre erinnert, wonach die Engel sehr wohl die
ewigen Urbilder der anderen Geschopfe in Gott betrachten. Die Lo-
sung des Lehrers lautet, dall den Engeln Gott und alles, was in ihm
ist, uber irgendwelche Wesensbestimmungen tatsichlich nicht zu-
ginglich sei, daB3 es aber von den vernunfthaften Grinden der Dinge
und von Gott selbst gewisse «Theophanien» gebe, die geschaffen und
fir besttimmte Einsichtsvermégen begreifbar seien. Doch meldet der
Schiiler sogleich weitere Bedenken an: Wird uns nicht von Johannes,
Paulus und wiederum von Augustinus verheillen, in der ewigen Selig-
keit wiirden die Gerechten das Wesen Gottes unmittelbar betrachten?
Der Lehrer greift auf die Antwort zuriick, die er auf die vorige Frage
gegeben hat: Wie die Engel Gott schauen, so auch die Gerechten.
Aber, wendet der Schiiler ein, schauen sie dann nicht ein in thnen ge-
schaffenes Gebilde statt Gott selbst?” Der Lehrer antwortet mit ei-
nem klaren Nein, denn es sei ja das Gotteswort selbst, was sich durch
die Theophanien in die Geschopfe einforme.?

Als «wahrscheinlich» akzeptiert der Schiiler die Darlegung des
Lehrers: Gott ist in sich unerkennbar, aber in einer «Theophanie»
zeigt er sich jedem Geschopf, das Erkenntnisvermogen hat, nach des-
sen Fassungskraft; dabei erkennt das Geschopf nicht die Theophanie
anstelle von Gott selbst, sondern es erkennt Gott in der Theophanie
— wihrend Gott an sich, jenseits aller Erscheinung, unerkennbar
bleibt. Der Schiiler ist aufgeschlossen fiir diesen Gedankengang, doch
will er Niheres tiber jenes thm fremde Wesen namens «Theophanie»
erfahren. Gefragt sind ithr Was, Woher und Wo.? Warum diese Nach-
frage? Der Schiiler gibt nicht eigens einen Grund an. Aber soeben
erst hatte der Lehrer den Verdacht zerstreut, die Theophanie, von
Gott selbst geschaffen, konnte Gegenstand der Erkenntnis statt nur
Medium fiir die Erkenntnis Gottes sein — als Medium wiirde sie, so
die Befiirchtung, die Erkenntnis Gottes gerade verstellen, die Ge-
schopfe miBlten sich mit einem eigenartigen Surrogat zufriedengeben.

wie sie — dem Erkenntnisvermogen ratio sollen die vernunfthaften Grinde (rafro-
nes) der geschaffenen Dinge nicht zuginglich sein.

¢ Ebd., I 446A—447A, Jeaun. 8-10, 1. 154-203.

"Ebd., I 448C, Jeaun. 12, 1. 265-269 (Schiiler): «Non ergo ipsum deum per se

ipsum uidebimus ... sed quasdam factas ab eo in nobis theophanias contemplabi-
mur.»

8 Ebd., I 447A-448D, Jeaun. 10-12, 1l. 204—-284.

9 Ebd., I 449A, Jeaun. 12, 1. 285-287 (Schiiler): «Sed uelim quid de hac theo-
phania coniicere possis breuiter aperias, hoc est, quid sit, unde sit, ubi sit. Utrum
extra nos an intra nos formatur?»



38  Theophanie bet Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Vielleicht droht dieser Verdacht doch wieder aufzukommen, wenn
sich die Theophanie nicht sozusagen legitimieren kann: Sie ist will-
kommen, wenn sich thr Wesen, thre Herkunft und ithr Aufenthalt im
Einklang mit der Aufgabe, die sie erfilllen soll, kliren lassen. Die
Antwort des Lehrers beschrinkt sich auf das Woher (sie kommt von
Gott und entsteht aus thm und aus dem Geschopf, das sich Gott an-
genihert hat) und das Wo (ste ist im Erkenntnisvermogen des Ge-
schopfes), aber offenbar ist der Schiiler damit zufrieden, offenbar
darf dann das Was der Theophanie als hinreichend miterklirt gelten.

Eriugena wird die Theophanie als diejenige Erkenntnis Gottes,
die den Heiligen allenfalls zuteil werden kann, ohne daB sie damit
aber erkennten, «was» Gott «st», vornehmlich aus (Pseudo-) Diony-
sius Areopagita gekannt haben. Die Bedeutung des Begriffs «Theo-
phanie» legt Dionysius vor allem in cap. 4,3 von De coelesti hierarchia
dar. Eriugena diskutiert in seinem Kommentar zu diesem Werk Uber-
setzungs- und Verstindnismoglichkeiten fiir die betreffende Passa-
ge.'” Doch um solche Fragen, wie er sie in Peri physeon dem Schiiler in
den Mund legt, zu beantworten und um den Anschein zu vermeiden,
die Theophanie verstelle Gott fiir den, der ithn erkennen will, braucht
Eriugena eine umfassendere Bestimmung fiir die Theophanie, als sich
dieser Stelle bet Dionysius entnehmen lit. Und eine solche Be-
sttmmung sollte ja moglichst nicht ad hoc ausgedacht, sondern bei
theologischen Autorititen verankert sein.

Der Lehrer behauptet, seine Auskiunfte unmittelbar den Werken
von zwei Gewihrsleuten zu entnehmen, Maximus Confessor (580-
662) und Augustinus (354—430); das Zeugnis des letzteren wird durch
zwel von Maximus entlehnte eingerahmt und, wie wir sehen werden,
auf die hier gefragte Bedeutung hin festgelegt. Der Schiiler faB3t die
derart kompilierten Ausfiihrungen zusammen, und der Lehrer fligt
bekriftigend ein weiteres Zeugnis von Maximus an.!’ An einer fun-
damentalen theologischen Frage, nimlich der nach der Moglichkeit,
Gott zu erkennen, wird somit erstmals argumentativ deutlich, daB3 in
Peri physeon Lehren griechischer Theologie, hier vertreten durch Ma-
ximus, mit der lateinischen Tradition, fiir die vor allem Augustinus
steht, zusammengesehen und vereinigt werden sollen. Der Lehrer ist
hier geradezu gendtigt, dies offenzulegen, denn gegen seine Ausfiih-
rungen hat der Schiiler soeben bereits zum zweiten Mal die Autoritit

10 JoHANNIS SCcOTI ERIUGENAE Expositiones in lerarchiam Coelestem, hrsg. von
J. Barbet, Turnhout 1975, 74-77, II. 380-482 (CCCM 31).

1 ERIUGENA, Peri ph. 1 449A —450C, Jeaun. 1315, Il. 294-347.



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 59

Augustins ins Feld gefithrt!? — der Lehrer verteidigt sich also implizit
gegen den Vorwurf, von augustinischer Lehre abzuweichen. Er sieht
sich in Ubereinstimmung mit Augustinus wie mit Maximus. Aber ist
seiner Berufung auf die Autorititen zu trauen?

Der Lehrer kann jedenfalls nicht beanspruchen, dem Wortge-
brauch beider Autoren auf der Spur zu sein. «Theophanie» kommt bei
Augustinus nicht vor, und Maximus gebraucht es nur gelegentlich??,
nicht in den beiden groBen Werken, die Eriugena ins Lateinische
Ubersetzt hat (Ambigua ad Iohannem und Quaestiones ad Thalassium). Und
wenn es von Augustinus etwa heilt, er spreche von einem «unaus-
sprechlichen Mitherabstieg des Erbarmens [Gottes]»'4, so 148t die Ter-
minologie von vornherein erwarten, dal der Lehrer hier nicht zitiert,
sondern paraphrasiert: Auch «condescensio» gehort nicht zu Augus-
tins Wortschatz, es dient Eriugena als Entsprechung zum griechi-
schen «ovykatdBaoie», das allerdings bei Maximus hiufig vorkommt
(Gott «steigt» zu den Menschen «heraby», um «mit» thnen zu sein). Wie
der Verweis auf Augustinus, so sind auch die beiden rahmenden Ver-
weise auf Maximus nicht als wortliche Zitate, sondern nur als Para-
phrasen zu verifizieren: Der Lehrer kompiliert und bringt termino-
logisch in ﬂbereinstimmung, was er als sachlich libereinstimmend ge-
lesen hat. Aber welche Passagen sind gemeint?!®

12 Ebd., I 447B, Jeaun. 10, 1. 210-222.

13 Siehe die Belege bei LAMPE, G. W. H., A Patristic Greek Lexicon, Oxford
1961, s.v. «Deo@dveiar.

Y ERIUGENA, Peri ph. 1 449B—C, Jeaun. 13, Il. 310-311: «quadam ineffabili suae
misericordiae condescensionen.

13 Jeauneau zeigt in seinem sonst so aufschluBreichen Quellenapparat zu dieser
Passage eine auffallende Ratlosigkeit. Siehe Peri ph. I 449A—C und 449D—450A,
Jeaun. 13, Quellenapparat zu 1l. 296-301 und 1l. 308-314; 14, zu 1. 327-329: «Lo-
cum non inueni»; zur erstgenannten Stelle vgl. JEAUNEAU, «Jean I’Erigéne et les
Ambigua ad Iohannem de Maxime le Confesseur», in: HEINZER, Felix/SCHON-
BORN, Christoph (Hgg.), Maximus Confessor. Actes du Symposium sur Maxime le
Confesseur, Fribourg, 2-5 septembre 1980, Fribourg/Suisse 1982, 343-364, hier
359 (Paradosis, Bd. 27); auch in: JEAUNEAU, Etudes érigéniennes, Paris 1987, 189
210, hier 205. Siehe auBerdem Peri ph. 1 449C und 450A-B, Jeaun. 14, Quellen-
apparat zu ll. 317-320 und zu 1l. 331-340, wo jeweils mehrere Belege zur Auswahl
angeboten werden; zur erstgenannten Stelle vgl. JEAUNEAU, «Jean I’Erigéne et les
Ambigua», loc. cit., 356 (= DERS,, Etudes érigéniennes, 202). DaBl der Lehrer in
Peri physeon angibt, Augustinus kommentiere 1Kor 1,30, erleichtert die Identifizie-
rung der gemeinten Stelle erheblich. Aber auch G. Madec, der richtigerweise
annimmt, Augustinus werde hier nicht zitiert, sondern paraphrasiert, listet zwar
alle Zitate dieser Paulus-Stelle, die sich in Augustins Werk finden, auf, will sich
aber auf keines festlegen: MADEC, Goulven, Le dossier augustinien du <Peri phy-



40  Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Die Lehre, mit der Augustinus uibereinstimmen soll, bezieht der
Lehrer unmillverstindlich aus Maximus’ Ambigua ad Iohannem.' In
diesem Werk sind Erliuterungen zu bestimmten Stellen aus den Re-
den Gregors von Nazianz versammelt, die Kapitelfolge ist erwar-
tungsgemal lose, es gibt einen Zusammenhang der Themen, aber kei-
ne stringente Gedankenfithrung tiber das ganze Werk hin. Oft treten
Wiederholungen auf, aber dabei handelt es sich um einzelne Gedan-
ken, kaum um ganze Gedankenginge; deshalb sollte es moglich sein,
jeweils den primiren Bezugstext auszumachen, der einer Paraphrase —
oder einem einzelnen Element einer solchen — in Peri physeon zugrun-
deliegt.

In cap. 3 der Ambigua findet sich das, was der Lehrer vor dem
Verweis auf Augustinus referiert. Einige Schlisselworte im Referat
und 1m Original entsprechen einander (das gilt aber, wie gesagt, nicht
fir das Stichwort «Theophanie»). Der Lehrer erklart:

«[Maximus] sagt ..., die Theophanie werde nirgendwoandersher erzeugt
als aus Gott, sie entstehe aber [1.] aus dem Mitherabstieg (condescensio)
des gottlichen Wortes — des eingeborenen Sohnes, der die Weisheit des
Vaters ist — gleichsam nach unten zur menschlichen Natur gerichtet, die
er gegriindet und gereinigt hat, sowie [2.] nach oben gerichtet aus der
Erhohung der menschlichen Natur zu diesem Wort durch die gottliche
Liebe. Unter dem Mitherabstieg verstehe ich hier nicht denjenigen, der
durch die Fleischwerdung schon geschehen ist, sondern denjenigen, der
durch die «theosis) (d. h durch die Gottwerdung) der Kreatur geschieht.

seom> de Jean Scot (livres I-II), in: Recherches Augustiniennes 15 (1980) 241-264, hier
245; auch in: DERS., Jean Scot et ses auteurs. Annotations érigéniennes, Paris
1988, 73-96, hier 77. Vgl. im tbrigen die Verweise in: IOHANNIS SCOTTI ERIUGE-
NAE Peri physeon (De Diuisione Naturae), Liber primus, hrsg. von Inglis Patrick
Sheldon-Williams zus. mit Ludwig Bieler, Dublin 1968, 21978, 52-54 und 226,
Anm. 50, sowie bei ALONSO, Teofania, 16 (= Revista Espasiola de Teologia 10 [1950]
374), Anm. 41 (s.o. Anm. 4).

16 ERIUGENA, Peri ph. 1 449A, Jeaun. 13, 1. 294-296 (Lehrer): «Maximum mo-
nachum diuinum philosophum in expositione sermonum Gregorii theologi de hac
theophania ... disputasse reperimus.» — Die Ambigua ad Iohannem werden im Ori-
ginaltext zitiert nach der griechisch-lateinischen Ausgabe von Franz OEHLER, Hal-
le 1857, von Migne in seine Patrologia aufgenommen: S. P. N. MAXIMI CONFES-
SORIS, Opera omnia, Bd. 2, Paris 1863, 1029-1418 (PG 91), Eriugenas ﬁbersctzung
nach der Ausgabe von Jeauneau, MAXIMI CONFESSORIS Ambigua ad lohannem iuxta
Iohannis Scotti Eriugenae latinam interpretationem, Turnhout 1988 (CCSG 18);
nach letzterer Ausgabe der Ubersetzung gebe ich auch die Kapitelzahlen an. Auf
die Differenzen zwischen meiner und Eriugenas Maximus-Ubersetzung weise ich
nicht eigens hin; sie scheinen mir in diesem Zusammenhang unerheblich zu sein
(mit einer Ausnahme: s.u. Anm. 25).



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 41

Also aus diesem Mitherabstieg der Weisheit Gottes zur menschlichen
Natur durch die Gnade und aus der Erhohung derselben Natur zu die-
ser Weisheit durch die Liebe entsteht die Theophanie.»!’

Maximus selbst hatte folgendes ausgefihrt:

«Wenn es keinen Zweifel daran gibt, da} als die Substanz (ovoia) der
Tugend, die in einem jeden ist, das eine Wort Gottes besteht (denn die
Substanz aller Tugenden ist er, unser Herr Jesus Christus, wie geschrie-
ben steht: «er fiir uns von Gott zur Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung
und Erlosung gemacht worden ist [1Kor 1,30], indem er offenbar jenes,
das im Zusammenhang mit thm genannt ist, auf absolute Weise hat, in-
sofern er die Weisheit selbst, die Gerechtigkeit und die Heiligkeit ist ... ),
so hat klarerweise jeder Mensch, der durch feste Aneignung (££1G) an
der Tugend teilhat, ohne Zweifel an Gott teil, der Substanz der Tugen-
den. ... Er empfingt von Gott das Gottsein, soweit er infolge des Auf-
stiegs und der Verwandtschaft zum eigenen Prinzip, die thm einge-
pflanzt sind, zu dem Guten, das dem Abbild gemifl von Natur und vom
Willen her in ithm ist, die Verihnlichung durch die Tugenden hinzuge-
figt hat. ... Hier zwar ist er zufolge der ganz von Einwirkungen freien
Aneignung schon dasselbe mit sich selbst und unbeweglich, im kom-
menden Zeitalter aber wird er zufolge der #heosis, die ihm gegeben wird,
die besagten, in Gott vorausseienden Griinde (Aéyor), noch mehr aber
Gott, in dem die Griinde des Schonen fest bestehen, lieben und vereh-
ren, ... so dal} sowohl er selbst durch Gnade Gott ist und Gott genannt
wird, als auch Gott durch Mitherabstieg Mensch ist und um seinetwillen
Mensch heif3t, und so daB sich durch die dabei ausgetauschte Ordnung
die Macht zeigt, die sowohl den Menschen durch Gott vermittels des-
sen, daB3 er Gott liebt, vergottlicht, als auch Gott durch den Menschen
dadurch, daB er den Menschen liebt, zum Menschen macht.»'®

7 ERIUGENA, Peri ph. 1 449A-B, Jeaun. 13, ll. 296-306 (Lehrer): «Ait enim
theophaniam effici non aliunde nisi ex deo, fieri uero ex condescensione diuini uerbi,
hoc est unigeniti filii, qui est sapientia patris, ueluti deorsum uersus ad humanam
naturam a se conditam atque purgatam, et exalfatione sursum uersus humanae natu-
rae ad praedictum uerbum per diuinum amorem. Condescensionem hic dico non eam
quae iam facta est per incarnationem, sed eam quae fit per zheosin (id est per deifi-
cationem) creaturae. Ex ipsa igitur sapientiae dei condescensione ad humanam natu-
ram per gratiam et exaltatione eiusdem naturae ad ipsam sapientiam per dilectionem fit
theophania.» Hier und im folgenden hebe ich Worte, die in den Paraphrasen und
den Originalstellen einander entsprechen, hervor.

18 MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io., cap. 3, Ochler 1081C-1084C; Eriugenas
Ubers., Jeaun. 30-31, 1. 268-305: «Si enim essentiam unicuique uirtutis unum
subsistere Des Verbum non dubitatur (nam essentia omnium uirtutum ipse est Do-
minus noster et Deus Iesus Christus, sicut scriptum est: «Qui factus est nobis a
Deo sapientia et iustitia et sanctificatio et redemptioy, profecto haec quae dicta sunt
absolute in seipso habet, iure‘qui est per se sapientia et iustitia et sanctitas ...),



42 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Der zitierte Passus aus den Ambigua st verkiirzt und dennoch schwer
zu tUberblicken; ein «Lehrer» wird versuchen, daraus eine knappe
These zu ziehen, etwa wie in Peri physeon: Die Theophanie stammt von
Gott und entsteht aus dem Herabsteigen der gottlichen Weisheit zu
den Menschen, wobei das «Herabsteigen» ein von den Menschen
noch zu erwartendes ist, und aus dem Emporgefihrtwerden der Men-
schen zur gottlichen Weisheit — in diesem Sinne ist die Antwort auf
die vom Schiiler gestellte Frage mit dieser ersten Maximus-Paraphrase
schon festgelegt. Der Lehrer nimmt nun daraus das Wort vom «Mit-
herabstiegy» Gottes (condescensio) in die Augustinus-Paraphrase hin-
iber, noch dazu mit dem Pridikat «unaussprechlich», entsprechend
einer anderen Stelle in den Ambigua'®; im tbrigen ist der Lehrer wohl
der Spur des Zitats aus dem ersten Korintherbrief gefolgt, um zu die-
ser Verkniipfung der Texte zu gelangen.

Aus Augustins Schriften hat der Lehrer, wie ich meine, eindeutig
die ausfihrliche Erliuterung zu 1Kor 1,30 im Sinn, die sich im
7. Buch von De #rinitate findet. Die Bibelstelle lautet: «Aus thm (Gott)
aber seid ihr in Christus Jesus, der fiir uns von Gott zur Weisheit ge-
macht worden ist, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und zur Erlésung
..» («Ex ipso autem vos estis in Christo Iesu, qui factus est sapientia
nobis a Deo et iustitia et sanctificatio et redemptio ...») Der lateini-
sche Ausdruck «factus est» lieBe sich im schwachen Sinne von «ge-
worden ist», aber auch im starken Sinne von «gemacht» oder «ge-
schaffen ist» verstehen. Augustinus 1a3t jedoch keinen Zweifel daran,
daB die gottliche Weisheit «fiir uns» nur «werden» kann, indem sie ge-
schopfliches Sein annimmt. In seinen eigenen Worten wie auch nach

omnis profecto homo uirtutem secundum habitum fixum participans sine ambi-
guitate Deum participat, essentiam uirtutum, ... ex Deo deus esse accipiens, merito
secundum imaginem naturali bono uoluntate per uirtutes addens similitudinem,
per insitam ad proprium principium ascensioness et familiaritatem. ... Hic quidem
jam secundum inpassibilem ualde habitum idipsum sibimet et incommotabilis est,
in futuro uero saeculo secundum datam theosin (id est deificationem) praedictas in
Deo antecedentes causas, magis autem Deum in quo causae bonorum praefixae
sunt in caritate amans salutaturus ... ita ut et ipse sit grafia et uocetur Deus, et
Deus sit condescensione et uocetur per se homo, et mutuo in hoc affectu ostendatur
uirtus quae et hominem Deo per diuinum amorem deificat, et Deum homini per hu-
manum amorem inhumanat ... » (Das Komma nach «uirtutum», vor der zweiten
Auslassung, habe ich dem griechischen Text zufolge hinzugesetzt) In manchen
Einzelziigen erginzt Maximus diese Konzeption der fheosis in cap. 44 (Oehler
1361A-1365C).

19 MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io., cap. 67, Oehler 1411A: «lipoaotog ovy-
xatdBaoigy; Eriugenas Ubersetzung, Jeaun. 257, 1. 63: «ineffabilis condescensio.



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 43

dem Referat des Lehrers in Perz physeon gewinnt er dem Geschaffen-
sein der gottlichen Weisheit einen doppelten Aspekt ab: das Herab-
steigen des Gotteswortes zu den Menschen und die Emporwendung
der Menschen zu Gott durch dieses Wort. Dem Lehrer zufolge er-
klirt Augustinus den Bibelvers so:

«Die Weisheit des Vaters, in der und durch die alles geschaffen ist, und
die nicht geschaffen ist, sondern schaffend, entsteht in unseren Seelen
durch einen unaussprechlichen Mitherabstieg seines?® Erbarmens, und
sie verbindet unser Einsichtsvermégen mit sich, so dal auf eine unaus-
sprechliche Weise eine gewisse, gleichsam zusammengesetzte Weisheit
entsteht: aus ihm?!, der zu uns herabsteigt und in uns wohnt, und aus
unserer Einsicht, die aus Liebe von ithm zu sich genommen und in sich
geformt wird. Ahnlich lautet die Auslegung zur Gerechtigkeit und den
ubrigen Tugenden, daB sie nicht anders entstehen als aus einer wunder-
baren und unaussprechlichen Ineinanderformung der gottlichen Weis-
heit und unserer Einsicht.»?

Augustinus selbst hatte geschrieben:

«Warum also wird in der Bibel fast nirgends etwas tiber die Weisheit ge-
sagt auBler so, daB sie als von Gott gezeugt oder geschaffen gezeigt
wird? Als gezeugt namlich die, durch die alles geschaffen ist; als geschaf-
fen oder gemacht aber etwa in den Menschen, wenn sie zu derjenigen
[Weisheit], die nicht geschaffen und gemacht, sondern gezeugt ist, um-
gewandt und erleuchtet werden — in ithnen nimlich entsteht etwas, was
man ihre Weisheit nennt —, oder indem die Bibel vorweg ankiindigt oder
davon erzihlt, dal} das Wort Fleisch geworden ist und in uns gewohnt
hat, denn auf diese Weise ist Christus zur Weisheit gemacht worden,
weil er zum Menschen gemacht worden ist. Dal} die Weisheit in jenen
Biichern nichts spricht oder uber sie nichts gesagt wird, was sie nicht als
von Gott geboren oder gemacht zeigte, obgleich auch der Vater eben
diese Weisheit ist — liegt das etwa daran, daB jene Weisheit uns ans Herz

2 Das Possessivpronomen «suae» ist hier (s.u. Anm. 22) grammatisch zwei-
deutig, es konnte sich auf Gottvater oder auf dessen Weisheit (Christus) beziehen.
Gemeint ist jedenfalls das Erbarmen Gottes.

2! Fast unmerklich geht die Rede grammatisch von «h, der ungeschaffenen
Weisheit Gottes, zu «ihm», dem Gottessohn, iiber.

22 ERIUGENA, Peri ph. 1 449B-C, Jeaun. 13-14, 1l. 308-317 (Lehrer): «Sapientia
patris, in qua et per quam omnia facta sunt, quae non est creata sed creans, fif in anima-
bus nostris quadam ineffabili suae misericordiae condescensione, ac sibi adiungit
nostrum intellectum ut ineffabili quodam modo quaedam quasi composita fiat sa-
pientia ex ipso descendente ad nos et in nobis habitante et ex nostra intelligentia ab
eo per amorem ad se assumpta et in se formata. Similiter de iustitia caeterisque
uirtutibus exponit non aliter fieri nisi ex diuinae sapientiae nostraeque intelligen-
tiae quadam mirabili atque ineffabili conformatione.»



44  Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

gelegt und fiir uns nachgeahmt werden sollte, durch deren Nachahmung
wir geformt werden? Denn der Vater spricht sie aus, damit sie sein Wort
sei — nicht wie man aus dem Mund ein tonendes Wort hervorbringt oder
es vor der Verlautbarung denkt, denn dieses Wort vollendet man in
Zeitspannen, jenes aber ist ewig, und es erleuchtet uns und sagt uns
uber sich und uber den Vater, was den Menschen zu sagen ist. ... Und
deshalb ist Christus das Vermogen und die Weisheit Gottes, weil er von
Gott her, dem Vermogen und der Weisheit, auch selbst Vermogen und
Weisheit ist, ebenso wie Licht vom Vater, dem Licht, her, und Quelle
des Lebens bei Gott-Vater, der Quelle des Lebens schlechthin. ... Aber
der Sohn ist von Gott fiir uns zur Weisheit gemacht worden und zur
Gerechtigkeit und zur Heiligung, weil wir auf zeitliche Weise zu ithm
umgewandt werden, aus irgendeiner Zeit heraus, um mit ihm in Ewig-
keit zu bleiben, und weil er selbst aus einer bestimmten Zeit heraus, als
das Wort, zu Fleisch gemacht worden ist und in uns gewohnt hat»®

Augustinus unterscheidet zunichst zwei Bedeutungen, nach denen in
der Bibel von «geschaffener Weisheit» die Rede sei: Zum einen ent-
steht in den Menschen eine «Weisheit», wenn sie eine Umwendung

B AUGUSTINUS, De trinitate VII, 3 (4), Mountain 251-252, 1. 1-49: «Cur ergo
in scripturis nusquam fere de sapientia quidquam dicitur nisi ut ostendatur a deo
genita uel creata? Genita scilicet per guam facta sunt omnia; creata uero uel facta sicut
in hominibus cum ad eam gwuae non creata et facta sed genita est conuertuntur et
inlustrantur; in ipsis enim fi# aliquid quod uocetur eorum sapientia; uel illud
scripturis praenuntiantibus aut narrantibus quod uerbum caro factum est et habi-
tauit in nobis; hoc modo enim Christus facta sapientia est quia factus est homo. An
propterea non loquitur in illis libris sapientia uel de illa dicitur aliquid nisi quod
eam de deo natam ostendat aut factam, quamuis sit et pater ipsa sapientia, quia illa
nobis sapientia commendanda erat et imitanda cuius imitatione formamur? Pater
enim eam dicit ut uerbum eius sit, non quomodo profertur ex ore uerbum sonans
aut ante pronuntiationem cogitatur (spatiis enim temporum hoc completur, illud
autem aeternum est), et inluminando dicit nobis et de se et de patre quod dicen-
dum est hominibus. ... Et ideo Christus uirtus et sapientia dei quia de patre uirtute
et sapientia etiam ipse uirtus et sapientia est sicut lumen de patre lumine et fons
uitae apud deum patrem utique fontem uitae. ... Sed filius factus est nobis sapien-
tia a deo et iustitia et sanctificatio quia temporaliter nos ad illum conuertimur, id
est ex aliquo tempore, ut cum illo maneamus in aeternum. Et ipse ex quodam
tempore «werbum caro factum est et habitauit in nobis).» Zitiert wird nach AURELII
AUGUSTINI Opera, Bd. 16,1: De trinitate libri XV (Libri I-XII), hrsg. von William
J. Mountain zus. mit Fr. Glorie, Turnhout 1968 (CCSL 50). Nach der Interpunk-
tion dieser Ausgabe fiigt Augustinus mit dem letzten Satz («Et ipse ...») seiner bis-
herigen Darlegung ein weiteres bekanntes Moment der Heilsgeschichte an, ohne
daB die Pointe davon erkennbar wire. Eriugena hat Augustinus besser verstanden:
Der Satz ist weiterhin von «quia» abhingig und bildet das Pendant zu der ersten
Erlauterung dafiir, daBB Christus fiir uns zur Weisheit gemacht worden ist («quia
nos ad illum conuertimur, ... et ipse ... habitauit in nobisy).



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 45

auf die ungeschaffene Weisheit in Gott erfahren; zum anderen ist
Christus das Wort und die Weisheit Gottes, und insofern er Mensch
geworden ist, ist er gewordene oder geschaffene Weisheit. Beide Be-
deutungen fiihrt Augustinus dann in der Erklirung, daB eben auf
diese beiden Weisen Christus fiir uns zur Weisheit (und Gerechtigkeit
und Heiligung) geworden sei, zusammen. Vorbereitet wird dies durch
den Gedanken, daf} die Menschen sich in der imztatio Christi, die thnen
durch Christi Menschwerdung ermoglicht ist, von der gottlichen
Weisheit formen lassen. In Peri physeon kennzeichnet der Lehrer die
Zweiseitigkeit dieses Prozesses, der dabei aber doch von der gottli-
chen Weisheit als der einen Quelle und dem einen Ziel ausgeht, durch
die Worte «zusammensetzen» (componere) und «Zusammenformungy
(conformatio). Und in der Darlegung dieser Zweiseitigkeit treffen
sich Maximus und Augustinus.

Ein Problem aber bereitet des Lehrers Festlegung, in welchem
Sinne bei beiden Autoren von «Mitherabstieg» die Rede sein soll. Es
soll nicht um den Herabstieg gehen, durch den Gott buchstiblich ein
Mensch geworden ist, sondern um den, der ineins fillt mit der geisti-
gen Erhebung der Menschen zu Gott, mit ihrer geistigen Hinauf-
nahme in Gott. Im Kontext der Fragen, die der Schiiler gestellt hatte
— betreffend die Gotteserkenntnis, die den Engeln und den Seligen
moglich sein soll —, wire der Hinweis auf Christi historischen «Her-
abstieg» in einen menschlichen Korper in der Tat nicht hilfreich.
Dasjenige Geschehen aber, das Augustinus in De trinitate der Hin-
wendung der Menschen zu Gott komplementir an die Seite stellt, ist
ausdriicklich Christi «Fleischwerdung» (incarnatio), und in dieser Hin-
sicht wire er, wie es scheint, mit Maximus und dessen Begriff vom
«Mitherabstieg» Christi eher in Verbindung zu bringen als in der al-
ternativen Hinsicht, die der Lehrer im Auge hat.

Und doch laBt sich die Interpretation des Lehrers verteidigen.
Augustinus spricht ja in der genannten Passage auch von der imitatio
Christi, zu der die Menschen aufgefordert sind, und versteht sie als
Formung der Menschen durch Christus; ineins damit geht der Ge-
danke, der geistige Aufstieg der Menschen zu Gott sei vor allem auch
eine Hinabwendung Gottes zu den Menschen, etwa indem er sie
durch sein Wort anspricht und «formt». Aber um diesen Gedanken
herauszustellen und so eine genaue Entsprechung zu dem, was aus
Maximus referiert worden war, zu erhalten, mull der Lehrer in Peri
physeon den starken Akzent, den Augustinus auf Gottes «Fleischwer-
dung» legt, ausblenden.



46  Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Das Referat aus Augustinus schlieft mit der Behauptung, daf die
derart von Gott her im Menschen entstehende Weisheit alle Tugen-
den begriinde. Zu deren Bestitigung bemiiht der Lehrer nun wie-
derum Maximus Confessor:

«Denn, wie Maximus sagt: In dem Male, wie das menschliche Ein-
sichtsvermogen durch Liebe aufsteigt, in dem Malle steigt die gottliche
Weisheit durch Erbarmen herab, und das ist der Grund und die Sub-

stanz aller Tugenden.»?
Der Verweis gilt den Ambigna ad lohannem, cap. 6,3:

«IThren Geist (voig) aber, rein abgelést von der Bewegung um alles, was
ist, und ruhend von der ithm selbst gemiBen natiirlichen Tatigkeit,
brachten [die Heiligen] Gott dar und wurden durch ihn ginzlich zu Gott
zusammengefithrt. Der Heilige Geist (mveUpa) machte sie wiirdig, daf3
sie in Ginze Gott in Ginze eingemischt wurden. Sie trugen, soweit
Menschen moglich, ganz das Bild des Himmlischen und zogen, wenn
das zu sagen erlaubt ist, so viel von gottlicher Erscheinung (Ep@aoig) an
sich, wie sehr sie selbst gezogen mit Gott zusammengefiithrt wurden. Sie
sagen namlich, daB Gott und der Mensch fiireinander Vorbilder (raga-
delypara) sind, und so sehr wiirde Gott sich dem Menschen aus Men-
schenliebe vermenschlichen, wie sehr der Mensch sich fiir Gott, durch
die Liebe dazu befihigt, vergottliche, und so sehr wiirde der Mensch
aufgrund seines Geistes von Gott zu dem Erkennbaren® gerissen, wie
sehr der Mensch den von Natur unsichtbaren Gott durch die Tugenden
erscheinen lasse.»?

24 ERIUGENA, Peri ph. 1 449C, Jeaun. 14, ll. 317-320 (Lehrer): «In quantum
enim, ut ait Maximus, humanus 7nte/lectus ascendit per caritatem, in tantum diuina sa-
pientia descendit per misericordiam; et haec est causa omnium uirtutum et substantia.»

3 Eriugena liest hier offenbar «yvwotow statt «yvwotéwv» und ibersetzt es
durch «ncognitum» (MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io, Eriugenas Ubers., Jeaun. 48,
l. 144), ganz entsprechend der Lehre vom letztlich unerkennbaren Gott — eine
Stelle, um derentwillen allein schon man eine kritische Ausgabe des griechischen
Textes der Ambigua wiinscht.

26 MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io., cap. 6,3, Oehler 1113B-C; Eriugenas
Ubers., Jeaun. 48-49, 1. 135-145: « ... [sancti] animum circa omnia quae sunt motu
pure absolutum et ab ipsa secundum se naturali operatione quietum Deo offeren-
tes, per eum uniuersaliter ad Deum conscendentes, toti toto Deo contineri per
spiritum digni facti sunt, totam caelestis quantum hominibus possibile imaginem
ferentes, et tantum attrahentes diuina notitia, si fas est hoc dicere, quantum ipsi
attracti Deo inserti sunt. Dicunt enim inter se inuicem esse paradigmata Deum et
hominem, et tantum homini Deum per misericordiam humanari, quantum homo seip-
sum Deo per caritatem confortatus consecrauit, et tantum a Deo hominem se-
cundum animum rapi ad incognitum, quantum homo inuisibilem natura Deum per
utrtutes fecit manifestum.» DaBl das Wort Gottes die essentia oder substantia aller



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 47

Der Schiiler gibt zu erkennen, dal} er diese Lehre verstanden hat, und
der Lehrer 1Bt zur Bestitigung, wieder aus Maximus’ Ambigua, einen
allgemeineren Lehrsatz samt seiner Veranschaulichung durch ein phy-
sikalisches Beispiel folgen:

«Richtig, denn mit diesem Gedankengang stimmt tiberein, was derselbe
Maximus sagt: daBl das Einsichtsvermogen zu demjenigen selbst wird,
was immer es hat erfassen konnen. In dem MaBe also, wie der Geist die
Tugend erfaBt, wird er selbst zur Tugend. Wenn du aber dafiir nach
Modellen fragst, so hat sie derselbe Maximus auf die einleuchtendste
Weise aufgestellt. Wie nimlich Luft, die von der Sonne erleuchtet ist,
nichts anderes als Licht zu sein scheint, nicht weil sie thre Natur verlore,
sondern weil in ihr das Licht derart die Uberhand hat, da} man meint,
sie selbst gehore zum Licht — so heil3t menschliche Natur, die mit Gott
verbunden ist, durchweg Gott, nicht weil sie aufhorte, [jene] Natur zu
.sein, sondern weil sie eine Teilhabe an der Gottheit empfingt derart,
daB} in thr nur Gott zu sein scheint. Und weiter: Fehlt das Licht, ist die
Luft dunkel, das fiir sich bestehende Sonnenlicht aber kann von keinem
korperlichen Sinn aufgefal3t werden; wenn sich jedoch das Sonnenlicht
zu der Luft mischt, beginnt es zu erscheinen — so daf} es in sich selbst
fir die Sinne unerfaBbar ist, zur Luft gemischt jedoch von den Sinnen
aufgefallt werden kann. Dadurch sieh ein, daB} das gottliche Wesen an
sich unerfaBlbar ist, verbunden mit dem einsichtsfihigen Geschopf je-
doch auf wunderbare Weise erscheint, so dal} jenes, das gottliche We-
sen, allein in diesem, dem einsichtsfihigen Geschépf, erscheint.»?

Tugenden sei, steht am Anfang der oben in Anm. 18 zitierten Stelle. — An der von
Jeauneau im Apparat als zweites genannten Stelle (cap. 29, Oehler 1288A; Eriuge-
nas Ubers., Jeaun. 167, 1. 18-24) benutzt Maximus fiir diejenige Bewegung, die in
diesem zweiseitigen Vorgang von Gott ausgeht, wie der Lehrer in Peri physeon den
Ausdruck «Mitherabstiegn; dal der Bezug auf die Tugenden fehlt, 1aBt diese Stelle
aber der Paraphrase ferner erscheinen.

21 Peri ph. 1 449D-450B, Jeaun. 14-15, 1l. 327-344 (Lehrer): « ... Maximus ait
quia quodcumque intellectus comprebendere potuerit, id ipsum fit. In quantum ergo
animus #értutem comprehendit, in tantum ipse uirtus fit. Horum autem exempla si
quaeris, ab eodem Maximo euidentissime posita sunt. Sicut enim aer a sole i/lumi-
natus nibil alind nidetur esse nisi lux, non quia sui naturam perdat, sed quia lux in
eo praeualet ut id ipsum luci esse aestimetur, sic humana natura deo adiuncta deus
per omnia dicitur esse, non quod desinat esse natura, sed quod diuinitatis partici-
pationem accipiat ut solus in ea deus esse uideatur. Item absente luce aer est ob-
scurus, solis autem lumen per se subsistens nullo sensu corporeo comprehenditur;
cum uero solare lumen aeri misceatur, tunc incipit apparere ita ut in se ipso sensi-
bus possit comprehendi. Ac per hoc intellige diuinam essentiam per se incompre-
hensibilem esse, adiunctam uero intellectuali creaturae mirabili modo apparere ita
ut ipsa, diuina dico essentia, sola in ea, creatura intellectuali uidelicet, appareat.»



48  Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

In dem Sinne, den der Lehrer thm gibt, d. h. im Zusammenhang mit
dem eingangs aufgestellten Lehrsatz, wird das Beispiel von Luft und
Licht in den Ambigua in cap. 6,19 verwendet:

«Was nimlich, so sagen [die Heiligen], der reine Geist (voilc) in gottes-
furchtiger Erkenntnis schauen kann, das kann er auch erleiden, indem er
aufgrund von angeeigneter Haltung (£€1) durch Tugend zu eben jenem
wird ... Die Mischung oder Zusammensetzung der Dinge aber sei Sym-
bol fiir unsere Erkenntnis (yvoun). Denn indem diese zu den Tugenden
gemischt sei und die Tugenden mit sich mische, stelle auch sie eine Welt
zusammen, und zwar diejenige, die der Einsicht gemiBl Gottes am wiir-
digsten ist. ... Gemal} dieser [Betrachtung] formten sie in sich das ein-
zigartige Wort [Gottes], soweit moglich, nach ... und soweit es das na-
tirliche Vermogen in ithnen zulieB, wurden sie in Ginze mit dem Wort
in Ginze eins, so daB ithnen ... die Form des ganzen in sie schauenden
Wortes Gottes ohne Abstriche durch seine gottlichen Kennzeichen of-
fenbar geworden ist ... so wie finstere Luft gianzlich von Licht durch-
mischt wird.»?®

In die Paraphrase dieser Stelle nimmt der Lehrer einen Gedanken auf,
der in der oben zitierten Passage aus cap. 3 der Ambigua zu finden ist:
Die Menschen haben Teil an Gott, empfangen ein Gott-Sein und
heiBen insofern «Gott.

Es laBt sich somit verifizieren, dal der Lehrer hier drei Textpas-
sagen von Maximus und eine von Augustinus zusammenzieht, um zu
erkliren, was unter «Theophanie» zu verstehen ist, genauer: inwiefern
diese nichts gegeniiber Gott und dem Geschopf, das Gott erkennt,
Eigenstindiges ist, sondern nur von Gott her aus und in diesen bei-
den besteht. Ist aber diese Zusammenziehung unter dem Begriff
«Theophanie» gerechtfertigt? Konnen wir die Thesen der «Autoriti-
ten» so verstehen wie der Lehrer in Per physeon?

28 MaxIMUS CONFESSOR, Amb. lo., cap. 6,19, Oehler 1133B-C, 1135B, 1137B—
C; Eriugenas Ubers., Jeaun. 61, 1l. 535-537; 63, 11. 568-571; 64, 1l. 612—626: «Quod
enim, inquiunt [sancti], pia cognitione purus #idere consueuit animus, hoc etiam pati
potest, idipsum secundum habitum per uirtutem facfus ... Mixturam uero eorum
quae sunt, id est compositionem, nostrae notitiae esse symbo/um; mixta enim ipsa
uirtutibus et sibiipsi eas miscens, ipsum qui secundum intellectum est diuinissimum
et se componit mundum. ... Per quam (uidelicet speculationem) ... Verbum singu-
larissimum in seipsis, quantum possibile, reformauerunt, ... toti, secundum quod
possibile est insita eis naturali potentia, #of0 adunati, ... totam inspicientis Dei Verbi
speciem sine defectione per diuinas ipsius cognitiones manifestam habentes ..., sicut
aér illuminatus lumini per totum commixtus.»



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 49

Was Maximus angeht, so hat Eric D. Perl zwischen diesem und
Eriugena eine scharfe Trennungslinie gezogen?, die heuristisch ergie-
big ist, mir aber letztlich so nicht haltbar zu sein scheint. Im oben
wiedergegebenen ersten Maximus-Referat unterscheidet der Lehrer
zwischen zwei moglichen Bedeutungen von «condescensio»: An die-
ser Stelle sei nicht die «Fleischwerdung» Christi, sondern die Vergott-
lichung des Geschopfes gemeint. Hierzu kritisiert Perl®’, Eriugena
habe nicht verstanden, dal Maximus gar keine verschiedenen «con-
descensiones» Gottes kenne, vielmehr Schopfung, Inkarnation und
Vergottlichung des Geschaffenen ontologisch als die eine gottliche
Bewegung verstehe. Doch ist zugunsten von Eriugena anzunehmen,
daB der Lehrer hier lediglich einen historischen und einen eschatolo-
gischen Aspekt desselben Heilsgeschehens unterscheidet — anders
wire auch der oben beschriebene Umgang mit der Augustinus-Pas-
sage nicht zu rechtfertigen. Die vom Schiiler angefiihrten Stellen aus
der Bibel und aus Augustinus betrafen die Schau Gottes, die den Hei-
ligen verheiBBen ist. «Theophanie» ist freilich auch die Erscheinung des
Gottessohnes im menschlichen Fleisch und Blut, aber diese Erschei-
nung ist fiir die Menschen selbst sehr wohl unterschieden von der
Schau Gottes, die sie — auch nach Maximus3! — nach dem Tode erlan-
gen konnen. Diese Klirung steht dem nicht entgegen, daB sich in der
Schau Gottes, verstanden als die Riickkehr der Menschen zu Gott,
diejenige Bewegung vollendet, die Christus durch seine Menschwer-
dung initiierte, ebenso wie sich darin die Schopfung Gottes als seine
Selbst-Schopfung und Selbst-Offenbarung vollendet. Doch der Ort,
wo die vom Lehrer eingefithrte Theophanie auftritt, ist die Seele der
in Gott geformten Menschen: In ihr «entsteht» die gottliche Weisheit,
wird sie von Gott «gemacht.

Wenn der Lehrer in Peri physeon eine Synthese aus lateinischer und
griechischer Theologie leistet und damit einen Briickenschlag zwi-
schen zwei durch die Sprache und die Lehrtradition getrennten We-
gen christlichen Denkens unternimmt, so geschieht das zunichst
einmal so, wie es von einem souverinen Unterredner in einem Ge-
sprich zu erwarten ist: Die herangezogenen Textstellen sind frei um-
formuliert, unterschiedliche Stellen werden in Zusammenhang ge-
bracht und fiir einen ganz bestimmten Erklirungszweck, der sich im

# PERL, Eric D., «Metaphysics and Christology in Maximus Confessor and Eriu-
genay, in: MCGINN/OTTEN (Hgg.), Eriugena: East and West, 253270 (s.o. Anm. 1).

% Ebd., 262-263.

31 Vgl. oben das Zitat aus cap. 3 der Ambigna (Anm. 18).



50 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Gesprich ergeben hatte, eingesetzt.’>? Dal3 der Lehrer im Bedarfsfalle
auch mit einigermallen wortlichen Zitaten umzugehen weil}, zeigt er
gleich im AnschluB, als der Schiiler erneut seinen Zweifel daran iu-
Bert, daB3 die vorgetragene Lehre von den Theophanien mit demjeni-

32 Die restlichen fiinf nicht-verifizierten Verweise auf Maximus, die Jeauneau
in seiner Ausgabe der Ambigua-Ubersetzung Eriugenas (s.0. Anm. 16) aufgelistet
hat (LXXXIII), sind, wie ich meine, ebenfalls in diesem Sinne zu kliren: (1) Peri
ph. 11 530C, Jeaun. 10, ll. 176-179 (ohne Quellenangabe im Apparat): «Partem si-
quidem sui, ut idem magister alibi ait, [homo| cum sensibilibus possidet in quantum
corpus est, partem cum intelligibilibus in quantum anima, ideoque wninersam creaturam in
se continet» Vgl. Amb. lo., cap. 6,26, Oehler 1153A-B; Eriugenas Ubers., Jeaun. 75,
11. 927-934: «Homo quoque, ex anima et corpore constitutus sensibili, propter conca-
tenationem ad utrasque creaturae sectiones naturali habitudine et proprietate et circun-
scribitur et circunscribit, illud quidem per essentiam, hoc autem per uirtutem, ueluti
suis in haec diuisus partibus, haec et per proprias parfes sibimet secundum unita-
tem conplicans: circunscribi enim intelligibilibus et sensibilibus, quippe anima consti-
tutus et corpus, et circunscribere ea secundum uirtutem consueuit, merito intelli-
gens et sentiens.» (Das Komma nach «quoque» zu Beginn des Zitats habe ich er-
ganzt.) — (2) Peri ph. V 896B: « ... et sententiis ... Maximi ... est conclusum, quod
in futura vita post resurrectionem natura hominum omnino sexu, hoc est, virili et fe-
minea forma carebit, quoniam #n ipsam formam, quae ad imaginem Dei facta est, rever-
sura est. Imago autem Dei non est masculus neque femina; ista enim divisio naturae
propter peccatum facta est.n (Zitiert nach der Ausgabe von FLOSS, Heinrich Joseph,
in Mignes Patrologia, PL. 122, Paris 1853.) Vgl. Amb. Io., cap. 37, Oehler 1305C-D
und 1309D-1312A; Eriugenas Ubers., Jeaun. 181, 1. 43—47, und 184, 1l. 131-136:
« ... ita ut ostenderetur futurum hominem secundum diuinum propositum solum-
modo, secundum masculum et feminam appellatione non diuidendum. Per quam
rationem primitus etiam factus est, in ipsis nunc existentibus circa eum sectioni-
bus non diuisus ... Ac primum adunauit [Christus] nos nobismet in seipso per ab-
lationem secundum masculum et feminam differentiae, et pro uiris et mulieribus,
quibus diuisionis maxime inspicitur modus, homines solummodo proprieque uere-
que ostendit, secundum ipsum formates et saluam sui et perfecte mundam ferentes
imaginems, quam nullo modo corruptionis notamina tangunt ... » (Das Komma nach
«solummodo» im ersten Teil des Zitats habe ich erganzt.) — (3) Pers ph. V 987B-C:
Hier bezieht sich der Lehrer tiber Maximus auf Gregor von Nazianz und dessen
Grabrede fiir den Bruder Caesarius (Amb. Io., cap. 17, Oehler 1249D-1252A; Eri-
ugenas Ubers., Jeaun. 141-142, 1. 164—179; schon im ersten Buch, in der Fortset-
zung der ersten Diskussion ber die Theophanie, fithrt der Lehrer diese Stelle an:
Peri ph. 1 451A, Jeaun. 15, 1. 372-375). — (4) Peri ph. V 995B—C: Hier diirfte noch
einmal dieselbe Passage angesprochen sein. — (5) Peri ph. V 998B-C: Der Lehrer
verbindet Maximus’ Auslegung von 1Thess. 4,17 (MAXIMI CONFESSORIS Qwaestio-
nes ad Thalassium, Bd. I, Quaestiones I-LV una cum latina interpretatione Ioannis
Scotti Eriugenae iuxta posita, q. 50, hrsg. von Carl Laga/Carlos Steel, Turnhout-
Leuven 1980, 380, 1l. 51-54/381, 1ll. 61-65 [CCSG 7]) mit der These desselben
Autors, die einzelnen Menschen gelangten zur Betrachtung Gottes in je eigenem
Grade (vgl. vor allem MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io., cap. 44, Oehler 1361A-
1364A; Eriugenas Ubers., Jeaun. 219-221, 1l. 1-46).



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Ertugena 51

gen Augustinuszitat, das er schon zuvor ins Spiel gebracht hatte (aus
dem vorletzten Kapitel von De civitate dei), in Einklang gebracht wer-
den konne.?* Nicht aber in solcher Wortlichkeit, sondern durch For-
mung des unterschiedlich Ausgedriickten in einer einzigen Intention
war es moglich gewesen, das Was, Woher und Wo der Theophanie zu
zeigen und autoritativ zu belegen.

33 Peri ph. 1 450C, Jeaun. 15, 1l. 352-354; der ausgelegte Satz ist hier lediglich
der Deutlichkeit halber aus zwei bei Augustinus nahe beieinanderliegenden Sitzen
kompiliert.



	Wie Maximus Confessor und Augustinus die Theophanie verstanden : zu Eriugena, Peri physeon I 449A-450B

