
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: Wie Maximus Confessor und Augustinus die Theophanie verstanden :
zu Eriugena, Peri physeon I 449A-450B

Autor: Perger, Mischa von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761213

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761213
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mischa von Perger

Wie Maximus Confessor und Augustinus
die Theophanie verstanden

Zu Eriugena, Periphj/seon I 449A - 450B

Als eine der großen Leistungen Eriugenas wird es gewertet, daß er
seinem Entwurf über Gott und die Schöpfung neben den lateinischen
auch griechische Theologumena zugrundegelegt und sie fruchtbar
gemacht hat. Ihn leitete dabei die Annahme, es gebe eine wenn nicht
offen zutage liegende, so doch durch rationales Durchdenken erzielbare

sachliche Einheit der theologischen Tradition beider Sprachen und
Kulturen.1

Wer Gedanken aus einer anderen Kultur in das eigene Denken
integriert und für einen so zustandegekommenen Entwurf in der eigenen

Umgebung Interesse und Anerkennung finden will, muß sich auf
Diskussionen einlassen. Damit die Fremdheit bestimmter Gedanken
den Gesprächspartner nicht abschreckt oder verwirrt, sondern sein

gewohntes Nachdenken bereichert und erneuert, bedarf es einigen
Geschicks bei der Ubersetzung, Kompilation und Adaption des Neuen.

Eriugena referiert nicht einfach seine Lehre, sondern stellt dar,
wie sie sich in einem Gespräch entwickeln, infrage stellen und plausibel

machen läßt. In Peri physeon unterhalten sich ein «Erzieher» und
ein «Zögling»2 miteinander, die beide eine beachtliche Anzahl von
lateinischen und griechischen Theologen zu zitieren und zu disku-

1 Siehe hierzu den Sammelband von McGinn, Bernard /Otten, Willemien
(Egg Eriugena: East and West. Papers of the Eighth International Colloquium
of the Society for the Promotion of Eriugenian Studies, Chicago and Notre Dame,
18-20 October 1991, Notre Dame - London 1994 (Notre Dame Conferences in
Medieval Studies, Bd. 5).

2 Die Siglen «N» und «A» werden zu «Nutritor» und «Alumnus» aufgelöst.
Siehe dazu JEAUNEAU, Éduard A., «La forme littéraire: le dialogue», in: lOHANNIS
SCOTTI SEU Eriugenae Pen physeon, Liber primus, hrsg. von Jeauneau, Turnhout
1996, XV-XIX (CCCM 161).



36 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

deren wissen und beide der Hypothese anhängen, christlich-theologisch

Durchdachtes könne sich nur oberflächlich, auf der Ebene des

sprachlichen Ausdrucks, widersprechen, sachlich müsse sich immer
Vereinbarkeit herausstellen: Entweder sei von verschiedenen Dingen
die Rede, so daß sich kein Widerspruch ergebe; oder es sei bloß
scheinbar Verschiedenes, tatsächlich aber Gleiches gesagt; oder was

widersprüchlich scheine, seien verschiedene Aspekte desselben
Sachverhalts, der sich gerade in der vielfachen Erscheinung kundtue. Der
Schüler hat freilich begrenztere Kenntnisse und ein begrenzteres
Verständnis der theologischen Quellen als der Lehrer. Er ist aufgeschlossen,

gerade auch für die fremdere, griechische Tradition der Theologie,

aber er gerät durch diese Aufgeschlossenheit in Probleme, kann
das Rezipierte oft nicht miteinander vereinbaren. Der Lehrer muß
sich in seinen Darlegungen immer wieder wegen solcher Schwierigkeiten

unterbrechen lassen, sieht aber nicht zuletzt in deren Klärung
auch den Sinn des Gesprächs.

Im folgenden sei das erste Beispiel einer solchen Diskussion
betrachtet, das sich in Pen physeon findet.3 Es betrifft die Lehre von den

«Theophanien», den Erscheinungen Gottes.4 Der Lehrer verwendet
das Konzept der Theophanie nacheinander zweimal, um Fragen des

Schülers Genüge zu tun. Anlaß ist des Lehrers These, daß Gott und
die vernunfthaften Wesenheiten der geschaffenen Dinge jeglicher
sinnlichen oder vernünftigen Erkenntnis entzogen seien und man
insofern sagen könne, sie «seien nicht».5 Der Schüler ist irritiert, weil er

3 ERIUGENA, Peri ph. I 446A-451C, hieraus besonders 449A-450B, Jeaun. 13-
15, 11. 294-347. Zitiert wird nach der oben in Anm. 2 genannten Ausgabe von
Jeauneau (Peri ph., Liber primus, Turnhout 1996 [CCCM 161]; Liber secundus,
Turnhout 1997 [CCCM 162]).

4 Ich behandle hier nur die erste Diskussion, nicht die weitere Entfaltung der
Lehre von der Theophanie, wie Eriugena sie in Peri physeon und in anderen Werken
vornimmt; hierfür sei auf die folgende anregende, allerdings Eriugenas Quellen
ausblendende Studie verwiesen: Trouillard, Jean, «La notion de <Théophanie>
chez Érigène», in: BRETON, Stanislas, u.a., Manifestation et révélation, Paris 1976,
15-39 (Philosophie, Bd. 1). Weitere Literaturangaben bei ANSORGE, Dirk, Johannes

Scottus Eriugena: Wahrheit als Prozeß. Eine theologische Untersuchung von
<Peri physeon>, Innsbruck-Wien 1996, 90-91, Anm. 3; eine Diskussion der Quellen
findet sich bei ALONSO, Joaquin M.a, Teofania y vision beata en Escoto Erigena,
Madrid 1952; auch in: Revista Espahola de Teo/og/a 10 (1950) 361—389; 11 (1951)
255-281.

5 ERIUGENA, Peri ph. I 443A-B, Jeaun. 5, 11. 53-73. Der Lehrer zieht hier die
Grenze des Erkennbaren stillschweigend entgegen einem Anschein, den die
Terminologie erweckt: Die Vernunft soll das nicht erkennen können, was doch so heißt



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 37

sich an Augustins Lehre erinnert, wonach die Engel sehr wohl die

ewigen Urbilder der anderen Geschöpfe in Gott betrachten. Die
Lösung des Lehrers lautet, daß den Engeln Gott und alles, was in ihm
ist, über irgendwelche Wesensbestimmungen tatsächlich nicht
zugänglich sei, daß es aber von den vernunfthaften Gründen der Dinge
und von Gott selbst gewisse «Theophanien» gebe, die geschaffen und
für bestimmte Einsichtsvermögen begreifbar seien.6 Doch meldet der
Schüler sogleich weitere Bedenken an: Wird uns nicht von Johannes,
Paulus und wiederum von Augustinus verheißen, in der ewigen Seligkeit

würden die Gerechten das Wesen Gottes unmittelbar betrachten?
Der Lehrer greift auf die Antwort zurück, die er auf die vorige Frage
gegeben hat: Wie die Engel Gott schauen, so auch die Gerechten.
Aber, wendet der Schüler ein, schauen sie dann nicht ein in ihnen
geschaffenes Gebilde statt Gott selbst?7 Der Lehrer antwortet mit
einem klaren Nein, denn es sei ja das Gotteswort selbst, was sich durch
die Theophanien in die Geschöpfe einforme.8

Als «wahrscheinlich» akzeptiert der Schüler die Darlegung des

Lehrers: Gott ist in sich unerkennbar, aber in einer «Theophanie»
zeigt er sich jedem Geschöpf, das Erkenntnisvermögen hat, nach dessen

Fassungskraft; dabei erkennt das Geschöpf nicht die Theophanie
anstelle von Gott selbst, sondern es erkennt Gott in der Theophanie
— während Gott an sich, jenseits aller Erscheinung, unerkennbar
bleibt. Der Schüler ist aufgeschlossen für diesen Gedankengang, doch
will er Näheres über jenes ihm fremde Wesen namens «Theophanie»
erfahren. Gefragt sind ihr Was, Woher und Wo.9 Warum diese Nachfrage?

Der Schüler gibt nicht eigens einen Grund an. Aber soeben
erst hatte der Lehrer den Verdacht zerstreut, die Theophanie, von
Gott selbst geschaffen, könnte Gegenstand der Erkenntnis statt nur
Medium für die Erkenntnis Gottes sein — als Medium würde sie, so
die Befürchtung, die Erkenntnis Gottes gerade verstellen, die
Geschöpfe müßten sich mit einem eigenartigen Surrogat zufriedengeben.

wie sie - dem Erkenntnisvermögen ratio sollen die vernunfthaften Gründe (ratio-
nes) der geschaffenen Dinge nicht zugänglich sein.

6 Ebd., I 446A-447A, Jeaun. 8-10,11. 154-203.
7 Ebd., I 448C, Jeaun. 12, 11. 265—269 (Schüler): «Non ergo ipsum deum per se

ipsum uidebimus sed quasdam factas ab eo in nobis theophanias contemplabi-
mur.»

8 Ebd., I 447A-448D, Jeaun. 10-12,11. 204-284.
9 Ebd., I 449A, Jeaun. 12, 11. 285-287 (Schüler): «Sed uelim quid de hac theo-

phania coniicere possis breuiter aperias, hoc est, quid sit, unde sit, ubi sit. Utrum
extra nos an intra nos formatur?»



38 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Vielleicht droht dieser Verdacht doch wieder aufzukommen, wenn
sich die Theophanie nicht sozusagen legitimieren kann: Sie ist
willkommen, wenn sich ihr Wesen, ihre Herkunft und ihr Aufenthalt im
Einklang mit der Aufgabe, die sie erfüllen soll, klären lassen. Die
Antwort des Lehrers beschränkt sich auf das Woher (sie kommt von
Gott und entsteht aus ihm und aus dem Geschöpf, das sich Gott
angenähert hat) und das Wo (sie ist im Erkenntnisvermögen des

Geschöpfes), aber offenbar ist der Schüler damit zufrieden, offenbar
darf dann das Was der Theophanie als hinreichend miterklärt gelten.

Eriugena wird die Theophanie als diejenige Erkenntnis Gottes,
die den Heiligen allenfalls zuteil werden kann, ohne daß sie damit
aber erkennten, «was» Gott «ist», vornehmlich aus (Pseudo-) Dionysius

Areopagita gekannt haben. Die Bedeutung des Begriffs
«Theophanie» legt Dionysius vor allem in cap. 4,3 von De coelesti hierarchia

dar. Eriugena diskutiert in seinem Kommentar zu diesem Werk Uber-

setzungs- und Verständnismöglichkeiten für die betreffende Passage.10

Doch um solche Fragen, wie er sie in Periphyseon dem Schüler in
den Mund legt, zu beantworten und um den Anschein zu vermeiden,
die Theophanie verstelle Gott für den, der ihn erkennen will, braucht
Eriugena eine umfassendere Bestimmung für die Theophanie, als sich
dieser Stelle bei Dionysius entnehmen läßt. Und eine solche
Bestimmung sollte ja möglichst nicht ad hoc ausgedacht, sondern bei
theologischen Autoritäten verankert sein.

Der Lehrer behauptet, seine Auskünfte unmittelbar den Werken
von zwei Gewährsleuten zu entnehmen, Maximus Confessor (580—

662) und Augustinus (354—430); das Zeugnis des letzteren wird durch
zwei von Maximus entlehnte eingerahmt und, wie wir sehen werden,
auf die hier gefragte Bedeutung hin festgelegt. Der Schüler faßt die
derart kompilierten Ausführungen zusammen, und der Lehrer fügt
bekräftigend ein weiteres Zeugnis von Maximus an.11 An einer
fundamentalen theologischen Frage, nämlich der nach der Möglichkeit,
Gott zu erkennen, wird somit erstmals argumentativ deutlich, daß in
Peri physeon Lehren griechischer Theologie, hier vertreten durch
Maximus, mit der lateinischen Tradition, für die vor allem Augustinus
steht, zusammengesehen und vereinigt werden sollen. Der Lehrer ist
hier geradezu genötigt, dies offenzulegen, denn gegen seine Ausführungen

hat der Schüler soeben bereits zum zweiten Mal die Autorität

10 lOHANNIS SCOTI ERIUGENAE Expositiones in lerarchiam Coelestem, hrsg. von
J. Barbet, Turnhout 1975, 74-77,11. 380-482 (CCCM 31).

11 Eriugena, Peri ph. I 449A -450C, Jeaun. 13—15,11. 294—347.



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 39

Augustins ins Feld geführt12 — der Lehrer verteidigt sich also implizit
gegen den Vorwurf, von augustinischer Lehre abzuweichen. Er sieht
sich in Übereinstimmung mit Augustinus wie mit Maximus. Aber ist
seiner Berufung auf die Autoritäten zu trauen?

Der Lehrer kann jedenfalls nicht beanspruchen, dem Wortgebrauch

beider Autoren auf der Spur zu sein. «Theophanie» kommt bei
Augustinus nicht vor, und Maximus gebraucht es nur gelegentlich13,
nicht in den beiden großen Werken, die Eriugena ins Lateinische
übersetzt hat (Ambigua ad Iohannem und Quaestiones ad Thalassium). Und
wenn es von Augustinus etwa heißt, er spreche von einem
«unaussprechlichen Mitherabstieg des Erbarmens [Gottes]»14, so läßt die

Terminologie von vornherein erwarten, daß der Lehrer hier nicht zitiert,
sondern paraphrasiert: Auch «condescensio» gehört nicht zu Augustins

Wortschatz, es dient Eriugena als Entsprechung zum griechischen

«auyKaràPaoïç», das allerdings bei Maximus häufig vorkommt
(Gott «steigt» zu den Menschen «herab», um «mit» ihnen zu sein). Wie
der Verweis auf Augustinus, so sind auch die beiden rahmenden
Verweise auf Maximus nicht als wörtiiche Zitate, sondern nur als

Paraphrasen zu verifizieren: Der Lehrer kompiliert und bringt terminologisch

in Übereinstimmung, was er als sachlich übereinstimmend
gelesen hat. Aber welche Passagen sind gemeint?15

12 Ebd., I 447B, Jeaun. 10,11. 210-222.
13 Siehe die Belege bei Lampe, G. W. H., A Patristic Greek Lexicon, Oxford

1961, s.v. «tieotpàveia».
14 ERIUGENA, Peri ph. I 449B-C, Jeaun. 13,11. 310-311: «quadam ineffabili suae

misericordiae condescensione».
15 Jeauneau zeigt in seinem sonst so aufschlußreichen Quellenapparat zu dieser

Passage eine auffallende Ratlosigkeit. Siehe Peri ph. I 449A—C und 449D—450A,
Jeaun. 13, Quellenapparat zu 11. 296-301 und 11. 308-314; 14, zu 11. 327-329: «Locum

non inueni»; zur erstgenannten Stelle vgl. JEAUNEAU, «Jean l'Érigène et les

Ambigua ad Iohannem de Maxime le Confesseur», in: HEINZER, Felix/SCHÖN-
BORN, Christoph (Hgg.), Maximus Confessor. Actes du Symposium sur Maxime le

Confesseur, Fribourg, 2—5 septembre 1980, Fribourg/Suisse 1982, 343—364, hier
359 (Paradosis, Bd. 27); auch in: JEAUNEAU, Études érigéniennes, Paris 1987, 189—

210, hier 205. Siehe außerdem Peri ph. I 449C und 450A—B, Jeaun. 14, Quellenapparat

zu 11. 317—320 und zu 11. 331—340, wo jeweils mehrere Belege zur Auswahl
angeboten werden; zur erstgenannten Stelle vgl. JEAUNEAU, «Jean l'Érigène et les

Ambigua», loc. cit., 356 Ders., Études érigéniennes, 202). Daß der Lehrer in
Periphyseon angibt, Augustinus kommentiere IKor 1,30, erleichtert die Identifizierung

der gemeinten Stelle erheblich. Aber auch G. Madec, der richtigerweise
annimmt, Augustinus werde hier nicht zitiert, sondern paraphrasiert, listet zwar
alle Zitate dieser Paulus-Stelle, die sich in Augustins Werk finden, auf, will sich
aber auf keines festlegen: Madec, Goulven, Le dossier augustinien du <Peri phy-



40 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Die Lehre, mit der Augustinus übereinstimmen soll, bezieht der
Lehrer unmißverständlich aus Maximus' Ambigua ad JohannemA In
diesem Werk sind Erläuterungen zu bestimmten Stellen aus den
Reden Gregors von Nazianz versammelt, die Kapitelfolge ist
erwartungsgemäß lose, es gibt einen Zusammenhang der Themen, aber keine

stringente Gedankenführung über das ganze Werk hin. Oft treten
Wiederholungen auf, aber dabei handelt es sich um einzelne Gedanken,

kaum um ganze Gedankengänge; deshalb sollte es möglich sein,

jeweils den primären Bezugstext auszumachen, der einer Paraphrase —

oder einem einzelnen Element einer solchen — in Peri physeon zugrundeliegt.

In cap. 3 der Ambigua findet sich das, was der Lehrer vor dem
Verweis auf Augustinus referiert. Einige Schlüsselworte im Referat
und im Original entsprechen einander (das gilt aber, wie gesagt, nicht
für das Stichwort «Theophanie»). Der Lehrer erklärt:

«[Maximus] sagt die Theophanie werde nirgendwoandersher erzeugt
als aus Gott, sie entstehe aber [1.] aus dem Mitherabstieg (condescensio)
des göttlichen Wortes - des eingeborenen Sohnes, der die Weisheit des

Vaters ist - gleichsam nach unten zur menschlichen Natur gerichtet, die

er gegründet und gereinigt hat, sowie [2.] nach oben gerichtet aus der
Erhöhung der menschlichen Natur zu diesem Wort durch die göttliche
Liebe. Unter dem Mitherabstieg verstehe ich hier nicht denjenigen, der
durch die Fleischwerdung schon geschehen ist, sondern denjenigen, der
durch die <theosis> (d. h durch die Gottwerdung) der Kreatur geschieht.

seon> de Jean Scot (livres I—II), in: Recherches Augustiniennes 15 (1980) 241-264, hier
245; auch in: Ders., Jean Scot et ses auteurs. Annotations érigéniennes, Paris
1988, 73-96, hier 77. Vgl. im übrigen die Verweise in: lOHANNIS SCOTTI Eriuge-
NAE Peri physeon (De Diuisione Naturae), Liber primus, hrsg. von Inglis Patrick
Sheldon-Williams zus. mit Ludwig Bieler, Dublin 1968, 21978, 52—54 und 226,
Anm. 50, sowie bei ALONSO, Teofania, 16 Revista Espanola de Teologta 10 [1950]
374), Anm. 41 (s.o. Anm. 4).

16 ERIUGENA, Peri ph. I 449A, Jeaun. 13, 11. 294—296 (Lehrer): «Maximum mo-
nachum diuinum philosophum in expositione sermonum Gregorii theologi de hac

theophania disputasse reperimus.» - Die Ambigua ad lohannem werden im
Originaltext zitiert nach der griechisch-lateinischen Ausgabe von Franz OEHLER, Halle

1857, von Migne in seine Patrologia aufgenommen: S. P. N. MAXIMI CONFES-

SORIS, Opera omnia, Bd. 2, Paris 1863, 1029—1418 (PG 91), Eriugenas Übersetzung
nach der Ausgabe von Jeauneau, MAXIMI CONFESSORIS Ambigua ad lohannem iuxta
Iohannis Scotti Eriugenae latinam interpretationem, Turnhout 1988 (CCSG 18);
nach letzterer Ausgabe der Übersetzung gebe ich auch die Kapitelzahlen an. Auf
die Differenzen zwischen meiner und Eriugenas Maximus-Übersetzung weise ich
nicht eigens hin; sie scheinen mir in diesem Zusammenhang unerheblich zu sein

(mit einer Ausnahme: s.u. Anm. 25).



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 41

Also aus diesem Mitherabstieg der Weisheit Gottes zur menschlichen
Natur durch die Gnade und aus der Erhöhung derselben Natur zu dieser

Weisheit durch die Liebe entsteht die Theophanie.»17

Maximus selbst hatte folgendes ausgeführt:
«Wenn es keinen Zweifel daran gibt, daß als die Substanz (oùoîa) der
Tugend, die in einem jeden ist, das eine Wort Gottes besteht (denn die
Substanz aller Tugenden ist er, unser Herr Jesus Christus, wie geschrieben

steht: <der für uns von Gott zur Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung
und Erlösung gemacht worden ist> [IKor 1,30], indem er offenbar jenes,
das im Zusammenhang mit ihm genannt ist, auf absolute Weise hat,
insofern er die Weisheit selbst, die Gerechtigkeit und die Heiligkeit ist
so hat klarerweise jeder Mensch, der durch feste Aneignung (ëÇiç) an
der Tugend teilhat, ohne Zweifel an Gott teil, der Substanz der Tugenden.

Er empfängt von Gott das Gottsein, soweit er infolge des

Aufstiegs und der Verwandtschaft zum eigenen Prinzip, die ihm
eingepflanzt sind, zu dem Guten, das dem Abbild gemäß von Natur und vom
Willen her in ihm ist, die Verähnlichung durch die Tugenden hinzugefügt

hat. Hier zwar ist er zufolge der ganz von Einwirkungen freien
Aneignung schon dasselbe mit sich selbst und unbeweglich, im
kommenden Zeitalter aber wird er zufolge der tbeosis, die ihm gegeben wird,
die besagten, in Gott vorausseienden Gründe (Xöyoi), noch mehr aber

Gott, in dem die Gründe des Schönen fest bestehen, lieben und verehren,

so daß sowohl er selbst durch Gnade Gott ist und Gott genannt
wird, als auch Gott durch Mitherabstieg Mensch ist und um seinetwillen
Mensch heißt, und so daß sich durch die dabei ausgetauschte Ordnung
die Macht zeigt, die sowohl den Menschen durch Gott vermittels dessen,

daß er Gott hebt, vergöttlicht, als auch Gott durch den Menschen
dadurch, daß er den Menschen hebt, zum Menschen macht.»18

17 Eriugena, Peri ph. I 449A—B, Jeaun. 13, 11. 296—306 (Lehrer): «Ait enim
theophaniam effici non aliunde nisi ex deo, fieri uero ex condescensione diuini uerbi,
hoc est unigeniti filh, qui est sapientia patris, ueluti deorsum uersus ad humanam
naturam a se conditam atque purgatam, et exaltatione sursum uersus humanae naturae

ad praedictum uerbum per diuinum amorem. Condescensionem hic dico non eam

quae iam facta est per incarnationem, sed earn quae fît per theosin (id est per deifï-
cationem) creaturae. Ex ipsa igitur sapientiae dei condescensione ad humanam naturam

per gratiam et exaltatione eiusdem naturae ad ipsam sapientiam per dilectionem fit
theophania.» Hier und im folgenden hebe ich Worte, die in den Paraphrasen und
den Originalstellen einander entsprechen, hervor.

18 Maximus Confessor, Amb. Io., cap. 3, Oehler 1081C-1084C; Eriugenas
Ubers., Jeaun. 30-31, 11. 268-305: «Si enim essentiam unicuique uirtutis unum
subsistere Dei Verbum non dubitatur (nam essentia omnium uirtutum ipse est
Dominus noster et Deus Iesus Christus, sicut scriptum est: <Qui factus est nobis a

Deo sapientia et iustitia et sanctificatio et redemptio), profecto haec quae dicta sunt
absolute in seipso habet, iure qui est per se sapientia et iustitia et sanctitas



42 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Der zitierte Passus aus den Ambigua ist verkürzt und dennoch schwer
zu überblicken; ein «Lehrer» wird versuchen, daraus eine knappe
These zu ziehen, etwa wie in Penphyseon: Die Theophanie stammt von
Gott und entsteht aus dem Herabsteigen der göttlichen Weisheit zu
den Menschen, wobei das «Herabsteigen» ein von den Menschen
noch zu erwartendes ist, und aus dem Emporgeführtwerden der
Menschen zur göttlichen Weisheit — in diesem Sinne ist die Antwort auf
die vom Schüler gestellte Frage mit dieser ersten Maximus-Paraphrase
schon festgelegt. Der Lehrer nimmt nun daraus das Wort vom «Mit-
herabsdeg» Gottes (condescensio) in die Augusdnus-Paraphrase
hinüber, noch dazu mit dem Prädikat «unaussprechlich», entsprechend
einer anderen Stelle in den Ambigua19; im übrigen ist der Lehrer wohl
der Spur des Zitats aus dem ersten Korintherbrief gefolgt, um zu dieser

Verknüpfung der Texte zu gelangen.
Aus Augustins Schriften hat der Lehrer, wie ich meine, eindeutig

die ausführliche Erläuterung zu IKor 1,30 im Sinn, die sich im
7. Buch von De trinitate findet. Die Bibelstelle lautet: «Aus ihm (Gott)
aber seid ihr in Christus Jesus, der für uns von Gott zur Weisheit
gemacht worden ist, zur Gerechtigkeit, zur Heiligung und zur Erlösung
...» («Ex ipso autem vos estis in Christo Iesu, qui factus est sapientia
nobis a Deo et iustitia et sanctificatio et redemptio ...») Der lateinische

Ausdruck «factus est» üeße sich im schwachen Sinne von
«geworden ist», aber auch im starken Sinne von «gemacht» oder
«geschaffen ist» verstehen. Augustinus läßt jedoch keinen Zweifel daran,
daß die göttliche Weisheit «für uns» nur «werden» kann, indem sie

geschöpfliches Sein annimmt. In seinen eigenen Worten wie auch nach

omnis profecto homo uirtutem secundum habitum fixum participans sine ambi-
guitate Deum participât, essentiam uirtutum, ex Deo deus esse accipiens, merito
secundum imaginem naturali bono uoluntate per uirtutes addens similitudinem,
per insitam ad proprium principium ascetisionem et familiaritatem. Hic quidem
iam secundum inpassibilem ualde habitum idipsum sibimet et incommotabilis est,
in futuro uero saeculo secundum datam theosin (id est deificationem) praedictas in
Deo antecedentes causas, magis autem Deum in quo causae bonorum praefixae
sunt in caritate amans salutaturus ita ut et ipse sit gratia et uocetur Deus, et
Deus sit condescensione et uocetur per se homo, et mutuo in hoc affectu ostendatur
uirtus quae et hominem Deo per diuinum amorem deificat, et Deum homini per
humanuni amorem inhumanat » (Das Komma nach «uirtutum», vor der zweiten
Auslassung, habe ich dem griechischen Text zufolge hinzugesetzt.) In manchen
Einzelzügen ergänzt Maximus diese Konzeption der theosis in cap. 44 (Oehler
1361A-1365C).

19 MAXIMUS Confessor, Amb. Io., cap. 67, Oehler 1411A: «âtppao-roç auy-
KaTdßaan;»; Eriugenas Ubersetzung, Jeaun. 257,1. 63: «ineffabilis condescensio».



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 43

dem Referat des Lehrers in Pert physeon gewinnt er dem Geschaffensein

der göttlichen Weisheit einen doppelten Aspekt ab: das Herabsteigen

des Gotteswortes zu den Menschen und die Emporwendung
der Menschen zu Gott durch dieses Wort. Dem Lehrer zufolge
erklärt Augustinus den Bibelvers so:

«Die Weisheit des Vaters, in der und durch die alles geschaffen ist, und
die nicht geschaffen ist, sondern schaffend, entsteht in unseren Seelen

durch einen unaussprechhchen Mitherabstieg seines20 Erbarmens, und
sie verbindet unser Einsichtsvermögen mit sich, so daß auf eine
unaussprechliche Weise eine gewisse, gleichsam zusammengesetzte Weisheit
entsteht: aus ihm21, der zu uns herabsteigt und in uns wohnt, und aus

unserer Einsicht, die aus Liebe von ihm zu sich genommen und in sich

geformt wird. Ähnlich lautet die Auslegung zur Gerechtigkeit und den

übrigen Tugenden, daß sie nicht anders entstehen als aus einer wunderbaren

und unaussprechhchen Ineinanderformung der göttlichen Weisheit

und unserer Einsicht.»22

Augustinus selbst hatte geschrieben:
«Warum also wird in der Bibel fast nirgends etwas über die Weisheit
gesagt außer so, daß sie als von Gott gezeugt oder geschaffen gezeigt
wird? Als gezeugt nämhch die, durch die alles geschaffen ist; als geschaffen

oder gemacht aber etwa in den Menschen, wenn sie zu derjenigen
[Weisheit], die nicht geschaffen und gemacht, sondern gezeugt ist,
umgewandt und erleuchtet werden — in ihnen nämhch entsteht etwas, was

man ihre Weisheit nennt -, oder indem die Bibel vorweg ankündigt oder
davon erzählt, daß das Wort Fleisch geworden ist und in uns gewohnt
hat, denn auf diese Weise ist Christus zur Weisheit gemacht worden,
weil er zum Menschen gemacht worden ist. Daß die Weisheit in jenen
Büchern nichts spricht oder über sie nichts gesagt wird, was sie nicht als

von Gott geboren oder gemacht zeigte, obgleich auch der Vater eben
diese Weisheit ist — hegt das etwa daran, daß jene Weisheit uns ans Herz

20 Das Possessivpronomen «suae» ist hier (s.u. Anm. 22) grammatisch
zweideutig, es könnte sich auf Gottvater oder auf dessen Weisheit (Christus) beziehen.
Gemeint ist jedenfalls das Erbarmen Gottes.

21 Fast unmerklich geht die Rede grammatisch von «ihr», der ungeschaffenen
Weisheit Gottes, zu «ihm», dem Gottessohn, über.

22 ERIUGENA, Peri ph. I 449B-C, Jeaun. 13-14, 11. 308-317 (Lehrer): «Sapientia

patris, in qua et per quam omnia facta sunt, quae non est creata sed creans, fit in anima-
bus nostris quadam ineffabili suae misericordiae condescensione, ac sibi adiungit
nostrum intellectum ut ineffabili quodam modo quaedam quasi composita fiat
sapientia ex ipso descendente ad nos et in nobis habitante et ex nostra intelligentia ab

eo per amorem ad se assumpta et in se formata. Similiter de iustitia caeterisque
uirtutibus exponit non aliter fieri nisi ex diuinae sapientiae nostraeque intelligen-
tiae quadam mirabili atque ineffabili conformatione.»



44 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

gelegt und für uns nachgeahmt werden sollte, durch deren Nachahmung
wir geformt werden? Denn der Vater spricht sie aus, damit sie sein Wort
sei — nicht wie man aus dem Mund ein tönendes Wort hervorbringt oder
es vor der Verlautbarung denkt, denn dieses Wort vollendet man in
Zeitspannen, jenes aber ist ewig, und es erleuchtet uns und sagt uns
über sich und über den Vater, was den Menschen zu sagen ist. Und
deshalb ist Christus das Vermögen und die Weisheit Gottes, weil er von
Gott her, dem Vermögen und der Weisheit, auch selbst Vermögen und
Weisheit ist, ebenso wie Licht vom Vater, dem Licht, her, und Quelle
des Lebens bei Gott-Vater, der Quelle des Lebens schlechthin. Aber
der Sohn ist von Gott für uns zur Weisheit gemacht worden und zur
Gerechtigkeit und zur Heiligung, weil wir auf zeitliche Weise zu ihm
umgewandt werden, aus irgendeiner Zeit heraus, um mit ihm in Ewigkeit

zu bleiben, und weil er selbst aus einer bestimmten Zeit heraus, als
das Wort, zu Fleisch gemacht worden ist und in uns gewohnt hat.»23

Augustinus unterscheidet zunächst zwei Bedeutungen, nach denen in
der Bibel von «geschaffener Weisheit» die Rede sei: Zum einen
entsteht in den Menschen eine «Weisheit», wenn sie eine Umwendung

23 AUGUSTINUS, De trinitate VII, 3 (4), Mountain 251-252, 11. 1-49: «Cur ergo
in scripturis nusquam fere de sapientia quidquam dicitur nisi ut ostendatur a deo

genita uel creata? Genita scilicet per quam facta sunt omnia; creata uero uel facta sicut
in hominibus cum ad earn quae non creata et facta sed genita est conuertuntur et
inlustrantur; in ipsis enim fit aliquid quod uocetur eorum sapientia; uel illud
scripturis praenuntiantibus aut narrantibus quod uerbum caro factum est et habi-
tauit in nobis; hoc modo enim Christus facta sapientia est quia factus est homo. An
propterea non loquitur in illis libris sapientia uel de üla dicitur aliquid nisi quod
earn de deo natam ostendat aut factam, quamuis sit et pater ipsa sapientia, quia ilia
nobis sapientia commendanda erat et imitanda cuius imitatione formamuri Pater
enim earn dicit ut uerbum eius sit, non quomodo profertur ex ore uerbum sonans
aut ante pronuntiationem cogitatur (spatiis enim temporum hoc completur, iUud

autem aeternum est), et inluminando dicit nobis et de se et de patre quod dicen-
dum est hominibus. Et ideo Christus uirtus et sapientia dei quia de patre uirtute
et sapientia etiam ipse uirtus et sapientia est sicut lumen de patre lumine et fons
uitae apud deum patrem utique fontem uitae. Sed filius factus est nobis sapientia

a deo et iustitia et sanctificatio quia temporaliter nos ad ilium conuertimur, id
est ex aliquo tempore, ut cum illo maneamus in aeternum. Et ipse ex quodam
tempore <uerbum caro factum est et habitauit in nobis>.» Zitiert wird nach AURELII
AUGUSTINI Opera, Bd. 16,1: De trinitate libri XV (Libri I-XII), hrsg. von William
J. Mountain zus. mit Fr. Glorie, Turnhout 1968 (CCSL 50). Nach der Interpunktion

dieser Ausgabe fügt Augustinus mit dem letzten Satz («Et ipse ...») seiner
bisherigen Darlegung ein weiteres bekanntes Moment der Heilsgeschichte an, ohne
daß die Pointe davon erkennbar wäre. Eriugena hat Augustinus besser verstanden:
Der Satz ist weiterhin von «quia» abhängig und bildet das Pendant zu der ersten
Erläuterung dafür, daß Christus für uns zur Weisheit gemacht worden ist («quia
nos ad ilium conuertimur, et ipse habitauit in nobis»).



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 45

auf die ungeschaffene Weisheit in Gott erfahren; zum anderen ist
Christus das Wort und die Weisheit Gottes, und insofern er Mensch

geworden ist, ist er gewordene oder geschaffene Weisheit. Beide
Bedeutungen führt Augustinus dann in der Erklärung, daß eben auf
diese beiden Weisen Christus für uns zur Weisheit (und Gerechtigkeit
und Heiligung) geworden sei, zusammen. Vorbereitet wird dies durch
den Gedanken, daß die Menschen sich in der imitatio Christi, die ihnen
durch Christi Menschwerdung ermöglicht ist, von der göttlichen
Weisheit formen lassen. In Peri physeon kennzeichnet der Lehrer die

Zweiseitigkeit dieses Prozesses, der dabei aber doch von der göttlichen

Weisheit als der einen Quelle und dem einen Ziel ausgeht, durch
die Worte «zusammensetzen» (componere) und «Zusammenformung»
(conformatio). Und in der Darlegung dieser Zweiseitigkeit treffen
sich Maximus und Augustinus.

Ein Problem aber bereitet des Lehrers Festlegung, in welchem
Sinne bei beiden Autoren von «Mitherabstieg» die Rede sein soll. Es
soll nicht um den Herabstieg gehen, durch den Gott buchstäblich ein
Mensch geworden ist, sondern um den, der ineins fällt mit der geistigen

Erhebung der Menschen zu Gott, mit ihrer geistigen Hinaufnahme

in Gott. Im Kontext der Fragen, die der Schüler gestellt hatte
— betreffend die Gotteserkenntnis, die den Engeln und den Sehgen
möglich sein soll —, wäre der Hinweis auf Christi historischen
«Herabstieg» in einen menschlichen Körper in der Tat nicht hilfreich.
Dasjenige Geschehen aber, das Augustinus in De trinitate der
Hinwendung der Menschen zu Gott komplementär an die Seite stellt, ist
ausdrücklich Christi «Fleischwerdung» (incarnatio), und in dieser
Hinsicht wäre er, wie es scheint, mit Maximus und dessen Begriff vom
«Mitherabstieg» Christi eher in Verbindung zu bringen als in der
alternativen Hinsicht, die der Lehrer im Auge hat.

Und doch läßt sich die Interpretation des Lehrers verteidigen.
Augustinus spricht ja in der genannten Passage auch von der imitatio
Christi, zu der die Menschen aufgefordert sind, und versteht sie als

Formung der Menschen durch Christus; ineins damit geht der
Gedanke, der geistige Aufstieg der Menschen zu Gott sei vor allem auch
eine Hinabwendung Gottes zu den Menschen, etwa indem er sie

durch sein Wort anspricht und «formt». Aber um diesen Gedanken
herauszustellen und so eine genaue Entsprechung zu dem, was aus
Maximus referiert worden war, zu erhalten, muß der Lehrer in Peri

physeon den starken Akzent, den Augustinus auf Gottes «Fleischwerdung»

legt, ausblenden.



46 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Das Referat aus Augustinus schließt mit der Behauptung, daß die
derart von Gott her im Menschen entstehende Weisheit alle Tugenden

begründe. Zu deren Bestätigung bemüht der Lehrer nun
wiederum Maximus Confessor:

«Denn, wie Maximus sagt: In dem Maße, wie das menschliche
Einsichtsvermögen durch Liebe aufsteigt, in dem Maße steigt die göttliche
Weisheit durch Erbarmen herab, und das ist der Grund und die
Substanz aller Tugenden.»24

Der Verweis gilt den Ambigua ad Iohannem, cap. 6,3:

«Ihren Geist (voûç) aber, rein abgelöst von der Bewegung um alles, was
ist, und ruhend von der ihm selbst gemäßen natürlichen Tätigkeit,
brachten [die Heiligen] Gott dar und wurden durch ihn gänzlich zu Gott
zusammengeführt. Der Heilige Geist (atveûpa) machte sie würdig, daß

sie in Gänze Gott in Gänze eingemischt wurden. Sie trugen, soweit
Menschen möglich, ganz das Bild des Himmlischen und zogen, wenn
das zu sagen erlaubt ist, so viel von göttlicher Erscheinung (ëpcpaoïç) an
sich, wie sehr sie selbst gezogen mit Gott zusammengeführt wurden. Sie

sagen nämlich, daß Gott und der Mensch füreinander Vorbilder (xaga-
öetypaTa) sind, und so sehr würde Gott sich dem Menschen aus
Menschenliebe vermenschlichen, wie sehr der Mensch sich für Gott, durch
die Liebe dazu befähigt, vergöttüche, und so sehr würde der Mensch
aufgrund seines Geistes von Gott zu dem Erkennbaren25 gerissen, wie
sehr der Mensch den von Natur unsichtbaren Gott durch die Tugenden
erscheinen lasse.»26

24 EriüGENA, Peri ph. I 449C, Jeaun. 14, 11. 317—320 (Lehrer): «In quantum
enim, ut ait Maximus, humanus intellectus ascendit per caritatem, in tantum diuina sa-

pientia descendit per misericordiam\ et haec est causa omnium uirtutum et substantia.»
25 Eriugena liest hier offenbar «ayvcooTov» statt «yvioaröv» und übersetzt es

durch «incognitum» (MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io, Eriugenas Übers., Jeaun. 48,
1. 144), ganz entsprechend der Lehre vom letztlich Unerkennbaren Gott - eine
Stelle, um derentwillen allein schon man eine kritische Ausgabe des griechischen
Textes der Ambigua wünscht.

26 MAXIMUS Confessor, Amb. Io., cap. 6,3, Oehler 1113B-C; Eriugenas
Übers., Jeaun. 48-49,11. 135-145: « [sancti] animum circa omnia quae sunt motu
pure absolutum et ab ipsa secundum se naturali operatione quietum Deo offeren-
tes, per eum uniuersaliter ad Deum conscendentes, toti toto Deo contineri per
spiritum digni facti sunt, totam caelestis quantum hominibus possibile imaginem
ferentes, et tantum attrahentes diuina notitia, si fas est hoc dicere, quantum ipsi
attracti Deo inserti sunt. Dicunt enim inter se inuicem esse paradigmata Deum et
hominem, et tantum homini Deum per misericordiam humanari, quantum homo seip-
sum Deo per caritatem confortatus consecrauit, et tantum a Deo hominem
secundum animum rapi ad incognitum, quantum homo inuisibilem natura Deum per
uirtutes fecit manifestum.» Daß das Wort Gottes die essentia oder substantia aller



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 47

Der Schüler gibt zu erkennen, daß er diese Lehre verstanden hat, und
der Lehrer läßt zur Bestätigung, wieder aus Maximus' Ambigua, einen

allgemeineren Lehrsatz samt seiner Veranschaulichung durch ein
physikalisches Beispiel folgen:

«Richtig, denn mit diesem Gedankengang stimmt überein, was derselbe
Maximus sagt: daß das Einsichtsvermögen zu demjenigen selbst wird,
was immer es hat erfassen können. In dem Maße also, wie der Geist die

Tugend erfaßt, wird er selbst zur Tugend. Wenn du aber dafür nach
Modellen fragst, so hat sie derselbe Maximus auf die einleuchtendste
Weise aufgestellt. Wie nämlich Luft, die von der Sonne erleuchtet ist,
nichts anderes als Licht zu sein scheint, nicht weil sie ihre Natur verlöre,
sondern weil in ihr das Licht derart die Überhand hat, daß man meint,
sie selbst gehöre zum Licht - so heißt menschliche Natur, die mit Gott
verbunden ist, durchweg Gott, nicht weil sie aufhörte, [jene] Natur zu
.sein, sondern weil sie eine Teilhabe an der Gottheit empfängt derart,
daß in ihr nur Gott zu sein scheint. Und weiter: Fehlt das Licht, ist die
Luft dunkel, das für sich bestehende Sonnenlicht aber kann von keinem
körperlichen Sinn aufgefaßt werden; wenn sich jedoch das Sonnenlicht
zu der Luft mischt, beginnt es zu erscheinen — so daß es in sich selbst
für die Sinne unerfaßbar ist, zur Luft gemischt jedoch von den Sinnen
aufgefaßt werden kann. Dadurch sieh ein, daß das göttliche Wesen an
sich unerfaßbar ist, verbunden mit dem einsichtsfähigen Geschöpf
jedoch auf wunderbare Weise erscheint, so daß jenes, das göttliche Wesen,

allein in diesem, dem einsichtsfähigen Geschöpf, erscheint.»27

Tugenden sei, steht am Anfang der oben in Anm. 18 zitierten Stelle. — An der von
Jeauneau im Apparat als zweites genannten Stelle (cap. 29, Oehler 1288A; Eriuge-
nas Übers., Jeaun. 167,11. 18-24) benutzt Maximus für diejenige Bewegung, die in
diesem zweiseitigen Vorgang von Gott ausgeht, wie der Lehrer in Pen physeon den
Ausdruck «Mitherabstieg»; daß der Bezug auf die Tugenden fehlt, läßt diese Stelle
aber der Paraphrase ferner erscheinen.

27 Peri ph. I 449D-450B, Jeaun. 14-15, 11. 327-344 (Lehrer): « Maximus ait
quia quodcumque intellectus comprehendere potuerit, id ipsum fit. In quantum ergo
animus uirtutem comprehendit, in tantum ipse uirtus fit. Horum autem exempta si

quaeris, ab eodem Maximo euidentissime posita sunt. Sicut enim aer a sole illumi-
natus nihil aliud uidetur esse nisi lux, non quia sui naturam perdat, sed quia lux in
eo praeualet ut id ipsum luci esse aestimetur, sie humana natura deo adiuneta deus

per omnia dicitur esse, non quod desinat esse natura, sed quod diuinitatis partici-
pationem aeeipiat ut solus in ea deus esse uideatur. Item absente luce aer est ob-
scurus, solis autem lumen per se subsistens nullo sensu corporeo comprehenditur;
cum uero solare lumen aeri misceatur, tunc ineipit apparere ita ut in se ipso sensi-
bus possit comprehendi. Ac per hoc intellige diuinam essentiam per se incompre-
hensibilem esse, adiunetam uero intellectuali creaturae mirabili modo apparere ita
ut ipsa, diuina dico essentia, sola in ea, creatura intellectuali uidelicet, appareat.»



48 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

In dem Sinne, den der Lehrer ihm gibt, d. h. im Zusammenhang mit
dem eingangs aufgestellten Lehrsatz, wird das Beispiel von Luft und
Licht in den Ambigua in cap. 6,19 verwendet:

«Was nämlich, so sagen [die Heiligen], der reine Geist (voûç) in gottes-
fürchtiger Erkenntnis schauen kann, das kann er auch erleiden, indem er
aufgrund von angeeigneter Haltung (ë'Çiç) durch Tugend zu eben jenem
wird Die Mischung oder Zusammensetzung der Dinge aber sei Symbol

für unsere Erkenntnis (yvcopri). Denn indem diese zu den Tugenden
gemischt sei und die Tugenden mit sich mische, stelle auch sie eine Welt
zusammen, und zwar diejenige, die der Einsicht gemäß Gottes am
würdigsten ist. Gemäß dieser [Betrachtung] formten sie in sich das

einzigartige Wort [Gottes], soweit möglich, nach und soweit es das
natürliche Vermögen in ihnen zuließ, wurden sie in Gänze mit dem Wort
in Gänze eins, so daß ihnen die Form des ganzen in sie schauenden
Wortes Gottes ohne Abstriche durch seine göttlichen Kennzeichen
offenbar geworden ist so wie finstere Luft gänzlich von Licht
durchmischt wird.»28

In die Paraphrase dieser Stelle nimmt der Lehrer einen Gedanken auf,
der in der oben zitierten Passage aus cap. 3 der Ambigua zu finden ist:
Die Menschen haben Teil an Gott, empfangen ein Gott-Sein und
heißen insofern «Gott».

Es läßt sich somit verifizieren, daß der Lehrer hier drei Textpassagen

von Maximus und eine von Augustinus zusammenzieht, um zu
erklären, was unter «Theophanie» zu verstehen ist, genauer: inwiefern
diese nichts gegenüber Gott und dem Geschöpf, das Gott erkennt,
Eigenständiges ist, sondern nur von Gott her aus und in diesen beiden

besteht. Ist aber diese Zusammenziehung unter dem Begriff
«Theophanie» gerechtfertigt? Können wir die Thesen der «Autoritäten»

so verstehen wie der Lehrer in Periphyseon}

28 Maximus Confessor, Amb. Io., cap. 6,19, Oehler 1133B-C, 1135B, 1137B-
C; Eriugenas Übers., Jeaun. 61, 11. 535—537; 63, 11. 568-571; 64,11. 612—626: «Quod
enim, inquiunt [sancti], pia cognitione purus uidere consueuit animus, hoc etiam pati
potest, idipsum secundum habitum per uirtutem factus Mixturam uero eorum
quae sunt, id est compositionem, nostrae notitiae esse symbolum\ mixta enim ipsa
uirtutibus et sibüpsi eas miscens, ipsum qui secundum intellectum est diuinissimum
et se componit mundum. Per quam (uidelicet speculationem) Verbum singu-
larissimum in seipsis, quantum possibile, reformauerunt, toti, secundum quod
possibile est insita eis naturali potentia, toto adunati,... totam inspicientis Dei Verbi
speciem sine defectione per diuinas ipsius cognitiones manifestam habentes sicut
aër illuminatus lumini per totum commixtus.»



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 49

Was Maximus angeht, so hat Eric D. Perl zwischen diesem und
Eriugena eine scharfe Trennungslinie gezogen29, die heuristisch ergiebig

ist, mir aber letztlich so nicht haltbar zu sein scheint. Im oben
wiedergegebenen ersten Maximus-Referat unterscheidet der Lehrer
zwischen zwei möglichen Bedeutungen von «condescensio»: An dieser

Stelle sei nicht die «Fleischwerdung» Christi, sondern die Vergöttlichung

des Geschöpfes gemeint. Hierzu kritisiert Perl30, Eriugena
habe nicht verstanden, daß Maximus gar keine verschiedenen «con-
descensiones» Gottes kenne, vielmehr Schöpfung, Inkarnation und
Vergöttlichung des Geschaffenen ontologisch als die eine göttliche
Bewegung verstehe. Doch ist zugunsten von Eriugena anzunehmen,
daß der Lehrer hier lediglich einen historischen und einen eschatolo-
gischen Aspekt desselben Heilsgeschehens unterscheidet — anders
wäre auch der oben beschriebene Umgang mit der Augustinus-Passage

nicht zu rechtfertigen. Die vom Schüler angeführten Stellen aus
der Bibel und aus Augustinus betrafen die Schau Gottes, die den
Heiligen verheißen ist. «Theophanie» ist freilich auch die Erscheinung des

Gottessohnes im menschlichen Fleisch und Blut, aber diese Erscheinung

ist für die Menschen selbst sehr wohl unterschieden von der
Schau Gottes, die sie — auch nach Maximus31 — nach dem Tode erlangen

können. Diese Klärung steht dem nicht entgegen, daß sich in der
Schau Gottes, verstanden als die Rückkehr der Menschen zu Gott,
diejenige Bewegung vollendet, die Christus durch seine Menschwerdung

initiierte, ebenso wie sich darin die Schöpfung Gottes als seine

Selbst-Schöpfung und Selbst-Offenbarung vollendet. Doch der Ort,
wo die vom Lehrer eingeführte Theophanie auftritt, ist die Seele der
in Gott geformten Menschen: In ihr «entsteht» die göttliche Weisheit,
wird sie von Gott «gemacht».

Wenn der Lehrer in Periphyseon eine Synthese aus lateinischer und
griechischer Theologie leistet und damit einen Brückenschlag
zwischen zwei durch die Sprache und die Lehrtradition getrennten Wegen

christlichen Denkens unternimmt, so geschieht das zunächst
einmal so, wie es von einem souveränen Unterredner in einem
Gespräch zu erwarten ist: Die herangezogenen Textstellen sind frei
umformuliert, unterschiedliche Stellen werden in Zusammenhang
gebracht und für einen ganz bestimmten Erklärungszweck, der sich im

29 Perl, Eric D., «Metaphysics and Christology in Maximus Confessor and

Eriugena», in: McGinn/Otten (Hgg), Eriugena: East and West, 253-270 (s.o. Anm. 1).
30 Ebd., 262-263.
31 Vgl. oben das Zitat aus cap. 3 der Ambigua (Anm. 18).



50 Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena

Gespräch ergeben hatte, eingesetzt.32 Daß der Lehrer im Bedarfsfalle
auch mit einigermaßen wörthchen Zitaten umzugehen weiß, zeigt er
gleich im Anschluß, als der Schüler erneut seinen Zweifel daran
äußert, daß die vorgetragene Lehre von den Theophanien mit demjeni-

32 Die restlichen fünf nicht-verifizierten Verweise auf Maximus, die Jeauneau
in seiner Ausgabe der Ambigua-Übersetzung Eriugenas (s.o. Anm. 16) aufgelistet
hat (LXXXIII), sind, wie ich meine, ebenfalls in diesem Sinne zu klären: (1) Pen

ph. II 530C, Jeaun. 10, 11. 176-179 (ohne Quellenangabe im Apparat): «Partem si-

quidem sui, ut idem magister alibi ait, [homo] cum sensibilibus possidet in quantum
corpus est, partem cum intelligibilibus in quantum anima, ideoque uniuersam creaturam in
se continet.» Vgl. Amb. Io., cap. 6,26, Oehler 1153A—B; Eriugenas Ubers., Jeaun. 75,
11. 927—934: «Homo quoque, ex anima et corpore constitutus sensibili, propter conca-
tenationem ad utrasque creaturae sectiones naturali habitudine et proprietate et circun-
scribitur et circunscribit, illud quidem per essentiam, hoc autem per uirtutem, ueluti
suis in haec diuisus partibus, haec et per proprias partes sibimet secundum unita-
tem conplicans'. circunscribi enim intelligibilibus et sensibilibus, quippe anima constitutus

et corpus, et circunscribere ea secundum uirtutem consueuit, merito intelli-
gens et sentiens.» (Das Komma nach «quoque» zu Beginn des Zitats habe ich
ergänzt.) — (2) Peri ph. V 896B: « et sententiis Maximi est conclusum, quod
in futura vita post resurrectionem natura hominum omnino sexu, hoc est, virili et fe-
minea forma carebit, quoniam in ipsam formam, quae ad imaginem Dei facta est, rever-
sura est. Imago autem Dei non est masculus neque femina; ista enim divisio naturae
propter peccatum facta est.» (Zitiert nach der Ausgabe von FLOSS, Heinrich Joseph,
in Mignes Patrologia, PL 122, Paris 1853.) Vgl. Amb. Io., cap. 37, Oehler 1305C-D
und 1309D-1312A; Eriugenas Übers., Jeaun. 181, 11. 43-47, und 184, 11. 131-136:
« ita ut ostenderetur futurum hominem secundum diuinum propositum solum-
modo, secundum masculum et feminam appellatione non diuidendum. Per quam
rationem primitus etiam factus est, in ipsis nunc existentibus circa eum sectioni-
bus non diuisus Ac primum adunauit [Christus] nos nobismet in seipso per ab-
lationem secundum masculum et feminam differentiae, et pro uiris et mulieribus,
quibus diuisionis maxime inspicitur modus, homines solummodo proprieque uere-
que ostendit, secundum ipsum formatos et saluam sui et perfecte mundam ferentes
imaginem, quam nullo modo corruptionis notamina tangunt » (Das Komma nach
«solummodo» im ersten Teil des Zitats habe ich ergänzt.) - (3) Peri ph. V 987B-C:
Hier bezieht sich der Lehrer über Maximus auf Gregor von Nazianz und dessen
Grabrede für den Bruder Caesarius {Amb. Io., cap. 17, Oehler 1249D-1252A;
Eriugenas Übers., Jeaun. 141—142, 11. 164—179; schon im ersten Buch, in der Fortsetzung

der ersten Diskussion über die Theophanie, führt der Lehrer diese Stelle an:
Peri ph. I 451A, Jeaun. 15, 11. 372-375). - (4) Peri ph. V 995B-C: Hier dürfte noch
einmal dieselbe Passage angesprochen sein. — (5) Peri ph. V 998B—C: Der Lehrer
verbindet Maximus' Auslegung von IThess. 4,17 (Maximi CONFESSORIS Quaestio-
nes ad Thalassium, Bd. I, Quaestiones I-LV una cum latina interpretatione Ioannis
Scotti Eriugenae iuxta posita, q. 50, hrsg. von Carl Laga/Carlos Steel, Turnhout-
Leuven 1980, 380, 11. 51-54/381, 11. 61-65 [CCSG 7]) mit der These desselben
Autors, die einzelnen Menschen gelangten zur Betrachtung Gottes in je eigenem
Grade (vgl. vor allem MAXIMUS CONFESSOR, Amb. Io., cap. 44, Oehler 1361A—

1364A; Eriugenas Übers., Jeaun. 219-221,11. 1-46).



Theophanie bei Maximus Confessor, Augustinus und Eriugena 51

gen Augustinuszitat, das er schon zuvor ins Spiel gebracht hatte (aus
dem vorletzten Kapitel von De civitate dei), in Einklang gebracht werden

könne.33 Nicht aber in solcher Wörtlichkeit, sondern durch
Formung des unterschiedlich Ausgedrückten in einer einzigen Intention
war es möglich gewesen, das Was, Woher und Wo der Theophanie zu
zeigen und autoritativ zu belegen.

33 Peri ph. I 450C, Jeaun. 15, 11. 352-354; der ausgelegte Satz ist hier lediglich
der Deutlichkeit halber aus zwei bei Augustinus nahe beieinanderliegenden Sätzen

kompiliert.


	Wie Maximus Confessor und Augustinus die Theophanie verstanden : zu Eriugena, Peri physeon I 449A-450B

