
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel:  als implikative und dauerhafte Vollendung ethischen Handelns : zur
aristotelischen Lehre vom Lebensglück

Autor: Benz, Hubert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761212

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hubert Benz

Eùôaipovla als implikative und dauerhafte

Vollendung ethischen Handelns

Zur aristotelischen Lehre vom Lebensglück*

Eine ernsthafte philosophische Auseinandersetzung mit den Fragen:
«Was ist das Glück?» und «Wie kann der Mensch glücklich werden?»

galt infolge von Kants entschiedener Kritik am Eudämonismus lange
Zeit als kaum mehr sinnvoll. Es ist die Meinung vertreten worden,
Kant habe uns endgültig «die Unschuld genommen, vom Glück zu
reden und mit gutem Gewissen nach Glück zu streben.»1 Im Blick auf
das Zeitalter der Aufklärung ist aber sogleich mit zu bedenken, daß
das 18. Jahrhundert nicht ohne Berechtigung auch ein «Jahrhundert...
des Eudämonismus»2 genannt wurde und daß Kants kritische Reaktion

wohl im Gegenzug zu einem zu seiner Zeit geradezu inflationären,

vielfach wenig reflektierten Gebrauch des Glücksbegriffs
erfolgte.3

* Aktualisierte Fassung des Habilitationsvortrages vom 21. Februar 1997 an
der Universität Trier.

1 D. STERNBERGER, «Das Menschenrecht nach Glück zu streben», in: DerS.,
«Ich wünschte ein Bürger zu sein». Neun Versuche über den Staat. Frankfurt/M.
1967, 21970, 135; vgl. auch das Urteil Max SCHELERs, Der Formalismus in der
Ethik und die materiale Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines
ethischen Personalismus (Gesammelte Werke Bd. 2). Bern 41954, 29: «Alle Ethik, die

von der Frage: was ist das höchste Gut? ausgeht, halte ich durch Kant ein für
allemal als widerlegt.»

2 F. SCHULTZ, Die Göttin Freude. Zur Geistes- und Stilgeschichte des 18.

Jahrhunderts, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts, hrsg. von E. Beutler.
Frankfurt/M. 1926, 34.

3 Vgl. insgesamt C. SCHWAIGER, Das Problem des Glücks im Denken Christian

Wolffs. Eine quellen-, begriffs- und entwicklungsgeschichtliche Studie zu
Schlüsselbegriffen seiner Ethik. Stuttgart, Bad Cannstatt 1995, 16ff.; zu den
verschiedenen Vorstellungen vom Glück in der Zeit der englischen, französischen
und deutschen Aufklärung vgl. R. SPAEMANN, Glück, Glückseligkeit (III. Neu-



6 Eùôatpovia als Vollendung ethischen Handelns

Da sich nun seit etwa 25 Jahren in Philosophie, Literatur und
Massenmedien unverkennbar die Anzeichen mehren4, daß die «Phase

der <Glücksvergessenheit»> überwunden ist5, darf behauptet werden:
Die Frage nach dem Glück — soweit sich diese auf das Glücklich-Sein
des Lebens in seiner Ganzheit bezieht6 — gehört zu den «unabweisbaren

Fragen menschlicher Existenz.»7 Sie wird immer wieder gestellt
werden, auch wenn sie häufig nicht zufriedenstellend, geschweige
denn allgemein verbindlich beantwortet werden kann.8

Im Zuge einer «Wiederkehr der Ethik des guten Lebens»9 und
einer «Renaissance der Glücksthematik»10 wird verstärkt auf das antike
Erbe einer Lehre vom und einer Anweisung zum glücklichen Leben11

zurückgegriffen. Gleichzeitig werden bedenkenswerte Zweifel
vorgebracht, ob Aristoteles' Konzeption des Glücks von Kants Eudämo-
nismuskritik überhaupt getroffen wird.12 Unter diesen Voraussetzungen

dürfte es angebracht sein, die aristotelische Lehre vom Lebensglück

einer kritischen Prüfung zu unterziehen. Hierbei soll ein besonderes

Augenmerk darauf gelegt werden, daß der aristotelische Glücksbegriff

im Sinne des äußersten, vom Menschen erreichbaren Guten

zeit), in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, hsrg. von J. Ritter, Bd. 3. Basel,

Stuttgart 1974, 699ff.
4 Zum «neuerwachten Interesse» am Thema Glück vgl. H. KLEBER, Glück als

Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie des Glücks bei Thomas von Aquin.
Diss. Trier 1980. Münster 1988, lf.

5 Schwaiger (wie Anm. 3) 15 und 16.
6 Zur Absetzung eines wesenhaften «Glücklich-Seins» (als Inbegriff gelungenen

Lebens und Höchstgut) von einem bloßen «Glück-Haben» vgl. Kleber (wie
Anm. 5) 3ff.; vgl. auch N. HlNSKE, Lebenserfahrung und Philosophie. Stuttgart-
Bad Cannstatt 1986, 55ff.; O. HÖFFE, Lexikon der Ethik, hrsg. von O. Höffe.
München 1977, 21980, 89.

7 KLEBER (wie Anm. 4) 3.
8 Vgl. etwa R. SPAEMANN, Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. Stuttgart

1989, 31993; H. Krämer, Integrative Ethik. Frankfurt/M. 1992; E. Tu-
GENHAT, Antike und moderne Ethik, in: Ders., Probleme der Ethik. Stuttgart
1984, 47.

9 M. SEEL, Philosophie. Eine Kolumne. Die Wiederkehr der Ethik des guten
Lebens, in: Merkur 45 (1991) 42.

10 Schwaiger (wie Anm. 3) 16.
11 Vgl. G. Bien, «Die Philosophie und die Frage nach dem Glück», in: Die

Frage nach dem Glück, hrsg. von G. Bien. Stuttgart-Bad Cannstatt 1978, Xllf.
12 Vgl- J.-E. PLEINES, Eudaimonia zwischen Kant und Aristoteles. Glückseligkeit
als höchstes Gut menschlichen Handelns. Würzburg 1984; E. ANGHERN, Der

Begriff des Glücks und die Frage der Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 92 (1985)
35—52: 35 und 37; SCHWAIGER (wie Anm. 3) 15f.



Eùôaipovîa als Vollendung ethischen Handelns 7

(àyorôôv) wesentlich darauf basiert, daß nur durch eine seelische, stets
intensivierbare Aktivität (evegyeia tpu%fjç) das intendierte Letztziel
menschhchen Lebens erreichbar ist. Dies impliziert, daß «Glück» für
Aristoteles weniger in den Bereich des Erlebens und der Gabe als in
den des geistig geleiteten Verwirklichens psychischer Anlagen gehört.

Einleitend soll die Bedeutung des Begriffsfeldes von eüöaipovia
an Hand exemplarischer Äußerungen der Vorsokratiker und durch
einen von Aristoteles unternommenen etymologischen Bestimmungsversuch

illustriert werden (I). Anschließend möchte ich die Grundzüge

von Piatons Thesen zum Glück (II) und die vier wesentlichen
Berührungspunkte, durch welche die platonische mit der aristotelischen

Konzeption vom Glück verbunden ist, skizzieren (III). Nach
der Beschreibung der Konvergenzmomente der beiden Theorien soll
auf der Grundlage einer Auslegung des Eingangskapitels der EN
gezeigt werden, inwiefern es sich bei der aristotelischen Ethik um einen
bewußten wissenschaftlichen Neuansatz handelt (IV). Sodann wird
dargelegt, wie Aristoteles eine anfängliche, im Anschluß an die alltägliche

Meinung über das Glück gewonnene Bestimmung der eüöai-
povta vornimmt und in welches Verhältnis er seine eigene Konzeption

des Glücks zu den drei Lebensformen setzt (V). Diese wird
abschließend in ihren Wesensmomenten (Vollendung, Autarkie,
Erfüllung aller Wünschbarkeit) und hinsichtlich des für sie konstitutiven
Charakters der psychischen Aktivität untersucht (VI).

I.

Das Glück und die Vorstellung vom Glück, nämlich: es bestehe in
Erfolg, Gesundheit, Wohlstand, göttlichem Segen etc., sind zweifellos
vorphilosophischen Ursprungs.13 Thaies von Milet, mit dem Aristoteles

die Geschichte der prinzipientheoretischen Philosophie beginnen

läßt14, ist wohl der erste, der ein materiell-äußeres mit einem an
der seelischen Verfassung des Menschen orientierten Glücksverständ-

13 Vgl. J. Ritter, «Glück, Glückseligkeit» (I. Antike), in: Historisches Wörterbuch

der Philosophie, hrsg. von J. Ritter, Bd. 3. Basel, Stuttgart 1974, 679; vgl.
auch M. FORSCHNER, Über das Glück des Menschen. Aristoteles, Epikur, Stoa,
Thomas von Aquin, Kant. Darmstadt 1993, 2.

14 Aristoteles, Metaph. A 3, 983b20-21.



8 Eüöaipovta als Vollendung ethischen Handelns

nis kombiniert hat.15 Fern von jeder hedonistischen Bestimmung des

Glücks16 steht die Auffassung Heraklits, der das menschliche Glück
vehement von einem bloßen sinnlichen Genuß, wie er primär für die

Selbsterhaltung und das Erlangen von Zufriedenheit bei den Tieren
spezifisch sei, distanziert.17 Heraküt spricht der menschlichen
Wesensart (rjdoç) eine gewisse Abhängigkeit von ihrer «inneren göttlichen

Kraft» (ôatgcov) zu.18 Eine entschiedene Zurückweisung der
materiellen GlücksvorStellung findet sich bei Demokrit, der in zwei
Fragmenten zugleich einen Hinweis auf die etymologische
Ableitungsmöglichkeit des griechischen Glücksbegriffs gibt: «EÜöaipovta wohnt
nicht in Viehherden und nicht im Gold; die Seele ist Wohnstätte des

(günstigen Inneren) (ôalpcov)». «Glück (eüöaipovta) und Unglück (ica-

Koôoupovta) gehören zur Seele.»19 In seinem Lehrbuch der Argumen-

15 Vgl. Die Fragmente der Vorsokratiker, hrsg. von H. Diels und W. Kranz
(=DK), Bd. I. Berlin 181989: DK 11 A 37 (71,23-24), nach Diogenes Laertius, De
clarorumphilosophorum vitis, ed. H.S. Long. Oxford 1964, 1 n. 37.

16 Vgl. Diog. Laert. (wie Anm. 15) II n. 86-91; vgl. auch C.J. CLASSEN,
Ansätze. Beiträge zum Verständnis der frühgriechischen Philosophie (Elementa 39).
Würzburg, Amsterdam 1989, 265ff.

17 Vgl. DK 22 B 4.
18 Ebd. B 119; DK (Bd. I 177) versehen ôalpcov mit der Erläuterung:

«Geschieh); vgl. auch H. FräNKEL, Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums.

München 1962, 447; anders W. PÖTSCHER, in: Der Kleine Pauly. Lexikon
der Antike, Bd. 1. München 1975, 1362: Im Vordergund stehe hier die «Aktion
von Persönlichem Gerade die Persönlichkeit ist Ausdruck unbestimmter
Möglichkeiten und daher geheimnisvoll, manchmal auch gefährlich»; vgl. U. von Wl-
LAMOWITZ-MOELLENDORFF, Der Glaube der Hellenen, Bd. 1. Berlin 1931. ND
Basel 1956, 363: in B 119 sei für die Menschen «zu ahnen, daß sie kein persönlicher

Dämon von außen stößt»; vgl. ferner Heraküt B 78: «Die menschliche
Wesensart (pôoç) hat keine Erkenntnisse (oÙK è'xei yvcûgaç), die göttliche aber»; B
79: «Der Mann heißt unverständig (vpmoç) vor dem ôaipcov wie das Kind vor
dem Mann»; Empedokles (DK 31) B 132: «Glücklich (öLßio«;) ist, wer den Reichtum

göttlichen Geistes (xXovxov Jtgcutiôtov) erwarb»; zur Bedeutung dieses
Fragmentes und weiterer Fragmente für Aristoteles' Vorstellung vom höchsten Glück
vgl.- G. MÜLLER, «Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre», in: Ethik und
Politik des Aristoteles, hrsg. von F.-P. Hager. Darmstadt 1972, 369ff.; zu
eûôatpcov (paKâgioç, öLßioc;) vgl. auch K. Albert, «Religionsphilosophische
Bemerkungen zum platonischen Glücksbegriff», in: Glück und geglücktes Leben.
Philosophische und theologische Untersuchungen zur Bestimmung des Lebensziels,

hrsg. von P. Engelhardt. Mainz 1985, 17-26: 18; zum semantischen
Zusammenhang von ôaigcov und ûeôç vgl. D. WAGNER, Das Problem einer theonomen
Ethik bei Aristoteles. Diss. Heidelberg 1970, 132ff.

19 DK 68 B 171 und 170; vgl. auch die Besprechung weiterer Fragmente De-
mokrits hinsichtlich ihres möglichen Einflusses auf die aristotelische Eudaimonie-



Eùôatpovia als Vollendung ethischen Handelns 9

tationstechnik, der Topik, führt Aristoteles als Beispiel an, daß der
Begriff eùàai|icùv genaugenommen bedeute: «derjenige, dessen (ödtpcov)

gut (ojuouôaïoç) ist». In diesem Sinne sage auch Xenokrates: «Glücklich

ist der, der eine gute Seele hat; diese ist nämlich der (ôaîpcov)
jedes einzelnen [Menschen].»20

II.

Daß das Glück durch philosophische Erkenntnis und durch eine auf
ihr basierende Lebensführung zu erlangen sei, ist eine erst von Piaton
und Aristoteles erhobene Forderung. Im Dialog Euthydemos äußert
Sokrates die Befürchtung, allein schon zu fragen, ob alle Menschen

glücklich sein wollen, zeuge aufgrund der Selbstverständlichkeit des

allgemeinen Strebens nach dem Glück von Unvernunft, so daß, wer
eine solche Frage stelle, zugleich auch Gefahr laufe, sich allseits
lächerlich zu machen.21 Auf ähnliche Weise wird im Symposion die

Frage: «Weshalb will jemand glücklich sein?» als eine offenkundig
sinnlose Fragestellung gekennzeichnet, weil das Glück als dauerhafter
Besitz des Guten die äußerste Erfüllung des Strebens sei.22 Daß der

lehre bei MÜLLER (wie Anm. 18) 377ff.; zu ôai|i(OV und eùôai|iovia (bes. im
altgriechischen Epos) vgl. Wilamowitz-Moellendorff (wie Anm. 18) 356-364.

20 Topica II 6, 112a36-38; vgl. auch das Zitat aus Euripides (Orest 667) in EN
IX 9, 1169b7—8; ferner F. DIRLMEIER, Aristoteles, Eudemische Ethik, übersetzt
von F.D. Berlin 1962, 41984, 148f. (Anm. zu 1214a23); vgl. prinzipiell Ethica Eu-
demia (=EE) VIII 2, 1247a27-29 und 1248a26-28.

21 Vgl. Euthyd. 278e-279a; vgl. auch Menon 78a.
22 Vgl. Symp. 204e-205a; vgl. G. KRÜGER, Einsicht und Leidenschaft. Das Wesen

des platonischen Denkens. Frankfurt/M. 1939, 61992, 157ff., bes. 158: Mit der
Auskunft, daß das Glück «im Besitz der Güter» besteht, ist die Frage «wirklich <am

Ende angelangt), denn man kann nicht mehr fragen, inwiefern man denn Eudai-
monie wolle Alles Fragen und Suchen hat nur im Mangel Sinn: die Vollendung
ist wesenhaft Antwort und Genügen. Die Götter begehren nicht und philosophieren

nicht»; vgl. auch P. STEMMER, Piatons Dialektik. Die frühen und mittleren
Dialoge. Berlin, New York 1992, 162; Stemmer will aufzeigen, daß Piatons Frage
nach dem Guten, sogar die höchste nach der Idee des Guten an sich, bloß dem
Guten für uns und dem individuellen Glück gelte (vgl. ebd. Anm. 43 und bes.

181—184); um zu diesem Ergebnis gelangen zu können, klammert Stemmer
Piatons Gottesbegriff in seiner Interpretation bezeichnenderweise ganz aus; er zieht
Stellen wie Symp. 202cd oder Theaet. 176b von vornherein nicht zur Auslegung
heran; ähnlich bereits H. Reiner, Piatons Begründung der Ethik, in: Zeitschrift für
philosophische Forschung 35 (1981) 223-229, bes. 225 und 228 (Piaton habe in der
Politeia «einen eudämonistischen, auf die Erlangung der je eigenen Glückseligkeit ab-



10 E\)6ai|iov'ia als Vollendung ethischen Handelns

Mensch glücklich und gottähnlich sein will23, ist für Piaton also nicht
zu bezweifeln; grundsätzlich fragwürdig aber ist, was den Menschen

glücklich machen kann, worin er mit gutem Grund sein Glück sehen

und suchen soll.24 Ein zuhöchst lebenswertes Leben (ßioq ßtoTÖq),
diese Auskunft erhält Sokrates von Diotima, würde dem Menschen
erst zuteil, wenn es ihm gelänge, zur reinen unvermischten Schau des

göttlichen Schönen an sich als desjenigen Seins, das nicht in anderem,
vielmehr mit sich selbst stets identisch und von einshafter Form ist25,

in korrekter Stufenfolge aufzusteigen.26 Im Dialog Theaitetos wird die

eigentliche Aufgabe des Philosophen dahingehend bestimmt, daß er
sich von einer Untersuchung individueller Schicksale abwenden und
einer «Betrachtung des menschlichen Glücks und Unglücks im ganzen

[zuwenden müsse], wie sie beschaffen sind und auf welche Weise

es der Natur des Menschen zukommt, das eine zu erwerben und das

andere zu meiden.»27 Die Erfüllung des Glücks besteht nach Piaton in
dem Versuch, Gott so ähnlich wie möglich zu werden28, mit Hilfe von
Einsicht gerecht und fromm29, durch Erwerb und Intensivierung der

zielenden Ansatz verfolgt»; trotz der Integration der Gerechtigkeit in das Gute sei
Piatons Ethik «damit doch egozentrisch»).

23 Nur die schlechthin guten und schönen Götter sind in ihrem Wesen glücklich

und unbedürftig, so Symp. 202cd; vgl. KRÜGER (wie Anm. 22) 149.
24 Vgl. dazu z.B. Euthyd. 278e sqq. oder die Ausgangsfrage, mit welcher der

Dialog Philehos einsetzt; vgl. H.-G. Gadamer, Piatos dialektische Ethik.
Phänomenologische Interpretationen zum Philebos. Hamburg 1931, ND 1983, 82ff.;
STEMMER (wie Anm. 22) 160f.: «Die Frage, welches Leben das glückliche Leben
ist, ist die Ausgangsfrage der platonischen Philosophie und ihre Beantwortung das

Ziel, dem alle philosophischen Anstrengungen dienen» (mit Bezug auf Gore. 500c,
472cd, 494c, 491e, 492e).

25 Zur typisch platonischen Bestimmung der Idee als aùto Kaô' atftö, àel öv,
povoetôéç vgl. neben Symp. 211ab etwa auch Phaedo 100b.

26 Vgl. insgesamt Symp. 210a—212a und dazu KRÜGER (wie Anm. 22) 177-283;
Albert (wie Anm. 18) 18-24.

27 Vgl. Theaet. 175c.
28 Vgl. Theaet. 176a-c, Tim. 89e-90d; zu Euthyd. 293ab vgl. Th.A. SZLEZÂK,

Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frühen und
mittleren Dialogen. Berlin, New York 1985, 62; vgl. H. Merki, 'Opoicoatç detö.
Von der platonischen Angleichung an Gott zur Gottähnlichkeit bei Gregor von
Nyssa. Diss. Freiburg/Schweiz 1952.

29 Vgl. Symp. 212a, Theaet. 176b, Menon 88c (wenn Einsicht und Vernunft im
Menschen regieren, endet alles, was die Seele unternimmt oder erfahrt, im Glück);
vgl. auch Euthyd. 279d sqq.; vgl. dazu M. Erler, Der Sinn der Aporien in den

Dialogen Piatons. Übungsstücke zur Anleitung im philosophischen Denken. Berlin,

New York 1987, 224f.; zu Phdr. 273e-274b und 276e vgl. Erler, ebd. 164f.;
zu Euthyd. 289d und Phdr. 277a (Glück durch die höchste philosophische Disziplin



Eùôoupovîa als Vollendung ethischen Handelns 11

Tugendhaftigkeit von Gott geliebt zu werden.30 Denn Gott ist als das

umfassende Seins- und Erkenntnisprinzip auf eine jedes Sein und jede
Erkennbarkeit zugleich ermöglichende und transzendierende Weise
schlechthin unüberbietbar gut, schön, gerecht, glücklich.31 Der Mensch
aber kann nur insoweit glücklich sein, als es ihm gelingt, das Gute,
Schöne, Gerechte zu erkennen und im Leben zu verwirklichen. Ihm
kommt das Glück jeweils im Maße seiner Ähnlichkeit mit Gott, seiner
Teilhabe am Glück selbst zu.

III.

Wenden wir uns jetzt der aristotelischen eùôaigovta-Lehre zu, so fällt
zunächst auf, daß wesentliche Momente von Piatons Bestimmung des

Glücks in ihr wiederkehren. Auf Ablehnung stößt primär die Ideenlehre,

deren Prinzipiengeltung Aristoteles schon allein deswegen
zurückweisen muß, weil er auf ihrer Grundlage keine eigenständige
Wissenschaft vom ethischen Handeln hätte errichten können.32 Vier

der das Gute, Schöne und Gerechte betrachtenden Dialektik) vgl. Erler, ebd.
235f.; zu Charm. 173d, Phdr. 247a, 277a, Gorg. 470e sqq. und 526c (Glück durch
Tugend und Ideenwissen) vgl. Erler, ebd. 202f.; zu Kesp. 343c sqq., 352d2-3 und
580b9-10 vgl. STEMMER (wie Anm. 22) 20ff. und 157f.; zu Charm. 171e—172a und
173d-174c, Hipp. I 304e, Euthjd. 281b vgl. Stemmer ebd. 69ff. (Glück durch
richtig fundiertes, handlungsbezogenes Wissen).

30 Die Erkenntnis, daß nur derjenige, der so gerecht wie möglich wird, Gott
ähnlich zu werden vermag, bedeutet für Piaton zugleich Weisheit und wahrhafte
Tugend, so Theaet. 176c; vgl. Kesp. 580c (am glücklichsten ist der Gerechteste);
zum guten, gerechten, besonnenen, wissenden Menschen als ûeoipikqç vgl. Phileb.

39e, Kesp. 352b, 61 le und 612c-613b (vgl. auch 500de, 501bc), Leges 716d, Tim.

53d, Alkib. I 134d; Euthyphroti 9e; vgl. F. DlRLMEIER, ©eoipiXIa - ipikoheta, in:
Philologus 90 (1935) 61—63; ein Bedürfnis nach dem Guten haben jene, welche mit
ihm verwandt sind (Kesp. 490b, 500c, 611e, Phaedo 79a sqq.); vgl. C.W. MÜLLER,
Gleiches zu Gleichem. Ein Prinzip frühgriechischen Denkens. Wiesbaden 1965,
177ff.; H. HERTER, «Allverwandtschaft bei Piaton», in: Religion und Religionen.
Festschrift G. Mensching. Bonn 1967, 64ff.

31 Vgl. Kesp. 508e—509b (siehe auch oben Anm. 23).
32 Vgl. H. Flashar, «Die Kritik der Ideenlehre in der Ethik des Aristoteles»,

in: Synusia. Festgabe für W. Schadewaldt, hrsg. von H. Flashar und K. Gaiser.
Pfullingen 1965, 223-246; wieder in: Schriften zur aristotelischen Ethik, hrsg. von
Chr. Mueller-Goldingen. Hildesheim 1988, 201—224, bes. 203ff. (Einzelanalyse der
Argumente) und 214f.: die Ideenkritik in der aristotelischen Ethik als «der
deutlichste Ausdruck für die Auflösung der inneren Einheit von Ethik und Ontologie»
und als ein Zeichen dafür, daß die Ethik als eigenständige philosophische Disziplin

«nun neu konstituiert wird» (215).



12 Ebôatpovîa als Vollendung ethischen Handelns

Punkte, in denen die aristotelische mit der platonischen Konzeption
vom Glück vergleichbar ist, lassen sich anführen:

1. Hatte Piaton es als evident angesehen, daß alle Menschen nach
dem Glück streben, so schreibt Aristoteles im siebenten Buch seiner
Politik. «Daß alle auf das <Gut-Leben> (xô eù Çfjv) und das Glück aus

sind, ist klar.»33 In gleicher Intention bezeichnet er den Satz:
«Niemand ist unfreiwillig glücklich» ausdrücklich als wahr.34 Positiv
gewendet besagt auch das wiederum: Jeder will glücklich sein. Der
Mensch ist von Natur aus auf den Willen zum Glück angelegt, da er
offenbar keine Entscheidungsfreiheit hat zu wählen, ob er glücklich
oder unglücklich sein will.35

2. War Piaton davon überzeugt, daß der Mensch primär um die
korrekte Leitung seiner Seele und um die philosophisch-dialektische
Entwicklung seiner Geistnatur Sorge zu tragen haben weil nur auf
dem Wege des Erkenntnisaufstiegs Glück zu erlangen sei36, so
plädiert auch Aristoteles dafür, das Glück nicht in äußeren Gütern und
Erscheinungsformen, sondern in der inneren Wertverfassung und
Seelenbildung zu suchen37, genauerhin: in der um ihrer selbst willen

33 Politico VII 13, 1331b39-40; vgl. auch Rhet. I 5, 1360b4-7, und dazu M.H.
WÖRNER, Das Ethische in der Rhetorik des Aristoteles. Freiburg, München 1990,
143ff., bes. 148.

34 EN III 7 (bzw. 5 nach der Paragraphenzählung der Oxford-Ausgabe von
I. Bywater), 1113b 15—16 (Zitat eines Teilverses aus einer verlorengegangenen
Komödie Epicharms, vgl. DK 23 B 7); vgl. F. Dirlmeier (Hg.), Aristoteles, Ni-
komachische Ethik. Darmstadt 1956, 91991, 333 Anm. 3; G. Bien (Hg.), Aristoteles,

Nikomachische Ethik. Hamburg 41985, 279 (ad loc.).
35 Wenn das Glück Letztziel des Handelns ist (EN I 5, 1097a33-34. b20-21)

und die Überlegung sich in Freiwilligkeit nur auf die Mittel, nicht aber auf das Ziel
des Handelns richtet (III 5, 1112b33—34), so kann Glück keine Sache des Überlegens

sein; vgl. K.Ph. SEIF, Das Problem der Willensfreiheit in der Nikomachische
Ethik des Aristoteles, in: Theologie und Philosophie 54 (1979) 542—581: 566
(«Entscheidung hat nur das zum Gegenstand, was der Mensch aus eigener Kraft
bewerkstelligen kann. Ziele wie Glück, Unsterblichkeit sind nicht in seine Macht
gestellt») und 575 (Das Glück ist Gegenstand des Wünschens, nicht des Überlegens).

36 Vgl. etwa Apol. 29d8-e3: «Schämst du dich nicht, dich zwar um Reichtum zu
sorgen, wie dir möglichst viel zukomme, und um Ansehen und Ehre, daß du dich
aber nicht sorgst und kümmerst um Einsicht, Wahrheit und die Seele, wie sie

möglichst gut werde»; vgl. 30a und 38a; Alkih. I 129b-131c und 132b sqq.; Gorg.
501b sqq. und 526d sqq.; Phaedo 64e sqq., 82d sqq. und 107c; Rejp. 618b sqq.;
Symp. 210a—212a.

37 Vgl. etwa Protrept. B 2-5, nach: Der Protreptikos des Aristoteles. Einleitung,
Text, Übersetzung und Kommentar von I. Düring. Frankfurt/M. 1969, 21993,
24f.; zur wahrscheinlichen Arbeitsweise Jamblichs beim Zusammenstellen der
Aristotelesexzerpte (wohl aus Protrept., Politikos, Eudemus, De philosophia) zu einem phi-



Eùôcupovta als Vollendung ethischen Handelns 13

wählenswerten philosophischen Betrachtung38, insofern das Glück als

die höchste menschliche èvégyeia in der Erkenntnis der Wahrheit
bestehen soll.39

3. Wie für Piaton ist auch für Aristoteles Gott das in sich autarke
Glück in vollendeter Wesensfülle. Denn Gott allein ist derjenige, der
in höchstem Maße «glücklich und selig (paicdQioç) ist, jedoch durch
kein äußeres Gut, sondern als er selbst aufgrund seiner selbst (aùtôç
ôi' aütöv) und dadurch, daß seine (Wesenheit) so beschaffen ist (jtoiôç
tiç elvai tf|v cpüotv).»40 Es werde gemeinhin angenommen, daß «die

Götter auf intensivste Weise selig und glücklich sind.»41 Wenn wir
Gott — da er doch in keinem Falle passiv oder schlafend sein könne —

eine Aktivität zuschreiben wollten, so gewiß die vollkommenste42;
jedenfalls müßte sie ranghöher (TipiÔTegov) als die im Bereich des

menschlichen wertvollen Handelns anzusiedelnde ethische «Bestheit»
(àgerri) sein.43

4. Bestand für Piaton das Glück für den Menschen im Grad seiner

Verähnüchung mit Gott, so kennt und billigt auch Aristoteles
diese Auffassung: «Während nämlich für die Götter ihr ganzes Leben
selig ist, ist für die Menschen [das Leben in dem Maße glücklich], so-

losophischen Lesebuch vgl. H. FLASHAR, Piaton und Aristoteles im «Protreptikos»
des Jamblichos, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 47 (1965) 53—62 und 73-79;
mit einem Nachtrag wieder in: Frühschriften des Aristoteles, hrsg. von P. Moraux.
Darmstadt 1975, 247—269; warnend vor unreflektierter Verwendung der
Fragmente des Protrept. im Kontext einer Interpretation von Aristoteles' Ethik:
E.A. SCHMIDT, Sind die aristotelischen Ethiken praktizierte (pQÔvqaiç? (Rez. zu
J.D. Monan), in: Philosophische Kundschau 17 (1970) 249-265: 250f.

38 Vgl. Protrept. B 44—45 (ed. Düring 50f.); zu EE VIII 2, 1248a26-29 («das
Göttliche in uns» bewegt als ÜQxfj und als «etwas Stärkeres» auch unser Denken)
und VIII 3, 1249bl6 sqq., vgl. Wagner (wie Anm. 18) 104ff. und 120ff.

39 Vgl. Protrept. B 68-69 (ed. Düring 64f.); B 85-87 (72f.); B 90-96 (76f.); B
103 (82); B 108-110 (86); vgl. auch B 52-53 (56f.); Pol. VII 1, 1323b21-23; VII 8,
1328a36 sqq.; VII 13, 1332a9 sqq.

40 Pol. VII 1, 1323b23—26; vgl. Aristoteles, Politik, übersetzt und mit
erläuternden Anmerkungen versehen von E. Rolfes. Hamburg 41981, 330 Anm. 4; zur
Autarkie und Unbedürftigkeit Gottes (EE VIII 3, 1249bl6, Magna Moralia I 2,
1184a8-l0, Metaph. X 4, 1055al5-16) vgl. Wagner (wie Anm. 18) 116f.

41 EN X 8 (8), 1178b8—9; vgl. Dirlmeier (wie Anm. 34) 595f. Anm. 3.
42 Vgl. EN X 8 (8), 1178bl0-22: wenn man Gott Schlaf, menschliche Regungen,

Beschäftigungen und Handlungen als seiner unwürdig absprechen müsse, so
bleibe als sein Leben und Wirken nur die ÔECOQÎa übrig, «so daß die Verwirklichung

Gottes, die sich durch [höchste] Seligkeit auszeichnet, eine betrachtende
sein dürfte» (18-22).

43 Vgl. EN VII 1 (1), 1145a26.



14 Eüöaipovta als Vollendung ethischen Handelns

weit [bei ihnen] etwas, das mit einer solchen [höchsten] Verwirklichung

(d. h. der göttlichen decogta)44 Ähnlichkeit hat, vorhanden
ist.»45 Aristoteles ist schließlich dazu bereit, dem Weisen als dem
durch seinen Geistvollzug «Glücklichsten» ein Höchstmaß an
Geliebtwerden von Gott und an Verwandtschaft mit Gott einzuräumen.46

Ich fasse die vier Aspekte, unter denen Piatons und Aristoteles'
Konzeption des Glücks weitgehend konvergieren, zusammen: Beiden
gilt als selbstverständlich, daß das Glück von allen Menschen erstrebt
wird, daß es als ein Höchstgut der Seele in der Betrachtung der

44 Nach Metaph. XII 7 ist Gott ewige, unbewegte, intelligible «Seinswesenheit»

(oûoîa), getrennt vom sinnlich Wahrnehmbaren, sich selbst als V0T|TÖV erfassender

und darin verwirklichender voûç, freudvollste und beste üetogla, die als ein
ewiges, kontinuierliches und bestes Leben eine unbegrenzte Fähigkeit zum Bewegen

hat (1072bl8-30 und 1073a4-8); F. DlRLMEIER, Die Zeit der «Großen Ethik
in: Rheinisches Museum 88 (1939) 230—232, meint, Aristoteles unterziehe seine

eigene Position in XII 9 einer kritischen Prüfung und komme zu dem Schluß, die
v6t|chç habe Priorität vor dem vor|TÔv (zu 1074bl7-33).

45 EN X 8 (8), 1178b25-27 (auch b23: die der göttlichen èvÉQyeia verwandteste

der menschlichen èvéçyeiai sei die glücklichste); vgl. Dirlmeier (wie Anm.
34) 596 Anm. 5: beim Terminus ôpoiopa handele es sich um einen «Reflex aus
Met. 7, 1072b25: <Wenn Gott immer in jenem Zustand der Seligkeit ist, wie wir
nur manchmal: wie wunderbar!») (und bl 5); zugrunde liege platonischer Wortgebrauch

(etwa Phdr. 250a6); vgl. auch Flashar (wie Anm. 33) 214: die eùôaipovta
stehe bei Aristoteles in Beziehung zum unbewegt all-bewegenden Gott, dem die
beste und freudvollste Lebensweise zuerkannt werde, welche «mit der höchsten
für den Menschen erreichbaren Lebensform in deutliche Analogie gesetzt wird»
(unter Verweis auf EN X 7, 1177al2ff.).

46 Vgl. EN X 8 (9), 1179a22-32 (eùôatpovéaxaToç: ôeocpiXéaraToç, auy-
yevéaTatoç); Dirlmeier hat seine in: ©eotpiXXa (wie Anm. 31) 58f. vertretene
Meinung, diese Textpassage müsse Aristoteles abgesprochen und als unecht
ausgeschieden werden, in: Aristoteles, Nikomachische Ethik (wie Anm. 34) 597f.
Anm. 1 revidiert: Es handele sich um «kein Lehrstück in streng philosophischem
Sinn», sondern um «die übliche Einbeziehung von Traditionellem» (d.h. um eine
«dem Volk vertraute Vorstellung, daß der gute Mensch den Segen der Gottheit
genieße, oder umgekehrt, daß man von irdischem Gelingen, von Besitz, Ehre,
Ruhm usw. ohne weiteres auf die freundschaftliche Gesinnung der Gottheit
schließen dürfe»), wobei Aristoteles prinzipiell mit Piaton darin übereinkomme,
daß der die Wahrheit berührende Denker glücklich sei; vgl. auch EN VIII 14 (12),
1162a5 (und dazu Dirlmeier, ebd. 530f. Anm. 4); zur fundamentalen Ungleichheit

von Menschen und Göttern, die uns hinsichtlich aller Werte so sehr überlegen
sind, daß wir keinerlei Anspruch auf eine Freundschaft mit ihnen haben, vgl. EN
VIII 9 (7), 1158b35—36 (dazu und zum Verhältnis, in dem EE, EN und MM in der
Frage nach der Möglichkeit einer OeoipiLia zueinander stehen, vgl. DIRLMEIER,
ebd. 520f. Anm. 3).



Etibaipovta als Vollendung ethischen Handelns 15

Wahrheit besteht, daß Gott das Glück ist und daß der Mensch in dem
Maße von Gott gehebt wird, in welchem er ihm ähnlich und
dementsprechend glücklich ist.

IV.

Wir wollen nun untersuchen, in welcher Weise sich Aristoteles in be-

zug auf Gegenstand und Methode der Grundlegung einer ethischen
bzw. politischen oder praktischen Wissenschaft von Piaton abzugrenzen

versucht. Zu Beginn der Nikomachischen Ethik legt Aristoteles
besonderen Wert auf die Feststellung, daß in jeder Wissenschaft bzw.
Kunstfertigkeit (té^vri), Vorgehensweise (pédoôoç), Handlung (jtQâÇiç)
und Vorzugswahl (jtQoaiQEaiç) jeweils etwas Bestimmtes als gut
erstrebt werde, daß es somit eine Vielzahl von Handlungszielen und unter

diesen eine Rangordnung geben müsse.47 Der Nachweis einer
empirisch aufweisbaren, axiologischen Stufung von Handlungszielen gipfelt

bereits im ersten Drittel des ersten Kapitels von Buch I in der
Aussage: «Wenn es also ein bestimmtes Handlungsziel gibt, das wir
aufgrund seiner selbst wollen, das übrige aber aufgrund von diesem,
und wenn wir nicht alles aufgrund eines anderen wählen so ist klar,
daß dieses das Gute und Beste ist.»48

Klaus Jacobi hat die logische Struktur dieser Satzperiode (in
Auseinandersetzung mit den einschlägigen Interpretationen von Geach,
Wilhams, Hardie, Kenny, Kirwan, Ackrill) sorgfältig analysiert, wobei
er zu dem Schluß kommt, Aristoteles beanspruche an dieser frühen
Stelle der EN nicht, die Frage, «ob es ein einziges Letztziel allen
menschlichen Wollens und Handelns gibt, bereits hinreichend ge-

47 Bei gewissen Tätigkeiten und Handlungen, bei denen neben dem
Handlungsvollzug auch noch ein Werk hergestellt werde, seien die èvépyetai mit epyov
wertvoller als diejenigen ohne ëpyov; und ließen sich Handlungen einer superio-
ren Kunstfertigkeit oder Wissenschaft unterordnen, so seien die Ziele der leitenden

Handlungen in stärkerem Maße wählenswert (aipeTcotepa); vgl. insgesamt
EN I 1 (1), 1094al-15; vgl. Bien (wie Anm. 34) XLff.; K. JACOBI, Aristoteles'
Einführung des Begriffs «EÙôaipovtct» im I. Buch der «Nikomachischen Ethik».
Eine Antwort auf einige neuere Inkonsistenzkritiken, in: Philosophisches Jahrbuch 86

(1979) 300—325: 307; P. AUBENQUE, Die Kohärenz der aristotelischen Eudaimo-
nia-Lehre, in: G. Bien (Hg.), Die Frage nach dem Glück (wie Anm. 11) 45-57:
47f.; Forschner (wie Anm. 13) 3ff.

48 EN I 1 (2), 1094al8—22; vgl. dazu die ausführliche, logische Analyse bei
M.V. WEDIN, Aristotle on the Good for Man, in: Mind 90 (1981) 243-262: 243-
250; vgl. auch A. KENNY, Aristotle on the Perfect Life. Oxford 1992, 7f.



16 Eüöcupovia als Vollendung ethischen Handelns

klärt zu haben.»49 Vielmehr habe der soeben zitierte Satz in der von
Aristoteles gewählten Form als «bisher nicht bewiesen» zu gelten. Ja-
cobi übersetzt den Satz unter Auslassung des zweiten Vordersatzes
wie folgt: «(A) <Wenn es nun nur... ein Ziel des Handelns gibt, das wir
nur um seiner selbst willen wollen, (a) während wir alles andere um
dessentwillen wollen, (C) dann wird offenbar dieses das schlechthin
Gute und Beste sein»>. An diese Aussage knüpfe Aristoteles in EN I 5

«offenbar mit Bedacht» durch auffällig «vorsichtige und offene
Formulierungen» wieder an.50

Aristoteles richtet sich in diesem Einleitungskapitel bewußt an ein

Vorverständnis, das er bei seiner zu einem Großteil von Piatons Lehre

geprägten Hörerschaft voraussetzen kann. Wenn man die

Eingangssätze der Nikomachischen Ethik als einen an ein bestimmtes
Publikum gerichteten Redebeginn versteht, wird deutlich, daß es

Aristoteles hier darum geht, gemäß dem von ihm für die Untersuchungen

auf dem Gebiet der Ethik geforderten methodischen Ansatz bei
dem, was für uns bekannt ist51, eine möglichst breite Verständigungs-
basis mit seinen Hörern zu schaffen. Schon der <Thema-Satz>, mit
dem die Nikomachische Ethik eindrucksvoll einsetzt, läßt diese
Intention erkennen. Denn der Satz: «Das Gute (bzw. Gutes)52 ist es,
wonach alle streben»53 ist eine bei Piaton vielfach belegbare Grundan-

49 JACOBI (wie Anm. 47) 304 (und 301 ff.).
50 Ebd. 303 (dies sei die «richtig interpretierende Übersetzung»), mit Bezug auf

die Übersetzungen von W.D. ROSS, Aristotle, The Nicomachean Ethics. London
1915, rev. ed. Oxford 1980, und R.A. Gauthier/J.Y. Jolif L'Éthique à Nico-
maque: Introduction, traduction et commentaire, Tome II 1. Louvain, Paris 21970.

51 EN I 2 (4), 1095b2-4; vgl. Bien (wie Anm. 34) 266 (ad loc.): «Das
bekannte für uns> sind sowohl die formulierten menschlichen Meinungen wie das

vorreflexive Wissen des durch ethische Praxis guten Menschen Diese Gegebenheiten

sind zugleich das <Daß>, zu dem die praktische Philosophie (im Unterschied
zur theoretischen) kein <Warum> durch Hinterfragen anzugeben braucht Der
Prinzipiencharakter und die Normativität des <Daß> ist nicht die Faktizität dessen,
was die Menschen tatsächlich tun, sondern es impliziert immer bereits die normativen

Meinungen der (sittlichen) Menschen über das, was sie tun sollen» (letzteres
zu I 7, 1098a33 sqq.); vgl. auch Bien, ebd. XXXIIIf.; zu VII 1, 1145b3-6, vgl.
G.E.L. Owen, «Tithenai ta Phainomena», in: Aristote et les problèmes de la
méthode (Symposium Aristotelicum). Louvain 1961, 83-103, bes. 85; vgl. ferner
I. Düring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens. Heidelberg

1966, 466f.
52 Vgl. P.T. Geach, Logic Matters. Oxford 1972, Iff.
53 EN I 1 (1), 1094al-3.



E\)ôai|i.ovîa als Vollendung ethischen Handelns 17

schauung.54 Das Zitat stammt wahrscheinlich von dem Platoniker
Eudoxos.55

Aristoteles beläßt es nun aber nicht dabei, mit dem Gesagten an
ein zu erwartendes Vorverständnis seines Publikums anzuknüpfen;
vielmehr macht er in der Art, wie er gewisse, innerhalb der Akademie
weithin akzeptierte Thesen aufgreift, sie in charakteristischer Weise

ergänzt oder in einen anderen Kontext stellt, zugleich auf seinen
ethischen Neuansatz aufmerksam. In dieser Absicht schränkt Aristoteles
die Bedeutung des die Nikomachische Ethik einleitenden <Thema-
Satzes>, der von Eudoxos generell auf alles Lebendige appliziert und
von Piaton für ein umfassendes Streben nach der allbegründenden
Idee des Guten in Anspruch genommen worden ist, in
handlungstheoretischer Hinsicht auf sein eigenes wissenschaftliches Vorhaben
spezifisch ein. Gegenstandsbereich der Ethik ist ihm weder das, worauf

alle Lebewesen insgesamt aus sind, noch das schlechthin höchste
Gute, sondern allein das vom Menschen im Handeln zu verwirklichende

Gute qua ayaüov itgaicTÖv.56 Die den Untersuchungen der
Nikomachischen Ethik zugrunde hegende «Methode der Restriktion
und Elimination» führt zum einen zu einer Abgrenzung des

Wissenschaftsobjektes <nach unten>, d. h. Thema der aristotelischen Ethik ist

54 DlRLMEIER (wie Anm. 34) 266f., verweist (außer auf Eudoxos von Knidos)
auf Piaton, Gorg. 499e8-9, Symp. 205a6, Phileb. 20d8-9, Resp. 505d5-el.

55 Vgl. EN X 2 (2), 1172b9—15; vgl. dazu Bien (wie Anm. 34) 263 (Erläuterung

zu 1094al); vgl. ferner JACOBI (wie Anm. 47) 304f.; W. Schadewaldt, Hellas

und Hesperien. Zürich, Stuttgart 1960, 450-471.
56 Vgl. EN I 1 (3), 1095a5-6 (das Ziel sei «nicht eine Erkenntnis, sondern eine

Handlung»); II 2 (2), 1103b26-30; EE I 5, 1216bl6—25; JACOBI (wie Anm. 47) 306

m. Anm. 37 (Bezug auf EN 1095al6-17; 1096b34; 1097a23); Bien (wie Anm. 34)
265 (Erläuterung zu 1095a2): «Die Ethik ist praktische Philosophie nicht nur
darum, weil sie von der menschlichen Praxis als ihrem Gegenstand handelt,
sondern weil sie gute menschliche Praxis als ihr Ziel will»; vgl. DÜRING (wie Anm. 51)
457; J.L. AUSTIN, 'Ayaôôv and eùôctijiovla in the Ethics of Aristotle, in: Aristotle.
A Collection of Critical Essays, ed. by J.M.E. Moravcsik (Modern Studies in
Philosophy 1). London, Melbourne 1968, 261-296: 285; zu EN I 13 (13), 1102al4-15
(«Das menschliche Gut suchen wir und das menschliche Glück»), vgl. J. RITTER,
Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Frankfurt/M. 1969, 85

und 93 («Nicht <der> Mensch handelt, sondern <dieser> Mensch »); nach JACOBI
(306f.) beabsichtigt Aristoteles im Eingangssatz der EN außerdem mit der Ergänzung

des Begriffspaars Téxvti-péôoôoç durch das Begriffspaar JtQâÇiç-JtQoaÎQEOiç
das platonische, «technisch-poietische Modell» «zu relativieren», indem er auf den
im menschlichen Handeln selbst liegenden Zielcharakter aufmerksam mache, der

allerdings erst in der Bestimmung des praktischen Gutes als seelisch-tugendgemäßer

Verwirklichung (èvépyeia) zur vollen Geltung gelange.



18 Ei>ôai|j.ovîa als Vollendung ethischen Handelns

nicht das, was in den Bereich der Biologie bzw. Naturwissenschaft
fällt, und zum anderen zu einer Abgrenzung <nach oben>, d. h. ihr
Thema ist ebensowenig das, was in den Bereich der Kosmologie oder
Theologie fällt.57 Gegenstand soll auch nicht der Mensch schlechthin
sein, sondern der Mensch als mit Vernunft ausgestatteter Bürger im
Verband der Polis58, genauerhin: das im Bereich dessen, was sich auch
anders verhalten kann, Hegende, «in unserer Macht stehende»59, auf
Entscheidungsfreiheit basierende Handeln.60

57 Vgl. H. Flashar, «Aristoteles», in: Grundriß der Geschichte der Philosophie.

Die Philosophie der Antike, Bd. 3, hrsg. von H. Flashar. Basel, Stuttgart
1983, 337f. (mit dem Eliminationsverfahren hängt auch die Ausscheidung von
allem, «was nicht menschliches Handeln zu dirigieren vermag», aus dem Gebiet der
Ethik zusammen; diese Ausscheidung gilt nach EN VI 2 und 13 für die das

Unvergängliche betrachtende èjtiaTf)pr), für die reine ôiâvoia und für die aoipia); vgl.
auch G. Bien, Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristoteles. Freiburg

1973, 21980, 103ff.
58 Vgl. Pol. I 2, 1253a2-3; vgl. auch III 11, 1282a5-12; EN I 1 (2), 1094b8-ll;

zum vollkommenen Leben und Glück als Verwirklichung vollendeten Tugendvollzugs

und als Ziel des Staates vgl. Pol. VII 8, 1328a37ff.; zur Bestimmung von Objekt

und Methode der Politik und Ethik qua «praktischer Philosophie» vgl. näher-
hin Bien (wie Anm. 57) 59—111, bes. 62f. und 70ff.

59 Zu Tà ècp' fjptv vgl. EN III 5 (3) (z.B. 1112a31; 1113al 1); III 7-8 (5) (z.B.
1113b20-21; 1114b28).

60 Vgl. EN III 7 (5), 1113bl6—21 ; VIII 2 (1), 1155b9-10 (àvdecojtucâ: fjÖTi Kai
Jtcf&T|); vgl. insgesamt EE II 6-11 (bes. 1223a4ff.); zu ÉKOÛaioç (bzw. ctKOÛatoç)

vgl. EN III 1-3 (1), zu JtpoaiQeaiç III 4 (2), zu ßoüLr|au; III 5-7 (3-5); vgl.
V. CESSI, Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles.
Frankfurt/M. 1987, 130ff.; A. DlHLE, The Theory of Will in Classical Antiquity.
Berkeley 1982, 59f.; Flashar (wie Anm. 57) 337 und 338f.; DÜRING (wie Anm.
51) 463; Seif (wie Anm. 35) 543 und 563ff.; O. Höffe, Praktische Philosophie.
Das Modell des Aristoteles. München 1971, 35ff. und 126ff.; R. LOENING, Die
Zurechnungslehre des Aristoteles. Jena 1903, ND Hildesheim 1967. 16ff.; zum
aristotelischen Handlungsbegriff vgl. J.-E. PLEINES, «Das teleologische Argument
in der praktischen Philosophie. Handlungs- und Glückseligkeitstheorie bei Kant
und Aristoteles», in: Zum teleologischen Argument in der Philosophie. Aristote-
les-Kant-Hegel, hrsg. von J.-E. Pleines. Würzburg 1991, 172—208: 193ff.; da
menschliche Handlungen der Veränderlichkeit und Unbestimmtheit unterworfen
sind (EE II 6, 1226bl5ff.), wird die Genauigkeit ethischer Urteile durch Anpassung

an die handelnden Personen und situativen Umständen beeinträchtigt; vgl.
C.D.C. Reeve, Practices of Reason. Aristotle's Nicomachean Ethics. Oxford
1992, 22ff.; PLEINES, ebd. 184f. (mit Bezug auf EN VI 8, 1141bl4ff., IX 2,
1165al2ff.; EE I 5, 1215M5-18); FORSCHNER (wie Anm. 14) 9f.



EObaipovia als Vollendung ethischen Handelns 19

V.

In bezug auf sittlich Wertvolles, Gerechtes, etc. herrscht nach
Aristoteles eine so weitreichende Meinungsdifferenz, daß es eher durch
bloße menschliche Setzung (deoei) als von Natur aus (cpuoet) Geltung
zu haben scheine.61 Die Ethik könne nicht mit dem <Einfachhin- und
An-sich-Bekannten>, sondern lediglich mit dem <Für-uns-Bekannten>

einsetzen, also bei einem aus herkömmlichen Ansichten, Redensarten,
Sprichwörtern, Schriftstellerzitaten, Etymologien, etc. zu eruierenden,
allgemeinen Konsens, der als empirisch belegtes Ausgangsmaterial für
eine darauf aufbauende kritische Begriffsanalyse heranzuziehen sei.62

Die Beachtung des (consensus omnium> als methodisch geforderte
Hilfe in der Ethik kommt zum Aus trag, wenn es in EN I Kap. 2 um
die vorläufige Bestimmung und begriffliche Eingrenzung des höchsten

Handlungsziels geht. Außer Zweifel steht für Aristoteles nicht
nur die als allgemeingültig konstatierte Tatsache, daß alle glücklich
sein wollen, sondern Einigkeit besteht für ihn auch darin, wie das

Letztziel des Handelns zu benennen ist. In bezug auf eine generelle
Bezeichnung und Charakterisierung des höchsten aller praktischen
Güter herrscht nämlich nach Aristoteles «im Namen weitgehend
Übereinstimmung. Denn Glück nennen es die Leute und die Gebildeten

und sie setzen mit dem Glücklich-Sein das <Gut-Leben> und

61 Vgl. EN I 1 (3), 1094b 11 —22; II 2 (2), 1103b34-1104a7; vgl. PLEINES (wie
Anm. 12) 91 f.; BlEN (wie Anm. 34) XXIIf. und XXVII; K. von FRITZ, Die
EJtaycoyfi bei Aristoteles (SBAW, PH, 1964, H. 3). München 1964, 62f.; Chr.
PlETSCH, Prinzipienfindung bei Aristoteles. Methoden und erkenntnistheoretische
Grundlagen. Stuttgart 1992, 96 (die in der Ethik zu beobachtende große Zahl von
Einzelbeispielen ist «gerade ein Zeichen zunehmender Unsicherheit» in
prinzipientheoretischer Hinsicht).

62 Vgl. EN VI 12 (11), 1143bl 1—14; I 8 (8), 1098bl 1-12 («mit dem Wahren
stimmen alle vorhandenen Ansichten überein, mit dem Falschen aber gerät das

Wahre schnell auseinander»), I 9 (8), 1098b27-29; vgl. auch X 2 (2), 1172b35-
1173a2 («das, was allen richtig scheint, ist es auch, und wer den Glauben daran
aufhebt, kann nicht leicht etwas Glaubhafteres nennen»); EE I 1, 1214b28-1215a7
und 1216b26ff.; vgl. J. Barnes, Aristode and the Methods of Ethics, in: Revue

Internationale de Philosophie 34 (1980) 490-511, wieder in: Schriften zur aristotelischen
Ethik (wie Anm. 32) 461-482, bes. 505 bzw. 476 («Aristotle's Method of "Evôo^a
does not commit him to a Morality of Common Sense; but for all that, it is materially

restrictive»); Bien (wie Anm. 34) XXXIIIff. mit Anm. 52-61; G. LlEBERG,
Die Lehre von der Lust in den Ethiken des Aristoteles. München 1958, 46ff.;
DÜRING (wie Anm. 51) 457f. und 468; K.-H. VOLKMANN-SCHLUCK, Ethos und Wissen

in der Nikomachischen Ethik des Aristoteles, in: Sein und Ethos. Untersuchungen

zur Grundlegung der Ethik, hrsg. von P. Engelhardt, Bd. 1. Mainz 1963, 56.



20 Ei>ôai|iovia als Vollendung ethischen Handelns

<Gut-Handeln> (bzw. Wohlergehen) identisch.»63 Was nun im aristotelischen

Text folgt, ist nach J.L. Austin eine nähere Spezifikation, welche

Lebensweise dem Begriff eüöoupovta und seiner allgemeinen
Umschreibung (eh Çfjv, eh xgdrrreiv) bei gewissen Bevölkerungsgruppen
bzw. Individuen entspreche64: «Darüber aber, was das Glück ist (tt
èouv), gehen [ihre Meinungen] auseinander, und die Menge der Leute
gibt es nicht auf gleiche Weise wie die Weisen an: die einen als etwas

vom Augenfälligen und Sichtbaren, wie Lust, Reichtum oder Ehre,
die anderen anderes, oft aber auch derselbe verschiedenes; nämlich
einmal, wenn er [gerade] krank ist, Gesundheit, [dann] wenn er arm
ist, Reichtum», wenn er unwissend ist, Wissen.65 «Einige aber meinten,

daß neben all diesen Gütern noch etwas anderes, gemäß seiner
selbst Bestimmtes sei, das auch bei all diesen Ursache dafür sei, daß
sie Güter sind.»66 Eine ausführliche und — wie H. Flashar gezeigt hat67 —

63 EN I 2 (4), 1095al7-20; vgl. auch I 8 (8), 1098b20-22; vgl. DlRLMEIER (wie
Anm. 34) 271f. Anm. 2-5; Bien (wie Anm. 34) 265 (ad loc.); zu et) JtQdxxeiv vgl.
auch Pol VII 13, 1325a21-22; III 9, 1280b33-1281a2; De part. anim. II 10, 656a6;
zum «Doppelsinn» sowohl von ev Çfjv als auch von ei) JtQdxxeiv (zugleich gute
Tätigkeit und Wohlbefinden) vergleicht DlRLMEIER (ebd. Anm. 4) Piaton, Resp.

329a8, 387dl2, 353el0-354al, Gorg. 507cl-5, und zur Gleichsetzung der beiden
Begriffe mit eùôaîpcov Resp. 354al sowie Gorg. 507c4; anders und abwegig: J. JANT-
ZEN, «Bemerkungen zum Aristotelischen Eudaimonie-Begriff», in: ANOAOI.
Festschrift für Helmut Kuhn, hrsg. von R. Hofmann, J. Jantzen und H. Ottmann.
Weinheim 1989, 95-114: 99ff.: aus der Zweiheit von «gut leben» und «gut
handeln» enstehe eine Differenz in der Grundlegung der aristotelischen Ethik: «Der
handlungstheoretische Ansatz gerät in Konkurrenz zum eudaimonistischen» (101);
gegen die verfehlte Kennzeichnung der aristotelischen Ethik als «Eudämonismus»
vgl. BIEN (wie Anm. 34) XXVII-XXIX; A. SCHWAN, «Politik als Werk der Wahrheit.

Einheit und Differenz von Ethik und Politik bei Aristoteles», in: Sein und
Ethos (wie Anm. 62) 69—110: 72f.; PLEINES (wie Anm. 13) 140 und 146ff., bes.
151 und 153ff.; N. HARTMANN, «Die Wertdimensionen der Nikomachischen Ethik»,
in: DerS., Kleinere Schriften, Bd. 2. Berlin 1957, 191—214: 192.

64 Vgl. AUSTIN (wie Anm. 56) 274ff., bes. 278f.; wenn Austin allerdings meint,
Aristoteles suche hier nicht ein bloßes Synonym für eùôcupovia, sondern er gebe
«an (analysis) of its meaning» (275), so scheint mir dies im Hinblick auf Aristoteles»

Betonung, daß es ihm zunächst nur um eine Darstellung und Erörterung von
traditionellen Sichtweisen zum Thema Glück geht, unzutreffend; vgl. auch Reeve
(wie Anm. 60) 30 und 114f.; P. STEMMER, Aristoteles' Glücksbegriff in der
Nikomachischen Ethik. Eine Interpretation von EN 1,7. 1097b2-5, in: Phronesis 37

(1992) 103ff. (das Glück als Endziel des Handelns überhaupt, die Lust als
konkrete Realisationsweise und als Mittel der Verwirklichung des Glücks).

65 EN I 2 (4), 1095a20-26; vgl. DlRLMEIER (wie Anm. 34) 271f.; Jacobi (wie
Anm. 47) 311-314.

66 EN I 2 (4), 1095a26—28; dazu und zum folgenden vgl. PLEINES (wie Anm.
12) 85ff.; vgl. ferner DlRLMEIER (wie Anm. 34) 272f. (Anm. 1 ad loc.).



Eùôai|iovia als Vollendung ethischen Handelns 21

behutsame, dem Denken der Akademie nahestehende Kritik an
Piatons Lehre von der Idee des Guten folgt im 4. Kap. von EN I.

Laut Aristoteles lohnt es sich indessen nicht, alle über das Glück
vorgebrachten Meinungen im einzelnen zu untersuchen. Es sei
vielmehr ausreichend, die am weitesten verbreiteten und jene, die
begründet erscheinen, einer Prüfung zu unterziehen.68 Am Beispiel des

Reichtums zeigt Aristoteles, was für sämtliche, in Relation zu einem
übergeordneten Gut stehenden Güter zu gelten hat: Sie können das

gesuchte Gut nicht sein, weil sie (z. T. sogar nur momentan, in einer
gewissen Lebenssituation) zu etwas anderem nützlich und wegen dieses,

von ihnen selbst verschiedenen Gutes erstrebt werden.69 In Kap. 3

erfolgt eine Besprechung von zwei der drei Lebensformen, die
Aristoteles für die meistenteils gewählten hält, der Lust (f)ôovf|) und Ehre
(Tipi)), offenbar deshalb, weil sie neben dem ßtoq {>ecoqt]Tikôç, für
dessen Behandlung sogleich auf einen späteren Zeitpunkt verwiesen
wird, «aufgrund ihrer selbst (ôi' aüxd) gehebt werden.»70 Es erscheine
ihm als nicht unbegründet (oük àXôyoç), schreibt Aristoteles, wenn
die meisten ihr Glück im ßtoq àjtoXauotiKÔç suchen, wobei sie jedoch
einer animalischen und «knechtisch gesinnten» Lebensweise den Vor-
zug gäben.71 Denn ein sich seinen Lustempfindungen hingebender

67 Vgl. Flashar (wie Anm. 32) 203f. (der Satz, es sei der Wahrheit vor den
Freunden der Vorzug zu geben, als «Ausdruck innerer Verbundenheit mit Piaton
in einer Weise, die in den Schriften des Aristoteles einzig dasteht»; er wirke geradezu

wie eine «Entschuldigung» vor einem größeren, außerakademischen Publikum,

213); die Ideenkritik in EN I 4 (6), die eng an die Voraussetzungen der
platonischen Philosophie selbst anknüpfe, sei im ganzen weitaus zurückhaltender als

diejenige in EE I 8, die in ihrem polemischen, kühl reservierten Ton von einer
aktuellen, innerakademischen Auseinandersetzung (wohl mit Xenokrates bezüglich
der Ideenzahlenlehre) zeuge (vgl. 205-213; beide Kritiken seien unabhängig
voneinander: 211); auch die Ideenkritik von EN I 4 (6) sei jedoch insgesamt «nicht
eigentlich in Auseinandersetzung mit den ontologischen Grundprinzipien Piatons

gewonnen», sondern der Frage nach der Prädizierbarkeit des Guten und seiner
Brauchbarkeit als Handlungskriterium unterworfen (214 und 224 Anm. 57 und 58).

68 Vgl. EN I 2 (4), 1095a28-30; nach Bien (wie Anm. 34) 265f. (ad loc.)
erfolgt die in Aussicht gestellte Prüfung in EN I 3-4 und 8-9; vgl. auch EE I 3,
1214b28—29, und dazu HlNSKE (wie Anm. 6) 44ff.

69 Vgl. EN I 3 (5), 1096a5-7; Bien (wie Anm. 34) 267 (ad loc.).
70 Vgl. EN I 3 (5), 1096a8-9; die Erörterung der theoretischen Lebensform

erfolgt erst gegen Ende der EN: X 7 (7), 1177al2-1178a8; X 8-9 (8), 1178a22-
1179a32; zu den drei ßtoi vgl. auch EE I 1, 1214a30ff.; I 4, 1215a33ff.; I 5,
1216al0ff.

71 Vgl. EN I 3 (5), 1095bl4—20; vgl. auch Piaton, Protag. 351b sqq., Resp.

505b6 u.ö.



22 Eùôaipovia als Vollendung ethischen Handelns

Mensch bestimme nicht selbst über sein Leben; er wähle einfachhin
das seinem Körper Angenehme als das Gute, welches er insofern mit
dem ihm bloß gut Erscheinenden gleichsetze, worin sein Irrtum
bestehe.72 Bei seiner Besprechung der zweiten Lebensform ist
Aristoteles der Ansicht, daß auch die als Ziel des ßtog jioLitikôç
angestrebte Ehre offenkundig «oberflächlicher als das Gesuchte» ist, da sie
«eher in den Ehrenden als in den Geehrten zu sein scheint; wir
vermuten aber, daß das [höchste] Gut etwas uns Eigentümliches (ohcetöv

ti) und schwer von uns abtrennbar (öucatpodgeTov) ist.»73 Das Streben
nach Ehre entspringe dem Wunsch, sich selbst für einen guten
Menschen zu halten und von Würdigen als gut geachtet zu werden, woraus

hervorgehe, daß der Wert der Tugend über den der Ehre gestellt
werde74, die ti|if| also weder als Ziel des politischen Lebens noch als

letztes Gut im Sinne der eùôai|iovta in Frage kommen könne.75 Wenn
Aristoteles trotz dieser klaren argumentativen Ablehnung von Lust
und Ehre als Kandidaten für das Lebensglück beiden dennoch das

Prädikat zugesteht, sie seien um ihrer selbst willen wählenswert, so
scheint mir darin eine Konzession an das Urteilskriterium des

consensus omnium> vorzuliegen, insofern «viele Gründe für diese [Güter]
vorgebracht worden sind.»76

VI.

Nach seiner ausführlichen Kritik an Piatons Lehre von der Idee des

Guten und der vorsichtigen Zurückweisung ihrer Brauchbarkeit in
bezug auf konkretes Handeln stellt Aristoteles drei Forderungen auf,
denen die Bestimmung des Glücks als des höchsten menschlichen
Gutes Genüge leisten müsse. Das Glück allein sei im Bereich der
Praxis (1) im ausgezeichneten Sinne um seiner selbst willen wählenswert

und vollendet, (2) autark, (3) am erstrebenswertesten.

72 Vgl. EN III 6 (4), 1113a32-b2; vgl. auch EE I 5, 1216a27-37.
73 Vgl. EN I 3 (5), 1095b22-26.
74 Vgl. ebd. 26-31.
75 Vgl. Bien (wie Anm. 34) 266f. (zu 1095bl4); zu 1095bl4—1096a5 vgl. auch

Reeve (wie Anm. 60) 150f.
76 EN I 3 (5), 1096a9-10; insbesondere die Bedeutung des Lustphänomens

würdigt Aristoteles mit ausführlicher Diskussion in VII 12-15 und X 1-5; vgl.
F. RICKEN, Der Lustbegriff in der Nikomachischen Ethik des Aristoteles. Göttingen

1975; Lieberg (wie Anm. 62); zum Stellenwert der Lust in den philosophischen

Erörterungen zu Piatons und Aristoteles' Zeit vgl. J.C.B. Gosling/C.C.W.
Taylor, The Greeks on Pleasure. Oxford 1982, ND 1984, 129-131 und 143ff.



Ebôaipovîa als Vollendung ethischen Handelns 23

Zu (1): Im fünften Kapitel des ersten Buches der Nikomachi-
schen Ethik trifft Aristoteles die folgende Differenzierung in bezug
auf das, was an sich wählenswert ist:

1. «Ehre, Lust, Denken (voûç) und jede Tugend (<XQ£Tf|) wählen wir (a)

zwar auch um ihrer selbst willen, (b) aber wir wählen sie auch um des

Glücks willen, weil wir annehmen, durch sie (ôlà TOÜTCöv) glücklich zu
werden.»77
2. Das Glück hingegen ist «das gemäß seiner selbst und niemals
aufgrund eines anderen Gewählte Niemand wählt das Glück um der [zuvor

genannten Güter] willen noch überhaupt aufgrund von etwas
anderem.»78

Es ist nicht leicht nachzuvollziehen, wie Aristoteles diese diffizile
Unterscheidung verstanden wissen will. Was kann die Aufteilung des

«An-sich-Wählenswerten» — offenbar in untergeordnete, tiefere Güter
und in ein ihnen übergeordnetes Höchstgut — besagen? Im selben

Kapitel spricht Aristoteles auch davon, die erstgenannten Güter seien
vollendete Ziele (Téleia), das Glück aber sei das maximal vollendete
Letztziel (teIeiôtoitov, ct:jtA.côç teXeiov), da es im Unterschied zu allen
anderen Zielen nicht mehr wegen eines höheren Zieles gewählt werden

könne.79

Zu (2): Zu demselben Resultat wie die Bestimmung des gesuchten
Gutes als des letzten, gemäß seiner selbst gewählten Zieles führe auch

77 Jacobi (wie Anm. 47) 300-325, ist der Auffassung, Aristoteles behaupte,
«diese Güter würden zwar nicht notwendig um des Glücks willen gewählt, könnten

aber doch um des Glücks willen gewählt werden» (317); anders: STEMMER (wie
Anm. 64) 85-110, bes. 97f. (Ehre, Lust, Denken, Tugend werden außer um ihrer
selbst willen nur um des Glückes willen angestrebt).

78 EN I 5 (7), 1097a35-b6; vgl. Eustratius, In Ethica Nicomachea Commentant!

(Commentaria in Aristotelem Graeca, Vol. XX), ed. G. Heylbut. Berlin 1892, 62;
zum gesamten Kapitel und zu Paralleltexten vgl. R. Heinaman, Eudaimonia and

Self-sufficiency in the Nicomachean Ethics, in: Phronesis 33 (1988) 31—53 (ad loc.
38ff.); S.A. WHITE, Is Aristotelian Happiness a Good Life or the Best Life?, in:
Oxford Studies in Ancient Philosophy 8 (1990) 103—144 (bes. 108ff.); R. CRISP, White
on Aristotelian Happiness, in: Oxford Studies in Ancient Philosophy 10 (1992) 233-
240; Kenny (wie Anm. 48) 16ff.; Dirlmeier (wie Anm. 34) 276, verweist zu
Recht auf die platonische Herkunft der Argumentation (Resp. 357c-358a, Phileb.

20d—21a, 60c, 67a, Tim. 68e, Symp. 205a); zum Versuch, eine «anti-Kantian
interpretation» des Verhältnisses der aristotelischen üßETfj und eùôaipovta als in
sich konsistent zu erweisen, vgl. R. Kraut, Aristotle on Choosing Virtue for
Itself, in: Archiv für Geschichte der Philosophie 58 (1976) 223-239 (zum obigen Passus

229ff.).
79 EN I 5 (7), 1097a30 und 33; vgl. T. Engberg-Pedersen, Aristotle's Theory

of Moral Insight. Oxford 1983, 8ff.; WEDIN (wie Anm. 48) 251—255.



24 Eùôai|tovia als Vollendung ethischen Handelns

der Begriff der Autarkie, der ebenfalls auf das Glück zu applizieren
sei80: «Als autark nehmen wir das, was allein genommen das Leben
wählenswert macht und keines [anderen] bedarf.»81 Aristoteles fügt
sogleich hinzu, daß er, wenn er von Autarkie in bezug auf den
Menschen spreche, nicht das für sich isolierte Individuum, sondern den
Menschen im vollen Sinne meine, sofern er seinem Wesen nach ge-
meinschaftsbezogen (tphoet iioXitikov) sei.82

(3): Schließlich sei das Glück «zudem das wählenswerteste von
allen [Gütern], nicht indem es [anderem] hinzugezählt wird — wenn es

[wie ein Gut unter vielen] [anderem Gutem] hinzugezählt werden
könnte, wäre klar, daß [auch] es [selbst] mit dem geringsten [zusätzlichen]

Gut [zusammengenommen] wählenswerter würde. Denn das

Hinzugenommene läßt ein Überragen an Gütern (Û3teeo%f| àyaôcBv)
entstehen, und stets ist das Größer-Sein an Gütern wählenswerter.»83

Vermutlich knüpft Aristoteles mit diesen Differenzierungen an
die in Piatons Philebos geführte Diskussion, wie weit Lust bzw.
Einsicht am Guten teilzuhaben vermögen, an. Sokrates hat dort die
Feststellung getroffen: Wenn einem Lebewesen das Gute «stets, beständig,

gänzlich und überall anwesend ist, bedarf es keines anderen mehr
zusätzlich, vielmehr hat es das hinreichend maximal Vollendete
('iKavôv Te^eàtaTov).»84 Eine solche Sonderstellung des an sich Guten

80 Vgl. EN I 5 (7), 1097b6-8.
81 Ebd. 14-15; vgl. REEVE (wie Anm. 60) 117f.; Kenny (wie Anm. 49) 23f.;

Engberg-Pedersen (wie Anm. 79) lOff.
82 Vgl. EN I 5 (7), 1097b8-13 (siehe auch oben Anm. 64); Eustratius (wie

Anm. 78) 62-64; vgl. Ritter (wie Anm. 13) 684; Bien (wie Anm. 57) 70ff. und
228ff.; Flashar (wie Anm. 57) 338; Reeve (wie Anm. 60) 118f., stellt folgende
Überlegung an: «Ein Leben wäre nicht wählenswert und mangellos für uns, wenn
es nicht Eltern, Kinder, Freunde und Mitbürger einschlösse. Auch wäre es nicht
wählenswert und mangellos, wenn Eltern, Kinder, Freunde und Mitbürger nicht
ihrerseits glücklich wären. Also müssen wir das Gut auf sie ausdehnen ...» (mit
Bezug auf 1099b3—6).

83 EN I 5 (7), 1097bl6-20; Eustratius (wie Anm. 78) 64f.; vgl. REEVE (wie
Anm. 60) 120ff.; KENNY (wie Anm. 48) 24ff. (beide Autoren mit einer Diskussion
von zwei verschiedenen Übersetzungsmöglichkeiten); HEINAMAN (wie Anm. 78)
42ff.; Engberg-Pedersen (wie Anm. 79) 16ff.; Wedin (wie Anm. 48) 257ff.;
A.W. PRICE, Aristotle's Ethical Holism, in: Mind 89 (1980) 338-352: 346ff.;
JANTZEN (wie Anm. 63) 106ff.; S.R.L. CLARK, Aristotle's Man. Oxford 1975, 154.

84 Phileb. 60a-c; vgl. damit EN X 2 (2), 1172b23ff., bes. 31-32 (nach Platon
werde das Gute durch keinen Zusatz wählenswerter), und dazu Gosling/Taylor
(wie Anm. 76) 160f. und 263; vgl. auch Reeve (wie Anm. 60) 120; Stemmer (wie
Anm. 64) 85.



Eùôcupovîa als Vollendung ethischen Handelns 25

in bezug auf die optimale Lebensweise85 ist Aristoteles für seine

Konzeption des Glücks gerade im Anschluß an das dritte Argument der
<Nicht-Vermehrbarkeit> des Gut-Seins abgesprochen worden. Kap. 5

von Buch I der EN hat eine Reihe von divergierenden Deutungen
erfahren. Unter den Interpreten der aristotelischen Ethik wird eine
kontroverse Diskussion geführt. Zum einen wird die These vertreten,
die eüöaigovta könne bei Aristoteles nur im Sinne eines (inclusive
end> verstanden werden. Denn das Glück umfasse als eine Ganzheit
sämtliche in ihm enthaltenen und es konstituierenden Teilgüter, da

diese Aristoteles' Aussage zufolge nicht außerhalb des Glücks sein

könnten, sondern ihm immanent sein sollen.86 Andere Aristoteles-

85 Allerdings ist zur platonischen Lehre im Philebos einschränkend zu vermerken:

Für die beste menschliche Lebensform und die gesuchte Mischung aus dazu
geeigneten Wissensarten und Lüsten eignen sich nur diejenigen f|ôovaî, die sich
vom Geist, der zugleich begrenzende Ursache und selbst begrenztes Element ist,
leiten lassen (28d sqq.; 65b sqq.); als mit der <pQÔvr|aiç unvereinbar scheiden von
vornherein die heftigen, tugenduntauglichen (45a-e), abbildhaft-trügerischen (36c
sqq.), jeweils mit Unlust kombinierten «unreinen Lüste» (44d-50e) für die
gesuchte Mischung aus; übrig bleibt die an Maß und Begrenzung teilhabende (52c),
reine ästhetische und die intellektive Lust, insofern diese gemäßigten, mittleren
Formen der Lust «angenehmer, wahrer und schöner» sind als die zuvor genannten
(53b-c); vgl. H.-J. Krämer, Arete bei Piaton und Aristoteles. Zum Wesen und zur
Geschichte der platonischen Ontologie. Heidelberg 1959, ND Amsterdam 1967,
179f. und 186ff.

86 Vgl. J- Burnet, The Ethics of Aristode. London 1900, 33; W.F.R. HARDIE,
Aristotle's Ethical Theory. Oxford 1968, 21980, 22; GaUTHIER/Jolif (wie Anm.
50) Tome II 1: 53f.; J. ACKRILL, Aristode on «Eudaimonia», in: Essays on
Aristotle's Ethics, ed. by A.O. Rorty. Berkeley, Los Angeles, London 1980, 7—33: 21f.
(«eudaimonia is inclusive of all intrinsic goods»); wieder in: Schriften zur aristotelischen

Ethik (wie Anm. 33) 335-355: 341ff.; J.M. COOPER, Reason and Human
Good in Aristode. Cambridge, Mass. 1975, 97, 99 («... including a number of good
things»), 122; DERS., Contemplation and Happiness. A Reconsideration, in: Sjn -

these 72 (1987) 182—216: 199; D. Keyt, «Intellectualism in Aristotle» (1978), in:
Essays in Ancient Greek Philosophy, vol. 2, ed. by J.P. Anton & A. Preus,
(Albany, New York 1983) 364—387: 365f.; Seif (wie Anm. 35) 575 (der Begriff des
höchsten Zieles bzw. Gutes impliziere, «daß es nur ein höchstes Ziel gibt, und daß
eben dieses Ziel alle anderen Ziele in sich einschließt»); PRICE (wie Anm. 83) 338—

352, bes. 340f., 342 («the implications of the all-good-within view are holistic»)
und 343f. («honour and the rest are always chosen as components of eudaimonia
all lesser practical good are so called because they are components of eudaimonia»)
und 346; D.T. DEVEREUX, «Aristotle on the Essence of Happiness», in: Studies in
Aristotle, ed. by D.J. O'Meara. Washington 1981, 247-260: 249f.; J. Kekes,
Happiness, in: Mind 91 (1982) 358-376: 364 (Ablehnung der These eines «dominant
end>); J. MOLINE, Contemplation and the Human Good, in: Nous 17 (1983) 37-53:
37; T. IRWIN, Permanent Happiness. Aristode and Solon, in: Oxford Studies in An-



26 Eü&aipovta als Vollendung ethischen Handelns

Exegeten lehnen die Auslegung des Glückes als desjenigen Zieles, das

alle in sich wertvollen Handlungen oder auch Güter überhaupt
einschließt, ausdrücklich ab.87 Weitere Forscher wiederum wollen sich

tient Philosophy 3 (1985) 89-124: 93f.; Ders., «Stoic and Aristotelian Conceptions
of Happiness», in: Norms of Nature. Studies in Hellenistic Ethics, ed. by
M. Schofield & G. Striker. Cambridge 1986, 205-244: 206ff. und 213; Ders. (Ed.),
Aristotle, Nicomachean Ethics. Indianapolis 1985, 304 und 408; M.C. NUSSBAUM,
The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy.
Cambrige 1986, 297 und 376 («eudaimonia must be inclusive of everything that
has intrinsic value the sufficiency criterion implies that it will be a composite»);

J. WHITING, Human Nature and Intellectualism in Aristotle, in: Archiv für
Geschichte der Philosophie 68 (1986) 70-95: 74; T.D. Roche, «Ergon» and «Eudaimonia»

in «Nicomachean Ethics» I: Reconsidering the Intellectualistic Interpretation,
in: Journal of the History of Philosophy 26 (1988) 175-194; A. GÔMEZ-LOBO, «The

Ergon Inference», in: Essays in Ancient Greek Philosophy IV: Aristotle's Ethics, ed.

by J.P. Anton & A. Preus. Albany, New York 1991, 43-57, bes. 45 («eudaimonia
must specify something which is both final, and self-sufficiant, i.e. such that it
includes all basic good»); CRISP (wie Anm. 78) 233-240 (passim); FORSCHNER (wie
Anm. 14) 4f. («Aristoteles ist dabei, den Gedanken eines inklusiven Lebensziels zu
entwickeln, in dem der Mensch als Mensch zur Vollendung kommt und in dem all
das, was er um seiner selbst willen tut, als konstitutiver Bestandteil dieses Ge-
samtziels fungiert») und 7f. (das Glück als etwas aus Teilen «Zusammengesetztes

Die Elemente der Eudaimonia sind kompatibel, wünschenswert»).
87 Vgl. S.R.L. CLARK (wie Anm. 83) 153; A. Kenny, The Aristotelian Ethics.

Oxford 1978, 204f.; gegen Kenny's Auslegung wendet J. McDowell, «The Role
of Eudaimonia in Aristotle's Ethics», in: Essays on Aristotle's Ethics (wie Anm.
86) 362f., ein: Nicht zu verschiedenen Gelegenheiten, sondern in derselben Situation

würden Lust und Ehre um ihrer selbst willen und um des Glücks willen
gewählt; zu einer Modifikation seiner früheren Sichtweise siehe Kenny, Aristotle on
the Perfect Life. Oxford 1992, 6: «in the Ne Aristotle proposed a dominant view,
in the EE an inclusive view» (einen Uberblick über die Forschungslage zur
Problematik der kontroversen Thesen des <inclusive/comprehensive end) bzw.
(exclusive/dominant end) gibt Kenny 6ff. und 16ff.); WEDIN (wie Anm. 48) 255 und
258-261; R. KRAUT, Aristotle on the Human Good. Princeton, New York 1989, 7,
9, 163, 198, 210-241, 267—300, bes. 272f.; zur Kritik an Krauts Thesen vgl.
STEMMER (wie Anm. 65) 93f. (Krauts Interpretation mache die intrinsischen Güter
«zu wertlosen Gütern»; außerdem stehe sie im Widerspruch zu Top. III 2, 117al6-
21; so Stemmer 86 m. Anm. 3); Reeve (wie Anm. 60) 120f.; HEINAMAN (wie Anm.
79) 31—53; STEMMER (wie Anm. 64) 85—110, bes. 86—92; W.F.R. Hardie, «The
Final Good in Aristotle's Ethics», in: Aristotle. A Collection of Critical Essays (wie
Anm. 57) 297-322: 302 («The confusion between an end which is final because it
is inclusive and an end which is final because it is supreme or dominant») bzw.
300: («His explicit view makes the supreme end not inclusive but dominant»);
zu J. Ackrills Kritik an Hardies These, Aristoteles habe durch seine Theorie des

(dominant end) den Glücksbegriff unnötig eingeengt (so bes. Hardie 306ff. und
318ff.), vgl. JACOBI (wie Anm. 47) 309 Anm. 58.



Eùô(ii|iovîa als Vollendung ethischen Handelns 27

weder auf die Position eines <inclusive end> noch auf die eines (exclusive)

bzw. (dominant end> festlegen.88
Aristoteles weist uns in EN I 1—5, so viel jedenfalls läßt sich mit

Gewißheit festhalten, auf eine final strukturierte Rangordnung von
Gütern und Handlungszielen hin, für deren Stellenwert innerhalb der
Gesamtordnung der Grad ihrer jeweiligen Vollendetheit, Autarkie
und Wünschbarkeit als Beurteilungskriterium ausschlaggebend ist.89

Die zunächst und zumeist gewählten drei Lebensformen sind zwar in
sich wählenswert und insofern in gewisser Weise auch vollendete
Handlungsziele, sie können aber — weil sie außer um ihrer selbst auch
noch um des Glückes willen erstrebt werden — nicht das schlechthin
letzte Lebensziel sein. Erst beim Glück erübrigt sich die Frage, ob es

aufgrund eines weiteren Zieles begehrt wird.90
Zu fragen ist, durch welches Gut oder Ziel die eûôaigovîa jeweils

verwirklicht wird bzw. konkrete Gestalt gewinnen kann.91 Je nach der
im einzelnen gewählten Lebensform realisieren die Menschen das

Glück gewöhnlich in der Lust, in der Ehre (bzw. in der Tugend) oder
im geistigen Vollzug.92 Aristoteles läßt unterdessen keinen Zweifel
daran aufkommen93, daß seine eigene Konzeption des Glücks auf

88 Vgl. JACOBI (wie Anm. 47) 309ff.; trotz seiner Stellungnahmen gegen die
These vom (inclusive end> (s.o. Anm. 87) will Wedin (wie Anm. 49) 262, keine
Interpretationsweise als Möglichkeit ausschließen («neither view is excluded»); Eng-
BERG-PEDERSEN (wie Anm. 79) 20f. (Ablehnung der (inclusive or dominant
conception), statt dessen Theorie eines (eudaimonio state; Definition desselben: 16);
Anghern (wie Anm. 12) 38 (Aristoteles schwanke zwischen dem Modell eines
dominanten letzten Zieles und dem eines inklusiven komprehensiven Zieles);
JANTZEN (wie Anm. 63) 102 und 104; WHITE (wie Anm. 78) 111 ff.

89 Vgl. M. PAKALUK, Friendship and the Comparison of Goods, in: Phronesis 37

(1992) 111-130 (zum Rückbezug von EN VIII 1, 1155a32-bl6, auf 1095allff.), bes.
127 f.

90 Siehe oben bei und mit Anm. 22.
91 Vgl. Stemmer (wie Anm. 64) 105f.
92 Vgl. ebd. 98—100: jede Lebensform hat einen exklusiven Glücksbegriff,

favorisiert ihre Verwirklichungsweise des Glücks; J. ACKRILL, Aristoteles. Eine
Einführung in sein Philosophieren. Berlin, New York 1985, 199f. (wir müssen fragen,
warum jede der drei Lebensformen «einen Anspruch darauf hat, ein Teil des
besten menschlichen Lebens zu sein»; Aristoteles habe hierbei ein «kompexes Ziel»,
keine Synthese aus verschiedenen Bestandteilen im Sinn) und 213.

93 Obgleich sogar dies in Frage gezogen worden ist: so behauptet JACOBI (wie
Anm. 47) 323, wenn Aristoteles sage, das spezifische epyov des Menschen sei der
«(Lebensvollzug dessen, der Vernunft hat»), so umfasse es «alle Vollzüge, sofern
sie mindestens (nicht ohne Vernunft) ablaufen» (nach 1098a7-8), was so viel heiße
wie: Aristoteles verfolge nicht die Theorie eines «idealen Menschenwerkes Das



28 Eù&ctipovîa als Vollendung ethischen Handelns

dem spezifisch menschlichen Wirken, auf jener dem Menschen
eigentümlichen Leistung (egyov ïôtov) basiert94, die in psychischer
Verwirklichung (tjjuxfjç èvÉQyeta) und in vom Denken geleiteten
Handlungen (itQctxEiç g£Tà Xôyov) bestehen soll.95 Da nun alles «nach der
ihm eigentümlichen <Bestheit> (ageTtj) vollenden) werde, sei das
gesuchte menschhche Gut die «der besten und am meisten vollendeten
àQETfj entsprechende» Verwirklichung einer Seele96; «und dazu noch
in einem vollendeten Leben; denn weder macht eine [einzige] Schwalbe

einen Sommer noch ein [einziger] Tag; so macht auch ein [einziger]

Tag [allein noch] niemanden selig und glücklich, ebensowenig
eine kurze Zeit.»97

Günther Bien und Jürgen-Eckhart Pleines haben auf die zentralen
Schwierigkeiten aufmerksam gemacht, die einem auf modernen
Anschauungen beruhenden Denken ein adäquates Verständnis der
aristotelischen Lehre von vornherein zu verstellen drohen. Für uns sei

es nämlich nahezu undenkbar, Glück mit seelischer Aktivität, ihrer
zeitenthobenen Vollendung98 oder gar mit dauerhaftem Tugendvoll-

<Werk> des Menschen besteht vielmehr im Selbstvollzug; nur in seiner Tätigung
lebt der Mensch als sich verwirklichendes Menschsein»; vgl. auch McDowell
(wie Anm. 87) 366 und 371 (das ëpyov-Argument sei in einem neutralen Sinne zu
verstehen); F. Siegler, «Reason, Happiness, and Goodness», in: Aristotle's Ethics:
Issues and Interpretations, ed. by J.J. Walsh and H.L. Shapiro. Belmont, California
1967, 30-46: 31 ff., 42ff.

94 EN I 6 (7), 1097b24—1098al2; vgl. EE II 1, 1219a2-39; Dirlmeier (wie
Anm. 34) 277f. zieht als Grundlage von Aristoteles' Argumentation Piaton, Kesp.

352d-354a, heran; vgl. auch JACOBI (wie Anm. 47) 322; Forschner (wie Anm.
13) 12ff.

95 EN I 6 (7), 1098al3-14; vgl. PLEINES (wie Anm. 13) 87ff.; zu Xöyov ëxov
(1098a3ff.) vgl. auch Dirlmeier (wie Anm. 34) 278f.

96 EN I 6 (7), 1098al5—18; X 7, 1177al2—18; vgl. Aubenque (wie Anm. 47) 51

(«Aus diesem Grundsatz her erklären sich alle weiteren Ausführungen des Aristoteles

über das Glück», in ihm «gipfelt» auch seine Lehre vom Glück); zu Kar'
àpETfjv vgl. Dirlmeier (wie Anm. 34) 279f. («Die Präposition KctTct ist ein
Schlüssel zur arist. Ethik», mit Verweis auf EN X 6, 1176b26—27; X 7, 1177a24;
EE II 1, 1219a35); anders: FORSCHNER (wie Anm. 13) 6 («Moralität ist nicht
fraglos das Wichtigste im Leben») und lOf. («Aristoteles will nicht sagen, Glück
sei Aktivität, die sich in den Grenzen der Moralität hält»; es gehe ihm bloß um die

«großartig gelingenden Handlungen Arete garantiert nicht das Glück»); vgl. auch
SlEGLER (wie Anm. 93) 42f. und 45f.

97 EN I 6 (7), 1098al8-20; vgl. X (7), 1177b24-26.
98 Vgl. Pleines (wie Anm. 60) 189ff. (für Aristoteles sei das Glück weder eine

bloße Seelenlage im Sinne von Wohlbefinden oder Gemütsruhe noch auch «das

nur innerliche Bewegtwerden der Seele» im Unterschied zum Handeln; vielmehr
beruhe es auf dem «sich in vernünftigem Handeln gegenwärtigen Geist», analog



Eüöatpovia als Vollendung ethischen Handelns 29

zug in Verbindung zu bringen." Der verständliche Versuch, das uns
allzu Fremdarüge der aristotelischen Glückskonzeption leichter
nachvollziehbar zu machen, mag einige Interpreten dazu bewogen haben,
Aristoteles' Glücksbegriff als ein rein formales Begründungskriterium
zu deuten.100 Nach Klaus Jacobi soll das Glück «als Begriff kriteriolo-
gisch begründender Reflexion» «die Einheit der Theorie der Praxis

verbürgen»; es sei solchermaßen das logisch-formale Kriterium, «welches

die inhaltlichen Antworten als Letztantworten erweist und recht-

zur je schon vollendeten Verwirklichung der reinen f|6ovfj oder der aïaûr|aiç),
und Ders. (wie Anm. 13), 88f. und 93ff., bes. 97f.; vgl. auch Bien (wie Anm. 34)
269f.; Ders., «Menschliche Natur, spezifische Tätigkeit und Lust. Zur Aristotelischen

Theorie des Glücks», in: Glück und Lebenserfüllung. Humanistische
Bildung. Vorträge und Beiträge zur Antike als Grundlage für Deutung und Bewältigung

heutiger Probleme, H. 3. Stuttgart 1980, 17ff.; Ders., «Das Glück, die <erste
Freude> und die menschliche Natur. Zür Theorie der Lust bei J. Bentham, J.St.
Mill und Aristoteles», in: Glück und geglücktes Leben. Philosophische und
theologische Untersuchungen zur Bestimmung des Lebensziels, hrsg. von P. Engelhardt.

Mainz 1985, 27-76: 52ff.: LlEBERG (wie Anm. 62) 104ff., bes. 112-115;
Ricken (wie Anm. 76) 14 und 117f.; Dirlmeier (wie Anm. 34) 582; H. Benz,
«Materie» und Wahrnehmung in der Philosophie Plotins. Würzburg 1990, 39ff.

99 Vgl. Bien (wie Anm. 34) 269f.; FORSCHNER (wie Anm. 13) 5 (nach heutigem
Sprachgebrauch besage Glücklichsein, «daß jemand sich im Augenblick oder für
bestimmte Zeit in einem Zustand absoluter Hochstimmung befindet»; der
aristotelische Cüöatpovia-Begriff unterscheide sich «von unserem heutigen landläufigen
Begriff des Glücklichseins» darin, «daß er primär eine objektive Gestalt und Qualität

und nicht eine subjektive Stimmungslage des Lebens zum Inhalt hat»;
HARTMANN (wie Anm. 63) 192; Bien, Menschliche Natur (wie Anm. 98) 1-29,
hat darauf aufmerksam gemacht, daß laut Umfragen für die jüngere Generation
die Frage nach dem Glück bereits irrelevant sei, von manchen bereits der
Gebrauch des Wortes Glück geradezu für «lächerlich» gehalten werde (vgl. 2);
H. ORENGA, Teilnehmerin einer von A. Mitscherlich geleiteten Sendereihe des
Hessischen Rundfunks, hat die Meinung geäußert, ein Streben nach Glück sei zu
individualistisch und in unserer heutigen, von globaler Überlebensproblematik
bestimmten Zeit «moralisch unanständig» (vgl. ebd. 3); zum vorphilosophischen
Verständnis des heutigen Menschen von Glück vgl. 7f.

100 Siehe oben E. Angehrn (wie Anm. 12) 38ff.; J. Annas, Aristotle on Virtue
and Happiness: in: The Univesity of Dayton Review 19 (1998-1999) 7-22: 8, 11, 14f., 17.



30 Eùàai|iovia als Vollendung ethischen Handelns

fertigt.»101 Für die «Formalität» der eüöaipovia als «Begriff der Struktur

der menschlichen Praxis» spricht sich auch Jörg Jantzen aus.102

Peter Stemmer hingegen hat im Anschluß an eine Untersuchung
von G.E.M. Anscombe103 (m. E. überzeugend) gegen die Vertreter
der (inclusive end>-Theorie nachzuweisen versucht, daß Aristoteles die

eùôaigovla keineswegs inhaltlos denke, daß er mit seiner Unterscheidung

zwischen den vollendeten Glücksgütern und dem einfachhin
vollendeten Glück selbst vielmehr nur den «Modus der Finalität bei
material identischen Gütern» angeben wolle.104 In seiner vehementen
Zurückweisung der These vom Glück als inklusivem Ziel verfallt
Stemmer seinerseits wiederum in das entgegengesetzte Extrem, indem
er die Lehre vom höchsten Glück durch Vollzug der OecoQia streng
von jeder anderen — insbesondere derjenigen, die durch die ethische

Tugend erreichbar ist — Möglichkeit des Glücklich-Werdens, trennt.
Damit aber nähert er sich jener Auslegungsweise der aristotelischen
Glücksbestimmung an, wie sie in ihrer an einseitiger Zuspitzung wohl

101 JACOBI (wie Anm. 47) 319f.; in Übereinstimmung mit Jacobis Auslegung
sieht sich Engberg-Pedersen (wie Anm. 79) 24 Anm. 29 («Basically the same
account of the role of the concept of eudaimonia»); auch G. Bien, Himmelsbetrachter

und Glücksforscher, in: Archiv für Begriffsgeschichte 26 (1982) 171—178,

spricht davon, das Glück sei bei Aristoteles «eine philosophische Reflexionskategorie»

(174).
102 Jantzen (wie Anm. 64) 108 und 109f.; vgl. auch 106 («Eudaimonie ist kein

Ziel in der Praxis, ihr aber auch nicht als <höheres> Ziel vorausgesetzt, das mittels
der Praxis zu erreichen ist. Eudaimonie ist nicht mehr praktisch zu begreifen.
Aber als die Struktur der Praxis»); H. SEIDL, Das sittliche Gute (als Glückseligkeit)

nach Aristoteles. Formale Bestimmung und metaphysische Voraussetzung,
in: Philosophisches fahrbuch 82 (1975) 31-53, versucht, Aristoteles' Konzeption des

Glücks von Kants Unterscheidung zwischen formal und material her verständlich
zu machen; Kants Eudaimonismuskritik sei in bezug auf Aristoteles zurückzuweisen,

weil für diesen «zwar das sittliche Gute als Glückseligkeit Zielobjekt,
jedoch keineswegs materiales, sondern formales Prinzip» sei, das in der «vollendeten
Vernunft-Tätigkeit» bestehe (35; zur näheren Ausführung der These vgl. 38—46).

103 Vgl. G.E.M. ANSCOMBE, Intention. Oxford 1957, 21963, §§ 23-26; STEMMER

(wie Anm. 64) 104f., bezieht sich auch auf A.W. MÜLLER, Praktisches
Folgern und Selbstgestaltung nach Aristoteles. Freiburg, München 1982, 216.

104 Vgl. STEMMER (wie Anm. 64) 106; Stemmer (95f.) begründet, weshalb für
Aristoteles die Ehre wenigstens kein intrinsisches Gut sein kann (vgl. auch 91);
daraus folge, daß die von allen Vertretern der (inclusive end>-Theorie gemachte
Prämisse, in 1097b2—5 werde eine Mehrzahl intrinsischer Güter gelehrt, falsch
sein müsse (94 und 98ff.); für die Auslegung, das Glück sei (gegen die Annahme
einer inklusiven Ganzheit mehrerer intrinsischer Güter) als nur ein einziges
intrinsisches Gut denkbar, verweist Stemmer (88 Anm. 13) auf Engberg-Pedersen
(wie Anm. 79) 12 und 31 f., und KRAUT (wie Anm. 87) 272f.



Ei)öai|iovta als Vollendung ethischen Handelns 31

kaum überbietbaren Formulierung von Thomas Nagel vorgetragen
worden ist. Nagel ist der Meinung, da für Aristoteles die Vernunft das

Ganze des menschlichen Lebens ausmache, müsse er konsequenterweise

auch annehmen, «daß für die Menschen ein [bloß] menschliches
Leben nicht wichtig genug sei, um ihr Leben damit zuzubringen.105
Diese plakative These vermag dem komplexen Verhältnis, das
Aristoteles zwischen ethischer Praxis und innerem Glück lehrt, mitnichten

gerecht zu werden.
Demgegenüber ist plausibel zu machen, wie Aristoteles eine

Einbeziehung äußerer Güter (günstige Fügung und Abstammung, soziale

Einbindung, finanzielle Absicherung, gefälliges Aussehen, etc.) und
des durch tpQÔvrioiç optimal disponierten ethischen Handelns in die
Ganzheit glücklichen Lebens so zu bewerkstelligen trachtet, daß es

mit seiner These von dem einzigartigen teleologischen Primat der eü-
ôcupovîa nicht kollidiert. Aristoteles' Aussage: «Glücklich ist, wer
gemäß vollendeter Tugend wirkt und mit äußeren Gütern hinreichend
ausgestattet ist, nicht eine behebige Zeit, sondern ein vollendetes
Leben lang (xeXetov ß'iov)»106, läßt sich auf keinen Fall von der stoischen

105 Vgl. Th. Nagel, Aristotle on Eudaimonia, in: Phronesis 17 (1972) 252-259,
bes. 253ff. (zum 'éçyov ïôiov des Menschen), 256, 257 (dort obiges Zitat) und
257f. (Insofern das kontemplative Leben unmißverständlich höher angesetzt
werde als ein bloß menschliches und der Mensch damit nicht höchstes Ziel seines

eigenen Strebens sei, erachte Aristoteles die Zeit des Menschen als «zu wertvoll,
um sie an etwas so Unbedeutendes wie das menschliche Leben zu verschwenden»);

vgl. auch A.W.H. ADKINS, «Theoria» versus «Praxis» in the «Nicomachean
Ethics» and the «Republic», in: Classical Philology 73 (1978) 297-313, wieder in:
Schriften zur aristotelischen Ethik (wie Anm. 33) 427—443, bes. 428ff. (gefragt
wird, warum der ôecûqt|Tikôç überhaupt seine hecogta zum Vollzug moralischer
Akte unterbrechen sollte, vgl. 428 und 430).

106 EN I 11 (10), 1101 al4—16; vgl. auch I 9 (8), 1098b26-29 und 1099a31-b5;
als mögliche Ursprünge des Glücks nennt Aristoteles in I 10 (9), 1099b9-25: Es
kann uns durch Zufall zuteil, von den Göttern geschenkt oder von uns selbst

(durch Lernen, Gewöhnung, Übung) erworben werden; mag es nun in seiner
Würde auch notwendigerweise «zum Göttlichsten gehören», so wird doch allein
der Tugendvollzug, dessen Ziel eben die in sich göttliche eùôcupovîa ist, zu einem
menschenmöglichen Glück, das vielen zugänglich ist (ttoXÜKOivov), führen können;

III (10), 1100b4-10: «Es ist klar, daß wir, wenn wir den Zufallen folgen
wollten, denselben [Menschen] glücklich und oft wieder unglücklich nennen müßten,

wodurch wir den Glücklichen als ein Chamäleon und als etwas morsch
Gebautes bezeichnen würden Denn nicht in diesen (sc. äußeren Umständen) ist
das Wohl und Wehe (tô eü t) icaicdjç), sondern das menschliche Leben bedarf
(jtpoaôettai) dieser außerdem, entscheidend für das Glück sind aber die
Verwirklichungen gemäß der Tugend»; vgl. RITTER (wie Anm. 13) 682f.; PLEINES (wie
Anm. 60) 187f.; Ders. (wie Anm. 12) 89f.; Bien (wie Anm. 34) XXXVIIf.;



32 Eüöaipovta als Vollendung ethischen Handelns

Lehre her, der zufolge die Tugend als alleiniges Glücksgut allem
anderen als Indifferentem (bzw. als Schlechtem) konfrontiert wird,
adäquat verstehen.107 Wer sich einfachhin der von den Stoikern
vorgetragenen Kritik an der aristotelischen Position anschließt, muß
Aristoteles' Versuch, die rechte Mitte zwischen einem Zuviel und einem

Zuwenig an äußeren Gütern als conditio sine qua non der
Tugendausübung und des Erwerbs von Lebensglück in seine Konzeption der

etiôaipovta zu integrieren, als eine in sich inkonsistente Theorie
beurteilen.108

MÜLLER (wie Anm. 103) 138ff., weist auf die Assoziation des teilweise Unverfügbaren

hin, die beim Wort eööaipovia für Aristoteles mitgeschwungen habe (Belege

bei Bonitz 293al3-17); der Faktor des Unverfügbaren sei allerdings «nur ein

untergeordnetes» Moment im aristotelischen Glücksbegriff, für den èvégyeia und
JtgâÇtç ausschlaggebend seien; demnach könne der Mensch es auch «versäumen,
überhaupt nach einer Konzeption des «gelungenen Daseins» zu leben»; er könne
falsche Ziele verfolgen, bei der Ermittlung geeigneter Mittel zum Glück fehlgehen
oder im Praktizieren der Mittel scheitern.

107 Charakteristisch für die in der Stoa übliche Hochschätzung der Tugend und
die tiefgreifende Verwerfung des Lasters ist die streng dualistische Auffassung,
daß es nur ein einziges wahrhaft Gutes, das sittlich Wertvolle (povov TÔ tcaLöv
àyaôôv, so Diog. Laert. VII 101; zu «honestum solum bonum» vgl. Cicero, De

off. III 11; Ac. 2,71; De fin. II 35; V 78—79 und 83; Seneca, Epist. moral. 71,4—5 und
19; 74,1 und 10; 76,6—24; 90,35; 118,10—12; De vita beata IV 3) und nur ein einziges
Schlechtes gibt (z.B. Cicero, Eue. 130; Ac. 1,35-36; De fin. I 61; II 68; III 50;
Seneca, Epist. 76,19) und daß das Laster unumgänglich eintritt, sobald der Geist sich
den natur- und logos feindlichen Affekten unterwirft und sich ihrer Impulsivität
ausliefert (vgl. Seneca, ebd. 71,26-29 und 37; 74,20 und 31-32; 117,25); als

Konsequenz aus der Identifikation des letzten Guten mit der Tugend als dem zu seiner

Erlangung ausschließlich geeigneten Mittel lehren die Stoiker, nur das àyctflôv
(bonum) und die àpeTi) (virtus) seien an sich wählbar, autark und zum Erreichen
des Glücks allein ausreichend (vgl. Diog. Laert. VII 89 und 127; Cicero, Ac. 1,35;
De fin. I 61; Seneca, Epist. 71,8.16.19; 74,12 und 25-30; 118,4), sämtliche Güter
seien gleich, die zwischen dem Guten und dem Schlechten liegenden àôidtpopa
aber seien zur Erlangung des Lebenszieles weder unmittelbar nützlich noch
schädlich (vgl. Diog. Laert. VII 101—104 und 120; Cicero, Ac. 1,36; Ac. 2,133; De

fin. III 50-53; Seneca, Epist. 71,7); zur stoischen Kritik an der von den Peripateti-
kern (bes. von Theophrast) eingenommenen Haltung zur Frage, was die äußeren
Güter zum Glück beitragen, vgl. z. B. Cicero, Ac. 2,134—135; De fin. II 68; V 77

sqq.; Tusc. V 24-25, 30-31, 75, 85-87.
108 So J. Annas (wie Anm. 100) 11 ff. (mit der unaristotelischen Fragestellung,

ob ein «Mehr-Haben» an äußeren Gütern einen Menschen glücklicher, ein Verlust
derselben ihn unglücklich machen könne, vgl. 14 und 15), bes. 16 («Aristotle is

trying to do justice to too many things he does not have their [the Stoics] more
elaborate theory») und 17f.; WAGNER (wie Anm. 18) 72-88, hingegen versucht zu
zeigen, wie Aristoteles ein Mindestmaß an notwendigen und an sich wählenswer-
ten leiblichen und äußeren Gütern mit der Priorität der seelischen Güter so zu-



Eùôaijxovia als Vollendung ethischen Handelns 33

Wenn Aristoteles' Aussage, das Glück als das zuhöchst Wählens-
werte sei mangellos-unbedürftig und erlaube keinerlei Zusatz an
Gutem, es sei das Beste, sittlich Wertvollste und Angenehmste (öqiotov,
kixAAiotov, rjôiorov)109, die Philosophie bzw. die Weisheit als vollendete

eùôai|iovîa sei die angenehmste, hervorragendste und beständigste

Betrachtungsfähigkeit110, überhaupt sinnvoll sein soll, so doch
gewiß nur insofern, als das so verstandene Glück die Fülle des «Gut-
Lebens» und «Gut-Handelns» impliziert. Somit ist J.L. Ackrill
zuzustimmen, daß in der aristotelischen Ethik ein Höchstanspruch auf
Verwirklichung sowohl der Tugenden als auch der decogta erhoben
wird, wobei die Lösung des scheinbaren Konfliktes zwischen praktischem

und theoretischem Lebensziel darin gesehen wird, «daß das

eigentliche Ziel der Moral die Förderung der theoria sei und daß das,

was eine Handlungsweise zu einer guten macht, gerade ihre Tendenz
sei, die theoria zu fördern.»111

Zwar preist Aristoteles voûç und décupla als das von Gott gegebene

Höchste und Beste im Menschen und ruft dazu auf, dem Göttlichen

in uns zu folgen112, doch fügt er wenig später hinzu, daß es die
Grenzen der ethischen Untersuchung sprengen würde, genauer auf
das Wesen des Geistes einzugehen.113 Mit der bewußten Beschränkung

der Thematik auf das sittlich Überleg-, Entscheid- und
Praktizierbare mag auch die Randstellung der eüöainovia-Traktate in der
EN zusammenhängen. Das Glück ist als eine äußerste psychische

sammendenkt, daß erstere zwar «keine konstituierenden <Teile> der Eudämonie»,
aber «die unerläßlichen Voraussetzungen für die Eudämonie» sein sollen, insofern
sie nur um der Tugend willen erstrebbar sind und nur der sittlich Gute sie richtig
— im Sinne der Mitte zwischen dem Übermaß und dem Untermaß - zu gebrauchen
versteht (mit Angabe zahlreicher Belegstellen); vgl. auch DlRLMEIER (wie Anm.
20) 156ff. (zu EE 1214bl3), und DERS. (wie Anm. 34) 283 (zu EN 1098b25).

109 Vgl. EN I 9, 1099a24—25; vgl. auch EE I 1, 1214a7-8; I 7, 1217a21; vgl.
Pleines (wie Anm. 12) 70.

110 Vgl. EN X 7 (7), 1177al2-26 ; vgl. Kenny (wie Anm. 48) 19 (86ff. und
103ff.); Bien (wie Anm. 34) 338f.; eùôaipovla ist mithin die äußerste menschenmögliche

Erfüllung der reinsten Formen des ßto? cutoXaucrriKÔç, jtoXiTiicôç und
ÔeCÛQTÏtlKOÇ.

111 ACKRILL (wie Anm. 92) 206f; eigentlich, heißt es weiter, könne «gar kein
Konflikt zwischen Moral und Philosophie bestehen, da ja die Moral im wesentlichen

dasjenige System des Verhaltens ist, das die Philosophie begünstigt und
fördert» (207).

112 Vgl. EN X 7 (7), 1177b26-1178a8.
113 Vgl. EN X 8 (8), 1178a22-23.



34 Eüöaipovia als Vollendung ethischen Handelns

Aktivität und als ein Fern- und Vollendungsziel im Grunde kaum
erreichbar.

Auch wenn der Weise als der seiner selbst am meisten Genügende
gewürdigt wird114, so hält Aristoteles doch das Bewußtsein dafür wach,
daß der Denker als Mensch unter Menschen lebt und daher auch
wählen wird, «das der Tugend Gemäße zu tun.»115 In dieser Form
aber ist das Glück dem Menschen nicht von Natur her fotgegeben,
sondern in einer vom Einzelnen allererst aktiv zu leistenden
Richtungsstellung seiner Charakterausbildung und Sinngebung seiner Existenz

ihm aufgtgeben.116 Ethisch wertvolles Handeln bildet so gesehen
im Sinne des «zweitbesten Lebens»117 eine unerläßliche und für die

gesamte Lebensverwirklichung relevant bleibende Stufe auf dem Weg
zu einem stets zu vertiefenden und zu vollendenden Glück.118

114 Vgl. EN X 7 (7), 1177a27-bl.
115 Vgl. EN X 8 (8), 1178b5-7.
116 Vgl. dazu auch AüBENQUE (wie Anm. 47) 54ff.
117 Vgl. EN X 8 (8), 1178a9.
118 Vgl. PLEINES (wie Anm. 12) 76ff. und 83ff.; Müller (wie Anm. 103)

225ff.: Im Bereich des Handelns gehe es immer darum, ob der Mensch durch
Tugenderwerb ein sittlich wertvoller Mensch werde; aus diesem Grunde sei «für den
Wert einer 3tgà|iç die absolute Endbestimmung, an der der Handelnde sich orientiert,

konstitutiv»; die jeweilige ethische Qualität des Einzelnen sei auch bestimmend

für sein réXoç (mit Bezug auf EE VI 13, 1114a33—bl); das Glück sei das
«letzte menschliche Woraufhin, die praktische Endbestimmung schlechthin
Man <tut> diese Endbestimmung, wenn man im Sinne menschlicher Qualifiziertheit
lebt.»


	Ευδαιμονια als implikative und dauerhafte Vollendung ethischen Handelns : zur aristotelischen Lehre vom Lebensglück

