Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 46 (1999)

Heft: 1-2

Artikel: als implikative und dauerhafte Vollendung ethischen Handelns : zur
aristotelischen Lehre vom Lebensgliick

Autor: Benz, Hubert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761212

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761212
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HUBERT BENZ

Evooupovia als implikative und dauerhafte
Vollendung ethischen Handelns

Zur aristotelischen Lehre vom Lebensglick”™

Eine ernsthafte philosophische Auseinandersetzung mit den Fragen:
«Was ist das Glick?» und «Wie kann der Mensch glicklich werden?»
galt infolge von Kants entschiedener Kritik am Eudimonismus lange
Zeit als kaum mehr sinnvoll. Es ist die Meinung vertreten worden,
Kant habe uns endgiiltig «die Unschuld genommen, vom Glick zu
reden und mit gutem Gewissen nach Glick zu streben.»! Im Blick auf
das Zeitalter der Aufklirung ist aber sogleich mit zu bedenken, dal3
das 18. Jahrhundert nicht ohne Berechtigung auch ein «Jahrhundert ...
des Eudimonismus»® genannt wurde und dall Kants kritische Reak-
tion wohl im Gegenzug zu einem zu seiner Zeit geradezu inflationa-
ren, vielfach wenig reflektierten Gebrauch des Glicksbegriffs er-
folgte.?

* Aktualisierte Fassung des Habilitationsvortrages vom 21. Februar 1997 an
der Universitit Trier.

! D. STERNBERGER, «Das Menschenrecht nach Gliick zu streben», in: DERS.,
«Ich wiinschte ein Biirger zu sein». Neun Versuche lber den Staat. Frankfurt/M.
1967, 21970, 135; vgl. auch das Urteil Max SCHELERs, Der Formalismus in der
Ethik und die materiale Wertethik. Neuer Versuch der Grundlegung eines ethi-
schen Personalismus (Gesammelte Werke Bd. 2). Bern 41954, 29: «Alle Ethik, die
von der Frage: was ist das hochste Gut? ... ausgeht, halte ich durch Kant ein fiir
allemal als widerlegt.»

2 F. ScHuLTZ, Die Goéttin Freude. Zur Geistes- und Stilgeschichte des 18.
Jahrhunderts, in: Jahrbuch des Freien Deutschen Hochstifts, hrsg. von E. Beutler.
Frankfurt/M. 1926, 34.

3 Vgl. insgesamt C. SCHWAIGER, Das Problem des Glicks im Denken Chri-
stian Wolffs. Eine quellen-, begriffs- und entwicklungsgeschichtliche Studie zu
Schlisselbegriffen seiner Ethik. Stuttgart, Bad Cannstatt 1995, 16ff.; zu den ver-
schiedenen Vorstellungen vom Glick in der Zeit der englischen, franzosischen
und deutschen Aufklirung vgl. R. SPAEMANN, Glick, Glickseligkeit (III. Neu-



6 Eddarpovia als Vollendung ethischen Handelns

Da sich nun seit etwa 25 Jahren in Philosophie, Literatur und
Massenmedien unverkennbar die Anzeichen mehren* dal3 die «Phase
der «Glucksvergessenheity» iiberwunden ist’, darf behauptet werden:
Die Frage nach dem Gliick — soweit sich diese auf das Glicklich-Sein
des Lebens in seiner Ganzheit bezieht® — gehort zu den «unabweisba-
ren Fragen menschlicher Existenz.»’ Sie wird immer wieder gestellt
werden, auch wenn sie hdufig nicht zufriedenstellend, geschweige
denn allgemein verbindlich beantwortet werden kann.®

Im Zuge einer «Wiederkehr der Ethik des guten Lebens»’ und ei-
ner «Renaissance der Glicksthematik»!? wird verstirkt auf das antike
Erbe einer Lehre vom und einer Anweisung zum gliicklichen Leben™
zurickgegriffen. Gleichzeitig werden bedenkenswerte Zweifel vorge-
bracht, ob Aristoteles’ Konzeption des Glicks von Kants Eudimo-
nismuskritik iberhaupt getroffen wird.'> Unter diesen Voraussetzun-
gen diirfte es angebracht sein, die aristotelische Lehre vom Lebens-
glick einer kritischen Priiffung zu unterziehen. Hierbet soll ein beson-
deres Augenmerk darauf gelegt werden, daB3 der aristotelische Gliicks-
begriff im Sinne des duBersten, vom Menschen erreichbaren Guten

zeit), in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hsrg. von ]. Ritter, Bd. 3. Ba-
sel, Stuttgart 1974, 699ff.

# Zum «neuerwachten Interesse» am Thema Gliick vgl. H. KLEBER, Gliick als
Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie des Gliicks bei Thomas von Aquin.
Diss. Trier 1980. Minster 1988, 1f.

3> SCHWAIGER (wie Anm. 3) 15 und 16.

6 Zur Absetzung eines wesenhaften «Gliicklich-Seins» (als Inbegriff gelunge-
nen Lebens und Hochstgut) von einem bloBen «Glick-Haben» vgl. KLEBER (wie
Anm. 5) 3ff.; vgl. auch N. HINSKE, Lebenserfahrung und Philosophie. Stuttgart-
Bad Cannstatt 1986, 55ff.; O. HOFFE, Lexikon der Ethik, hrsg. von O. Hoffe.
Minchen 1977, 21980, 89.

7 KLEBER (wie Anm. 4) 3.

8 Vgl. etwa R. SPAEMANN, Gliick und Wohlwollen. Versuch iiber Ethik. Stutt-
gart 1989, 31993; H. KRAMER, Integrative Ethik. Frankfurt/M. 1992; E. Tu-
GENHAT, Antike und moderne Ethik, in: DERS., Probleme der Ethik. Stuttgart
1984, 47.

? M. SEEL, Philosophie. Eine Kolumne. Die Wiederkehr der Ethik des guten
Lebens, in: Merkur 45 (1991) 42.

10 SCHWAIGER (wie Anm. 3) 16.

1 Vgl. G. BIEN, «Die Philosophie und die Frage nach dem Gliick», in: Die
Frage nach dem Gliick, hrsg. von G. Bien. Stuttgart-Bad Cannstatt 1978, XIIf.

12 Vgl. J.-E. PLEINES, Eudaimonia zwischen Kant und Aristoteles. Gliickselig-
keit als hochstes Gut menschlichen Handelns. Wiirzburg 1984; E. ANGHERN, Der
Begriff des Glicks und die Frage der Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 92 (1985)
35-52: 35 und 37; SCHWAIGER (wie Anm. 3) 15f.



Ebddarpovia als Vollendung ethischen Handelns 7

(dyadoév) wesentlich darauf basiert, dall nur durch eine seelische, stets
intensivierbare Aktivitit (évépyela Yuyfic) das intendierte Letztziel
menschlichen Lebens erreichbar ist. Dies impliziert, daBl «Glick» fiir
Aristoteles weniger in den Bereich des Erlebens und der Gabe als in
den des geistig geleiteten Verwirklichens psychischer Anlagen gehort.

Einleitend soll die Bedeutung des Begriffsfeldes von ebdaipovia
an Hand exemplarischer AuBerungen der Vorsokratiker und durch ei-
nen von Aristoteles unternommenen etymologischen Bestimmungs-
versuch illustriert werden (I). AnschlieBend mochte ich die Grund-
zige von Platons Thesen zum Gliick (II) und die vier wesentlichen
Berithrungspunkte, durch welche die platonische mit der aristoteli-
schen Konzeption vom Glick verbunden ist, skizzieren (III). Nach
der Beschreibung der Konvergenzmomente der beiden Theorien soll
auf der Grundlage einer Auslegung des Eingangskapitels der EN ge-
zeigt werden, inwiefern es sich bei der aristotelischen Ethik um einen
bewuBiten wissenschaftlichen Neuansatz handelt (IV). Sodann wird
dargelegt, wie Aristoteles eine anfingliche, im AnschluB} an die alltdg-
liche Meinung iiber das Glick gewonnene Bestimmung der ebdar-
povia vornimmt und in welches Verhiltnis er seine eigene Konzep-
tion des Glicks zu den drei Lebensformen setzt (V). Diese wird
abschlieBend in ithren Wesensmomenten (Vollendung, Autarkie, Er-
fillung aller Wiinschbarkeit) und hinsichtlich des fiir sie konstitutiven
Charakters der psychischen Aktivitit untersucht (VI).

L

Das Glick und die Vorstellung vom Glick, nimlich: es bestehe in
Erfolg, Gesundheit, Wohlstand, gottlichem Segen etc., sind zweifellos
vorphilosophischen Ursprungs.’® Thales von Milet, mit dem Aristo-
teles die Geschichte der prinzipientheoretischen Philosophie begin-
nen laB3t'4 ist wohl der erste, der ein materiell-zuBeres mit einem an
der seelischen Verfassung des Menschen orientierten Glicksverstind-

3 Vgl. ]. RITTER, «Gliick, Gliickseligkeit» (I. Antike), in: Historisches Wérter-
buch der Philosophie, hrsg. von ]J. Ritter, Bd. 3. Basel, Stuttgart 1974, 679; vgl.
auch M. FORSCHNER, Uber das Glick des Menschen. Aristoteles, Epikur, Stoa,
Thomas von Aquin, Kant. Darmstadt 1993, 2.

14 Aristoteles, Metaph. A 3, 983b20-21.



8 Ebddatpovia als Vollendung ethischen Handelns

nis kombiniert hat.’® Fern von jeder hedonistischen Bestimmung des
Gliicks'® steht die Auffassung Heraklits, der das menschliche Gliick
vehement von einem bloBen sinnlichen Genul3, wie er primar fiir die
Selbsterhaltung und das Erlangen von Zufriedenheit bei den Tieren
spezifisch sei, distanziert.!” Heraklit spricht der menschlichen We-
sensart (MDog) eine gewisse Abhingigkeit von ihrer «inneren gottli-
chen Kraft» (daipwv) zu.'® Eine entschiedene Zuriickweisung der ma-
teriellen Glicksvorstellung findet sich bei Demokrit, der in zwei Frag-
menten zugleich einen Hinweis auf die etymologische Ableitungs-
moglichkeit des griechischen Gliicksbegriffs gibt: «ebddarpovia wohnt
nicht in Viehherden und nicht im Gold; die Seele ist Wohnstatte des
@unstigen Inneren> (daipwv)y. «Glick (eddapovia) und Unglick (xa-
kodarpovia) gehoren zur Seelex»!® In seinem Lehrbuch der Argumen-

5 Vgl. Die Fragmente der Vorsokratiker, hrsg. von H. Diels und W. Kranz
(=DK), Bd. I. Berlin 181989: DK 11 A 37 (71,23-24), nach Diogenes Laertius, De
clarorum philosophorum vitis, ed. H.S. Long. Oxford 1964, I n. 37.

16 Vgl. Diog. Laert. (wie Anm. 15) II n. 86-91; vgl. auch C.J. CLASSEN, An-
sitze. Beitrige zum Verstindnis der frilhgriechischen Philosophie (Elementa 39).
Wiirzburg, Amsterdam 1989, 265ff.

7 vgl. DK 22 B 4.

18 Ebd. B 119; DK (Bd. I 177) versehen daipov mit der Erliuterung: «Ge-
schick»; vgl. auch H. FRANKEL, Dichtung und Philosophie des frithen Griechen-
tums. Miinchen 1962, 447; anders W. POTSCHER, in: Der Kleine Pauly. Lexikon
der Antike, Bd. 1. Miinchen 1975, 1362: Im Vordergund stehe hier die «Aktion
von Personlichem ... Gerade die Personlichkeit ist Ausdruck unbestimmter Mog-
lichkeiten und daher geheimnisvoll, manchmal auch gefihrlich»; vgl. U. von Wi-
LAMOWITZ-MOELLENDORFF, Der Glaube der Hellenen, Bd. 1. Berlin 1931. ND
Basel 1956, 363: in B 119 sei fiir die Menschen «zu ahnen, daB sie kein personli-
cher Dimon von aullen st6Bt»; vgl. ferner Heraklit B 78: «Die menschliche We-
sensart (Dog) hat keine Erkenntnisse (obx #xeL yvodpog), die gottliche aber»; B
79: «Der Mann heit unverstindig (vijmog) vor dem daipwv wie das Kind vor
dem Mann»; Empedokles (DK 31) B 132: «Glicklich (6ABLog) ist, wer den Reich-
tum gottlichen Geistes (thoitov mpanidwv) erwarb»; zur Bedeutung dieses Frag-
mentes und weiterer Fragmente fiir Aristoteles’ Vorstellung vom hdchsten Gliick
vgl. G. MULLER, «Probleme der aristotelischen Eudaimonielehre», in: Ethik und
Politik des Aristoteles, hrsg. von F.-P. Hager. Darmstadt 1972, 369ff.; zu
eVdaipmv (paxkdprog, SAPLog) vgl. auch K. ALBERT, «Religionsphilosophische
Bemerkungen zum platonischen Glicksbegriff», in: Glick und gegliicktes Leben.
Philosophische und theologische Untersuchungen zur Bestimmung des Lebens-
ziels, hrsg. von P. Engelhardt. Mainz 1985, 17-26: 18; zum semantischen Zusam-
menhang von daipwv und Bebdg vgl. D. WAGNER, Das Problem einer theonomen
Ethik bei Aristoteles. Diss. Heidelberg 1970, 132ff.

19 DK 68 B 171 und 170; vgl. auch die Besprechung weiterer Fragmente De-
mokrits hinsichtlich ihres méglichen Einflusses auf die aristotelische Eudaimonie-



Ebdarpovia als Vollendung ethischen Handelns 9

tationstechnik, der Topik, fihrt Aristoteles als Beispiel an, daB3 der Be-
griff eddaipov genaugenommen bedeute: «derjenige, dessen (daipwv)
gut (omoudatog) ist». In diesem Sinne sage auch Xenokrates: «Gliick-
lich ist der, der eine gute Seele hat; diese ist namlich der (daipwv) je-
des einzelnen [Menschen].»?

II.

DalB} das Glick durch philosophische Erkenntnis und durch eine auf
ihr basierende Lebensfithrung zu erlangen sei, ist eine erst von Platon
und Aristoteles erhobene Forderung. Im Dialog Euthydemos duBert
Sokrates die Befuirchtung, allein schon zu fragen, ob alle Menschen
glicklich sein wollen, zeuge aufgrund der Selbstverstindlichkeit des
allgemeinen Strebens nach dem Glick von Unvernunft, so dalB3, wer
eine solche Frage stelle, zugleich auch Gefahr laufe, sich allseits la-
cherlich zu machen.?® Auf ihnliche Weise wird im Symposion die
Frage: «Weshalb will jemand glicklich sein?» als eine offenkundig
sinnlose Fragestellung gekennzeichnet, weil das Glick als dauerhafter
Besitz des Guten die auBerste Erfillung des Strebens sei.?? Dal3 der

lehre bei MULLER (wie Anm. 18) 377ff,; zu daipwv und gddarpovia (bes. im alt-
griechischen Epos) vgl. WILAMOWITZ-MOELLENDORFF (wie Anm. 18) 356-364.

2 Topica 11 6, 112236-38; vgl. auch das Zitat aus Euripides (Orest 667) in EN
IX 9, 1169b7-8; ferner F. DIRLMEIER, Aristoteles, Eudemische Ethik, ibersetzt
von F.D. Berlin 1962, 41984, 148f. (Anm. zu 1214a23); vgl. prinzipiell Ethica Eu-
demia (FEE) VIII 2, 1247227-29 und 1248a26-28.

21 Vgl. Euthyd. 278e~279a; vgl. auch Menon 78a.

2 Vgl. Symp. 204e-205a; vgl. G. KRUGER, Einsicht und Leidenschaft. Das We-
sen des platonischen Denkens. Frankfurt/M. 1939, 61992, 157ff., bes. 158: Mit der
Auskunft, daB das Glick «im Besitz der Giiter» besteht, ist die Frage «wirklich @am
Ende angelangt, denn man kann nicht mehr fragen, inwiefern man denn Eudai-
monie wolle ... Alles Fragen und Suchen hat nur im Mangel Sinn: die Vollendung
ist wesenhaft Antwort und Geniigen. Die Gotter ... begehren nicht und philoso-
phieren nicht»; vgl. auch P. STEMMER, Platons Dialektik. Die frithen und mittleren
Dialoge. Berlin, New York 1992, 162; Stemmer will aufzeigen, daBl Platons Frage
nach dem Guten, sogar die hochste nach der Idee des Guten an sich, bloB dem
Guten fir uns und dem individuellen Glick gelte (vgl. ebd. Anm. 43 und bes.
181-184); um zu diesem Ergebnis gelangen zu koénnen, klammert Stemmer Pla-
tons Gottesbegriff in seiner Interpretation bezeichnenderweise ganz aus; er zieht
Stellen wie Symp. 202cd oder Theaet. 176b von vornherein nicht zur Auslegung
heran; dhnlich bereits H. REINER, Platons Begriindung der Ethik, in: Zestschrift fiir
philosophische Forschung 35 (1981) 223-229, bes. 225 und 228 (Platon habe in der
Politeia «einen ewdimonistischen, auf die Erlangung der je eigenen Gliickseligkeit ab-



10 Ebdarpovia als Vollendung ethischen Handelns

Mensch glicklich und gottihnlich sein will®, ist fiir Platon also nicht
zu bezweifeln; grundsitzlich fragwiirdig aber ist, was den Menschen
glucklich machen kann, worin er mit gutem Grund sein Glick sehen
und suchen soll.?* Ein zuhochst lebenswertes Leben (Blog Protdc),
diese Auskunft erhilt Sokrates von Diotima, wirde dem Menschen
erst zuteil, wenn es thm gelinge, zur reinen unvermischten Schau des
gottlichen Schonen an sich als desjenigen Seins, das nicht in anderem,
vielmehr mit sich selbst stets identisch und von einshafter Form ist?,
in korrekter Stufenfolge aufzusteigen.? Im Dialog Theaitetos wird die
eigentliche Aufgabe des Philosophen dahingehend bestimmt, dal3 er
sich von einer Untersuchung individueller Schicksale abwenden und
einer «Betrachtung des menschlichen Gliicks und Ungliicks im gan-
zen [zuwenden miisse], wie sie beschaffen sind und auf welche Weise
es der Natur des Menschen zukommt, das eine zu erwerben und das
andere zu meiden.»?’ Die Erfillung des Gliicks besteht nach Platon in
dem Versuch, Gott so dhnlich wie méglich zu werden?, mit Hilfe von
Einsicht gerecht und fromm?®, durch Erwerb und Intensivierung der

zielenden Ansaty verfolgty; trotz der Integration der Gerechtigkeit in das Gute sei
Platons Ethik «damit doch egogentrischy).

2 Nur die schlechthin guten und schénen Gétter sind in ihrem Wesen gliick-
lich und unbediirftig, so Symp. 202cd; vgl. KRUGER (wie Anm. 22) 149.

2 Vgl. dazu z.B. Euthyd. 278e sqq. oder die Ausgangsfrage, mit welcher der
Dialog Philebos einsetzt; vgl. H.-G. GADAMER, Platos dialektische Ethik. Phino-
menologische Interpretationen zum Philebos. Hamburg 1931, ND 1983, 82ff;
STEMMER (wie Anm. 22) 160f.: «Die Frage, welches Leben das gliickliche Leben
ist, ist die Ausgangsfrage der platonischen Philosophie und ithre Beantwortung das
Ziel, dem alle philosophischen Anstrengungen dienen» (mit Bezug auf Gorg. 500c,
472cd, 494c, 491e, 492¢).

5 Zur typisch platonischen Bestimmung der Idee als ad10 kad’ ai10, del 8v,
povoeldég vgl. neben Symp. 211ab etwa auch Phaedo 100b.

% Vgl. insgesamt Symp. 210a—212a und dazu KRUGER (wie Anm. 22) 177-283;
ALBERT (wie Anm. 18) 18-24.

21 Vgl. Theaet. 175c¢.

B Vgl. Theaet. 176a—c, Tim. 89e-90d; zu Euthyd. 293ab vgl. Th.A. SZLEZAK,
Platon und die Schriftlichkeit der Philosophie. Interpretationen zu den frithen und
mittleren Dialogen. Berlin, New York 1985, 62; vgl. H. MERKI, ‘Opoiwolg ded.
Von der platonischen Angleichung an Gott zur Gottihnlichkeit bei Gregor von
Nyssa. Diss. Freiburg/Schweiz 1952.

2 Vgl. Symp. 212a, Theaet. 176b, Menon 88c (wenn Einsicht und Vernunft im
Menschen regieren, endet alles, was die Seele unternimmt oder erfihrt, im Glick);
vgl. auch Euwthyd. 279d sqq.; vgl. dazu M. ERLER, Der Sinn der Aporien in den
Dialogen Platons. Ubungsstiicke zur Anleitung im philosophischen Denken. Ber-
lin, New York 1987, 224f.; zu Phdr. 273e-274b und 276e vgl. ERLER, ebd. 164f.;
zu Euthyd. 289d und Phdr. 277a (Glick durch die hochste philosophische Disziplin



Evdarpovia als Vollendung ethischen Handelns 11

Tugendhaftigkeit von Gott geliebt zu werden.*® Denn Gott ist als das
umfassende Seins- und Erkenntnisprinzip auf eine jedes Sein und jede
Erkennbarkeit zugleich ermoglichende und transzendierende Weise
schlechthin uniiberbietbar gut, schon, gerecht, gliicklich.3! Der Mensch
aber kann nur insoweit glicklich sein, als es thm gelingt, das Gute,
Schone, Gerechte zu erkennen und im Leben zu verwirklichen. Thm

kommt das Glick jeweils im Malle seiner Ahnlichkeit mit Gott, seiner
Teilhabe am Gliick selbst zu.

I11.

Wenden wir uns jetzt der aristotelischen ebdaipovia-Lehre zu, so fillt
zunichst auf, dal wesentliche Momente von Platons Bestimmung des
Gliicks in ihr wiederkehren. Auf Ablehnung sto8t primir die Ideen-
lehre, deren Prinzipiengeltung Aristoteles schon allein deswegen zu-
rickweisen muB}, weil er auf threr Grundlage keine eigenstindige Wis-
senschaft vom ethischen Handeln hitte errichten koénnen.?? Vier

der das Gute, Schone und Gerechte betrachtenden Dialektik) vgl. ERLER, ebd.
235f.; zu Charm. 173d, Phdr. 247a, 277a, Gorg. 470e sqq. und 526¢ (Glick durch
Tugend und Ideenwissen) vgl. ERLER, ebd. 202f.; zu Resp. 343c sqq., 352d2-3 und
580b9-10 vgl. STEMMER (wie Anm. 22) 20ff. und 157f.; zu Charm. 171e—172a und
173d-174c, Hipp. I 304e, Euthyd. 281b vgl. STEMMER , ebd. 69ff. (Glick durch
richtig fundiertes, handlungsbezogenes Wissen).

3 Die Erkenntnis, daBB nur derjenige, der so gerecht wie méglich wird, Gott
ahnlich zu werden vermag, bedeutet fiir Platon zugleich Weisheit und wahrhafte
Tugend, so Theaet. 176¢; vgl. Resp. 580c (am glicklichsten ist der Gerechteste);
zum guten, gerechten, besonnenen, wissenden Menschen als Qeo@uArig vgl. Phileb.
39e, Resp. 352b, 611e und 612c—613b (vgl. auch 500de, 501bc), Leges 716d, Tim.
53d, Alkib. I 134d; Euthyphron 9e; vgl. F. DIRLMEIER, Oco@idia — @iiodela, in:
Philologus 90 (1935) 61-63; ein Bediirfnis nach dem Guten haben jene, welche mit
ihm verwandt sind (Resp. 490b, 500c, 611e, Phaedo 79a sqq.); vgl. C.W. MULLER,
Gleiches zu Gleichem. Ein Prinzip frihgriechischen Denkens. Wiesbaden 1965,
177ff.; H. HERTER, «Allverwandtschaft bei Platon», in: Religion und Religionen.
Festschrift G. Mensching. Bonn 1967, 64ff.

31 Vgl. Resp. 508e—509b (siehe auch oben Anm. 23).

32 Vgl. H. FLASHAR, «Die Kritik der Ideenlehre in der Ethik des Aristoteles»,
in: Synusia. Festgabe fiir W. Schadewaldt, hrsg. von H. Flashar und K. Gaiser.
Pfullingen 1965, 223-246; wieder in: Schriften zur aristotelischen Ethik, hrsg. von
Chr. Mueller-Goldingen. Hildesheim 1988, 201-224, bes. 203ff. (Einzelanalyse der
Argumente) und 214f.: die Ideenkritik in der aristotelischen Ethik als «der deut-
lichste Ausdruck fir die Auflésung der inneren Einheit von Ethik und Ontologie»
und als ein Zeichen dafiir, daB die Ethik als eigenstindige philosophische Diszi-
plin «nun neu konstituiert wird» (215).



12 Eddarpovia als Vollendung ethischen Handelns

Punkte, in denen die aristotelische mit der platonischen Konzeption
vom Gliick vergleichbar ist, lassen sich anfiihren:

1. Hatte Platon es als evident angesehen, daf3 alle Menschen nach
dem Glick streben, so schreibt Aristoteles im siebenten Buch seiner
Politik: «Dal alle auf das «Gut-Leben (1o €d {fiv) und das Glick aus
sind, ist klar»®® In gleicher Intention bezeichnet er den Satz: «Nie-
mand ist unfreiwillig gliicklich» ausdriicklich als wahr.3* Positiv ge-
wendet besagt auch das wiederum: Jeder will glicklich sein. Der
Mensch ist von Natur aus auf den Willen zum Gliick angelegt, da er
offenbar keine Entscheidungsfretheit hat zu wihlen, ob er glicklich
oder ungliicklich sein will.%

2. War Platon davon tberzeugt, daB der Mensch primir um die
korrekte Leitung seiner Seele und um die philosophisch-dialektische
Entwicklung seiner Geistnatur Sorge zu tragen haben weil nur auf
dem Wege des Erkenntnisaufstiegs Glick zu erlangen ser’®, so pla-
diert auch Aristoteles dafiir, das Glick nicht in duBleren Giitern und
Erscheinungsformen, sondern in der inneren Wertverfassung und
Seelenbildung zu suchen®’, genauerhin: in der um ihrer selbst willen

3 Politica VII 13, 1331b39-40; vgl. auch Rher. 1 5, 1360b4-7, und dazu M.H.
WORNER, Das Ethische in der Rhetorik des Aristoteles. Freiburg, Miinchen 1990,
143ff., bes. 148.

3 EN III 7 (bzw. 5 nach der Paragraphenzihlung der Oxford-Ausgabe von
I. Bywater), 1113b15-16 (Zitat eines Teilverses aus einer verlorengegangenen
Komédie Epicharms, vgl. DK 23 B 7); vgl. F. DIRLMEIER (Hg.), Aristoteles, Ni-
komachische Ethik. Darmstadt 1956, 91991, 333 Anm. 3; G. BiIEN (Hg.), Aristo-
teles, Nikomachische Ethik. Hamburg 41985, 279 (ad loc.).

3 Wenn das Gliick Letztziel des Handelns ist (EN 1 5, 1097a33-34. b20-21)
und die Uberlegung sich in Freiwilligkeit nur auf die Mittel, nicht aber auf das Ziel
des Handelns richtet (IIT 5, 1112b33-34), so kann Gliick keine Sache des Uberle-
gens sein; vgl. K.Ph. SEIF, Das Problem der Willensfreiheit in der Nikomachische
Ethik des Aristoteles, in: Theologie und Philosophie 54 (1979) 542-581: 566 («Ent-
scheidung hat nur das zum Gegenstand, was der Mensch aus eigener Kraft be-
werkstelligen kann. Ziele wie Gliick, Unsterblichkeit sind nicht in seine Macht ge-
stellt») und 575 (Das Gliick ist Gegenstand des Wiinschens, nicht des Uberlegens).

36 Vgl. etwa Apol. 29d8—e3: «Schimst du dich nicht, dich zwar um Reichtum zu
sorgen, wie dir moglichst viel zukomme, und um Ansehen und Ehre, dafl du dich
aber nicht sorgst und kiimmerst um Einsicht, Wahrheit und die Seele, wie sie
moglichst gut werden; vgl. 30a und 38a; A/kib. I 129b—-131c und 132b sqq.; Gorg.
501b sqq. und 526d sqq.; Phaedo 64e sqq., 82d sqq. und 107c; Resp. 618b sqq.;
Symp. 210a-212a.

37 Vgl. etwa Protrept. B 2-5, nach: Der Protreptikos des Aristoteles. Einleitung,
Text, Ubersetzung und Kommentar von I. Diiring. Frankfurt/M. 1969, 21993,
24f.; zur wahrscheinlichen Arbeitsweise Jamblichs beim Zusammenstellen der Aris-
totelesexzerpte (wohl aus Protrept., Politikos, Eudemus, De philosophia) zu einem phi-



Ebdapovia als Vollendung ethischen Handelns 13

wihlenswerten philosophischen Betrachtung®, insofern das Gluck als
die hochste menschliche évépyela in der Erkenntnis der Wahrheit be-
stehen soll.*

3. Wie fir Platon ist auch fir Aristoteles Gott das in sich autarke
Gliick in vollendeter Wesensfiille. Denn Gott allein ist derjenige, der
in hochstem MaBe «glicklich und selig (pakdglog) ist, jedoch durch
kein duBeres Gut, sondern als er selbst aufgrund seiner selbst (abtog
&’ atdv) und dadurch, dal seine <Wesenheit so beschaffen ist (7woLdg
TG elvar TV @Uow).»® Es werde gemeinhin angenommen, dafl «die
Gotter auf intensivste Weise selig und glicklich sind»" Wenn wir
Gott — da er doch in keinem Falle passiv oder schlafend sein kénne —
eine Aktivitit zuschreiben wollten, so gewi3 die vollkommenste*?; je-
denfalls miiBite sie ranghoher (tyudtepov) als die im Bereich des
menschlichen wertvollen Handelns anzusiedelnde ethische «Bestheit»
(GoeTn) sein.®

4. Bestand fiir Platon das Glick fiir den Menschen im Grad sei-
ner Verihnlichung mit Gott, so kennt und billigt auch Aristoteles
diese Auffassung: «Wihrend namlich fir die Gotter ihr ganzes Leben
selig ist, ist fiir die Menschen [das Leben in dem MaBe gliicklich], so-

losophischen Lesebuch vgl. H. FLASHAR, Platon und Aristoteles im «Protreptikos»
des Jamblichos, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 47 (1965) 53—-62 und 73-79;
mit einem Nachtrag wieder in: Frihschriften des Aristoteles, hrsg. von P. Moraux.
Darmstadt 1975, 247-269; warnend vor unreflektierter Verwendung der
Fragmente des Protrept. im Kontext einer Interpretation von Aristoteles’ Ethik:
E.A. SCHMIDT, Sind die aristotelischen Ethiken praktizierte podévnoig? (Rez. zu
J.D. Monan), in: Philesophische Rundschan 17 (1970) 249-265: 250f.

38 Vgl. Protrept. B 44-45 (ed. Diiring 50f.); zu EE VIII 2, 1248a26-29 («das
Gottliche in uns» bewegt als @pyn und als «etwas Stirkeres» auch unser Denken)
und VIII 3, 1249b16 sqq., vgl. WAGNER (wie Anm. 18) 104ff. und 120ff.

¥ Vgl. Protrept. B 68-69 (ed. Diiring 64f.); B 85-87 (72f); B 90-96 (76f.); B
103 (82); B 108-110 (86); vgl. auch B 52-53 (56f.); Po/ VII 1, 1323b21-23; VII 8,
1328236 sqq.; VII 13, 1332249 sqq.

40 Po/ VII 1, 1323b23-26; vgl. Aristoteles, Politik, iibersetzt und mit erldu-
ternden Anmerkungen versehen von E. Rolfes. Hamburg 41981, 330 Anm. 4; zur
Autarkie und Unbediirftigkeit Gottes (EE VIII 3, 1249b16, Magna Moralia 1 2,
118428-10, Metaph. X 4, 1055215-16) vgl. WAGNER (wie Anm. 18) 116f.

4 EN X 8 (8), 1178b8-9; vgl. DIRLMEIER (wie Anm. 34) 595f. Anm. 3.

42 vgl. EN X 8 (8), 1178b10-22: wenn man Gott Schlaf, menschliche Regun-
gen, Beschiftigungen und Handlungen als seiner unwiirdig absprechen miisse, so
bleibe als sein Leben und Wirken nur die Bewpia ibrig, «so daB die Verwirkli-
chung Gottes, die sich durch [hochste] Seligkeit auszeichnet, eine betrachtende
sein durfte» (18-22).

$Vgl. EN VII 1 (1), 1145a26.



14 Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns

weit [bei thnen] etwas, das mit einer solchen [hochsten] Verwirkli-
chung (d. h. der gottlichen dewpia)* Ahnlichkeit hat, vorhanden
ist»® Aristoteles ist schlieBlich dazu bereit, dem Weisen als dem
durch seinen Geistvollzug «Gliicklichsten» ein HoéchstmaB3 an Ge-
liebtwerden von Gott und an Verwandtschaft mit Gott einzuriu-
men.*6

Ich fasse die vier Aspekte, unter denen Platons und Aristoteles’
Konzeption des Glicks weitgehend konvergieren, zusammen: Beiden
gilt als selbstverstindlich, dal das Gliick von allen Menschen erstrebt
wird, dal es als ein Hochstgut der Seele in der Betrachtung der

# Nach Metaph. XI1 7 ist Gott ewige, unbewegte, intelligible «Seinswesenheit»
(obola), getrennt vom sinnlich Wahrnehmbaren, sich selbst als vontév erfassen-
der und darin verwirklichender volg, freudvollste und beste dewpla, die als ein
ewiges, kontinuierliches und bestes Leben eine unbegrenzte Fihigkeit zum Bewe-
gen hat (1072b18-30 und 1073a4-8); F. DIRLMEIER, Die Zeit der «GroBen Ethik ,
in: Rbeinisches Musenm 88 (1939) 230-232, meint, Aristoteles unterziehe seine ei-
gene Position in XII 9 einer kritischen Prifung und komme zu dem SchluB, die
vonoug habe Prioritit vor dem vontév (zu 1074b17-33).

 EN X 8 (8), 1178b25-27 (auch b23: die der gottlichen évépyera verwandte-
ste der menschlichen &évépyewat sei die glicklichste); vgl. DIRLMEIER (wie Anm.
34) 596 Anm. 5: beim Terminus Opoiopa handele es sich um einen «Reflex aus
Met. 7, 1072b25: (Wenn Gott immer in jenem Zustand der Seligkeit ist, wie wir
nur manchmal: wie wunderbarh» (und b15); zugrunde liege platonischer Wortge-
brauch (etwa Phdr. 250a6); vgl. auch FLASHAR (wie Anm. 33) 214: die ebdapovia
stehe bei Aristoteles in Beziehung zum unbewegt all-bewegenden Gott, dem die
beste und freudvollste Lebensweise zuerkannt werde, welche «mit der hochsten
fir den Menschen erreichbaren Lebensform in deutliche Analogie gesetzt wird»
(unter Verweis auf EN X 7, 1177a12ff.).

4 Vgl. EN X 8 (9), 1179a22-32 (ebdarpovéotatog: deopiréotatog, ovy-
yevéotatog); DIRLMEIER hat seine in: @go@iAia ... (wie Anm. 31) 58f. vertretene
Meinung, diese Textpassage miisse Aristoteles abgesprochen und als unecht aus-
geschieden werden, in: Aristoteles, Nikomachische Ethik (wie Anm. 34) 597f.
Anm. 1 revidiert: Es handele sich um «kein Lehrstiick in streng philosophischem
Sinn», sondern um «die dbliche Einbeziehung von Traditionellem» (d.h. um eine
«dem Volk vertraute Vorstellung, daB der gute Mensch den Segen der Gottheit
genieBe, oder umgekehrt, daB man von irdischem Gelingen, von Besitz, Ehre,
Ruhm usw. ohne weiteres auf die freundschaftliche Gesinnung der Gottheit
schlieBen diirfe»), wobei Aristoteles prinzipiell mit Platon darin ibereinkomme,
daB der die Wahrheit beriihrende Denker glicklich sei; vgl. auch EN VIII 14 (12),
1162a5 (und dazu DIRLMEIER, ebd. 530f. Anm. 4); zur fundamentalen Ungleich-
heit von Menschen und Géttern, die uns hinsichtlich aller Werte so sehr liberlegen
sind, daB3 wir keinerlei Anspruch auf eine Freundschaft mit ihnen haben, vgl. EN
VIII 9 (7), 1158b35-36 (dazu und zum Verhiltnis, in dem EE, EN und MM in der
Frage nach der Moglichkeit einer Deo@iAia zueinander stehen, vgl. DIRLMEIER,
ebd. 520f. Anm. 3).



Edoaipovia als Vollendung ethischen Handelns 15

Wahrheit besteht, dall Gott das Gliick ist und dal3 der Mensch in dem
MaBe von Gott geliebt wird, in welchem er thm dhnlich und dement-
sprechend glicklich ist.

IV.

Wir wollen nun untersuchen, in welcher Weise sich Aristoteles in be-
zug auf Gegenstand und Methode der Grundlegung einer ethischen
bzw. politischen oder praktischen Wissenschaft von Platon abzugren-
zen versucht. Zu Beginn der Nikomachischen Ethik legt Aristoteles
besonderen Wert auf die Feststellung, daB in jeder Wissenschaft bzw.
Kunstfertigkeit (téxvn), Vorgehensweise (nédodog), Handlung (wedkLq)
und Vorzugswahl (mpoaigeoig) jeweils etwas Bestimmtes als gut er-
strebt werde, da3 es somit eine Vielzahl von Handlungszielen und un-
ter diesen eine Rangordnung geben miisse.*’” Der Nachweis einer em-
pirisch aufweisbaren, axiologischen Stufung von Handlungszielen gip-
felt bereits im ersten Drittel des ersten Kapitels von Buch I in der
Aussage: «Wenn es also ein bestimmtes Handlungsziel gibt, das wir
aufgrund seiner selbst wollen, das ibrige aber aufgrund von diesem,
und wenn wir nicht alles aufgrund eines anderen wihlen ..., so ist klar,
dal3 dieses das Gute und Beste ist.»*

Klaus Jacobi hat die logische Struktur dieser Satzperiode (in Aus-
einandersetzung mit den einschlagigen Interpretationen von Geach,
Williams, Hardie, Kenny, Kirwan, Ackrill) sorgfiltig analysiert, wobei
er zu dem Schlull kommt, Aristoteles beanspruche an dieser frithen
Stelle der EN nicht, die Frage, «ob es ein einziges Letztziel allen
menschlichen Wollens und Handelns gibt, ... bereits hinreichend ge-

47 Bei gewissen Titigkeiten und Handlungen, bei denen neben dem Hand-
lungsvollzug auch noch ein Werk hergestellt werde, seien die évépyelal mit EQyov
wertvoller als diejenigen ohne £pyov; und lieBen sich Handlungen einer superio-
ren Kunstfertigkeit oder Wissenschaft unterordnen, so seien die Ziele der leiten-
den Handlungen in stirkerem MaBe wihlenswert (alpetdtepa); vgl. insgesamt
EN I 1 (1), 1094a1-15; vgl. BIEN (wie Anm. 34) XLff.; K. JACOBI, Aristoteles’
Einfihrung des Begriffs «ebdaipovia» im I. Buch der «Nikomachischen Ethik».
Eine Antwort auf einige neuere Inkonsistenzkritiken, in: Philosophisches Jahrbuch 86
(1979) 300-325: 307, P. AUBENQUE, Die Kohirenz der aristotelischen Eudaimo-
nia-Lehre, in: G. Bien (Hg.), Die Frage nach dem Gliick (wie Anm. 11) 45-57:
47f.; FORSCHNER (wie Anm. 13) 3ff.

¥ EN I 1 (2), 1094218-22; vgl. dazu die ausfiihrliche, logische Analyse bei
M.V. WEDIN, Aristotle on the Good for Man, in: Mind 90 (1981) 243-262: 243-
250; vgl. auch A. KENNY, Aristotle on the Perfect Life. Oxford 1992, 7f.



16 Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns

klirt zu haben.»* Vielmehr habe der soeben zitierte Satz in der von
Aristoteles gewihlten Form als «bisher nicht bewiesen» zu gelten. Ja-
cobi ubersetzt den Satz unter Auslassung des zweiten Vordersatzes
wie folgt: «(A) <\Wenn es nun ##r ... ein Ziel des Handelns gibt, das wir
nur um seiner selbst willen wollen, (a) wahrend wir a//es andere um
dessentwillen wollen, ... (C) dann wird offenbar dieses das schlechthin
Gute und Beste seinw». An diese Aussage kntipfe Aristoteles in EN I 5
«offenbar mit Bedacht» durch auffallig «vorsichtige und offene For-
mulierungen» wieder an.>

Atristoteles richtet sich in diesem Einleitungskapitel bewuf3t an ein
Vorverstindnis, das er bei seiner zu einem GrofBteil von Platons Leh-
re gepragten Horerschaft voraussetzen kann. Wenn man die Ein-
gangssitze der Nikomachischen Ethik als einen an ein bestimmtes
Publikum gerichteten Redebeginn versteht, wird deutlich, daB es Ari-
stoteles hier darum geht, gemill dem von ithm fiir die Untersuchun-
gen auf dem Gebiet der Ethik geforderten methodischen Ansatz bei
dem, was fiir uns bekannt ist®!, eine moglichst breite Verstindigungs-
basis mit seinen Horern zu schaffen. Schon der (Thema-Satz, mit
dem die Nikomachische Ethik eindrucksvoll einsetzt, 1aBt diese In-
tention erkennen. Denn der Satz: «Das Gute (bzw. Gutes)>? ist es,
wonach alle streben»®® ist eine bei Platon vielfach belegbare Grundan-

4 JACOBI (wie Anm. 47) 304 (und 301ff.).

0 Ebd. 303 (dies sei die «richtig interpretierende Ubersetzungy), mit Bezug auf
die Ubersetzungen von W.D. ROsS, Aristotle, The Nicomachean Ethics. London
1915, rev. ed. Oxford 1980, und R.A. GAUTHIER/].Y. JOLIF , L’Ethique 4 Nico-
maque: Introduction, traduction et commentaire, Tome II 1. Louvain, Paris 21970.

SEN I 2 (4), 1095b2-4; vgl. BIEN (wie Anm. 34) 266 (ad loc.): «Das Be-
kannte fir uns> sind sowohl die formulierten menschlichen Meinungen wie das
vorreflexive Wissen des durch ethische Praxis guten Menschen ... Diese Gegeben-
heiten sind zugleich das dDaB», zu dem die praktische Philosophie (im Unterschied
zur theoretischen) kein (Warumy durch Hinterfragen anzugeben braucht ... Der
Prinzipiencharakter und die Normativitit des dDaf} ist nicht die Faktizitit dessen,
was die Menschen tatsichlich tun, sondern es impliziert immer bereits die norma-
tiven Meinungen der (sittlichen) Menschen iber das, was sie tun sollen» (letzteres
zu I 7, 1098a33 sqq.); vgl. auch BIEN, ebd. XXXIIIf.; zu VII 1, 1145b3-6, vgl.
G.E.L. OWEN, «Tithenai ta Phainomenay», in: Aristote et les problémes de la mé-
thode (Symposium Aristotelicum). Louvain 1961, 83-103, bes. 85; vgl. ferner
I. DURING, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens. Heidel-
berg 1966, 466f.

32 Vgl. P.T. GEACH, Logic Matters. Oxford 1972, 1ff.

B EN 11 (1), 1094a1-3.



Eddaipovia als Vollendung ethischen Handelns 17

schauung.-"4 Das Zitat stammt wahrscheinlich von dem Platoniker
Eudoxos.%

Aristoteles beliBt es nun aber nicht dabei, mit dem Gesagten an
ein zu erwartendes Vorverstindnis seines Publikums anzukniipfen;
vielmehr macht er in der Art, wie er gewisse, innerhalb der Akademie
weithin akzeptierte Thesen aufgreift, sie in charakteristischer Weise
erginzt oder in einen anderen Kontext stellt, zugleich auf seinen ethi-
schen Neuansatz aufmerksam. In dieser Absicht schrinkt Aristoteles
die Bedeutung des die Nikomachische Ethik einleitenden <Thema-
Satzes), der von Eudoxos generell auf alles Lebendige appliziert und
von Platon fiir ein umfassendes Streben nach der allbegriindenden
Idee des Guten in Anspruch genommen worden ist, in handlung-
stheoretischer Hinsicht auf sein eigenes wissenschaftliches Vorhaben
spezifisch ein. Gegenstandsbereich der Ethik ist ihm weder das, wor-
auf alle Lebewesen insgesamt aus sind, noch das schlechthin héchste
Gute, sondern allein das vom Menschen im Handeln zu verwirkli-
chende Gute qua dayadov mpaxtév.56 Die den Untersuchungen der
Nikomachischen Ethik zugrunde liegende «Methode der Restriktion
und Elimination» fiihrt zum einen zu einer Abgrenzung des Wissen-
schaftsobjektes mach untem, d. h. Thema der aristotelischen Ethik ist

% DIRLMEIER (wie Anm. 34) 266f., verweist (auBer auf Eudoxos von Knidos)
auf Platon, Gorg. 499¢8-9, Symp. 205a6, Phileb. 20d8-9, Resp. 505d5—e1.

3 Vgl. EN X 2 (2), 1172b9-15; vgl. dazu BIEN (wie Anm. 34) 263 (Erlaute-
rung zu 1094al); vgl. ferner JACOBI (wie Anm. 47) 304f.; W. SCHADEWALDT, Hel-
las und Hesperien. Ziirich, Stuttgart 1960, 450-471.

%6 Vgl. EN 11 (3), 1095a5—6 (das Ziel sei «nicht eine Erkenntais, sondern eine
Handlungy); IT 2 (2), 1103b26-30; EE I 5, 1216b16-25; JACOBI (wie Anm. 47) 306
m. Anm. 37 (Bezug auf EN 1095a16-17; 1096b34; 1097a23); BIEN (wie Anm. 34)
265 (Erliauterung zu 1095a2): «Die Ethik ist praktische Philosophie nicht nur
darum, weil sie von der menschlichen Praxis als ihrem Gegenstand handelt, son-
dern weil sie gute menschliche Praxis als ihr Ziel wi/h; vgl. DURING (wie Anm. 51)
457; J.L. AUSTIN, 'Ayad6v and ebdaipovia in the Ethics of Aristotle, in: Aristotle.
A Collection of Critical Essays, ed. by ].M.E. Moravcsik (Modern Studies in Phi-
losophy 1). London, Melbourne 1968, 261-296: 285; zu EN I 13 (13), 1102a14-15
(«Das menschliche Gut suchen wir und das menschliche Gliick»), vgl. J. RITTER,
Metaphysik und Politik. Studien zu Aristoteles und Hegel. Frankfurt/M. 1969, 85
und 93 («Nicht «den Mensch handelt, sondern «iesep Mensch ... »); nach JACOBI
(306f.) beabsichtigt Aristoteles im Eingangssatz der EN auBerdem mit der Ergin-
zung des Begriffspaars téyvn-pédodog durch das Begriffspaar mpdfig-npoaigeoig
das platonische, «technisch-poietische Modell» «zu relativieren», indem er auf den
im menschlichen Handeln selbst liegenden Zielcharakter aufmerksam mache, der
allerdings erst in der Bestimmung des praktischen Gutes als seelisch-tugendgemi-
Ber Verwirklichung (évépyeila) zur vollen Geltung gelange.



18 Eddatpovia als Vollendung ethischen Handelns

nicht das, was in den Bereich der Biologie bzw. Naturwissenschaft
fallt, und zum anderen zu einer Abgrenzung mach obem, d. h. ihr
Thema ist ebensowenig das, was in den Bereich der Kosmologie oder
Theologie fillt.>” Gegenstand soll auch nicht der Mensch schlechthin
sein, sondern der Mensch als mit Vernunft ausgestatteter Biirger im
Verband der Polis®, genauerhin: das im Bereich dessen, was sich auch
anders verhalten kann, liegende, «in unserer Macht stehende»®, auf
Entscheidungsfreiheit basierende Handeln.®

7 Vgl. H. FLASHAR, «Aristoteles», in: GrundriB der Geschichte der Philoso-
phie. Die Philosophie der Antike, Bd. 3, hrsg. von H. Flashar. Basel, Stuttgart
1983, 337f. (mit dem Eliminationsverfahren hingt auch die Ausscheidung von al-
lem, «was nicht menschliches Handeln zu dirigieren vermagy, aus dem Gebiet der
Ethik zusammen; diese Ausscheidung gilt nach EN VI 2 und 13 fiir die das Un-
vergingliche betrachtende émotiiun, fir die reine dtdvola und fir die cogia); vgl.
auch G. BIEN, Die Grundlegung der politischen Philosophie bei Aristoteles. Frei-
burg 1973, 21980, 103ff.

58 Vgl. Pol. 12, 125322-3; vgl. auch III 11, 1282a5-12; EN 1 1 (2), 1094b8-11;
zum vollkommenen Leben und Gliick als Verwirklichung vollendeten Tugendvoll-
zugs und als Ziel des Staates vgl. Po/ VII 8, 1328a37ff.; zur Bestimmung von Ob-
jekt und Methode der Politik und Ethik qua «praktischer Philosophie» vgl. niher-
hin BIEN (wie Anm. 57) 59-111, bes. 62f. und 70ff.

3 Zu 1 £’ fuiv vgl. EN III 5 (3) (z.B. 1112a31; 1113a11); III 7-8 (5) (z.B.
1113b20-21; 1114b28).

80 Vgl. EN III 7 (5), 1113b16-21; VIII 2 (1), 1155b9-10 (avdpoomxd: fidn xai
nadn); vgl. insgesamt EE II 6-11 (bes. 1223a4ff.); zu éxovolog (bzw. dxovoLog)
vgl. EN III 1-3 (1), zu mpoaigeoig III 4 (2), zu BovAnowg IIT 5-7 (3-5); vgl.
V. Cessl, Erkennen und Handeln in der Theorie des Tragischen bei Aristoteles.
Frankfurt/M. 1987, 130ff.; A. DIHLE, The Theory of Will in Classical Antiquity.
Berkeley 1982, 59f.; FLASHAR (wie Anm. 57) 337 und 338f.; DURING (wie Anm.
51) 463; SEIF (wie Anm. 35) 543 und 563ff.; O. HOFFE, Praktische Philosophie.
Das Modell des Aristoteles. Miinchen 1971, 35ff. und 126ff.; R. LOENING, Die
Zurechnungslehre des Aristoteles. Jena 1903, ND Hildesheim 1967. 16ff.; zum
aristotelischen Handlungsbegriff vgl. J.-E. PLEINES, «Das teleologische Argument
in der praktischen Philosophie. Handlungs- und Gliickseligkeitstheorie bei Kant
und Aristoteles», in: Zum teleologischen Argument in der Philosophie. Aristote-
les-Kant-Hegel, hrsg. von ].-E. Pleines. Wirzburg 1991, 172-208: 193ff.; da
menschliche Handlungen der Verinderlichkeit und Unbestimmtheit unterworfen
sind (EE II 6, 1226b15ff.), wird die Genauigkeit ethischer Urteile durch Anpas-
sung an die handelnden Personen und situativen Umstinden beeintrichtigt; vgl.
C.D.C. REEVE, Practices of Reason. Aristotle’s Nicomachean Ethics. Oxford
1992, 22ff.; PLEINES, ebd. 184f. (mit Bezug auf EN VI 8, 1141b14ff., IX 2,
1165a12ff.; EE 1 5, 1215b15-18); FORSCHNER (wie Anm. 14) 9f.



Ebdapovia als Vollendung ethischen Handelns 19

V.

In bezug auf sittlich Wertvolles, Gerechtes, etc. herrscht nach Aris-
toteles eine so weitreichende Meinungsdifferenz, daBl es eher durch
bloBe menschliche Setzung (¥€oel) als von Natur aus (@uoet) Geltung
zu haben scheine.’! Die Ethik konne nicht mit dem Einfachhin- und
An-sich-Bekanntemn, sondern lediglich mit dem <Fir-uns-Bekannten
einsetzen, also bei einem aus herkommlichen Ansichten, Redensarten,
Sprichwortern, Schriftstellerzitaten, Etymologien, etc. zu eruierenden,
allgemeinen Konsens, der als empirisch belegtes Ausgangsmaterial fiir
eine darauf aufbauende kritische Begriffsanalyse heranzuziehen se1.5
Die Beachtung des «consensus omniumy als methodisch geforderte
Hilfe in der Ethik kommt zum Austrag, wenn es in EN I Kap. 2 um
die vorliufige Bestimmung und begriffliche Eingrenzung des hoch-
sten Handlungsziels geht. Auller Zweifel steht fiir Aristoteles nicht
nur die als allgemeingiiltig konstatierte Tatsache, daB alle gliicklich
sein wollen, sondern Einigkeit besteht fir ihn auch darin, wie das
Letztziel des Handelns zu benennen ist. In bezug auf eine generelle
Bezeichnung und Charakterisierung des hochsten aller praktischen
Giter herrscht niamlich nach Aristoteles «im Namen weitgehend
Ubereinstimmung. Denn Gliick nennen es die Leute und die Gebil-
deten und sie setzen mit dem Glicklich-Sein das «Gut-Leben) und

1 Vgl. EN 11 (3), 1094b11-22; II 2 (2), 1103b34-1104a7; vgl. PLEINES (wie
Anm. 12) 91f; BIEN (wie Anm. 34) XXIIf. und XXVII; K. von FRrRITZ, Die
éraywyn bei Aristoteles (SBAW, PH, 1964, H. 3). Minchen 1964, 62f.; Chr.
PIETSCH, Prinzipienfindung bei Aristoteles. Methoden und erkenntnistheoretische
Grundlagen. Stuttgart 1992, 96 (die in der Ethik zu beobachtende grole Zahl von
Einzelbeispielen ist «gerade ein Zeichen zunehmender Unsicherheit» in prinzi-
pientheoretischer Hinsicht).

62 Vgl. EN VI 12 (11), 1143b11-14; I 8 (8), 1098b11-12 («mit dem Wahren
stimmen alle vorhandenen Ansichten tberein, mit dem Falschen aber gerit das
Wahre schnell auseinander»), I 9 (8), 1098b27-29; vgl. auch X 2 (2), 1172b35-
117322 («das, was allen richtig scheint, ist es auch, und wer den Glauben daran
aufhebt, kann nicht leicht etwas Glaubhafteres nennen»); EE I 1, 1214b28-1215a7
und 1216b26ff.; vgl. ]. BARNES, Aristotle and the Methods of Ethics, in: Revwe In-
ternationale de Philosophie 34 (1980) 490-511, wieder in: Schriften zur aristotelischen
Ethik (wie Anm. 32) 461-482, bes. 505 bzw. 476 («Aristotle’s Method of "Evdoga
does not commit him to a Morality of Common Sense; but for all that, it is mate-
rially restrictiven); BIEN (wie Anm. 34) XXXIIIff. mit Anm. 52-61; G. LIEBERG,
Die Lehre von der Lust in den Ethiken des Aristoteles. Minchen 1958, 46ff.; DU-
RING (wie Anm. 51) 457f. und 468; K.-H. VOLKMANN-SCHLUCK, Ethos und Wis-
sen in der Nikomachischen Ethik des Aristoteles, in: Sein und Ethos. Untersuchun-
gen zur Grundlegung der Ethik, hrsg. von P. Engelhardt, Bd. 1. Mainz 1963, 56.



20 Ebdarpovia als Vollendung ethischen Handelns

«Gut-Handeln (bzw. Wohlergehen) identisch.»®® Was nun im aristote-
lischen Text folgt, ist nach J.L. Austin eine nihere Spezifikation, wel-
che Lebensweise dem Begriff ebdaipovia und seiner allgemeinen Um-
schreibung (eb (v, €b mpdtTewv) bei gewissen Bevolkerungsgruppen
bzw. Individuen entspreche®: «Dariiber aber, was das Glick ist (i
g¢otv), gehen [thre Meinungen] auseinander, und die Menge der Leute
gibt es nicht auf gleiche Weise wie die Weisen an: die einen als etwas
vom Augenfilligen und Sichtbaren, wie Lust, Reichtum oder Ehre,
die anderen anderes, oft aber auch derselbe verschiedenes; nimlich
einmal, wenn er [gerade] krank ist, Gesundheit, [dann] wenn er arm
ist, Reichtum», wenn er unwissend ist, Wissen.®® «Einige aber mein-
ten, dal neben all diesen Giitern noch etwas anderes, gemil} seiner
selbst Bestimmtes sei, das auch bei all diesen Ursache dafiir sei, dal3
sie Giter sind.»% Eine ausfiihrliche und — wie H. Flashar gezeigt hat®’ —

63 EN I 2 (4), 1095217-20; vgl. auch I 8 (8), 1098b20-22; vgl. DIRLMEIER (wie
Anm. 34) 271f. Anm. 2-5; BIEN (wie Anm. 34) 265 (ad loc.); zu &b mpdtTELY Vgl
auch Po/. VII 13, 1325a21-22; III 9, 1280b33-1281a2; De part. anim. 11 10, 656a6;
zum «Doppelsinn» sowohl von £b fjv als auch von &b mpdttewv (zugleich gute
Titigkeit und Wohlbefinden) vergleicht DIRLMEIER (ebd. Anm. 4) Platon, Resp.
329a8, 387d12, 353e10-354al, Gorg. 507c1-5, und zur Gleichsetzung der beiden
Begriffe mit ebdaipwv Resp. 354al sowie Gorg. 507c4; anders und abwegig: J. JANT-
ZEN, «Bemerkungen zum Aristotelischen Eudaimonie-Begriff», in: ANOAOZX. Fest-
schrift fir Helmut Kuhn, hrsg. von R. Hofmann, J. Jantzen und H. Ottmann.
Weinheim 1989, 95-114: 99ff.: aus der Zweiheit von «gut leben» und «gut han-
deln» enstehe eine Differenz in der Grundlegung der aristotelischen Ethik: «Der
handlungstheoretische Ansatz gerat in Konkurrenz zum eudaimonistischen» (101);
gegen die verfehlte Kennzeichnung der aristotelischen Ethik als «<Eudimonismus»
vgl. BIEN (wie Anm. 34) XXVII-XXIX; A. SCHWAN, «Politik als Werk der Wahs-
heit. Einheit und Differenz von Ethik und Politik bei Aristoteles», in: Sein und
Ethos ... (wie Anm. 62) 69-110: 72f.; PLEINES (wie Anm. 13) 140 und 146ff., bes.
151 und 153ff.; N. HARTMANN, «Die Wertdimensionen der Nikomachischen Ethik»,
in: DERS., Kleinere Schriften, Bd. 2. Berlin 1957, 191-214: 192.

64 Vgl. AUSTIN (wie Anm. 56) 274ff., bes. 278f.; wenn Austin allerdings meint,
Aristoteles suche hier nicht ein bloBes Synonym fiir ebdaipovia, sondern er gebe
«an analysisy of its meaningy» (275), so scheint mir dies im Hinblick auf Aristote-
les» Betonung, da3 es ihm zunichst nur um eine Darstellung und Erérterung von
traditionellen Sichtweisen zum Thema Glick geht, unzutreffend; vgl. auch REEVE
(wie Anm. 60) 30 und 114f.; P. STEMMER, Aristoteles’ Glicksbegriff in der Niko-
machischen Ethik. Eine Interpretation von EN 1,7. 1097b2-5, in: Phronesis 37
(1992) 103ff. (das Glick als Endziel des Handelns iberhaupt, die Lust als kon-
krete Realisationsweise und als Mittel der Verwirklichung des Gliicks).

S EN I 2 (4), 1095a20-26; vgl. DIRLMEIER (wie Anm. 34) 271f.; JACOBI (wie
Anm. 47) 311-314.

66 EN I 2 (4), 1095226—28; dazu und zum folgenden vgl. PLEINES (wie Anm.
12) 85ff.; vgl. ferner DIRLMEIER (wie Anm. 34) 272f. (Anm. 1 ad loc.).



Eddarpovia als Vollendung ethischen Handelns 21

behutsame, dem Denken der Akademie nahestehende Kritik an Pla-
tons Lehre von der Idee des Guten folgt im 4." Kap. von EN L

Laut Aristoteles lohnt es sich indessen nicht, alle iber das Glick
vorgebrachten Meinungen im einzelnen zu untersuchen. Es sei viel-
mehr ausreichend, die am weitesten verbreiteten und jene, die be-
grindet erscheinen, einer Prifung zu unterziehen.®® Am Beispiel des
Reichtums zeigt Aristoteles, was fir siamtliche, in Relation zu einem
ubergeordneten Gut stehenden Guter zu gelten hat: Sie konnen das
gesuchte Gut nicht sein, weil sie (z. T. sogar nur momentan, in einer
gewissen Lebenssituation) zu etwas anderem niitzlich und wegen die-
ses, von ithnen selbst verschiedenen Gutes erstrebt werden.®® In Kap. 3
erfolgt eine Besprechung von zwei der drei Lebensformen, die Aris-
toteles fiir die meistenteils gewihlten halt, der Lust (fdovi}) und Ehre
(tun), offenbar deshalb, weil sie neben dem Bilog Dewonuxde, fir
dessen Behandlung sogleich auf einen spiteren Zeitpunkt verwiesen
wird, «aufgrund ihrer selbst (8t" abtd) geliebt werden.»™ Es erscheine
thm als nicht unbegriindet (obx d@Aéyog), schreibt Aristoteles, wenn
die meisten thr Glick im Blog drorlavotikdg suchen, wobei sie jedoch
einer animalischen und «knechtisch gesinnten» Lebensweise den Vor-
zug giben.”! Denn ein sich seinen Lustempfindungen hingebender

7 Vgl. FLASHAR (wie Anm. 32) 203f. (der Satz, es sei der Wahrheit vor den
Freunden der Vorzug zu geben, als «Ausdruck innerer Verbundenheit mit Platon
in einer Weise, die in den Schriften des Aristoteles einzig dasteht»; er wirke gera-
dezu wie eine «Entschuldigung» vor einem groBeren, auBerakademischen Publi-
kum, 213); die Ideenkritik in EN I 4 (6), die eng an die Voraussetzungen der pla-
tonischen Philosophie selbst ankniipfe, sei im ganzen weitaus zuriickhaltender als
diejenige in EE I 8, die in ihrem polemischen, kiihl reservierten Ton von einer
aktuellen, innerakademischen Auseinandersetzung (wohl mit Xenokrates beziiglich
der Ideenzahlenlehre) zeuge (vgl. 205-213; beide Kritiken seien unabhingig von-
einander: 211); auch die Ideenkritik von EN I 4 (6) sei jedoch insgesamt «nicht ei-
gentlich in Auseinandersetzung mit den ontologischen Grundprinzipien Platons
gewonnen», sondern der Frage nach der Pridizierbarkeit des Guten und seiner
Brauchbarkeit als Handlungskriterium unterworfen (214 und 224 Anm. 57 und 58).

68 Vgl. EN I 2 (4), 1095228-30; nach BIEN (wie Anm. 34) 265f. (ad loc.) er-
folgt die in Aussicht gestellte Prifung in EN I 3-4 und 8-9; vgl. auch EE I 3,
1214b28-29, und dazu HINSKE (wie Anm. 6) 44ff.

8 Vgl. EN 13 (5), 1096a5-7; BIEN (wie Anm. 34) 267 (ad loc.).

0 Vgl. EN I3 (5), 1096a8-9; die Erérterung der theoretischen Lebensform er-
folgt erst gegen Ende der EN: X 7 (7), 1177a12-1178a8; X 8-9 (8), 1178a22-
1179a32; zu den drei Biot vgl. auch EE I 1, 1214a30ff.; T 4, 1215a33ff; I 5,
1216a10ff. :

" Vgl. EN I 3 (5), 1095b14-20; vgl. auch Platon, Protag. 351bsqq., Resp.
505b6 u.6.



22 Eddaipovia als Vollendung ethischen Handelns

Mensch bestimme nicht selbst tiber sein Leben; er wahle einfachhin
das seinem Korper Angenehme als das Gute, welches er insofern mit
dem ihm bloB gut Erscheinenden gleichsetze, worin sein Irrtum be-
stehe.”? Bei seiner Besprechung der zweiten Lebensform ist Aris-
toteles der Ansicht, daBB auch die als Ziel des Blog molitikdg ange-
strebte Ehre offenkundig «oberflichlicher als das Gesuchte» ist, da sie
«eher in den Ehrenden als in den Geehrten zu sein scheint; wir ver-
muten aber, da} das [hochste] Gut etwas uns Eigentimliches (oikeldv
1) und schwer von uns abtrennbar (dvoagaipetov) ist.»’ Das Streben
nach Ehre entspringe dem Wunsch, sich selbst fiir einen guten Men-
schen zu halten und von Wiirdigen als gut geachtet zu werden, wor-
aus hervorgehe, daB3 der Wert der Tugend iiber den der Ehre gestellt
werde’™, die Tiu1 also weder als Ziel des politischen Lebens noch als
letztes Gut im Sinne der ebdapovia in Frage kommen konne.” Wenn
Aristoteles trotz dieser klaren argumentativen Ablehnung von Lust
und Ehre als Kandidaten fiir das Lebensgliick beiden dennoch das
Pridikat zugesteht, sie seien um ihrer selbst willen wihlenswert, so
scheint mir darin eine Konzession an das Urteilskriterium des «con-
sensus omnium» vorzuliegen, insofern «viele Griinde fiir diese [Giiter]
vorgebracht worden sind.»"

VL.

Nach seiner ausfiihrlichen Kritik an Platons Lehre von der Idee des
Guten und der vorsichtigen Zuriickweisung ihrer Brauchbarkeit in
bezug auf konkretes Handeln stellt Aristoteles drei Forderungen auf,
denen die Bestimmung des Glicks als des hochsten menschlichen
Gutes Geniige leisten misse. Das Glick allein sei im Bereich der
Praxis (1) im ausgezeichneten Sinne um seiner selbst willen wihlens-
wert und vollendet, (2) autark, (3) am erstrebenswertesten.

2Vgl. EN III 6 (4), 1113a32-b2; vgl. auch EE I 5, 1216a27-37.

Vgl EN 13 (5), 1095b22-26.

" Vgl. ebd. 26-31.

> Vgl. BIEN (wie Anm. 34) 266f. (zu 1095b14); zu 1095b14-1096a5 vgl. auch
REEVE (wie Anm. 60) 150f.

6 EN I 3 (5), 1096a9-10; insbesondere die Bedeutung des Lustphinomens
wiirdigt Aristoteles mit ausfithrlicher Diskussion in VII 12-15 und X 1-5; vgl
F. RICKEN, Der Lustbegriff in der Nikomachischen Ethik des Aristoteles. Gottin-
gen 1975; LIEBERG (wie Anm. 62); zum Stellenwert der Lust in den philosophi-
schen Erorterungen zu Platons und Aristoteles’ Zeit vgl. ].C.B. GOSLING/C.C.W.
TAYLOR, The Greeks on Pleasure. Oxford 1982, ND 1984, 129-131 und 143ff.



Eddaipovia als Vollendung ethischen Handelns 23

Zu (1): Im funften Kapitel des ersten Buches der Nikomachi-
schen Ethik trifft Aristoteles die folgende Differenzierung in bezug
auf das, was an sich wahlenswert ist:

1. «Ehre, Lust, Denken (voi¢) und jede Tugend (GpeT1)) wahlen wir (a)
zwar auch um ihrer selbst willen, ... (b) aber wir wihlen sie auch um des
Glucks willen, weil wir annehmen, durch sie (dtd ToUT@V) glicklich zu
werden.»’’

2. Das Glick hingegen ist «das gemal3 seiner selbst und niemals auf-
grund eines anderen Gewihlte ... Niemand wihlt das Glick um der [zu-
vor genannten Giiter] willen noch iiberhaupt aufgrund von etwas ande-
rem.»’

Es ist nicht leicht nachzuvollziehen, wie Aristoteles diese diffizile
Unterscheidung verstanden wissen will. Was kann die Aufteilung des
«An-sich-Wiahlenswerten» — offenbar in untergeordnete, tiefere Giiter
und in ein thnen {bergeordnetes Hochstgut — besagen? Im selben
Kapitel spricht Aristoteles auch davon, die erstgenannten Giiter seien
vollendete Ziele (téAein), das Glick aber sei das maximal vollendete
Letztziel (teleldtatov, dnrldg téhelov), da es im Unterschied zu allen
anderen Zielen nicht mehr wegen eines hoheren Zieles gewihlt wer-
den konne.”

Zu (2): Zu demselben Resultat wie die Bestimmung des gesuchten
Gutes als des letzten, gemil seiner selbst gewihlten Zieles fiihre auch

T JACOBI (wie Anm. 47) 300-325, ist der Auffassung, Aristoteles behaupte,
«diese Giiter wiirden zwar nicht notwendig um des Glicks willen gewiahlt, kénn-
ten aber doch um des Gliicks willen gewihlt werden» (317); anders: STEMMER (wie
Anm. 64) 85-110, bes. 97f. (Ehre, Lust, Denken, Tugend werden auBer um ihrer
selbst willen ##r um des Gliickes willen angestrebt).

8 EN I 5 (7), 1097a35-b6; vgl. Eustratius, In Ethica Nicomachea Commentaria
(Commentaria in Aristotelem Graeca, Vol. XX), ed. G. Heylbut. Berlin 1892, 62;
zum gesamten Kapitel und zu Paralleltexten vgl. R. HEINAMAN, Eudaimonia and
Self-sufficiency in the Nicomachean Ethics, in: Phronesis 33 (1988) 31-53 (ad loc.
38ff.); S.A. WHITE, Is Aristotelian Happiness a Good Life or the Best Life?, in:
Oxford Studies in Ancient Philosophy 8 (1990) 103-144 (bes. 108ff.); R. Crisp, White
on Aristotelian Happiness, in: Oxford Studies in Ancient Philosophy 10 (1992) 233—
240; KENNY (wie Anm. 48) 16ff.; DIRLMEIER (wie Anm. 34) 276, verweist zu
Recht auf die platonische Herkunft der Argumentation (Resp. 357c—358a, Phileb.
20d-21a, 60c, 67a, Tim. 68e, Symp. 205a); zum Versuch, eine «anti-Kantian
interpretation» des Verhiltnisses der aristotelischen @pet) und ebdaipovia als in
sich konsistent zu erweisen, vgl. R. KRAUT, Aristotle on Choosing Virtue for
Itself, in: Archiv fiir Geschichte der Philosophie 58 (1976) 223-239 (zum obigen Passus
2291t.).

EN IS5 (7), 1097230 und 33; vgl. T. ENGBERG-PEDERSEN, Aristotle’s Theory
of Moral Insight. Oxford 1983, 8ff.; WEDIN (wie Anm. 48) 251-255.



24 Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns

der Begriff der Autarkie, der ebenfalls auf das Glick zu applizieren
sei’: «Als autark nehmen wir das, was allein genommen das Leben
wihlenswert macht und keines [anderen] bedarf»® Aristoteles fiigt
sogleich hinzu, dal er, wenn er von Autarkie in bezug auf den Men-
schen spreche, nicht das fiir sich isolierte Individuum, sondern den
Menschen im vollen Sinne meine, sofern er seinem Wesen nach ge-
meinschaftsbezogen (gvoet Tolitikév) sel.’?

(3): SchlieBlich sei das Glick «zudem das wihlenswerteste von
allen [Giitern], nicht indem es [anderem] hinzugezihlt wird — wenn es
[wie ein Gut unter vielen] [anderem Gutem] hinzugezihlt werden
konnte, wire klar, dal} [auch] es [selbst] mit dem geringsten [zusitzli-
chen] Gut [zusammengenommen] wihlenswerter wiirde. Denn das
Hinzugenommene liBt ein Uberragen an Giitern (dmegoyn &yad@dv)
entstehen, und stets ist das GroBer-Sein an Glitern wihlenswerter.»®?

Vermutlich kntpft Aristoteles mit diesen Differenzierungen an
die in Platons Philebos gefilhrte Diskussion, wie weit Lust bzw. Ein-
sicht am Guten teilzuhaben vermogen, an. Sokrates hat dort die Fest-
stellung getroffen: Wenn einem Lebewesen das Gute «stets, bestin-
dig, ginzlich und tberall anwesend ist, bedarf es keines anderen mehr
zusatzlich, vielmehr hat es das hinreichend maximal Vollendete
(lkavov tededTatov).»® Eine solche Sonderstellung des an sich Guten

80 vgl. EN 15 (7), 1097b6-8.

81 Ebd. 14-15; vgl. REEVE (wie Anm. 60) 117f; KENNY (wie Anm. 49) 23f;
ENGBERG-PEDERSEN (wie Anm. 79) 10ff.

82 Vgl. EN 1 5 (7), 1097b8-13 (siche auch oben Anm. 64); Eustratius (wie
Anm. 78) 62—64; vgl. RITTER (wie Anm. 13) 684; BIEN (wie Anm. 57) 70ff. und
228ff.; FLASHAR (wie Anm. 57) 338; REEVE (wie Anm. 60) 118f., stellt folgende
Uberlegung an: «Ein Leben wire nicht wihlenswert und mangellos fiir uns, wenn
es nicht Eltern, Kinder, Freunde und Mitbiirger einschlésse. Auch wire es nicht
wihlenswert und mangellos, wenn Eltern, Kinder, Freunde und Mitbiirger nicht
ihrerseits gliicklich wiren. Also missen wir das Gut auf sie ausdehnen ...» (mit
Bezug auf 1099b3-6).

8 EN I 5 (7), 1097b16-20; Eustratius (wie Anm. 78) 64f.; vgl. REEVE (wie
Anm. 60) 120ff.; KENNY (wie Anm. 48) 24ff. (beide Autoren mit einer Diskussion
von zwei verschiedenen Ubersetzungsmoglichkeiten); HEINAMAN (wie Anm. 78)
42ff.; ENGBERG-PEDERSEN (wie Anm. 79) 16ff.; WEDIN (wie Anm. 48) 257ff;
A.W. PRICE, Aristotle’s Ethical Holism, in: Mind 89 (1980) 338-352: 346ff;
JANTZEN (wie Anm. 63) 106ff.; S.R.L. CLARK, Aristotle’s Man. Oxford 1975, 154.

8 Phileb. 60a—c; vgl. damit EN X 2 (2), 1172b23ff., bes. 31-32 (nach Platon
werde das Gute durch keinen Zusatz wihlenswerter), und dazu GOSLING/TAYLOR
(wie Anm. 76) 160f. und 263; vgl. auch REEVE (wie Anm. 60) 120; STEMMER (wie
Anm. 64) 85.



Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns 25

in bezug auf die optimale Lebensweise® ist Aristoteles fiir seine Kon-
zeption des Gliicks gerade im AnschluB} an das dritte Argument der
Nicht-Vermehrbarkeiv des Gut-Seins abgesprochen worden. Kap. 5
von Buch I der EN hat eine Reihe von divergierenden Deutungen er-
fahren. Unter den Interpreten der aristotelischen Ethik wird eine
kontroverse Diskussion gefithrt. Zum einen wird die These vertreten,
die ebddaipovia konne bei Aristoteles nur im Sinne eines dnclusive
end> verstanden werden. Denn das Glick umfasse als eine Ganzheit
samtliche in thm enthaltenen und es konstituierenden Teilgiiter, da
diese Aristoteles’ Aussage zufolge nicht auBerhalb des Gliicks sein
konnten, sondern ihm immanent sein sollen.?¢ Andere Aristoteles-

8 Allerdings ist zur platonischen Lehre im Philebos einschrinkend zu vermer-
ken: Fir die beste menschliche Lebensform und die gesuchte Mischung aus dazu
geeigneten Wissensarten und Liisten eignen sich nur diejenigen fdovai, die sich
vom Geist, der zugleich begrenzende Ursache und selbst begrenztes Element ist,
leiten lassen (28d sqq.; 65b sqq.); als mit der po6VNOLG unvereinbar scheiden von
vornherein die heftigen, tugenduntauglichen (45a—e), abbildhaft-triigerischen (36¢
sqq.), jeweils mit Unlust kombinierten «unreinen Liste» (44d-50e) fiir die ge-
suchte Mischung aus; tibrig bleibt die an Mall und Begrenzung teilhabende (52c),
reine asthetische und die intellektive Lust, insofern diese gemiBigten, mittleren
Formen der Lust «angenehmer, wahrer und schéner» sind als die zuvor genannten
(53b—c); vgl. H.-]. KRAMER, Arete bei Platon und Aristoteles. Zum Wesen und zur
Geschichte der platonischen Ontologie. Heidelberg 1959, ND Amsterdam 1967,
179f. und 186ff. )

8 Vgl. J. BURNET, The Ethics of Aristotle. London 1900, 33; W.F.R. HARDIE,
Aristotle’s Ethical Theory. Oxford 1968, 21980, 22; GAUTHIER/]JOLIF (wie Anm.
50) Tome II 1: 53f.; J. ACKRILL, Aristotle on «Eudaimonia», in: Essays on Aris-
totle’s Ethics, ed. by A.O. Rorty. Berkeley, Los Angeles, London 1980, 7-33: 21f.
(«endaimonia is inclusive of all intrinsic goods»); wieder in: Schriften zur aristoteli-
schen Ethik (wie Anm. 33) 335-355: 341ff.; J.M. COOPER, Reason and Human
Good in Aristotle. Cambridge, Mass. 1975, 97, 99 («... including a number of good
things»), 122; DERS., Contemplation and Happiness. A Reconsideration, in: Syn -
these 72 (1987) 182-216: 199; D. KEYT, «Intellectualism in Aristotle» (1978), in:
Essays in Ancient Greek Philosophy, vol. 2, ed. by J.P. Anton & A. Preus, (Al-
bany, New York 1983) 364-387: 365f.; SEIF (wie Anm. 35) 575 (der Begriff des
hoéchsten Zieles bzw. Gutes impliziere, «daB es nur ein hochstes Ziel gibt, und daB
eben dieses Ziel alle anderen Ziele in sich einschlieBt»); PRICE (wie Anm. 83) 338—
352, bes. 340f., 342 («the implications of the all-good-within view are holistic»)
und 343f. («<honour and the rest are always chosen as components of exdaimonia ...
all lesser practical good are so called because they are components of exdaimonia»)
und 346; D.T. DEVEREUX, «Aristotle on the Essence of Happiness», in: Studies in
Aristotle, ed. by D.J. O’Meara. Washington 1981, 247-260: 249f.; J. KEKES, Hap-
piness, in: Mind 91 (1982) 358-376: 364 (Ablehnung der These eines «dominant
end); J. MOLINE, Contemplation and the Human Good, in: Nows 17 (1983) 37-53:
37, T. IRWIN, Permanent Happiness. Aristotle and Solon, in: Oxford Studies in An-



26 Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns

Exegeten lehnen die Auslegung des Glickes als desjenigen Zieles, das
alle in sich wertvollen Handlungen oder auch Giiter iberhaupt ein-
schlieBt, ausdriicklich ab.?” Weitere Forscher wiederum wollen sich

cient Philosophy 3 (1985) 89-124: 93f.; DERS., «Stoic and Aristotelian Conceptions
of Happiness», in: Norms of Nature. Studies in Hellenistic Ethics, ed. by
M. Schofield & G. Striker. Cambridge 1986, 205-244: 206ff. und 213; DERs. (Ed.),
Aristotle, Nicomachean Ethics. Indianapolis 1985, 304 und 408; M.C. NUSSBAUM,
The Fragility of Goodness. Luck and Ethics in Greek Tragedy and Philosophy.
Cambrige 1986, 297 und 376 («eudaimonia must be inclusive of everything that
has intrinsic value ... the sufficiency criterion ... implies that it will be a compo-
siten); J. WHITING, Human Nature and Intellectualism in Aristotle, in: Archiv fiir
Geschichte der Philosophie 68 (1986) 70-95: 74; T.D. ROCHE, «Ergon» and «Eudaimo-
nia» in «Nicomachean Ethics» I: Reconsidering the Intellectualistic Interpretation,
in: Journal of the History of Philosophy 26 (1988) 175-194; A. GOMEZ-LOBO, «The Er-
gon Inferencen, in: Essays in Ancient Greek Philosophy IV: Aristotle’s Ethics, ed.
by J.P. Anton & A. Preus. Albany, New York 1991, 43-57, bes. 45 («ewdaimonia
must specify something which is both final, ... and self-sufficiant, i.e. such that it
includes all basic good»); CRISP (wie Anm. 78) 233-240 (passim); FORSCHNER (wie
Anm. 14) 4f. («Aristoteles ist dabei, den Gedanken eines ink/usiven Lebensziels zu
entwickeln, in dem der Mensch als Mensch zur Vollendung kommt und in dem all
das, was er um seiner selbst willen tut, als konstitutiver Bestandteil dieses Ge-
samtziels fungiert») und 7f. (das Gliick als etwas aus Teilen «Zusammengesetztes
... Die Elemente der Exdaimonia sind kompatibel, wiinschenswert»).

8 vgl. S.R.L. CLARK (wie Anm. 83) 153; A. KENNY, The Aristotelian Ethics.
Oxford 1978, 204f.; gegen Kenny’s Auslegung wendet J. McDOWELL, «The Role
of Eudaimonia in Aristotle’s Ethics», in: Essays on Aristotle’s Ethics (wie Anm.
86) 362f., ein: Nicht zu verschiedenen Gelegenheiten, sondern in derselben Situa-
tion wiirden Lust und Ehre um ihrer selbst willen und um des Glicks willen ge-
wihlt; zu einer Modifikation seiner fritheren Sichtweise siehe KENNY, Aristotle on
the Perfect Life. Oxford 1992, 6: «in the Ne Aristotle proposed a dominant view,
in the EE an inclusive view» (einen Uberblick iiber die Forschungslage zur Pro-
blematik der kontroversen Thesen des <nclusive/comprehensive end> bzw. <exclu-
sive/dominant end> gibt Kenny 6ff. und 16ff.); WEDIN (wie Anm. 48) 255 und
258-261; R. KRAUT, Aristotle on the Human Good. Princeton, New York 1989, 7,
9, 163, 198, 210-241, 267-300, bes. 272f.; zur Kritik an Krauts Thesen vgl.
STEMMER (wie Anm. 65) 93f. (Krauts Interpretation mache die intrinsischen Giiter
«zu wertlosen Gitern»; auBBerdem stehe sie im Widerspruch zu Top. III 2, 117a16—
21; so Stemmer 86 m. Anm. 3); REEVE (wie Anm. 60) 120f.; HEINAMAN (wie Anm.
79) 31-53; STEMMER (wie Anm. 64) 85-110, bes. 86-92; W.F.R. HARDIE, «The Fi-
nal Good in Aristotle’s Ethics», in: Aristotle. A Collection of Critical Essays (wie
Anm. 57) 297-322: 302 («The confusion between an end which is final because it
is inclusive and an end which is final because it is supreme or dominant») bzw.
300: («His explicit view ... makes the supreme end not inclusive but dominant»);
zu J. ACKRILLs Kritik an Hardies These, Aristoteles habe durch seine Theorie des
«dominant end> den Gliicksbegriff unnotig eingeengt (so bes. Hardie 306ff. und
318ff.), vgl. JACOBI (wie Anm. 47) 309 Anm. 58.



Ebdoatpovia als Vollendung ethischen Handelns 27

weder auf die Position eines dnclusive end> noch auf die eines «exclu-
sive) bzw. «dominant end> festlegen.8

Aristoteles weist uns in EN I 1-5, so viel jedenfalls 148t sich mit
GewiBheit festhalten, auf eine final strukturierte Rangordnung von
Gitern und Handlungszielen hin, fir deren Stellenwert innerhalb der
Gesamtordnung der Grad ihrer jeweiligen Vollendetheit, Autarkie
und Wiinschbarkeit als Beurteilungskriterium ausschlaggebend ist.%
Die zunichst und zumeist gewihlten drei Lebensformen sind zwar in
sich wihlenswert und insofern in gewisser Weise auch vollendete
Handlungsziele, sie konnen aber — weil sie auBer um ihrer selbst auch
noch um des Gliickes willen erstrebt werden — nicht das schlechthin
letzte Lebensziel sein. Erst beim Gliick eriibrigt sich die Frage, ob es
aufgrund eines weiteren Zieles begehrt wird.®

Zu fragen ist, durch welches Gut oder Ziel die ebdaupovia jeweils
verwirklicht wird bzw. konkrete Gestalt gewinnen kann.”! Je nach der
im einzelnen gewihlten Lebensform realisieren die Menschen das
Glick gewohnlich in der Lust, in der Ehre (bzw. in der Tugend) oder
im geistigen Vollzug.®? Aristoteles 1at unterdessen keinen Zweifel
daran aufkommen??, daBl seine eigene Konzeption des Glicks auf

8 Vgl. JACOBI (wie Anm. 47) 309ff.; trotz seiner Stellungnahmen gegen die
These vom dnclusive end> (s.o. Anm. 87) will WEDIN (wie Anm. 49) 262, keine
Interpretationsweise als Moglichkeit ausschlieBen («neither view is excluded»); ENG-
BERG-PEDERSEN (wie Anm. 79) 20f. (Ablehnung der dnclusive or dominant con-
ceptiom, statt dessen Theorie eines «cudaimonic) state; Definition desselben: 16);
ANGHERN (wie Anm. 12) 38 (Aristoteles schwanke zwischen dem Modell eines
dominanten letzten Zieles und dem eines inklusiven komprehensiven Zieles);
JANTZEN (wie Anm. 63) 102 und 104; WHITE (wie Anm. 78) 111ff.

8 Vgl. M. PAKALUK, Friendship and the Comparison of Goods, in: Phronesis 37
(1992) 111-130 (zum Riickbezug von EN VIII 1, 1155a32-b16, auf 1095a11ff.), bes.
127f.

% Siehe oben bei und mit Anm. 22.

1 Vgl. STEMMER (wie Anm. 64) 105f.

92 Vgl. ebd. 98-100: jede Lebensform hat einen exklusiven Gliicksbegriff, fa-
vorisiert ihre Verwirklichungsweise des Glicks; J. ACKRILL, Aristoteles. Eine Ein-
fihrung in sein Philosophieren. Berlin, New York 1985, 199f. (wir miissen fragen,
warum jede der drei Lebensformen «einen Anspruch darauf hat, ein Teil des be-
sten menschlichen Lebens zu sein»; Aristoteles habe hierbei ein «kompexes Ziel»,
keine Synthese aus verschiedenen Bestandteilen im Sinn) und 213.

% Obgleich sogar dies in Frage gezogen worden ist: so behauptet JACOBI (wie
Anm. 47) 323, wenn Aristoteles sage, das spezifische €gyov des Menschen sei der
«Lebensvollzug dessen, der Vernunft hatw, so umfasse es «alle Vollziige, sofern
sie mindestens icht ohne Vernunft ablaufen» (nach 1098a7-8), was so viel heille
wie: Aristoteles verfolge nicht die Theorie eines «idealen Menschenwerkes ... Das



28 Eddarpovia als Vollendung ethischen Handelns

dem spezifisch menschlichen Wirken, auf jener dem Menschen ei-
gentimlichen Leistung (gyov (dtov) basiert®, die in psychischer Ver-
wirklichung (Yuyfig évégyeia) und in vom Denken geleiteten Hand-
lungen (mpdyelg petd Adyov) bestehen soll.”> Da nun alles «nach der
thm eigentiimlichen Bestheit (dpet1]) vollendet» werde, sei das ge-
suchte menschliche Gut die «der besten und am meisten vollendeten
apetn] entsprechende» Verwirklichung einer Seele’; «und dazu noch
in einem vollendeten Leben; denn weder macht eine [einzige] Schwal-
be einen Sommer noch ein [einziger] Tag; so macht auch ein [einzi-
ger] Tag [allein noch] niemanden selig und glicklich, ebensowenig
eine kurze Zeit.»”’

Giinther Bien und Jirgen-Eckhart Pleines haben auf die zentralen
Schwierigkeiten aufmerksam gemacht, die einem auf modernen An-
schauungen beruhenden Denken ein adiquates Verstindnis der ari-
stotelischen Lehre von vornherein zu verstellen drohen. Fir uns sei
es namlich nahezu undenkbar, Glick mit seelischer Aktivitit, ithrer
zeitenthobenen Vollendung®® oder gar mit dauerhaftem Tugendvoll-

(Werk> des Menschen besteht vielmehr im Selbstvollzug; nur in seiner Titigung
lebt der Mensch ... als sich verwirklichendes Menschsein»; vgl. auch McDOWELL
(wie Anm. 87) 366 und 371 (das £pyov-Argument sei in einem neutralen Sinne zu
verstehen); F. SIEGLER, «Reason, Happiness, and Goodness», in: Aristotle’s Ethics:
Issues and Interpretations, ed. by J.J. Walsh and H.L. Shapiro. Belmont, California
1967, 30-46: 31ff., 42ff.

% EN I 6 (7), 1097b24-1098a12; vgl. EE II 1, 1219a2-39; DIRLMEIER (wie
Anm. 34) 277f. zieht als Grundlage von Aristoteles’ Argumentation Platon, Resp.
352d-354a, heran; vgl. auch JACOBI (wie Anm. 47) 322; FORSCHNER (wie Anm.
13) 12ff.

% EN I 6 (7), 1098a13—14; vgl. PLEINES (wie Anm. 13) 87ff.; zu Adyov Eyov
(1098a3ff.) vgl. auch DIRLMEIER (wie Anm. 34) 278f.

% EN 16 (7), 1098a15-18; X 7, 1177a12-18; vgl. AUBENQUE (wie Anm. 47) 51
(«Aus diesem Grundsatz her erkliren sich alle weiteren Ausfithrungen des Aristo-
teles iiber das Gliick», in ihm «gipfelt» auch seine Lehre vom Glick); zu xat’
apetfiv vgl. DIRLMEIER (wie Anm. 34) 279f. («Die Priposition xatd ist ein
Schliissel zur arist. Ethik», mit Verweis auf EN X 6, 1176b26-27; X 7, 1177a24,
EE II 1, 1219a35); anders: FORSCHNER (wie Anm. 13) 6 («Moralitit ist ... nicht
fraglos das Wichtigste im Leben») und 10f. («Aristoteles will nicht sagen, Glick
sei Aktivitit, die sich in den Grenzen der Moralitit hilt»; es gehe ihm bloB um die
«groBartig gelingenden Handlungen ... Arete garantiert nicht das Gliick»); vgl. auch
SIEGLER (wie Anm. 93) 42f. und 45f.

TEN I 6 (7), 1098218-20; vgl. X (7), 1177b24-26.

% Vgl. PLEINES (wie Anm. 60) 189ff. (fiir Aristoteles sei das Gliick weder eine
bloBe Seelenlage im Sinne von Wohlbefinden oder Gemiitsruhe noch auch «das
nur innerliche Bewegtwerden der Seele» im Unterschied zum Handeln; vielmehr
beruhe es auf dem «sich in verniinftigem Handeln gegenwirtigen Geist», analog



Ebdarpovia als Vollendung ethischen Handelns 29

zug in Verbindung zu bringen.” Der verstindliche Versuch, das uns
allzu Fremdartige der aristotelischen Glickskonzeption leichter nach-
vollziehbar zu machen, mag einige Interpreten dazu bewogen haben,
Aristoteles” Gliicksbegriff als ein rein formales Begriindungskriterium
zu deuten.'® Nach Klaus Jacobi soll das Glick «als Begriff kriteriolo-
gisch begrindender Reflexion» «die Einheit der Theorie der Praxis
verblirgen»; es sei solchermallen das logisch-formale Kriterium, «wel-
ches die inhaltlichen Antworten als Letztantworten erweist und recht-

zur je schon vollendeten Verwirklichung der reinen fdovi} oder der aioBnolig),
und DERS. (wie Anm. 13), 88f. und 93ff., bes. 97f.; vgl. auch BIEN (wie Anm. 34)
269f.; DERS., «Menschliche Natur, spezifische Titigkeit und Lust. Zur Aristoteli-
schen Theorie des Glicks», in: Glick und Lebenserfiilllung. Humanistische Bil-
dung. Vortrige und Beitrige zur Antike als Grundlage fiir Deutung und Bewilti-
gung heutiger Probleme, H. 3. Stuttgart 1980, 17ff.; DERS., «Das Gliick, die <erste
Freude» und die menschliche Natur. Zur Theorie der Lust bei ]J. Bentham, J.St.
Mill und Aristotelesy, in: Glick und geglicktes Leben. Philosophische und theo-
logische Untersuchungen zur Bestimmung des Lebensziels, hrsg. von P. Engel-
hardt. Mainz 1985, 27-76: 52ff.: LIEBERG (wie Anm. 62) 104ff., bes. 112-115;
RICKEN (wie Anm. 76) 14 und 117f; DIRLMEIER (wie Anm. 34) 582; H. BENZ,
«Materie» und Wahrnehmung in der Philosophie Plotins. Wiirzburg 1990, 39ff.

9 Vgl. BIEN (wie Anm. 34) 269f.; FORSCHNER (wie Anm. 13) 5 (nach heutigem
Sprachgebrauch besage Gliicklichsein, «daBl jemand sich im Augenblick oder fiir
bestimmte Zeit in einem Zustand absoluter Hochstimmung befindet»; der aristo-
telische eddaipovia-Begriff unterscheide sich «von unserem heutigen landliufigen
Begriff des Gliicklichseins» darin, «daB er primir eine objektive Gestalt und Qua-
litit und nicht eine subjektive Stimmungslage des Lebens zum Inhalt haty
HARTMANN (wie Anm. 63) 192; BIEN, Menschliche Natur ... (wie Anm. 98) 1-29,
hat darauf aufmerksam gemacht, daB laut Umfragen fiir die jingere Generation
die Frage nach dem Glick bereits irrelevant sei, von manchen bereits der Ge-
brauch des Wortes Glick geradezu fiir «lacherlich» gehalten werde (vgl. 2);
H. ORENGA, Teilnehmerin einer von A. Mitscherlich geleiteten Sendereihe des
Hessischen Rundfunks, hat die Meinung geduBert, ein Streben nach Gliick sei zu
individualistisch und in unserer heutigen, von globaler Uberlebensproblematik be-
stimmten Zeit «moralisch unanstindig» (vgl. ebd. 3); zum vorphilosophischen
Verstindnis des heutigen Menschen von Glick vgl. 7f.

100 Siehe oben E. ANGEHRN (wie Anm. 12) 38ff.; ]. ANNAS, Aristotle on Virtue
and Happiness: in: The Univesity of Dayton Review 19 (1998-1999) 7-22: 8, 11, 14f., 17.



30 Evbdaipovia als Vollendung ethischen Handelns

fertigt.»!?! Fiir die «Formalitity der eddarpovia als «Begriff der Struk-
tur der menschlichen Praxis» spricht sich auch J6rg Jantzen aus.!?
Peter Stemmer hingegen hat im AnschluB3 an eine Untersuchung
von G.E.M. Anscombe!® (m. E. iberzeugend) gegen die Vertreter
der danclusive end>-Theorie nachzuweisen versucht, da3 Aristoteles die
ebdaipovia keineswegs inhaltlos denke, dall er mit seiner Unterschei-
dung zwischen den vollendeten Gliicksgiitern und dem einfachhin
vollendeten Gliick selbst vielmehr nur den «Modus der Finalitit bei
material identischen Giitern» angeben wolle.!™ In seiner vehementen
Zurickweisung der These vom Glick als inklusivem Ziel verfallt
Stemmer seinerseits wiederum in das entgegengesetzte Extrem, indem
er die Lehre vom hochsten Gliick durch Vollzug der dewgia streng
von jeder anderen — insbesondere derjenigen, die durch die ethische
Tugend erreichbar ist — Moglichkeit des Glucklich-Werdens, trennt.
Damit aber nihert er sich jener Auslegungsweise der aristotelischen
Gliicksbestimmung an, wie sie in threr an einseitiger Zuspitzung wohl

101 JacoBI1 (wie Anm. 47) 319f; in Ubereinstimmung mit Jacobis Auslegung
sieht sich ENGBERG-PEDERSEN (wie Anm. 79) 24 Anm. 29 («Basically the same
account of the role of the concept of exdaimonian); auch G. BIEN, Himmelsbe-
trachter und Glicksforscher, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 26 (1982) 171-178,
spricht davon, das Gliick sei bei Aristoteles «eine philosophische Reflexionskate-
gorie» (174).

102 JANTZEN (wie Anm. 64) 108 und 109f.; vgl. auch 106 («Eudaimonie ist kein
Ziel in der Praxis, ihr aber auch nicht als <héheres) Ziel vorausgesetzt, das mittels
der Praxis zu erreichen ist. Eudaimonie ist ... nicht mehr praktisch zu begreifen.
Aber ... als die Struktur der Praxis»); H. SEIDL, Das sittliche Gute (als Gliickselig-
keit) nach Aristoteles. Formale Bestimmung und metaphysische Voraussetzung,
in: Philosophisches Jabrbuch 82 (1975) 31-53, versucht, Aristoteles’ Konzeption des
Glicks von Kants Unterscheidung zwischen formal und material her verstindlich
zu machen; Kants Eudaimonismuskritik sei in bezug auf Aristoteles zuriickzuwei-
sen, weil fiir diesen «zwar das sittliche Gute als Glickseligkeit Zielobjekt, ... je-
doch keineswegs materiales, sondern formales Prinzip» sei, das in der «vollendeten
Vernunft-Titigkeit» bestehe (35; zur niheren Ausfithrung der These vgl. 38-46).

103 Vgl. G.E.M. ANSCOMBE, Intention. Oxford 1957, 21963, §§ 23-26; STEM-
MER (wie Anm. 64) 104f., bezieht sich auch auf A.W. MULLER, Praktisches Fol-
gern und Selbstgestaltung nach Aristoteles. Freiburg, Miinchen 1982, 216.

104 Vol. STEMMER (wie Anm. 64) 106; Stemmer (95f.) begriindet, weshalb fiir
Aristoteles die Ehre wenigstens kein intrinsisches Gut sein kann (vgl. auch 91);
daraus folge, dal die von allen Vertretern der dnclusive end>-Theorie gemachte
Primisse, in 1097b2-5 werde eine Mehrzahl intrinsischer Giiter gelehrt, falsch
sein misse (94 und 98ff.); fir die Auslegung, das Glick sei (gegen die Annahme
einer inklusiven Ganzheit mehrerer intrinsischer Giiter) als nur ein einziges intrin-
sisches Gut denkbar, verweist Stemmer (88 Anm. 13) auf ENGBERG-PEDERSEN
(wie Anm. 79) 12 und 31f,, und KRAUT (wie Anm. 87) 272f.



Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns 31

kaum iberbietbaren Formulierung von Thomas Nagel vorgetragen
worden ist. Nagel ist der Meinung, da fiir Aristoteles die Vernunft das
Ganze des menschlichen Lebens ausmache, miisse er konsequenter-
weise auch annehmen, «daB} fir die Menschen ein [blofl] menschliches
Leben nicht wichtig genug sei, um ihr Leben damit zuzubringen.!%
Diese plakative These vermag dem komplexen Verhiltnis, das Aris-
toteles zwischen ethischer Praxis und innerem Gliick lehrt, mitnich-
ten gerecht zu werden.

Demgegeniiber ist plausibel zu machen, wie Aristoteles eine Ein-
beziehung duBerer Giiter (giinstige Fiigung und Abstammung, soziale
Einbindung, finanzielle Absicherung, gefilliges Aussehen, etc.) und
des durch geévnoig optimal disponierten ethischen Handelns in die
Ganzheit glicklichen Lebens so zu bewerkstelligen trachtet, dal es
mit seiner These von dem einzigartigen teleologischen Primat der £0-
darpovia nicht kollidiert. Aristoteles’ Aussage: «Glucklich ist, wer ge-
milB vollendeter Tugend wirkt und mit dulleren Gitern hinreichend
ausgestattet ist, nicht eine beliebige Zeit, sondern ein vollendetes Le-
ben lang (téAetov Blov)»!%, 1aBt sich auf keinen Fall von der stoischen

105 ygl. Th. NAGEL, Aristotle on Eudaimonia, in: Phronesis 17 (1972) 252-259,
bes. 253ff. (zum Epyov 1dlov des Menschen), 256, 257 (dort obiges Zitat) und
257f. (Insofern das kontemplative Leben unmiBverstindlich hoher angesetzt
werde als ein bloB menschliches und der Mensch damit nicht hochstes Ziel seines
eigenen Strebens sei, erachte Aristoteles die Zeit des Menschen als «zu wertvoll,
um sie an etwas so Unbedeutendes wie das menschliche Leben zu verschwen-
den»); vgl. auch A.W.H. ADKINS, «Theoria» versus «Praxis» in the «Nicomachean
Ethics» and the «Republic», in: Classical Philology 73 (1978) 297-313, wieder in:
Schriften zur aristotelischen Ethik (wie Anm. 33) 427-443, bes. 428ff. (gefragt
wird, warum der DemenTik6¢ iberhaupt seine Dewpia zum Vollzug moralischer
Akte unterbrechen sollte, vgl. 428 und 430).

106 EN 111 (10), 11012a14-16; vgl. auch I 9 (8), 1098b26-29 und 1099a31-b5;
als mogliche Urspriinge des Gliicks nennt Aristoteles in I 10 (9), 1099b9-25: Es
kann uns durch Zufall zuteil, von den Goéttern geschenkt oder von uns selbst
(durch Lernen, Gewdhnung, Ubung) erworben werden; mag es nun in seiner
Wiirde auch notwendigerweise «zum Gottlichsten gehoren», so wird doch allein
der Tugendvollzug, dessen Ziel eben die in sich gottliche ebdatpovia ist, zu einem
menschenmoglichen Gliick, das vielen zuginglich ist (roAvxoivov), fiihren kon-
nen; I 11 (10), 1100b4-10: «Es ist klar, daB wir, wenn wir den Zufillen folgen
wollten, denselben [Menschen] glicklich und oft wieder ungliicklich nennen mif-
ten, wodurch wir den Gliicklichen als ein Chamileon und als etwas morsch Ge-
bautes bezeichnen wiirden ... Denn nicht in diesen (sc. duBeren Umstinden) ist
das Wohl und Wehe (16 €0 fj kak@dc), sondern das menschliche Leben bedarf
(tooodeitan) dieser auBerdem, entscheidend fiir das Gliick sind aber die Verwirk-
lichungen gemiB der Tugend»; vgl. RITTER (wie Anm. 13) 682f; PLEINES (wie
Anm. 60) 187f; DERS. (wie Anm. 12) 89f; BIEN (wie Anm. 34) XXXVIIf,;



32 Ebdatpovia als Vollendung ethischen Handelns

Lehre her, der zufolge die Tugend als alleiniges Glicksgut allem an-
deren als Indifferentem (bzw. als Schlechtem) konfrontiert wird, ad-
dquat verstehen.!”” Wer sich einfachhin der von den Stoikern vorge-
tragenen Kritik an der aristotelischen Position anschlieBt, muB3 Ari-
stoteles’ Versuch, die rechte Mitte zwischen einem Zuviel und einem
Zuwenig an duBeren Giitern als conditio sine qua non der Tugend-
ausiibung und des Erwerbs von Lebensgliick in seine Konzeption der
gbdatpovia zu integrieren, als eine in sich inkonsistente Theorie be-
urteilen.108

MULLER (wie Anm. 103) 138ff., weist auf die Assoziation des teilweise Unverfiig-
baren hin, die beim Wort ebdaupovia fiir Aristoteles mitgeschwungen habe (Be-
lege bei Bonitz 293a13-17); der Faktor des Unverfiigbaren sei allerdings «nur ein
untergeordnetes» Moment im aristotelischen Glicksbegriff, fiir den évégyela und
ned&ig ausschlaggebend seien; demnach konne der Mensch es auch «versiumen,
iberhaupt nach einer Konzeption des «gelungenen Daseins» zu leben»; er konne
falsche Ziele verfolgen, bei der Ermittlung geeigneter Mittel zum Gliick fehlgehen
oder im Praktizieren der Mittel scheitern.

107 Charakteristisch fiir die in der Stoa iibliche Hochschitzung der Tugend und
die tiefgreifende Verwerfung des Lasters ist die streng dualistische Auffassung,
daB es nur ein einziges wahrhaft Gutes, das sittlich Wertvolle (né6vov 16 kaAov
ayadév, so Diog. Laert. VII 101; zu «honestum ... solum bonum» vgl. Cicero, De
off. 111 11; Ac. 2,71; De fin. 11 35; V 78-79 und 83; Seneca, Epist. moral. 71,4-5 und
19; 74,1 und 10; 76,6-24; 90,35; 118,10-12; De vita beata IV 3) und nur ein einziges
Schlechtes gibt (z.B. Cicero, Luc. 130; Ac. 1,35-36; De fin. 1 61; II 68; III 50; Se-
neca, Epist. 76,19) und daB das Laster unumginglich eintritt, sobald der Geist sich
den natur- und logosfeindlichen Affekten unterwirft und sich ihrer Impulsivitit
ausliefert (vgl. Seneca, ebd. 71,26-29 und 37; 74,20 und 31-32; 117,25); als Kon-
sequenz aus der Identifikation des letzten Guten mit der Tugend als dem zu seiner
Erlangung ausschlieBlich geeigneten Mittel lehren die Stoiker, nur das ayadov
(bonum) und die GQeTY| (virtus) seien an sich wihlbar, autark und zum Erreichen
des Gliicks allein ausreichend (vgl. Diog. Laert. VII 89 und 127; Cicero, Ac. 1,35;
De fin. 1 61; Seneca, Epist. 71,8.16.19; 74,12 und 25-30; 118,4), simtliche Giiter
seien gleich, die zwischen dem Guten und dem Schléchten liegenden @didpopa
aber seien zur Erlangung des Lebenszieles weder unmittelbar niitzlich noch
schadlich (vgl. Diog. Laert. VII 101-104 und 120; Cicero, Ae. 1,36; Aec. 2,133; De
fin. 111 50-53; Seneca, Epist. 71,7); zur stoischen Kritik an der von den Peripateti-
kern (bes. von Theophrast) eingenommenen Haltung zur Frage, was die duBleren
Guter zum Gluck beitragen, vgl. z. B. Cicero, Ac. 2,134-135; De fin. 11 68, V 77
sqq.; Twse. V 24-25, 30-31, 75, 85-87.

108 S5 J. ANNAS (wie Anm. 100) 11ff. (mit der unaristotelischen Fragestellung,
ob ein «Mehr-Haben» an duBeren Gitern einen Menschen gliicklicher, ein Verlust
derselben ihn ungliicklich machen konne, vgl. 14 und 15), bes. 16 («Aristotle is
trying to do justice to too many things ... he does not have their [the Stoics] more
elaborate theory») und 17f.; WAGNER (wie Anm. 18) 72-88, hingegen versucht zu
zeigen, wie Aristoteles ein Mindestmall an notwendigen und an sich wihlenswer-
ten leiblichen und duBeren Giitern mit der Prioritit der seelischen Giiter so zu-



Eboaipovia als Vollendung ethischen Handelns 33

Wenn Aristoteles’ Aussage, das Gliick als das zuhéchst Wihlens-
werte sel mangellos-unbediirftig und erlaube keinerlei Zusatz an Gu-
tem, es sei das Beste, sittlich Wertvollste und Angenehmste (Goiotov,
KkdAAotov, fidtotov)!?, die Philosophie bzw. die Weisheit als vollen-
dete ebdatpovia sei die angenehmste, hervorragendste und bestindig-
ste Betrachtungsfihigkeit'!?, iberhaupt sinnvoll sein soll, so doch ge-
will nur insofern, als das so verstandene Gliuck die Fille des «Gut-
Lebens» und «Gut-Handelns» impliziert. Somit ist J.L. Ackrill zuzu-
stimmen, dal in der aristotelischen Ethik ein Hochstanspruch auf
Verwirklichung sowohl der Tugenden als auch der dewpia erhoben
wird, wobei die Losung des scheinbaren Konfliktes zwischen prakti-
schem und theoretischem Lebensziel darin gesehen wird, «dal} das ei-
gentliche Ziel der Moral die Forderung der theoria sei und daB3 das,
was eine Handlungsweise zu einer guten macht, gerade ithre Tendenz
sei, die theoria zu fordern.»!!!

Zwar preist Aristoteles voig und Dewgla als das von Gott gege-
bene Hochste und Beste im Menschen und ruft dazu auf, dem Gottli-
chen in uns zu folgen''?, doch fiigt er wenig spater hinzu, daB3 es die
Grenzen der ethischen Untersuchung sprengen wiirde, genauer auf
das Wesen des Geistes einzugehen.!® Mit der bewulBten Beschrin-
kung der Thematik auf das sittlich Ubetleg-, Entscheid- und Prakti-
zierbare mag auch die Randstellung der ebdapovia-Traktate in der
EN zusammenhingen. Das Glick ist als eine auBerste psychische

sammendenkt, daB erstere zwar «keine konstituierenden (Teiles der Eudimonie»,
aber «die unerliBlichen Voraussetzungen fiir die Eudimonie» sein sollen, insofern
sie nur um der Tugend willen erstrebbar sind und nur der sittlich Gute sie richtig
— im Sinne der Mitte zwischen dem UbermaB und dem UntermaB — zu gebrauchen
versteht (mit Arfgabe zahlreicher Belegstellen); vgl. auch DIRLMEIER (wie Anm.
20) 156ff. (zu EE 1214b13), und DERS. (wie Anm. 34) 283 (zu EN 1098b25).

109 Vgl. EN I 9, 1099a24-25; vgl. auch EE I 1, 1214a7-8; 1 7, 1217a21; vgl.
PLEINES (wie Anm. 12) 70.

10 ygl. EN X 7 (7), 1177a12-26 ; vgl. KENNY (wie Anm. 48) 19 (86ff. und
103ff.); BIEN (wie Anm. 34) 338f.; ebdatpovia ist mithin die duBerste menschen-
mogliche Erfiillung der reinsten Formen des Pilog drxolavotikédg, Tolitikég und
DewenTikds.

11 ACKRILL (wie Anm. 92) 206f; eigentlich, heiBt es weiter, konne «gar kein
Konflikt zwischen Moral und Philosophie bestehen, da ja die Moral im wesentli-
chen dasjenige System des Verhaltens ist, das die Philosophie begiinstigt und for-
dert» (207).

12 ygl. EN X 7 (7), 1177b26-1178a8.

113 vl EN X 8 (8), 1178a22-23.



34 Ebdaipovia als Vollendung ethischen Handelns

Aktivitit und als ein Fern- und Vollendungsziel im Grunde kaum er-
reichbar.

Auch wenn der Weise als der seiner selbst am meisten Gentligende
gewurdigt wird!'%, so hilt Aristoteles doch das BewuBtsein dafiir wach,
daB der Denker als Mensch unter Menschen lebt und daher auch
wihlen wird, «das der Tugend GemiBe zu tun»!’® In dieser Form
aber ist das Glick dem Menschen nicht von Natur her vorgegeben,
sondern in einer vom Einzelnen allererst aktiv zu leistenden Rich-
tungsstellung seiner Charakterausbildung und Sinngebung seiner Exis-
tenz thm axfgegeben.!'® Ethisch wertvolles Handeln bildet so gesehen
im Sinne des «zweitbesten Lebens»!!” eine unerlaBliche und fir die
gesamte Lebensverwirklichung relevant bleibende Stufe auf dem Weg
zu einem stets zu vertiefenden und zu vollendenden Gliuck.!1®

N4 vygl. EN X 7 (7), 1177a27-b1.

115 vgl. EN X 8 (8), 1178b5-7.

16 yvgl. dazu auch AUBENQUE (wie Anm. 47) 54ff.

17 ygl. EN X 8 (8), 117829.

18 ygl. PLEINES (wie Anm. 12) 76ff. und 83ff., MULLER (wie Anm. 103)
225ff.: Im Bereich des Handelns gehe es immer darum, ob der Mensch durch Tu-
genderwerb ein sittlich wertvoller Mensch werde; aus diesem Grunde sei «fiir den
Wert einer mpd&lg die abso/ute Endbestimmung, an der der Handelnde sich orsen-
tiert, konstitutivy; die jeweilige ethische Qualitit des Einzelnen sei auch bestim-
mend fir sein Télog (mit Bezug auf EE VI 13, 1114a33-b1); das Gliick sei das
«letzte menschliche Woraufhin, die praktische Endbestimmung schlechthin ...

Man «tut> diese Endbestimmung, wenn man im Sinne menschlicher Qualifiziertheit
lebt.»



	Ευδαιμονια als implikative und dauerhafte Vollendung ethischen Handelns : zur aristotelischen Lehre vom Lebensglück

