
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Denis O'Brien: Le Non-Être. Deux Études sur le Sophiste de Platon. Sankt
Augustin: Academia Verlag 1995. 181 p. (International Plato Studies vol. 6).

Deux études déjà publiées séparément auparavant sont réunies dans ce volume:
I. (3—39) «Le non-être dans la philosophie grecque: Parménide, Platon, Plotin»
(paru dans Elenchos no. 21, 1991, 318-364); II (43—88) «Le non-être et l'altérité
dans le Sophiste de Platon» (communication prononcée et publiée à Naples,
1991). L'auteur précise toutefois dans son «avertissement» initial (xi) qu'il a pris
soin de modifier «ici et là» des éléments des deux exposés afin d'en «éclaircir» la

présentation. Ainsi, la première étude a-t-elle bénéficié d'un remaniement, afin
de rendre l'ensemble thématique des deux études plus cohérent pour le lecteur.

La première étude aborde essentiellement la difficile question du rapport
entre la philosophie et l'histoire, posant de fait la question de ce qu'est l'histoire de

la philosophie (Introduction, 3). En guise de réponse, O'Brien propose de regarder
l'évolution d'un même concept (le non-être, to me on) chez trois auteurs de

l'Antiquité.
Parménide (chapitre II) donne la position du départ: le discours de la déesse

à Parménide concernant les différentes voies de la vérité (notamment les fr. 2 et
7) évoque les verbes «estin» et «ouk estin». C'est là que commencent déjà les
difficultés et les pièges. Car il n'y a, au départ, pas de sujet pour estin et ouk estin, cette
constatation est primordiale pour la compréhension de la distinction parméni-
dienne. Parmi les deux voies énoncées par la déesse, la première concerne ce qui
«est»; par la suite seulement cet énoncé est pourvu d'un sujet: «.eon emmenaht

(«l'être est»). La deuxième voie, par contre, qui désigne ce qui «n'est pas»

n'ajoute pas un sujet: le non-être ne devient jamais sujet de cette voie, on doit la
refuser: ouk estin. «L'erreur des mortels» dont parle la déesse résiderait alors
précisément dans le fait de vouloir faire du non-être un sujet. Ici réside le point
fondamental, car, selon O'Brien, non seulement les mortels dont parle la déesse

tombent dans cette erreur, mais aussi les exégètes modernes de Parménide (cf.
7-9)!

A la lumière des résultats obtenus, le chapitre III poursuit l'analyse de la

question avec le Sophiste de Platon. Selon O'Brien, les interprètes modernes se

sont trompés là aussi: L'Étranger ne s'oppose pas à la déesse de Parménide. Il
approuve au contraire implicitement la condamnation du non-être du fr. 2 de

Parménide (le non-être ne fait partie d'aucune proposition; il est inconnaissable
et indicible). Ce qui, par contre, fait l'objet d'un renversement, c'est la condamnation

de l'opinion des mortels qui forme une proposition du non-être. Ceci mène
à la distinction fondamentale du Sophiste, à savoir, la différenciation entre ce qui
est autre que l'être, l'altérité, et ce qui est son contraire. Le non-être en tant
qu'altérité est approuvé par Platon, le non-être en tant que contraire de l'être est
condamné. Car si l'être a bien une négation, celle-ci ne signifie pas qu'il ait un
contraire (cf. 14—18).



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 577

Le chapitre IV introduit avec Plotin une triple distinction du non-être. Bien

que Plotin reprenne les mêmes termes du non-être que ceux du Sophiste, c'est
néanmoins «pour lui imprimer un tout autre sens» (20). Les trois expressions du
non-être (principalement dans Enn. I 8 [51]) seraient: (1) le non-être «total»,
«absolu»; (2) le non-être en tant que «altérité» (tel que le mouvement et le repos); (3)
la «forme» du non-être en tant que ce qui «réellement», «vraiment» n'est pas.
Pour Plotin, cette «forme» est la madère qui constitue un sens du non-être
foncièrement nouveau. Il s'oppose en effet tant au non-être total de Parménide

qu'au non-être en tant qu'altérité du Sophiste. La question est essentiellement
étudiée à travers Enn. I 8 (mais aussi, pour la «forme» du non-être, Enn. II 5 [25]
5; III 6 [26] 7). On retrouvera dans ce contexte la difficile et controversée question

de «l'émanation intégrale» dont on peut se demander si elle n'éloigne pas

trop du propos même de l'étude (cf. 22-25).
Au chapitre V le rapport entre Parménide et Platon est repris, dans l'optique

de faire surgir les paradoxes qui sont inhérents au développement même du

concept du non-être: «On ne saisit l'intention réelle de l'auteur du poème que
parce que l'on ne partage plus sa conception propre de l'être et du non-être. On
ne comprend la pensée de Parménide que parce que l'on n'y croit pas» (29). Ce

premier paradoxe concerne donc une lecture de Parménide à travers la vision de

Platon. Toutefois, un deuxième paradoxe se présente: celui de lire Platon à la

lumière de Parménide. Platon serait-il «parricide» de Parménide (cf. 29)? Cette

question suscite deux réponses contradictoires. Car si Platon n'a pas abandonné
la conception parménidienne du non-être, il n'entérine pas pour autant la
condamnation des opinions des mortels. Il affirme bien au contraire s'être «beaucoup

éloigné» de l'interdiction du non-être (cf. Sophiste 258 c6-7). Le dilemme
qui réside dans l'histoire de la philosophie se situerait précisément là: «Deux
systèmes qui ne partagent pas les mêmes présupposés deviennent en effet
strictement incomparables» (30). Toutefois, c'est bien parce que Platon suscite de

telles questions sans réponse qu'il se révèle, pour O'Brien «non seulement
philosophe, mais (chose plus rare) historien, historien de la philosophie» (ibid.).

La question n'est toutefois pas encore résolue; il manque le troisième
maillon de cet enchaînement d'interrelations: Plotin (chapitre VI). Relire le
Sophiste à la lumière des Ennéades, au risque que cette lumière occulte la spécificité
de Platon ainsi que l'originalité de Plotin (cf. 34), demande de prendre acte des

ambiguïtés qui s'y font jour.
Le lecteur ne manque pas de partager la conclusion du chapitre VII qui

désigne ce va-et-vient entre les auteurs comme une «curieuse histoire, où l'on
explique un certain présent (Platon), non seulement par son passé (Parménide),
mais encore par son avenir (Plotin)» (38). On s'accordera avec l'auteur sur le fait

que le paradoxe pourrait bien être l'élément constitutif de l'histoire de la

philosophie.

La deuxième étude du volume examine plus spécifiquement le Sophiste, à

travers la question de l'altérité dans son rapport au non-être. On retrouve les

thèses principales émises dans la première étude, avec cependant un regard



578 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

beaucoup plus approfondi sur l'articulation même des formulations concernant
le non-être. Les différents chapitres de la deuxième étude analysent de près
«l'enchaînement des idées» (47) lié à des articulations précises: chapitre I: «Le
non-être est»; chapitre II: «Ce qui réellement n'est pas»; chapitre III: «Le

discours vraiment mensonger». A en croire l'auteur, l'enchaînement des concepts
est au fond «clair, simple, voire banal» (47). Les conclusions tirées de l'analyse du
non-être, par contre, l'auteur le concède, sont plus complexes (cf. ibid.).

Avec son acribie philologique et sa lucidité habituelle, O'Brien souligne non
seulement les difficultés inhérentes à la bonne compréhension des articulations
du non-être - ce qui déjà s'avère être d'une grande complexité — mais en outre,
il passe en revue les erreurs majeures commises par les interprètes modernes

concernant ces passages. Ceci complique considérablement la lecture, notamment

pour celui qui n'a pas présent à l'esprit les débats intrinsèques à la
discussion. Il faut, au fond, lire cette deuxième étude en parallèle avec les «notes

complémentaires» de l'appendice (91—130). O'Brien y reprend ses principales
critiques contre les interprétations modernes. Les quatre «notes» se proposent de

montrer en détail où résident les erreurs, en examinant un ou deux auteurs par
note: (I) G.E.L Owen: l'être, le non-être, l'altérité (256dll—258c5); (II) G. Vlas-
tos: la contrariété du mouvement et du repos (255ell-15); (III) A. Diès et F.M.
Cornford: les parties de l'autre, les «parties» de l'être (258al l-b3); (TV) I. Corna-
rius et M. Frede: des êtres autres que des êtres (263bll). Cette façon de
procéder n'est pas insolite de la part de l'auteur: d'autres publications privilégiaient
déjà de telles notes complémentaires, souvent très mordantes. En effet, la tonalité

de la deuxième étude ainsi que de ces notes complémentaires donne à réfléchir.

D'une critique certainement justifiée, l'auteur passe plus d'une fois à la

polémique presque virulente, au risque de tomber lui-même dans une certaine
redondance (cf. ex. «note complémentaire I» où l'auteur n'a de cesse de faire

remarquer que G.E.L Owen «s'est trompé» (91; 97; 99), qu'il est dans «l'erreur»

(92; 93; 95 n.; 99; 100), qu'il «n'a pas compris» (94), et que donc l'interprétation
de ce dernier «est criblée d'inexactitudes et de malentendus ...» (101). O'Brien le

concède: «Pourquoi [...] mâcher les mots? Le brillant de cette exégèse [i.e. de

Owen], qui a tant attiré certains des compatriotes de Owen, n'est en réalité que
celui d'un miroir aux alouettes» (102). De quoi rendre songeur le lecteur qui
n'est pas sans se demander si, finalement, on n'assisterait pas aussi à des

règlements de comptes. Comment, sinon, comprendre un tel acharnement contre les

failles des autres interprétations? On osera même se demanders si une telle

polémique ne met pas sérieusement en cause l'attitude «d'historien de la philosophie»

que tentait de mettre en évidence la première étude. Bien que l'on puisse
se résigner à y voir l'expression d'un «style O'Brien», on devrait néanmoins
s'autoriser à se questionner sur une telle position.

Le volume est pourvu de trois index détaillés et partiellement commentés

(«Auteurs Anciens», «Auteurs Modernes», «Supplément Bibliographique»), Un
compte rendu (en anglais) des deux études à la fin du volume s'avère très utile,
même pour le lecteur francophone. Alexandrine Schniewind



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 579

Aristoteles-. Metaphysik, Die Substansfücher (Z, H, Q). Hrsg. von Christof Rapp.
Berlin: Akademie Verlag 1996, VIII+331 S. (Klassiker Auslegen, Band 4).

Diese Neuerscheinung zur aristotelischen «Metaphysik» enthält 11 Beiträge zu
der in den Büchern Z, H und 0 dargelegten Substanzlehre des Aristoteles.

Im ersten dieser Beiträge beschäftigt sich Christof Rapp mit der Frage der
«Substanz als vorrangig Seiende[m] (Z 1)». Unter den drei in Z 1 erwähnten
Alternativen, d.h. der definitorischen, der epistemischen und der auf Selbständigkeit

beruhenden natürlichen Vorrangigkeit, dominiert nach Ansicht von Rapp
die definitorische, weil nur auf diese Weise «die uneingeschränkte Priorität des
eidos als erster Substanz sichergestellt» werden kann (39).

Der zweite Beitrag stammt von Michael V. Wedin, einem amerikanischen

Autor; er trägt den Titel «Subjects and Substance in Metaphysics Z 3». Ausgehend
von und in Abgrenzung zu dem in der Kategorienschrift gebrauchten Begriff
der «ersten Substanz» von Wedin als «c-substance» bezeichnet (d.h. eine Entität,
die weder in einem Subjekt ist noch von einem Subjekt ausgesagt wird) -,
vertritt der Autor die Ansicht, daß in Z 3 diesbezüglich eine differenziertere
Version verwirklicht wird; denn: «the substance-of a c-substance is its primary
substance» (41). M.a.W.: Beim Begriff der «ersten Substanz» findet in Z 3

gegenüber der Kategorienschrift eine Präzisierung statt. Erste Substanz ist mehr
als ein bloßes individuelles Subjekt; sie ist die «Sustanz» desselben, d.h. das für
dessen Substantialität verantwortliche Prinzip.

Der nächste, d.h. der dritte Beitrag, stammt von Hermann Weidemann und ist
wie folgt betitelt: «Zum Begriff des ti ên einai und zum Verständnis von Met. Z 4,
1029b22—1030a6». Beschränken wir uns hier auf den Begriff des ti ên einai.

Weidemann glaubt in dieser Formel eine sog. Brachylogie zu erkennen, die darin
bestände, daß das Verb einai nur einmal statt, wie es der Sinn verlangen würde,
zweimal gesetzt werde. Die Formel müßte wie folgt lauten: to ti einai en to ti ên

einai-, auf deutsch: «Was zu sein hieß (für etwas), (schlechthin) zu sein» (82). Im
zweiten, schon in der ursprünglichen Formel enthaltenen einai käme das «(für
etwas) schlechthin-sein» zum Ausdruck; das erste, nachträglich hinzugefügte
einai würde das «was-sein» dieses «schlechthin-sein» bedeuten, und mit dem
imperfektischen ên würde angegeben, daß das «was-sein des schlechthin-sein»
bereits erwiesen sei.

Als vierter Beitrag figuriert die Abhandlung von Thomas Buchheim-. «Genesis

und substantielles Sein. Die Analytik des Werdens in Z 79». Es handelt sich hier
um ein Plädoyer zugunsten der Plazierung dieser drei Kapitel an ihrem
überlieferten Standort, und zwar deshalb, weil es den Anschein macht, als ob die in Z
79 behandelte Werde-Problematik den Gedankengang der unmittelbar
vorangegangenen und nachfolgenden Kapitel Z 46 bzw. Z 10—11, die sich mit
logischen und definitorischen Fragen beschäftigen, unnötig unterbrechen würde.
Das entscheidende Argument für seine These findet Buchheim in dem bereits in
Z 4 vorkommenden Begriff der Gattungsart, welche eine Verkoppelung von
«Gattungs-Identität» und «Art-Differenz» beinhaltet. Diese Verkoppelung mani-



580 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

festiert sich nun auf eine dynamische, ein Werden implizierende Weise, da der

von der Gattung zu den Arten reichende Gliederungsprozeß «die Absolvierung
eines Weges durch stetig sich auftuende Entgegensetzungen» (gemeint sind

Artdifferenzen) verlangt (111).
Mit seinem Beitrag, dem fünften der Reihe, «Die Teile der Definition (Z

10—11)» kehrt Walter Mesch zu der im ersten Beitrag (Rapp) postulierten defi-
nitorischen Vorrangigkeit des eidos oder der substantiellen Form zurück. Primäre

Komponente der Definition ist die Form. Bei den Naturdingen kann sie aber die
materielle Komponente nicht ausschließen. Grund dafür ist die Tatsache, daß

die Form sowohl «den eigentlichen Definitionsgegenstand» als auch «das eigentliche

Sein des Einzeldinges ausmachen» muß (151). M.a.W.: Sofern wir Mesch

richtig verstehen, ist es also die Integration der Form im realen Einzelding, die

verlangt, daß in ihrer Definition auch der Bezug auf die materielle Komponente
zum Ausdruck komme.

Thematisch mit dem vorangegangenen Beitrag verwandt, aber von der
Problematik her bedeutend akuter, ist der sechste, wiederum von Christof Rapp

gezeichnete Artikel: «<Kein Allgemeines ist Substanz) Z 13, 14—16)». Dieser
eindeutigen aristotelischen Aussage steht aber die ebenso unumstößliche
Tatsache gegenüber, nach der die Substanz in ihrer Funktion als Artform oder ti ên

einai definierbar ist und somit ein Allgemeines darstellt. Die Ant-wort, die unser
Autor auf diese, wie es scheint, unlösbare Frage gibt, entspringt folgenden Uber-
legungen. Das Allgemeine, das Aristoteles in Z 13 anvisiert, ist das des

Gattungsbegriffes. Dieses kommt als Substanz aus zwei Gründen nicht in Betracht.
Erstens wegen seiner Unselbständigkeit und der Unmöglichkeit ein tode ti zu
sein; zweitens weil der Gattungsbegriff eine einer Mehrzahl von Subjekten
gemeinsam zukommende Entität beinhaltet. Das der Artform oder dem ti ên einai

entsprechende «Allgemeine», sofern dieser Ausdruck hier überhaupt noch
angemessen ist (in der Revue philosophique de Couvain 90 [1992] 473 spricht G.
Gérard in diesem Zusammenhang von einem «universel concret»), erfüllt dagegen
die Bedingungen der Substantialität (Selbständigkeit bzw. Ausschließlichkeit
betr. Aussagesubjekt) und fällt demzufolge nicht unter das eingangs erwähnte
Verdikt des Aristoteles.

Der siebte und der achte Beitrag sind wie bereits der zweite in englischer
Sprache redigiert, nämlich: «Substance as Cause: Metaphysics (Z 17)» von Donald

Morrison, und «Metaphysics H 1—5 on Perceptible Substances» von Mary Louise Gill.
Thematisch besteht zwischen diesen zwei Beiträgen insofern eine Gemeinsamkeit,

als beide Autoren das Kapitel Z 17 unabhängig von einander einer Analyse
unterziehen. Bei Morrison ist dieser Text eigentlicher Gegenstand der
Untersuchung; Frau Gill dagegen betrachtet ihn als unentbehrliche Voraussetzung für
das Verständnis von H 15. In beiden Fällen geht es u.a. um die Rolle der Materie,

genauer ausgedrückt: um die Ab-grenzung derselben gegenüber der Form.
Morrison vertritt dabei die Auffassung, daß für das Verständnis der Form als

einer den Dingen innewohnenden Seinsursache die Kenntnis dessen, was verursacht

wird (d.h. der Materie) unerläßlich sei, wobei dieses Verursachte etwas von



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 581

der Ursache (der Form) Verschiedenes sein müsse. Frau Gill geht diesbezüglich
einen Schritt weiter. Sie attestiert der Materie sowohl Unabhängigkeit als auch

Vorrangigkeit gegenüber der Form, da, um auf das in Z 17 figurierende Beispiel
zurückzukommen, die Form der Silbe «ab», d.h. die Anordnung der beiden

Buchstaben, die Existenz derselben voraussetzt. In ihrer Analyse von H 15 findet

unsere Autorin diese Auffassung von der Materie bestätigt. Sie ist sich aber

gleichzeitig bewußt, daß damit eine Divergenz zu Z 3 und Buch © geschaffen
wird. Eine Lösung, oder zum mindesten das «frame-work» einer solchen, wäre
in H 6 enthalten, ein Text, zu dem sie allerdings nicht mehr Stellung genommen
hat.

«Die Einheit der Definition und die Einheit der Substanz. Zum Verhältnis

von Z 12 und H 6». So lautet der Titel des von Holmer Steinfath redigierten neunten

Beitrages. Der Autor glaubt, in den beiden Texten zwischen zwei verschiedenen

Modellen unterscheiden zu können: «einem Modell (gemeint ist Z 12), das

Einheit als Einfachheit versteht und deswegen die Form als Substanz und
Definitionsgegenstand auszeichnet, und einem zweiten Modell (H 6), das Einheit
als differenzeinschließend begreift und deswegen auch das Zusammengesetzte
als Substanz und Definitionsgegenstand gelten läßt» (249). Im Schlußabschnitt

von Z 11 hätte Aristoteles zwar via Rückführung auf die Form als allein maßgebendes

Element eine Synthese zwischen den beiden Modellen versucht; doch
hätte dies zur Folge, daß die Form entweder der im ersten Modell (Z 12)

geforderten Einfachheit oder der im zweiten (H 6) implizierten Materialität verlustig
ginge.

Der zehnte und neben denjenigem von Wedin längste Beitrag stammt von
Michael-Thomas Uske und ist überschrieben: «Inwieweit sind Vermögen intrinsische

dispositionelle Eigenschaften? (0 1—5)». Als intrinsische Eigenschaft wird
ein Vermögen dann bezeichnet, wenn — wie beispielsweise das Vermögen die
Baukunst auszuüben — dasselbe dem Subjekt bzw. dem Träger des Vermögens
kraft seiner selbst zukommt, und auch nur aufgrund einer Veränderung dieses

Trägers erworben werden oder verloren gehen kann. «Dispositionell» bedeutet
hier, daß bei Vorliegen entsprechender Außenbedingungen dieses (intrinsische)
Vermögen in einer bestimmten Richtung aktualisiert wird. Problematisch ist nun
der Einfluß dieser Außenbedingungen. Beinhalten diese einen Determinismus
oder nicht? Auf den einfachsten Nenner gebracht, könnte Liskes Antwort in den
beiden folgenden Sätzen gesehen werden. Ja zu Determinismus, aber nur insoweit,

als «für die zu erzielende Wirkung jeweils bestimmte Voraussetzungen
unerläßlich sind.» Nein, denn «es gibt nicht hinreichende Ursachen (im heutigen
Sinne), die unausweichlich eine bestimmte Wirkung herbeiführen» (285). Wenn
wir diese beiden ähnlich lautenden Aussagen richtig interpretieren, so geht es in
der ersten um das allgemein gültige Prinzip «Keine Wirkung ohne Ursachen», in
der zweiten dagegen um die Gesamtheit der konkreten Einflußmöglichkeiten, zu
denen, wie gleich anschließend zu lesen ist, auch unvorhergesehene Hindernisse
oder Zufälle gehören.



582 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Der elfte und letzte Beitrag «Der Begriff der Wirklichkeit in der Metaphysik

(0 69 u.a.)» stammt von Enrico Berti (aus dem Italienischen übersetzt von Dagmar

Mirbach). Das «u.a.» am Ende des Titels wurde nicht ohne Grund hingesetzt;

denn zur Darlegung des Wirklichkeitsbegriffes sieht sich der Verfasser
veranlaßt, neben «De Anima» insbesondere auch Kapitel 7 des Buches Lambda
zu berücksichtigen. Wirklichkeit bedeutet einmal Bewegung. Von dort ist nach
einem Wort von Aristoteles (1047a30) dieser Begriff auf «andere Dinge
übergegangen». Wirklichkeit bedeutet zweitens Sein im Sinne des Bestehens oder
Existierens. Wirklichkeit offenbart sich drittens aber auch als Tätigkeit, und zwar als

Tätigkeit, die nicht auf ein zu realisierendes Ziel hin tendiert, sondern dasselbe

in sich selbst besitzt. Berti legt nun besonderen Wert auf folgende Abgrenzung.
Wirklichkeit als Tätigkeit ist nicht einfach die Wirklichkeit des Seins oder bloßer
«actus essendi», denn: «Die reine Wirklichkeit kann nicht einfach eine erste

Wirklichkeit, ein Wesen, eine Substanz sein, die nicht wesenhaft Tätigkeit ist»

(307). Eine solche Tätigkeit, die Berti im Gegensatz zur «ersten Wirklichkeit»
(d.h. die des Seins) als «zweite» Wirklichkeit bezeichnet, ist nun in ihrer höchsten

Erfüllung das «Denken des Denkens «des in A 7 beschriebenen unbewegten
Bewegers. M.a.W. könnten wir uns auch so ausdrücken: Nicht das reine «esse»,
sondern ein qualifiziertes oder tätiges «esse» (im Sinne des Das-Ziel-in-sich-
Haben) bedeutet die eigentliche Wirklichkeit.

Der Vollständigkeit halber sei noch erwähnt, daß den 11 Beiträgen eine von
Christof Rapp redigierte Einleitung vorangestellt ist, in welcher u.a. auch das in
früheren Jahren viel diskutierte Problem der Einheit der Metaphysik zur Sprache
kommt. Eine Auswahlbibliographie, die von einem geradezu erdrückendem
Ubergewicht angelsächsischer Publikationen geprägt ist (mehr als zwei Drittel
der aufgeführten Titel). Ein Glossar, je ein Personen- und Sachregister sowie

biographische Angaben zu den einzelnen Autoren runden das Ganze ab.

Mit Ausnahme von Frau Gill, die auf einige textliche Unstimmigkeiten
zwischen der Zusammenfassung in H 1 und dem vorangegangenen Buch Z
hinweist, sowie von Steinfath, der wie schon angedeutet, auf die von Aristoteles
nicht restlos geklärten Divergenzen zwischen Z 12 und H 6 aufmerksam macht,
sind in den 11 Beiträgen die mit der Textüberlieferung, der gedanklichen
Entwicklung u.ä. zusammenhängenden Probleme kaum präsent, es sei denn insofern,

als Christof Rapp der, wie er sich ausdrückt, «frühen Theorie der Substanz»

(Cat. 5.2alll7) einen eigenen Abschnitt gewidmet hat (Einleitung 19—22). Bei
der Lektüre des hier besprochenen Buches gewinnt man den Eindruck, daß —

auch wenn es nicht direkt gesagt wird — die vorgetragenen Problemlösungen als

Elemente eines die Metaphysik als Ganzes oder zum mindesten die Bücher Z, H,
0 umfassenden begrifflichen Systems zu betrachten seien und daß die Aufgabe
der Interpreten in erster Linie darin bestände - hierin dem 1988 erschienenen
Kommentar von Frede/Patzig zu Metaphysik Z nicht unähnlich —, die darin
waltende logische Kohärenz aufzuzeigen.

Hans Ambühl



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 583

Yves Floucat: Jacques Maritain ou lafidélité à l'éternel. Éds Fac, Paris 1996, 270 p.

Le sous-titre de cet ouvrage manifeste bien que seule une métaphysique de l'être

peut devenir le fondement d'une authentique philosophie qui transcende le

temps. Mais il ne mentionne pas l'attention constante que Maritain porte aux
questions posées par l'époque dans laquelle il a vécu. Y. Floucat a lu les oeuvres
du philosophe avec une profonde connaturalité, car il est un fervent thomiste.
Mais loyalement, il expose certaines critiques que souvent d'autres auteurs ont
formulées avant lui.

Après un premier chapitre qui résume la vie et la pensée de Maritain, l'auteur

évoque la conception que le philosophe a du Moyen Age dont la civilisation

essaya de réaliser une chrétienté sacrale. Le monde moderne doit en garder
l'influence évangélique, mais abandonner tous les aspects qui contredisent la

pleine autonomie du temporel.
Le troisième chapitre est central car il aborde «l'entrée en métaphysique»

(79) qui se concentre essentiellement sur le mystère de l'être qui permet «la

fidélité à l'étemel» (sous-titre). Parmi tous les existants, le plus noble est la personne:
tel est l'objet du chapitre suivant. Mais les hommes vivent en société. Le
philosophe doit les aider à chercher le bien commun (chap. 5). Maritain a

profondément souffert de l'opposition entre le capitalisme et le communisme. Il
propose une solution originale à la question sociale (chap. 6). Parmi les trans-
cendantaux, le philosophe contemple la beauté à l'origine de l'art et de la poésie
(chap. 7). L'auteur se demande dans quelle mesure la pensée de Maritain a été

reçue dans le monde. La France y a été moins sensible que certains pays
américains.

Maritain est convaincu de la fécondité de la métaphysique de l'être car elle

est capable «d'assimiler et d'intégrer toute vérité de quelque doctrine qu'elle
vienne» (20). Cette conviction lui permet d'assimiler des intuitions présentes
dans des philosophies dont l'esprit est pourtant contraire à ses principes.

Gilson maîtrise mieux l'histoire du Moyen Age que Maritain qui, selon

Floucat, n'étudie pas en historien cette époque. Il tente «de mettre en lumière la

vérité et la pertinence, pour aujourd'hui même, des principes fondamentaux sur
lesquels, à ses yeux, une telle civilisation a voulu se construire» (37). Certes, Ma-
ritain y reconnaît certaines déficiences. Mais, à mes yeux, il est trop optimiste
lorsqu'il voit à cette époque «un effort pour unifier temporellement le monde
sous l'Empereur comme au spirituel l'Eglise est une sous le Pape» (34). Il oublie
la Bulle Unam sanctam de Boniface VIII avec sa théorie des deux glaives: le pouvoir

temporel apparaît comme un pur instrument au service de l'autorité du
Pape. (Mais je n'oublie pas que cette conception a déjà été critiquée au Moyen
Age). Gilson et Maritain s'ac-cordent sur ce point: «La différence entre la
Renaissance et le Moyen Age n'est pas une différence par excès, mais par défaut.
La Renaissance, telle qu'on nous la décrit, n'est pas le Moyen Age plus l'homme,
mais le Moyen Age moins Dieu, et la tragédie, c'est qu'en perdant Dieu, la
Renaissance allait perdre l'homme lui-même ...» (48).



584 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Dans le chapitre consacré à l'entrée en métaphysique, mentionnons deux
réactions qu'a suscitées la thèse de Maritain sur l'intuition de l'être. La première est
celle du P. Marie-Dominique Philippe: «N'est-elle pas plus une intuition poétique

de l'esse qu'une véritable intuition métaphysique?» (91). Gilson réagit d'une
manière plus rigoureuse: «Ce n'est jamais le purum esse qui s'offre à nous, mais
Yens comme habens esse, car (concevoir Y esse fini en soi et à l'état pur serait une
entreprise contradictoire: ce serait tenter de concevoir Dieu)» (94).

Maritain a beaucoup insisté sur l'analogie du concept d'être. Mais de

nouveau, Gilson manifeste des réticences lorsqu'est abordé le mystère de Dieu.
Deux citations: celle de Maritain, puis celle de Gilson: «Le concept de l'être
enveloppe implicitement dans son unité analogique ou polyvalente la division de

l'être en créé et incréé». - «Ce que dit saint Thomas sur ce point, c'est précisément

que la notion première formée par l'intellect n'estpas une notion de l'être si

indéterminée qu'elle conviendrait également à Dieu et aux créatures» (100, n.62).
Je me demande si l'on ne pourrait pas expliciter cette divergence en disant

que Maritain a bien vu que le concept d'être, de soi, n'implique pas une
imperfection. Donc on peut l'appliquer à Dieu en soulignant la distance infinie entre
le Créateur et la créature. Gilson, sans le dire explicitement à ma connaissance, a

bien perçu que le concept d'être n'exclut pas de lui-même l'imperfection. Donc,
sous cet aspect, il n'est pas transférable à Dieu et l'on com-prendrait pourquoi
saint Thomas, dans certains textes, déclare: «Nos, non scimus de Deo quid sit»

(c£ I, q.2.).
Cette discussion me paraît importante sur le plan oecuménique car la

position de Gilson qui souligne très fortement la transcendance divine, par le fait
même, permet mieux d'écarter certaines objections que la pensée barthienne
formule au sujet du catholicisme qui ne soulignerait pas suffisamment la
transcendance divine.

Lorsque Maritain parle de la vocation de la personne humaine, il ne peut
pas oublier que Dieu a élevé L'homme à une destinée surnaturelle. Le penseur
chrétien doit recourir à la lumière de la foi pour élaborer une «philosophie morale

adéquatement prise (120, n. 32). Y. Floucat évoque à ce sujet le «problème
épistémologique insoluble qui est ainsi soulevé» (120). Mais il ajoute aussitôt:
«On soulignera plutôt l'unité de la sagesse chrétienne qui n'apparaît jamais aussi

manifestement que dans ce domaine où la complémentarité entre les regards
philosophique et théologique est essentielle» (120). C'est tout le problème de la

«philosophie chrétienne» qui est ainsi posé. On connaît les controverses que ce
thème a suscitées. Il n'existe aucun inconvénient, au contraire, à ce qu'un
philosophe soit aussi un théologien, pourvu que dans ses exposés il montre
clairement que telle assertion est démontrable par la raison et que telle autre ne peut
être connue que par la Révélation. Si l'on pense que la notion de «philosophie
chrétienne» est incohérente, Maritain lui mérite le titre de théologien même si la

majorité de ses recherches se situe au plan philosophique. Quand il contemple la

perfection de la personne, il la trouve chez les saints: «La pleine réalisation de la

liberté d'autonomie ou d'exultation dans l'homme ne réside par ailleurs que dans



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 585

la sainteté, en sorte qu'il n'y a de personnalité vraiment parfaite que dans les

saints» (124).
Maritain a beaucoup insisté sur la valeur gratuite de la recherche de la vérité.

Mais pour éviter des malentendus, Y. Floucat déclare: «Contemplative et ouverte
selon sa perspective propre sur le divin et l'étemel, elle est donc totalement
désintéressée Non qu'elle ne réponde à aucun besoin proprement humain, mais

au contraire, ayant ses regards tournés vers les réalités ultimes, elle offre aux
hommes une nourriture pour leur esprit, la connaissance des valeurs les plus
hautes, c'est-à-dire de leurs véritables raisons de vivre» (131). Ainsi le philosophe
pourra offrir ses services à la cité.

Pour que s'établissent des sociétés dans lesquelles sera recherché le bien

commun, elles «ont un besoin très profond et urgent de philosophie morale»

(131). Maritain éprouve ce «paradoxe douloureux d'une fidélité absolue à l'éternel

étroitement jointe à la plus diligente compréhension des angoisses du temps»
(133). Le philosophe, dans cette tâche temporelle, coopérera à un véritable

«compagnonnage» avec des hommes qui professent d'autres conceptions. C'est
dans ce contexte que je découvre cet oecuménisme: «Aimer ceux qui adhèrent à

une autre foi que la nôtre, ce n'est pas trahir le devoir que nous avons d'être
fidèles à la lumière, c'est être suffisamment détachés, désappropriés de nous-
mêmes, pour reconnaître les valeurs divines et humaines dont les croyances
religieuses qui ne sont pas les nôtres sont chargées. C'est d'ailleurs là que réside la

difficulté. Il est toujours plus facile de céder à une tentation de syncrétisme que
d'aimer en vérité, c'est-à-dire douloureusement et en acceptant cette sorte
d'écartèlement intérieur entre notre amour pour la vérité que nous croyons et
notre amour pour celui qui ne connaît pas cette vérité» (144).

Maritain n'a jamais adhéré à un parti politique. Mais «il gardait une pleine
lucidité sur son tempérament propre d'homme de gauche» (146). Cette orientation

politique christianisée l'a conduit à se préoccuper de questions sociales en

soulignant à la fois les égarements du capitalisme et du communisme, hostiles à

l'un et l'autre, à la primauté de la personne.
Le premier système incriminé repose sur «le principe contre nature de la

fécondité de l'argent» (159). Il y a dans ce régime «un renversement des valeurs
dont la première conséquence est de faire passer les droits du dividende avant
ceux du salaire» (159). Maritain fait cette critique: «La copropriété capitaliste,
bien loin de confirmer le propriétaire dans sa liberté et son activité de personne
a instauré une sorte de plèbe de la propriété et de l'épargne; l'actionnaire d'une
société anonyme est comme tel aussi peu <personne> que possible. Son activité
créatrice consiste à découper des coupons» (205).

Maritain considère le marxisme «comme un retour au réalisme contre l'idéalisme

de Hegel de sorte que, dans la pensée de Marx, la réalité extramentale est
confondue avec la matière. L'idéalisme hégélien est donc rejeté, mais la méthode

dialectique conservée» (173). Dans le système marxiste l'athéisme «n'est pas une
conséquence, mais un point de départ, un principe» (168). «Cet athéisme, Mari-
tain le définit même comme un antithéisme dans la mesure où le marxisme n'est



586 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

pas un athéisme qui se contenterait de rejeter l'idée de Dieu pour la remplacer

par un vide, mais un athéisme positif, c'est-à-dire comme un combat actif contre

tout ce qui nous rappelle Dieu»> (169).
Le philosophe cependant reconnaît «l'intuition profonde que Marx a eue

des conditions d'hétéronomie ou d'aliénation faite dans un monde capitaliste à la
force-travail et de la déshumanisation dont le possédant et le prolétaire y sont
simultanément frappés» (183).

Pour surmonter les aberrations des deux systèmes rivaux, Maritain propose
«une refonte totale de la société socialiste au contact du ferment chrétien» (197).
Il souhaite «de passer d'un régime de salariat à un régime de propriété sociétaire,
de copropriété» (204). Mais «ce qui importe plus encore que la propriété des

moyens de production, c'est le partage de leur gestion» (205).
Maritain a médité aussi sur l'art et la poésie en voyant dans le beau «la splendeur

de tous les transcendantaux réunis» (216). Il a étudié l'intuition créatrice en
distinguant «le préconscient de l'esprit et l'inconscient animal» (229). Mais sa

conception de l'art ne semble pas tenir compte suffisamment de l'importance de
la technique corporelle: «L'habileté manuelle ne fait pas partie de l'art, elle n'en
est qu'une condition matérielle et extrinsèque» (224). Gilson proteste: «On croit
rêver. Car enfin, si l'habileté manuelle ne fait pas partie de l'art, en quoi consiste
donc l'art de sculpter ou de peindre, ou de jouer d'un instrument quelconque?»
(224).

Au terme de cette recension, je ne puis que recommander la lecture de cet

ouvrage rédigé avec tant de sympathie et de lucidité. Un regret cependant:
l'auteur cite souvent les oeuvres de Maritain en utilisant des abréviations. Et
comme il ne nous donne pas la liste des ouvrages du philosophe, le lecteur aura
de la peine à reconnaître le titre du livre cité. Il aura le regret de ne pouvoir
approfondir le contexte d'un passage qu'il a particulièrement apprécié.

Georges Bavaud

Paul Hoyningen-Huene: Formale Logik. Eine philosophische Einfuhrung.
Stuttgart: Philipp Reclam jun. 1998. 335 S. (Universal-Bibliothek Bd. 9692). —

Paul Ruppen: Einstieg in die formale Logik. Ein Lern- und Übungsbuch für
Nichtmathematiker. Bern e.a.: Peter Lang 1996. 368 S. — Theodor G. Bucher:
Einführung in die angewandte Logik. Zweite, erweiterte Auflage. Berlin, New York:
de Gruyter 1998. 530 S. (Sammlung Göschen Bd. 2231).

Im Folgenden werden drei neuere Einfuhrungswerke besprochen, deren
Autoren sich mit verschiedenen Aspekten der formalen Logik befassen. Paul

Hoyningen-Huene beleuchtet vor allem philosophische Probleme, Paul Ruppen
bietet viel Übung im Umgang mit Formeln, und Theodor G. Bucher legt das

Schwergewicht auf .Anwendungen. Alle drei Werke bieten sich für das
Selbststudium an: Sie enthalten Hinweise auf weiterführende Literatur und Aufgaben,
zu denen auch gleich die Lösungen mitgeliefert werden.



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 587

Paul Hoyningen-Huene hat formale Logik in den vergangenen 22 Jahren in
Vorlesungen an den Universitäten Zürich, Bern und Konstanz behandelt. Grundlage

der nun vorliegenden Formalen Logik. Eine philosophische Einführung bildet eine

Vorlesungsmitschrift von 1983/84. Dem Buch ist seine lange Entstehungszeit
gut bekommen: Der Inhalt ist konzentriert, und die Formulierungen sind überall
klar. Das Werk gliedert sich inhaltlich in vier Teile. Die Einführung macht
anhand von Beispielen mit den Merkmalen logischer Schlüsse vertraut. Dieses
Thema wird im zweiten Teil im Bereich der Aussagenlogik, im dritten Teil im
Bereich der Prädikatenlogik vertieft. Dabei führt Hoyningen-Huene jeweils
zuerst das Zeichensystem auf der Objektebene ein (Logik), um es dann von der
Metaebene aus zu betrachten (Metalogik). Ausführungen zum mathematischen

Zugang zur Aussagenlogik schließen das Werk ab. Als einziges der drei Bücher
verfügt es über kein Register. Die Lösungen zu den Übungen sind von
Christopher v. Bülow verfaßt.

Hoyningen-Huene möchte gemäß seinem Vorwort (10) zeigen, wie eine

Einführung in die formale Logik aussehen kann, welche die philosophischen
Probleme der Logik nicht überspringt. Dieses Ziel ist ihm so ausgezeichnet
gelungen, daß das Buch es verdient, zu einem Standardwerk zu werden. Obwohl
sich der symbolische Apparat auf ein Minimum beschränkt, ist das technische
Niveau hoch: Die Leserschaft wird keine Anschlußschwierigkeiten haben, wenn
sie dem Rat von Hoyningen-Huene folgt und sich für Beweisverfahren in der

Prädikatenlogik bei der mathematischen Logik bedient — bedienen muß, denn

Hoyningen-Huene übt nicht die Anwendung formaler Techniken ein, sondern

geht philosophischen Motivationen nach.

Zu den «notorischen Problemen der Logik-Einführung» (10) zählt
Hoyningen-Huene die Begriffe der logischen Form und der logischen Folgerung
(materiale Implikation und ihre Paradoxien) sowie das Verhältnis von Objekt-
und Metaebene in der Logik (Rechtfertigungszirkel und Fragen der Adäquatheit).

Bezüglich der logischen Form hält Hoyningen-Huene erst fest, daß die

Abgrenzung gegenüber dem Inhalt vom verfolgten Zweck abhängt (25£). Die
Definition der aussagen- bzw. prädikatenlogischen Form (58, 197) macht dann
den Schritt zur symbolischen Darstellung der Form leicht und einsichtig. Den
Paradoxien der Implikation («ex falso quodlibet» und «verum ex quodlibet»)
wird in bezug auf logische Wahrheiten und Falschheiten versuchsweise mit Hilfe
des Begriffs des «Wahrheitstransfers» zu Leibe gerückt (122). Ausgenutzt wird
dabei die Beobachtung, daß kein Wahrheitstransfer von den Prämissen zur
Konklusion stattfinden kann, wenn die Prämisse in jedem Falle falsch oder die
Konklusion ohnehin richtig ist, wie das bei diesen Paradoxien vorausgesetzt
wird (120). Indem Hoyningen-Huene Stärken und Schwächen dieses Ansatzes

bespricht (und auch die involvierte Metaphorik kritisiert, 16) setzt er eine jener
Grundlagendiskussionen in Gang, welche den eigentlichen Wert des Buches
ausmachen. In der Frage des bei der Begründung der Logik auftretenden
Argumentationszirkels zeigt sich Hoyningen-Huene als Gegner einer absoluten
Begründungsstrategie: «Man wird in der Beobachterlogik gewisse Schlußregeln als



588 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

gültig unterstellen müssen, damit das Unternehmen der Objekdogik überhaupt
in Gang kommen kann» (162f.).

Paul Puppen hat das Material seines «Lern- und Übungsbuches» in universitären
Veranstaltungen und Erwachsenenbildungskursen erprobt. Gemäß seinem
Untertitel ist der Einstieg in die formale Logik für «Nichtmathematiker» gedacht. Damit

meint Ruppen Studierende, welche sich zwar «selten oder nie mit
mathematischen Problem befassen», sich aber nichtsdestoweniger ein Bild über die

«Grundlagen und Grenzen formaler Systeme» machen wollen (5). Was bei Hoy-
ningen-Huene in seiner Knappheit für einige vielleicht zu schemenhaft bleibt,
gewinnt hier in zahlreichen Übungen konkrete Gestalt. Ruppen verfehlt es nicht,
auf philosophische Probleme einzugehen, die Stärke des Buches sind aber die
ausführlichen Erläuterungen technischer Einzelheiten und die vielen Übungen,
unter ihnen manche Anwendungsbeispiele. Wer sich etwa dafür interessiert, was
ein Symbol ist, erhält als Antwort: « eine Klammer oder ein Junktor oder ein
Satzbuchstabe» (82). Dies ist für philosophische Bedürfnisse natürlich zu dürftig,
genügt aber durchaus, um den Begriff der «wohlgeformten Formel» zu bestimmen

(83).

Ruppen stellt in einem ersten Teil die Aussagenlogik anhand von einfachen

Beispielen vor und gibt dann im zweiten Teil ihren systematischen Aufbau. Die
Prädikatenlogik vervollständigt das logische Instrumentarium, im vierten Teil
folgen dann Ausfuhrungen zur Mengelehre. Ruppen führt dabei didaktisch
geschickt Beweise in der Mengelehre als eine erste Anwendung der Prädikatenlogik

vor. Mit Hilfe der Mengenlehre erhält die Prädikatenlogik auch eine
Semantik, so daß Ruppen sein Buch mit der Vorstellung der Tarskischen
Wahrheitsdefinition abschließen kann. Er ist dabei der Meinung, daß damit auch ein

präziser Wahrheitsbegriff für «die alltägliche Verwendung des Wortes <Wahr-

heiti» gegeben ist, insofern sich die Sätze der Umgangssprache «ohne große
Meinungsverschiedenheiten in die Sprache der Prädikatenlogik übersetzen» lassen

(271, meine Hervorhebung). Anhand dieser Einschränkung könnte nun die
Grenze des vorgestellten formalen Systems prinzipiell besprochen werden, wie
dies im Vorwort in Aussicht gestellt und etwa von Jean van Heijenoort
vorbildlich kurz eingelöst wird («Set-Theoretic Semantics», in R. Gandy/M. Hyland,
Hgg., Logic Colloquium 76, North-Holland 1977, 183—190). Ruppens Bemerkungen

beschränken sich diesbezüglich aber auf Erläuterungen der von ihm
vertretenen «instrumentalistischen Sicht» der Logik (vgl. 148—154).

Der Umstand, daß es sich um ein Einführungswerk handelt, relativiert die
eben geäußerte Kritik. Die Leserin oder der Leser findet eine adäquate
Darstellung des heutigen Selbstverständnisses formaler Logiker, das sich auch
weitgehend mit dem von Hoyningen-Huene vermittelten deckt. Nur in einem Punkt
drängt sich mir ein Einspruch auf. Wenn Ruppen behauptet, «ein von Gottlob
Frege als einleuchtend betrachtetes Axiom der Mengenlehre» habe zu einem
Widerspruch geführt (148, meine Hervorhebung), dann unterschlägt dies die
Tatsache, daß Frege sein Grundgesetz V nach Bekanntwerdung der Russellschen
Antinomie wie folgt kommentierte: «Ich habe mir nie verhehlt, daß es nicht so



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 589

einleuchtend ist wie die andern und wie es eigentlich von einem logischen
Gesetze verlangt werden muß» (Grundgesetze der Arithmetik, Bd. 2, 1903, 253). Der
Verweis auf Frege belegt also mitnichten, daß «Intuitionen nicht verläßlich sind»,
wie Ruppen - in Einklang mit der herrschenden Meinung - schreibt (148).

Der Kalkül, den Paul Ruppen benutzt, gehört zu den heute dominierenden
Systemen des «Natürlichen Schließens» und geht auf E.J. Lemmon, Beginning

Logic (1965) zurück (S.6). Wer sich ein modernes logisches System als Kalkül
gründlich aneignen möchte — und das geht eben nicht ohne Übungen — findet auf
dem deutschen Markt zur Zeit keine bessere Alternative zu Ruppens Buch.

An ein ganz anderes Zielpublikum wendet sich Theodor G. Bucher. Seine

Einführung in die angewandte Logik richtet sich an «sogenannte Geisteswissenschaftler»

(3) und somit an solche, denen ein mathematischer Formalismus nicht das höchste

Ziel der Theoriebildung ist. Bucher, heute Professor an der Universtät Sant'
Anselmo in Rom, hat seinen Text in Anfängervorlesungen an der Theologischen
Hochschule Chur erprobt. Die Tatsache, daß elf Jahre nach der ersten Auflage
eine um 122 Seiten vermehrte zweite Auflage erscheint, belegt wohl das

Bedürfnis nach einer Darstellung, «die kaum mehr als den Umgang mit den

Elementarbegriffen einübt» (3). Leider sagt sie aber nichts darüber aus, wie dieses

Bedürfnis gestillt wird.
Ein Autor, der eine Einführung schreibt, ist gegenüber seiner Leserschaft in

ganz besonderer Weise verantwortlich, geht dieser doch die Kritikfähigkeit in
großem Maße ab. Ich will an zwei Beispielen zeigen, daß Bucher dieser

Verantwortung nicht gerecht wird und deshalb das Buch trotz aller Vorzüge nicht
empfohlen werden kann. Zu den Pluspunkten gehört ein reichhaltiger Lösungsteil

(mit 27% Anteil am Gesamtwerk, gegenüber Ruppen mit 21% und Hoy-
ningen-Huene mit 17%), ein flüssiger Stil und eine übersichtliche Darstellung,
die auch die aristotelische Logik und die Modallogik umfaßt — beides Bereiche,
die von Hoyningen-Huene überhaupt nicht und von Ruppen nur am Rande
behandelt werden.

Geht man aber ins Detail, dann offenbaren sich bedenkliche Schwächen. So

behauptet Bucher beispielsweise auch in der zweiten Auflage, daß der Schluß

von «M c Z» und «s 6 M» auf «s e Z» falsch ist (29). Es handelt sich dabei nicht
um einen Druckfehler: Der angebliche «Fehlschluß» wird ausführlich kommentiert,

geht es doch gerade darum, die Unterscheidung von Inklusion und
Elementbeziehung zu klären. Der Grund, weshalb das oben aufgeführte mengenlogische

Gesetz falsch sein soll, liegt nach Bucher darin, daß die
Elementbeziehung im Gegensatz zur Inklusion nicht transitiv ist (vgl. 28). Das ist zwar
wahr, hat aber nichts mit dem vorliegenden Fall zu tun.

Ob Bucher diese Passage korrigiert hätte, wenn ihm dies ein Rezensent

vorgehalten hätte, ist nicht klar, wie folgendes Beispiel belegt. Uwe Meixner hat

völlig zu Recht die Behauptung Buchers bemängelt, «daß aus <.(\/x)Px> nicht
<(3x)Px> folgt» (2. Aufl. 226; vgl. «Neuere Einführungen in die Logik», in:
Information Philosophie 1 [1996] 77). Nun hätte sich Bucher in der zweiten Auflage
als Anhänger der sogenannten «Free Logic» bekennen können, bei der dieser



590 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Schluß tatsächlich unterbunden wird. Er bleibt aber dabei, daß er die Meinung
der «heutigen Logiker» vertritt (226). Weil in der ersten Auflage der Schluß von
der All- auf die korrespondierende Existenzaussage gemäß Buchers eigenen
Quantorenregeln in zwei elementaren Schritten möglich war, korrigiert nun
Bucher in der zweiten Auflage eine einzelne Schlußregel in einer Randbemerkung

(222) und behält das bemängelte Beispiel bei (wir werden es weiter unten
noch behandeln). Daß er von den insgesamt vier Quantorenregeln der
Prädikatenlogik nur eine einzige abändert und das auch bloß nebenbei, zeigt deutlich,
daß Bucher die Problematik gründlich unterschätzt. Ein Chaos ist die Folge. So

soll etwa — wie in der ersten Auflage - die Regel «immer» (222) gelten, daß

«wenn alle x P sind, dann ist auch ein konkretes Individuum a ein P» (221), und
zugleich ist es gemäß der neuen Randbemerkung der Fall, daß eine Allaussage
wahr sein kann, wenn es kein konkretes Individuum gibt, welche das Prädikat P
erfüllt (vgl. 222). Dies ist ein Widerspruch.

Zur Illustration, «daß aus <(yx)Px> nicht <(3x)Px> folgt», dienen Bucher in
beiden Auflagen die Aussagen «Alle grünen Schwäne sind im Basler-Zoo» und
«Also gibt es grüne Schwäne im Basler-Zoo» (226). Diese stehen in der Tat nicht
in einem Folgeverhältnis, ihre unterschiedliche logische Form macht sie jedoch
als Beispiel für den vorliegenden Fall ungeeignet (auf Seite 213 ist zuvor sogar
auf die entscheidende Differenz aufmerksam gemacht worden). Die Allaussage
wird von Bucher korrekt als Konditional formalisiert: «Für alles gilt, wenn es ein

grüner Schwan ist, dann befindet es sich im Basler-Zoo» (226; hier und im
folgenden meine Paraphrasierungen). Von Bucher anscheinend unbemerkt, ist mit
dieser Interpretation von «(Vx)Px» das Prädikat P bereits bestimmt, so daß der
Formel «(3x)Px» die Aussage ent-spricht «Es gibt etwas, das, wenn es ein grüner
Schwan ist, sich im Basler-Zoo befindet». Dies ist aus demselben Grund wie bei
der Allaussage wahr und stellt deshalb kein Gegenbeispiel dar. Falsch ist
allerdings die Behauptung, daß es grüne Schwäne im Basler-Zoo gibt, was Bucher,
wiederum korrekt, als Konjunktion formalisiert «Es gibt etwas, das ein grüner
Schwan ist und sich im Basler-Zoo befindet». Doch damit steht beim angeblichen

Gegenbeispiel für das Prädikat P bei Bucher also einmal ein Konditional

und einmal eine Konjunktion. Dies ist ein Anfängerfehler.
Der Umfang der Druckfehlerliste zur ersten Auflage (über 120 Errata) war

offenbar keine genügende Warnung.

Gérard Bornet

Alan Haworth: Free Speech. London, New York: Routledge 1998, 263 S.

Freiheit der Mitteilung (im Folgenden als FM abgekürzt) wird in Anspruch
genommen, doch meist ohne tiefere Begründung. Dies zeigt sich daran, daß

diese Freiheit oft mit Gründen ad hoc verteidigt oder eingeschränkt wird. Hinter
der lautstarken Verteidigung meiner FM steht - wie bei Pastoren, Akademikern,
Politikern oder Medienschaffenden — oft ein berufsständisches Interesse; eine



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 591

Beschränkung oder Unterdrückung meiner Freiheit der öffentlichen Mitteilung
würde die Ausübung meines Berufes wesentlich behindern. FM tritt damit nicht
als ein öffentliches Gut, sondern eher als ein partikulares Gut für einzelne
Berufsgruppen ins Bewußtsein, etwa als Privileg und Immunität der Gelehrtenrepublik

gegen die Anmaßungen der Obrigkeit. Der historische Flintergrund
dieser Auffassung, dessen neuzeitliche Artikulation vielleicht mit Erasmus
beginnt, bei Spinoza ausformuliert und in der Aufklärung als «öffentlicher
Gebrauch der Vernunft» (Kant) verteidigt wird, findet im vorliegenden Buch keine
oder nur ganz am Rand Beachtung. Der Verfasser will Philosophie, nicht
Geschichte schreiben (146). Der Vorteil dieser Haltung besteht darin, daß die

voreilige Verpflanzung von Argumenten von einem historischen Kontext in
einen völlig veränderten vermieden wird; ältere Muster der Verteidigung der FM
werden mit «veralteten Landkarten» verglichen. Die Beschränkung der
Diskussionsfreiheit auf einen Gelehrtenstand, wie wir sie noch bei Kant finden, ist für
uns im Rückblick kaum mehr nachvollziehbar, und sie war vielleicht schon bei
Kant eher eine ironische Verbeugung vor der königlichen Zensur als eine

Konsequenz seiner Rechts- und Moralphilosophie. Generell stellt sich die Frage, ob
für die Verteidigung der FM überhaupt ein allgemeines Prinzip erforderlich sei,

oder ob wir uns nicht vielmehr auf ein ganzes «cluster» von zeitbedingten Idealen

und Interessen beziehen müßten. [So glaubt etwa Judith Jarvis Thomson,
daß es sich beim Recht auf eine Privatsphäre um einen cluster-Begriff handle,
der sich aus heterogenen Ansprüchen zusammensetze.] Die Einseitigkeit
überlieferter Plädoyers ist offensichtlich: Die Verteidigung der akademischen
Meinungsäußerungsfreiheit operiert z.B. mit dem Wert von Wahrheit bzw. Erkenntnis,

dessen Maximierung angeblich nur unter den Bedingungen der FM
gewährleistet sei. Die Verteidigung der MF vor Gerichten und in Parlamenten
dagegen macht den gegenseitigen Schutz vor Rechten durch adversative
Verfahren geltend. [Der Schutz von Rechten wird der Wahrheitsfindung
übergeordnet!] Das Recht auf Anhörung von Stellungnahmen und Gegendarstellungen

wird als Ergebnis eines klugen Handels bewertet: Ich gebe dir deine
Redezeit, damit du mir meine Redezeit gewährst. Damit ist beiden besser
gedient, sofem das Risiko ausgeschlossen werden kann, daß einem von uns keine
oder eine kürzere Redezeit gewährt wird. Die Anerkennung der FM kann aber
auch als Element einer Politik der gleichen Achtung verstanden werden, die zum
einen gleiche politische Rechte schützt, zum anderen aber auch ein Recht auf
Darstellung dessen, was mich und meine signifikanten Gruppen von anderen
unterscheidet, d.h. eine Politik gleicher Grundrechte und eine Politik der
Differenz. Schließlich kann die FM als Anliegen einer starken Präferenz für die
Freiheit von Individuen und die Autonomie von Gruppen gedeutet werden; weil
wir diese Präferenz haben, schätzen wir es, von anderen nicht (an der

Mitteilung) gehindert und überdies durch ein verfassungsmäßig garantiertes
Recht zur aktiven Teilnahme an der politischen Gestaltung und Gesetzgebung
autorisiert zu sein. Auf diese von Joseph Raz entwickelte und von Haworth
ignorierte Auffassung kommen wir am Schluß zurück.



592 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Manchen mag die Abschaffung von Zensur als Selbstverständlichkeit einer
liberalen Rechtskultur erscheinen — ein Zustand, der es gar nicht nötig habe,

philosophisch tiefer verstanden oder begründet zu werden. [Bernard Williams
spricht in seinen soeben erschienenen Vorlesungen Der Wert der Wahrheit vom
Anti-Tyrannei-Argument: Der unbeschränkte Zugang zu allen politisch relevanten

Informationen für alle gilt als ein wirksames Mittel der demokratischen
Kontrolle von Eliten.] Diese Begründung aus dem Kontrast mit der Diktatur
bleibt jedoch oberflächlich, weil sie die vielfältigen Beschränkungen der FM
selbst in liberalen Gesellschaften ignoriert. Wäre z.B. ein wesentliches Ziel der
FM der Schutz der Freiheit von Individuen und der Autonomie von Gruppen,
so müßten manche Formen der FM eingeschränkt oder gar völlig unterbunden
werden. Dazu gehören nicht nur die rechtlich kodifizierten Kategorien der

Verursachung öffentlicher Ärgernisse oder massiver individueller Nachteile
(durch Ehrverletzung, Verursachung von Panik, Anstiftung zur Gewalt,
Landfriedensbruch u.ä.), sondern auch die schwere Beleidigung oder Diskriminierung
von Gruppen (durch rassistische Hetzreden, Herabsetzung von Frauen,
Verleumdung von Religionsgemeinschaften etc.). Ein und dasselbe Ziel läßt die FM
einmal als Mittel der Gleichheit und Freiheit und ein andermal als gefährliche
Waffe gegen Gleichheit und Freiheit erscheinen. Wenn aber bereits die
Festlegung auf ein einziges Ziel solche Konflikte erzeugt, wie viel mehr Konflikte
sind zu erwarten, wenn die FM vielfältigen Zielen und Werten zu dienen hat?

Bei näherem Hinsehen erweist sich die Begründung der FM als komplex und
delikat. Es ergibt sich nicht selten ein sog. Bumerangeffekt, der darin besteht,
daß ein und dasselbe Argument, das zunächst für eine maximale FM zu sprechen

schien, in der Phase der Anwendung für eine empfindliche Beschneidung
der FM spricht.

Daß FM kein «absolutes» Recht sein kann, ergibt sich bereits aus pragmatischen

Gründen: Ich kann nur sprechen, solange der andere schweigt. Es gibt
also kein Recht auf FM, das nicht mit einer Pflicht anderer korrespondiert, im
richtigen Moment zu schweigen. Eine absolute FM würde dem Recht auf einen
endlosen Monolog gleichkommen. Weil es bei der Mitteilung nicht einfach nur
um Rede geht, sondern auch um Chancen, gehört zu werden, kann die FM auch

und gerade in einer liberalen Gesellschaft nicht ohne Einschränkungen gelten.
Doch wie können diese Einschränkungen realisiert werden, ohne die FM zu
vernichten? Ist dies ausschließlich ein pragmatisches Problem, oder sind hier
philosophische Prinzipien gefragt?

Das kenntnisreiche und provokativ geschriebene Buch von Haworth gibt
darauf eine dezidierte Antwort: Es kommt auf philosophische Prinzipien (oder
«Modelle») an, und nur das Modell eines konventionalistischen Kontraktua-
lismus vermag ein Recht auf FM angemessen zu begründen. Zugleich zeigt er
mit scharfem Witz, wo die Grenzen traditioneller Modelle für die Verteidigung
der FM Hegen. Wir können im wesentlichen drei Modell unterscheiden: Das
Modell des Meinungsmarktes, das Modell des akademischen Seminars (beide
zählt Haworth zur «klassischen» Auffassung) und das Modell des Vertrags. Die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 593

Vorstellung, nur ein freier Handel von Meinungen könne volle FM gewähren,
findet sich bereits im Areopagitica (1644) von John Milton. [Ob man heute einen

uneingeschränkten Meinungsmarkt und damit eine drohende Assimilation aller
Information an Werbung und Unterhaltung befürworten will, ist mehr als

fraglich.] Staatliche Zensur von Büchern und Flugschriften wurde als eine Form
von Anmaßimg verstanden, sogar als ein Anspruch auf Unfehlbarkeit — ein

Argument, das sich noch bei John Stuart Mill (im zweiten Kapitel von On Liberty
von 1859) findet und das bereits von seinem Zeitgenossen James Fitzjames
Stephen als irreführende Übertreibung gebrandmarkt wurde. Haworth verweist auf
zahlreiche Parallelen zwischen Milton und Mill, betont aber auch den
Funktionswandel der Bedeutung dieser Argumente, die einst zur Verteidigung des

Buchdrucks gegen staatliche und geistliche Zensur gebraucht und von Mill im
19. Jahrhundert auf einen stark veränderten gesellschaftlichen Kontext
übertragen wurden. Charakteristisch für Miltons Apologie der FM ist auch seine

Konzentration auf die Verbreitung moralischer Erkenntnis, so daß seine
Polemik gegen Zensoren nur auf deren Anmaßung moralischer Unfehlbarkeit zielt.
Ist es nicht lächerlich anzunehmen, daß bezahlte Zensoren immun seien für
moralische Fehlurteile oder Korruption? [Die Frage «Wer zensiert die Zensoren?»

wirft ein ähnliches Problem auf wie die Frage «Wer erzieht die Erzieher?»] Bei
Mill hingegen geht es mutatis mutandis um die Beurteilung wissenschaftlicher
Hypothesen oder technischer Innovationen, obwohl - und hier liegt nach
Haworth ein Paradox — seine Beispiele für Verfolgung und Unterdrückung der

Meinungsäußerung meist aus der Geschichte der religiösen Verfolgung stammen.

Nicht nur Mills Beispielswahl, sondern auch seine Unterstellung, der Zensor

müsse sich Unfehlbarkeit anmaßen, werden von Haworth als anachronistisch

und fehl am Platz zurückgewiesen. Ein Zensor, der z.B. versucht, die

Verbreitung von Informationen über die billige und einfache Herstellung eines

Nervengases zu verhindern, braucht sich keineswegs ein unfehlbares Urteil
anzumaßen.

Wir haben bereits festgestellt, daß Haworth einem historischen Kon-
textualismus das Wort redet. Heute kann man nicht der Frage ausweichen, ob es

z.B. nur um das Recht geht, im Freien Reden zu halten, oder auch um ein Recht
auf Verbreitung von Informationen oder Werbung im Internet. Im Blick auf die

enorme Variablität von Umständen und Zielpublikum ist es unwahrscheinlich,
daß ein einziges Modell für alle Zeiten und alle Umstände verwendet werden
kann. Im ersten Teil seines Buches werden die Gemeinplätze der «klassischen

Verteidigung» scharfsinnig analysiert; die Stärke des Autors liegt eindeutig auf
dem Nachweis von Lücken und Mängeln in der klassischen «liberalen»
Verteidigung. Konzipiert Mill noch die Freiheit der Diskussion nach dem Modell einer
Seminardiskussion, muß er sich den Einwand gefallen lassen, die Politik sei eben
kein Universitätsseminar. Haworth macht deutlich, daß man den Vergleich der
politischen FM mit der (idealisierten) Situation einer wissenschaftlich disziplinierten

Diskussion allenfalls als Ideal in Erwägung ziehen kann; sicher eignet sich
der Vergleich nicht als Beschreibung politischer Auseinandersetzungen. Besonders



594 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

überzeugend ist der Nachweis der Einseitigkeit des Arguments für den
Erkenntnisfortschritt, geht es doch bei banalen Informationen nicht um wertvolle
Erkenntnisse; überdies ist «Wahrheit» auch nicht der einzige oder ein stets

unangefochtener Wert, gibt es doch schmerzliche oder schändliche Wahrheiten
[d.h. Wahrheiten, deren Verbreitung schändlich ist]. Es ist bedauerlich, daß der
Verfasser an dieser Stelle die Arbeiten von Joel Feinberg nicht erwähnt, hat
dieser doch bereits in einem Aufsatz von 1975 die Lücken dieser Begründungsstrategie

nachgewiesen. Feinberg hat sich insbesondere auf das Beispiel der

Verbreitung wahrer, aber bösartiger Berichte («malicious truths») über längst
bereute Jugendsünden angesehener und ehrbarer Personen bezogen. Verleumdung

muß nicht unbedingt falsch sein, um ein massives Unrecht darzustellen. —

Im zweiten Teil des Buches wird dagegen eine Variante des Vertragsdenkens
und das ihr entsprechende Toleranzmodell als bessere Option zu einer
umfassenden Verteidigung der FM in Erwägung gezogen. Ob der Kontraktualismus
für die Begründung von Toleranz tatsächlich unverzichtbar ist, würde ich
bezweifeln. Auch hier wäre eine Erörterung der einschlägigen Arbeiten zur FM
von Autoren wie James W. Nickel und Joseph Raz notwendig gewesen, um
einer direkten Begründung dieser Freiheit als einem öffentlichen Gut im
Zusammenhang mit der Gewährung von Gleichheit und Freiheit ein schärferes
Profil zu verleihen. Diese direkte Begründung stellt meines Erachtens eine
einfachere und durchsichtigere Option dar als der gewundene Umweg über eine
konventionalistische Vertragstheorie. Hätte der Autor versucht, diese Linie zu
verfolgen und eine Begründung etwa im Geist von Joseph Raz ins Zentrum zu
stellen, so hätte er sich das achte Kapitel sparen können, das eine langatmige
Erörterung des Unterschieds zwischen einem buchstäblichen Verständnis von
Verträgen (bei Nozick) und einem konventionalistischen enthält. Dieses Kapitel
mag in sich interessant sein, doch trägt es wenig zur bündigen Behandlung der
Thematik bei. Das alternative Programm von Raz besteht darin, die FM als Mittel

und Medium zur Manifestation von (Gruppen-) Identität in pluralistischen
Gesellschaften zu verstehen; die Verweigerung oder Beschneidung dieses

Rechts, die Unterdrückung des Inhalts gewisser Meinungen durch staatlich
autorisierte Stellen oder angesehene Machtzentren enthält eine Demütigung von
Individuen bzw. als eine Verachtung und Herabsetzung ihrer distinkten Lebensformen.

Der Schlüssel zum Verständnis dieses Arguments ist nicht allein die

Zustimmung bzw. Nicht-Schädigung von Individuen (wie bei Mill und
Feinberg), sondern die öffentliche und offizielle Anerkennung wertvoller Lebensformen.

Dabei wird die gegenseitige Verstärkung von Autonomie und Pluralismus

besonders hervorgehoben, denn nur wo Vielfalt ist, kann gewählt werden,
und wo frei gewählt wird, entsteht Vielfalt. Raz versucht auch zu erklären,
warum dieses Argument nicht die Unterdrückung von Meinungen einfach um ihres
Inhalts willen nach sich zieht. Dies ist deshalb nicht der Fall, weil die FM als

Recht zur Begrenzung der Macht konzipiert ist, und nicht rein konsequen-
tialistisch als ein Verfahren zur Eliminierung von Irrtümern oder «lasterhaften

Meinungen». Überdies macht Raz auch einen Unterschied zwischen «schlechten



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 595

Meinungen», die aber doch Bestandteile eines insgesamt wertvollen Lebens sind

(wie z.B. die Auffassungen des Papstes über Gott in den Augen eines
humanistischen Atheisten und umgekehrt), oder rassistischen Hetzreden, die nicht als

(bedauerliche oder falsche) Elemente einer insgesamt guten Lebensform erklärt
werden können. Es ist unerklärlich, warum diese Theorien von Feinberg und
Raz im vorliegenden Buch nicht dargestellt und untersucht wird. — Trotz der

angriffslustigen und klaren Darstellung des Autors kann man sich nicht ganz des

Eindrucks erwehren, daß dieses Buch zu kurz geraten ist, weil es den bereits
erreichten Stand der zeitgenössischen Diskussion ebensowenig ausschöpft wie
den kostbaren Vorrat an Anregungen von Spinoza, Voltaire und Kant. Der
beste Gewinn aus der Lektüre besteht in der begründeten Desavouierung
verbreiteter Gemeinplätze, welche das Plädoyer für die FM als eine simple und
überzeitliche Angelegenheit erscheinen lassen.

Jean-Claude Wolf

Hans-Christoph Askani: Das Problem der Übersetzung - dargestellt an
Franz Rosenzweig. Die Methoden und Prinzipien der Rosenzweigschen und
Buber-Rosenzweigschen Übersetzungen. Tübingen: J.C.B. Mohr / Siebeck 1997.

XVI +386 S. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 35).

Dieses Buch, eine bei E. Jüngel in Tübingen 1994 abgeschlossene Dissertation,
ist Franz Rosenzweig als Übersetzer, seinem Übersetzungswerk und seinem
Verständnis des Übersetzens gewidmet. Rosenzweig betrachtete seine

Übertragungen des andalusischen mittelalterlichen jüdischen Dichters Jehuda Halevi
und seine gemeinsam mit Martin Buber unternommene Bibelübersetzung als

besonders wichtige Teile seines Lebenswerks. Da die Bibelübersetzung in engster

Zusammenarbeit mit Buber durchgeführt wurde, hat Askani (A.) in den
Kapiteln über die Bibelübertragung mit Rosenzweig auch Buber ausführlich zu
Worte kommen lassen. Die Übersetzungen Rosenzweigs fallen in seine letzten
sieben Lebensjahre (1922-1929), in denen er an einer schweren Lateralsklerose

erkrankte, die ihm das Schreiben und Sprechen verunmöglichte, so daß er seine

Übersetzungen schwersten Bedingungen abringen mußte. Diese ergreifende
Tatsache offenbart auf ihre Weise, wie wichtig Franz Rosenzweig dieser letzte Teil
seines Lebenswerks, die Übersetzungen waren. Da die Rosenzweig-Bubersche
Bibelübersetzung im deutschen Sprachraum und darüber hinaus berühmt ist,
kann A.-s Monographie zugleich als willkommener Begleit- und Einführungsband

zu diesem monumentalen Werk dienen.
Aber das Buch ist mehr als das. Es ist in erster Linie eine Monographie zu

Rosenzweig als Übersetzer, dessen Übersetzungswerk noch nie Gegenstand
einer so umfassenden monographischen Darstellung geworden ist, wie es hier
geschieht. Der Verfasser stellt zuerst kurz Leben und Werk Rosenzweigs vor, dann
seine Rezeptionsgeschichte in Amerika, Israel, Holland und Deutschland und
besonders in Frankreich, wo Rosenzweig auf die kongenialste Beachtung stieß

(Lévinas, Mosès).



596 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nach diesem einleitend abgesteckten Horizont behandelt A. die drei
Übersetzungsarbeiten Rosenzweigs in drei ungleich langen Schritten: zuerst seine

Übersetzungen der häuslichen jüdischen Liturgie, insbesondere des Freitagabends

(den «Tischdank») und des sabbatlichen Synagogengottesdienstes, die er
privat für seine Gäste geschaffen hatte, eine Übersetzung allerdings, die seinen

späteren Maßstäben in seinem eigenen Urteil nicht mehr genügte. Als Beispiel
bespricht A. das Lied zum Sabbatausgang Hamavdilin der Fassung Rosenzweigs.
Dessen erste große Übersetzung ist eine Auswahl aus den Liedern von Jehuda
Halevi, von dem der Verfasser als Beispiele die sog. Zionide und «Mi jittenenu»

(Hier bin ich) im hebräischen Original und in Rosenzweigs Übertragungen
vorsteht, wozu er auch weitere Beispiele aus Halevis Diwan anführt und Schleiermachers

Theorie der Übersetzung zur Erhellung heranzieht. Er vergleicht auch
andere Übertragungen Halevis ins Deutsche und Englische, um Rosenzweigs
Wiedergabe in ihrer Eigenart hervortreten zu lassen. Sehr interessant ist der
Einblick, den A. in die Reaktionen und Kritiken auf Rosenzweigs Übersetzung
gibt. Diese war unter den deutschen Juden der Weimarer Zeit ein Ereignis.
Scholem, Zweig, Benjamin, Buber und viele andere äußerten sich in
zustimmendem oder ablehnendem Sinn.

Das bei weitem umfangreichste Kapitel in A.s Dissertation ist Rosenzweigs
und Bubers Bibelübersetzung gewidmet (fast 200 von den insgesamt 335 Seiten

Text). Zuerst finden sich wertvolle Aufschlüsse über die Art der
Zusammenarbeit der beiden Übersetzer, über die Teile der Bibel, die Buber nach

Rosenzweigs Tod allein übertrug, über die hebräische Textbasis ihrer Übersetzung,

über deren verschiedenen Ausgaben, über die noch vorhandenen
Archivmaterialien im Buber-Archiv in Jerusalem usw. Speziell besprochen sind die
Kritiken an der Rosenzweig-Buberschen Übersetzung von Norbert Lohfink,
Scholem, Bin Gorion, Kracauer und andern. Sie ermöglichen es vortrefflich, in
Rosenzweigs und Bubers Antworten ihre Absichten und Perspektiven
herauszuarbeiten.

Rosenzweig und Buber veröffentlichten 1926 als ersten Band die Genesis

(Im Anfang), in der Eigenart und Prinzipien ihrer neuen Übersetzung grundgelegt

sind. Bis zum Tode Rosenzweigs im Dezember 1929 erschienen dann die

folgenden biblischen Bücher bis und mit den «Königen»; Jesaja war bis zu
Kapitel 44 fertig abgeschlossen, und Rosenzweig hatte Bubers ersten Entwurf
des restlichen Jesajabuches schon durchgearbeitet. Als hebräischen Text benutzten

die Übersetzer die 2. Ausgabe der Biblia Hebraica von Rudolf Kittel und die

sog. Bielefelder Polyglotte von Stier und Theile. Der Arbeitsvorgang war der,
daß Buber eine erste Übersetzung machte, die Rosenzweig Wort um Wort
diskutierte, worauf Buber zur zweiten Fassung schritt, die Rosenzweig wieder
durchsah und besprach, woraus dann die dritte Fassung entstand, die in Druck
ging. (Diese Arbeitsweise hatte Rosenzweigs Erkrankung nahegelegt, weil sie

ihm die fast unmöglich gewordene Benützung von Büchern ersparte.) Die
ausführlichen Diskussionen beider sind im Buber-Archiv aufbewahrt. Der
Pentateuch, die Tora wurde in der sog. Logen-Ausgabe in revidierter Fassung 1930



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 597

in Berlin neu herausgegeben, die ganze Bibel erschien 1954—1962, wobei Buber
einerseits die gemeinsam mit Rosenzweig übersetzten Teile allein neu revidiert
und die andern von ihm ohne Rosenzweig übertragenen hinzugefügt hatte.
Daher trägt diese Ausgabe stärker Bubers Stempel. Sie sollte dann 1976 in einer
nochmals aufgrund der letzten Veränderungen in Bubers Handexemplar
überarbeiteten Fassung herauskommen. Die fünf Hauptprinzipien Rosenzweigs und
Bubers für ihre Bibel waren: 1. die «sinnliche Grundbedeutung» der hebräischen

Wörter, ihre «ursprüngliche Leiblichkeit», ihre «sprachliche Leibgestalt» (es sind
Bubers Ausdrücke) wurde freigelegt; es ist damit in etwa die etymologische
Bedeutung gemeint; 2. die Wurzelverwandtschaft der hebräischen Wörter war
im Deutschen wiederzugeben (damit hängt der biblische «Leitwort-Stil»
zusammen); 3. auch die hebräische Syntax soll im Deutschen aufscheinen; 4. die
lautlichen Eigentümlichkeiten (Alliterationen, Assonanzen und dgl.) sollen in der
Übersetzung nach Möglichkeit bewahrt bleiben, weil sie keine bloße belanglose
Formalia sind; 5. die rhythmisch-kolometrische Gliederung des biblischen Textes

entspricht der laut proklamierten Biel, die ja ursprünglich keine «Schrift»,
sondern eine Proklamation (miqra>) war. Auch dem wollten die beiden Übersetzer

in ihrer deutschen Wiedergabe Rechnung tragen.
Unter den Kritikern des Übersetzungswerks räumt A. besonders Kracauer

einen großen Platz ein, weil dessen Ablehnung grundsätzlicher Art war und von
mehreren jüdischen Zeitgenossen, z.B. W. Benjamin, und später von Adorno
noch nach dem Krieg in den 60er Jahren geteilt wurde.

Auf die eigentliche Darstellung von Rosenzweigs Übersetzungswerk folgt
ein Anhang mit seinem «Tischdank», dem Lied Jehuda Halevis «All meine Glieder»

im Original und in Rosenzweigs Wiedergabe und mit Rosenzweig-Bubers
Übertragung von Num 22,12-35 (Erzählung von «Bileams Eselin»). Ein
ausführliches Literaturverzeichnis und ein Namen- und Begriffsregister bilden den
Abschluß.

Das Werk ist informativ und mit großer Wärme und sympathischem
persönlichen Anteil geschrieben. Die Sprache gleicht sich stellenweise dem Stil
Bubers und Rosenzweigs an («je und je», «dazuhin», «es ist aber dies zu
kritisieren auch wieder nicht sonderlich schwen>, 281, usw.). In den Zeilenumbrüchen

hebräischer Texte gibt es manchmal Fehler, so 98—101, oder im Lied
Hamawdil, 52, zerschneiden die gedruckten hebräischen Zeilen die Verszeilen.

Lohfink vergleicht Bubers Psalmenübersetzung mit jener von Romano Guardini,

die aber in Literaturverzeichnis und Anmerkungen nirgends angeführt ist.
Unbeschadet der großen Qualitäten des Werks weist es m.E. jedoch auch

einige Mängel auf. Die Buber-Rosenzweigsche Übersetzung wird in diesem
Buch ausschließlich mit der Luther-Übersetzung verglichen, als ob sich die

Übersetzungsgeschichte der Bibel in diesen beiden Übertragungen erschöpfen
würde. Daß die Buber-Rosenzweig-Bibel in mancher Hinsicht Intentionen
aufgreift, welche die jüdische Übersetzung Aquilas (und seiner Vorgänger) aus dem

Anfang unserer Zeitrechnung aus ganz bestimmten Gründen schon verwirklichen

wollte, wäre der Untersuchung wert gewesen. Denn diese Konstante über



598 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Jahrhunderte offenbart einen Zug an den jüdischen Übersetzungen, der mit dem

jüdischem Verständnis der Bibel zusammenhängt. Femer bedaure ich den
Verzicht A.s, neue Konzeptionen des Übersetzens ganz ausgeklammert zu
haben. Neben Rosenzweigs und Bubers Auffassung vom Übersetzen ist die einzige
andere hermeneutische Reflexion in A.s Buch eine Rede Schleiermachers, deren

Trennung zwischen Dolmetschen (Übersetzen für das tägliche Leben) und
Übersetzen von Kunst und Wissenschaft (übrigens: wären religiöse Texte wie
die der Bibel unter Kunst zu subsumieren?) m.E. wenig hilfreich ist, um das

Übersetzen zu verstehen. Unter diesem Verzicht auf die vielen Arbeiten
linguistischer und auch hermeneutischer Art zum Problem des Übersetzens leidet
m.E. A.s Werk beträchtlich. Es scheint mir des weiteren, daß A. den Anspmch
Rosenzweigs und Bubers, die Bibel sei eine Botschaft, nicht adäquat deutet. Die
Tatsache, daß in der Bibel Gott die Menschen anredet (296), wie Rosenzweig
und Buber es mit größtem Nachdmck hervorheben, macht aus der Bibel einen

Dialog, der sich nicht nur aus Sprache und Form derselben ergibt, sondern aus

einer Verbindung der Bibel «mit dem Namenlosen, den (die Menschen), seine

Anrede erfahrend und ihn anredend, zu benennen wagte(n)», wie Buber sagt

(Zitat 295). Daher transzendiert der Dialog der Bibel deren Sprache und somit
auch deren Übersetzungen auf ein Jenseits ihres Wortes, das die «Wirklichkeit
der Bibel» ist, von dem Buber spricht, und die sich offenbart, wie Rosenzweig es

theologisch entfaltet hat. Dies arbeitet A. m.E. nicht klar und deutlich heraus. Es
scheint vielmehr oft so, daß seine Formulierungen den Dialog zwischen der Bibel

und ihrer Leserschaft im Auge haben.
Schließlich erstaunt es mich, daß zum Verhältnis der fast gleichzeitig

entstandenen jüdischen Bibelübersetzung, auf Veranlassung der jüdischen Gemeinde

Berlin unter der Leitung von Harry Torczyner (später Tur-Sinai) 1924

begonnen, zur Rosenzweig-Buber-Übersetzung keine Angaben gemacht werden.

Torczyners Übersetzung ist nicht einmal in den bibliographischen Verzeichnissen

aufgeführt!
Adrian Schenker

Gebhard Lohr: Verherrlichung Gottes durch Philosophie. Der hermetische Traktat II
im Rahmen der antiken Philosophie- und Religionsgeschichte. Tübingen: Mohr
Siebeck 1997. 414 p. (Wissenschaftliche Untersuchungen zum Neuen Testament

97.)

Cette thèse d'habilitation de l'Université de Göttingen propose une étude

approfondie du deuxième traité du Corpus Hermeticum (CH.), un ensemble de

textes hermétiques, remontant à l'antiquité tardive, édité et traduit en français

par A. Nock et A. Festugière (Paris 1945). La thèse commence par une
introduction générale, qui comporte un survol utile des recherches antérieures

sur le CH (le milieu d'origine de ces textes, leur datation, leur rapport avec
divers mouvements religieux, notamment le gnosticisme, et avec la phi-losophie
de l'époque hellénistique et impériale). Une traduction allemande du traité II du



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 599

CH suit, malheureusement sans texte grec (qui est, il est vrai, assez accessible
dans l'édition Nock-Festugière), accompagnée d'un com-mentaire très élaboré
traitant de la structure du texte et de chaque chapitre étudié en rapport avec ses

sources éventuelles, l'utilisation de ces sources, les rapports avec les autres traités

du CH et avec d'autres courants religieux. Les résultats de ces analyses sont
réunis de manière plus systématique et complétés dans une conclusion où Lohr
propose des réponses et des hypothèses sur le contenu théologique du traité, sa

structure littéraire, son «Sitz im Leben» dans le temps et dans l'espace. Le livre
contient enfin de bonnes bibliographies et des index détaillés.

Ce livre est une contribution scientifique importante, non seulement à la

compréhension du CH II, mais aussi aux débats qui concernent en général le
CH. La traduction allemande du texte grec du traité II est fiable et Lohr nous
fournit aussi des informations utiles sur les variantes des manuscrits et sur les

questions grammaticales que pose le texte. (J'éviterais toutefois l'expression «on-
tologisches Argument» utilisée p. 31 dans la traduction de CH II, 10, expression

trop liée à une problématique philosophique moderne.) Le commentaire est
extrêmement riche en renseignements et en réflexions nuancées et mesurées:
Lohr est bien informé sur les études récentes dans le domaine de l'histoire de la

philosophie de l'antiquité tardive, ce qui lui permet de faire ressortir les subtilités
et ambiguïtés du traité hermétique, mais il peut faire appel aussi à de bonnes
connaissances de la littérature juive, chrétienne et gnostique. Les résultats qui
découlent de cette analyse sont donc bien fondés ou, du moins, plausibles. Lohr
pense que le traité II se situe, par sa doctrine théologique, dans le milieu
intellectuel du moyen platonisme, celui surtout du deuxième siècle après J.-C.,
donc le platonisme d'un Alcinoos ou d'un Numénius. Les traits caractéristiques
du platonisme du deuxième siècle sont toujours assez vivants dans le traité
hermétique, ce qui irait contre une datation plus récente. La reprise de la théologie
philosophique du moyen platonisme n'est pas toujours très cohérente, comme si

la logique de cette théologie intéressait moins le rédacteur du traité que son
utilité par rapport à l'objectif du traité, la glorification de Dieu. Ainsi, selon

Lohr, sans être professeur de philosophie platonicienne, le rédacteur du traité a

recours d'une manière appropriée et assez large à une culture philosophique plutôt

avancée qu'il peut attendre de son public. Le milieu intellectuel probable
d'un tel travail serait des cercles grecs en Alexandrie, où la culture philosophique
en question pouvait s'allier à une appropriation grecque d'éléments de la religion
égyptienne (cf. 272—273). Peut-on supposer que ces cercles constituaient des

communautés religieuses, vivant un culte hermétique dont les traités du CH
seraient des expressions? Ou s'agit-il plutôt d'écoles philosophiques? Ou, dans les

traités, de pures fictions littéraires? Lohr nous propose à ce sujet une discussion
nuancée (286ss.), sans trancher de manière catégorique et en insistant sur la
diversité des textes composant le CH. Le traité II, quant à lui, semble plutôt
scolaire et philosophique dans son orientation et le cercle auquel il aurait pu se
rattacher aurait dû être très petit (296). Sur beaucoup de détails et de difficultés
posées par le traité II, le lecteur trouvera chez Lohr des explications ou des hy-



600 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

pothèses. Ainsi l'unité littéraire du traité II est défendue (193—204), de même

que l'intégrité du début du traité, tel qu'il est conservé chez Jean Stobée (96—97).

Je ne trouve pas toutefois son hypothèse sur les problèmes que pose le (faux)
titre du traité (299s.) très convaincante. Dans l'ensemble, donc, ce livre constitue
un instrument très utile pour la recherche dans les domaines de l'histoire des

religions et de l'histoire de la philosophie dans l'empire romain.

Dominic O'Meara

Franz Gruber: Von Gott reden in geschichtsloser Zeit. Zur symbolischen Sprache
eschatologischer Hoffnung. Freiburg i.Br.: Herder 1997. 459 S.

Diese an der Katholisch-Theologischen Hochschule Linz im WS 1996/97
eingereichte Habilitationsschrift macht neugierig. Neugierig deshalb, weil in einer

Zeit, wo es in bestimmten Theologenkreisen zum guten Ton zu gehören scheint,
den politischen Theologien der Geschichte samt der Handlungs- und
Kommunikationstheorie blinde Gefolgschaft zu schwören, einer antritt, einen

eigenen Weg zu gehen. Nicht etwa unter Absehung oder in Ausblendung ihrer un-
hintergehbaren Erkenntnisse und Verdienste, wohl aber in kritischer
Auseinandersetzung mit und in notwendiger Fortschreibung derselben. Gruber will die

Theologie der Geschichte kreativ herausfordern. Denn: die Kategorie der
Geschichte, so seine Diagnose, bedarf der Ergänzung durch die Kategorie des

Symbols, weshalb der Autor seinen eigenen Entwurf eine «Kritische Theorie des

Symbolischen» nennt.
Wie gesagt: das Buch macht neugierig. Wie sieht diese «Kritische Theorie

des Symbolischen» aus? Wird hier womöglich das Hohelied der geschichtslos-
ewigen Bilderwelt intoniert werden? Weit gefehlt! Doch um das zu erfahren,
muß sich die Leserin (zu) lange gedulden. Daß es eines Problemaufrisses und
einer Problemskizze sowie einer Bestandsaufnahme bedarf, um die Notwendigkeit

einer Theorie des Symbolischen zu plausibilisieren, ist fraglos. Doch ob dazu

mehr als 300 Seiten Anweg notwendig sind?

Die beiden ersten Teile dieser Arbeit, die besagte dreihundert Seiten (25-
324) ausmachen, sind gänzlich der philosophisch-theologischen Orientierung
und Rekonstruktion im Gelände des neuzeitlichen und modernen Geschichtsthemas

gewidmet. Erst im Anschluß daran wird in einem dritten Teil (325—435)
die «Kritische Theorie des Symbolischen» in Angriff genommen. Diese, das sei

hier vorweggenommen, kann sich sehen lassen. Gerade weil sie keine neue
Immunisierungstrategie im Gebrauch des Symbolischen ist; gerade weil sie nicht
über den materiellen Prozeß des Gesellschaftlichen eine falsche Bilderwelt
projiziert und sich nicht mit einer tabuisierten Aura des Epiphanen umgibt.

Im ersten Teil (25—194) versucht der Verfasser Geschichte als Erfahrungs- und
Sinnhorispnt zu problematisieren und zu rekonstruieren. Er will dabei nicht die
Genese und die Transformationen des Konzeptes «Geschichte» unter bestimmten

historisch-chronologischen Schemata entfalten, sondern er versteht unter



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 601

rekonstruktivem Arbeiten die «Reflexion als diskursive Aneignung von und
Auseinandersetzung mit den die Kategorie bestimmenden Dimensionen» (293).
So ist sein Durchgang durch die verschiedenen geschichtstheoretischen Entwürfe

(es kommen zur Verhandlung K.R. Popper, H. Lübbe, N. Luhmann, H.M.
Baumgartner, J. Habermas, J. Rüsen) vor allem an der pragmatischen und der
grammatisch-semantischen Leistung der «Geschichte» orientiert und interessiert. Er
sucht ihre pragmatische Leistung, menschlich-kulturelles Dasein zu deuten, als

auch ihre grammatisch-semantische Leistung, das Phänomen Geschichte auf
den Begriff zu bringen, ins Blickfeld zu rücken.

Der Ubergang von der geschichtsphilosophischen zur geschichtstheologischen

Rekonstruktion erfolgt anhand der Frage nach dem Leiden, den Opfern der
Geschichte und der Theodizee. Am Leidensproblem, so Gruber, breche das

Theologische der Geschichte auf. Mehr noch: «Das Leiden ist der Grund für die

Frage nach Geschichte» (303). Im feiten Teil (196-293), der den Titel «Escha-

tologische Grammatik der Theologie: Von der Hermeneutik zur Pragmatik es-

chatologischer Rede» trägt, erörtert Gruber das Verhältnis von Eschatologie und
Geschichte. Er rekonstruiert die Wiederentdeckung des eschatologischen
Horizonts der Reich-Gottes-Predigt Jesu, verfolgt dessen Rezeption im 20.
Jahrhundert und stellt die maßgeblichen eschatologischen Modelle dar: konsequente
E. (A. Schweitzer), radikale E. (K. Barth), realisierte E. (Dodd), existentiale E.
(R. Bultmann), heilsgeschichtliche E. (O. Cullmann), universal-hermeneutische
E. (W. Pannenberg), transzendentaltheologische E. (K. Rahner) und
gesellschaftskritisch-befreiende E. (J.B. Metz). Er zeigt dabei sehr prägnant, wie durch
den Ein-fluß der neomarxistischen Philosophie die kontemplative Frage nach
dem Sinn der Geschichte obsolet wurde und wie es galt, die Konsequenz zu
ziehen, «daß das Verstehen von Geschichte außerhalb gesellschaftlich-geschichtlicher

Praxis unzureichend gelingt» (307). «Der kontemplative Geschichtssinn wird
durch operative Geschichtspraxis ersetzt» (308). Doch auch die Pragmatik eschato-

logischer Rede, wie sie in den politischen Theologien der Gegenwart entwickelt
wurde, hat ihre Begrenztheiten und blieb nicht von der allgemeinen Geschichtskrise

verschont.
Es stellt sich nach Gruber deshalb die Frage, wie in einer Zeit des Ver-

schwindens von «Geschichte» «Theologie der Geschichte» als Orientierungsparadigma

weiterentwickelt werden kann und wo heute die Zugänge zum
eschatologischen Potential der biblischen Rede von Gott liegen. Die Richtung,
die der Autor einschlägt, ist (oben) bereits angekündigt: Mittels der Kategorie des

Symbolischen, so Gruber, können der hermeneutische und der pragmatische Zugang %ur
Geschichte vermittelt werden. Gegenüber der pragmatischen Richtung könne damit
deutlich gemacht werden, daß kritische Geschichtspraxis aus dem Glauben nur
dann nicht in Aktionismus und negativer Geschichtskritik versinke, wenn sie die

geschichtstranszendierende Symbolik der Eschatologie auch als solche
wahrnehme. Gegenüber der hermeneutischen Richtung könne damit deutlich
gemacht werden, daß das Verstehen eschatologischer Rede nicht nur auf der
begrifflichen Ebene des Textes stattzufinden habe (312).



602 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

In seiner «Theorieskizze einer Symbolik der Hoffnung» (396-435)
präsentiert Gruber die Leitprinzipien seiner kritischen Theorie des Symbolischen.
Er stellt gleich zu Beginn klar: er beabsichtigt keine «Auf-hebung der Handlungsund

Kommunikationstheorie in eine Symboltheorie, sondern deren notwendige
Fortschreibung» (397). Daß er sich ihr verbunden weiß, signalisiert Gruber deutlich,

wenn er betont, daß eine Theologie, die sich dieser verbunden wisse, die

Aufgabe habe, die Symbolik jüdisch-christlichen Glaubens so zu artikulieren,
daß in ihr der utopisch-kritische Charakter bewahrt bleibe und sie zugleich
eingewiesen werde in die Kraft der Bilder, die nicht Vertröstung oder bloß

Tröstung seien. Genauso gelte aber auch: eine Theologie, die meine, wahrer
Glaube sei «wesentlich nur gesellschaftsverändemde Praxis und Kritik
verdinglichter Lebensformen» oder «nur noch Protest und Negation von
gesellschaftlich-historisch vermittelten Entfremdungserfahrungen», verkenne, daß

Theologie «.auch eine Grammatik einer Glaubenssymbolik [ist ...], die zuerst

kommunikativ-praktisch und rituell erfahrbar macht, was sie als universales
Ende erhofft» (400). Es gelte deshalb, so Gruber, Theologie als Hermeneutik
der Symbole zu verstehen, die die Sehnsucht nach Heimat und Heil so auslege,
daß ihr gesellschaftlich-praktischer und individiuell-psychischer Entstehungskontext

durchsichtig werde. Nur so bleibe auch der Vorschein der Erlösung
gebunden an die Angst und Unrecht durchdringende Welt des Endlichen (400—

401). Seine theologische Symbolik entwirft Gruber sodann im Anschluß an den

kulturell-linguistischen Ansatz von G. Lindbeck. Es ist wiederholt angeklungen:
Es geht ihm dabei nicht um eine ästhetisch-expressive Symbolik der Hoffnung,
sondern um Religion als grundlegenden Code, der die Pragmatik der Lebensform

prägt und ein Regelsystem der Ordnung religiöser Erfahrung, Praxis und
Symbolik zuallererst an die Hand gibt.

Wenn auch, wie eingangs beklagt, die Rezensentin ihre Neugierde lange
zügeln mußte, um zur Kritischen Theorie des Symbolischen zu gelangen, mag
sie — am Ende des Buches angelangt -, die beiden ersten Teile gleichwohl nicht
mehr missen. Und schon gar nicht die sie beschließenden, ausgezeichneten
Zwischenreflexionen (293—311). Die Moral von der Geschichte? Er war vielleicht
doch nicht zu lang, der Anweg von 300 Seiten.

Elke Pahud de Mortanges

Marcel Nieden: Organum Deitatis. Die Christologie des Thomas de Vio Cajetan.
Leiden/New York/Köln: Brill 1997. 250 S. (Studies in Medieval and
Reformation Thought LXII).
«Caietanus sui interpres» (7) - «Cajetan selbst zu hören» (11), so lautet das her-
meneutische Prinzip des Verfassers, der mit seiner Arbeit 1996 an der Theologischen

Fakultät der Universität Erlangen promovierte und nun als Vikar tätig
ist. Das überlieferte Seminaristensprichwort «Si vis inteiligere Caietanum, lege
Thomam» zeugt davon, daß es keiner unbeträchtlichen Denkanstrengung
bedarf, um den großen Dominikanertheologen und Thomaskommentator (1469—



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 603

1534) verständlich zu Gehör zu bringen. Dieser Anstrengung hat der Verfasser
sich mit bemerkenswerter Nüchternheit und Sorgfalt unterzogen, indem er
«erstmals versucht, das christologische Denken» Cajetans «zu analysieren und
zusammenhängend darzustellen» (Vorwort).

In unbeirrter Nähe zu seinen zwei wichtigsten Quellencorpora — Cajetans
Kommentar zur Tertia Pars der Summa theologiae und seine Schriftkommentare

— folgt N. den Hauptthemen christologischen Denkens im Werk des

Dominikanertheologen. Sorgsame methodische Vorbemerkungen zeugen von dem
Bemühen, den behandelten Denker nicht an vorgefaßten Konzepten zu messen,
sondern dessen eigenen theologischen Anliegen gerecht zu werden. Zu diesem
Zweck werden auch seine wichtigsten Quellen und Gesprächspartner Thomas
von Aquin (j- 1274), Johannes Duns Scotus (f 1308) und Durandus de Sancto
Porciano (J 1334) zum Vergleich herangezogen — mit einer besonderen
Aufmerksamkeit für Cajetans Übereinstimmung oder Nicht-Übereinstimmung mit
Thomas.

Auch N. bringt eine christologische Fragestellung mit, die ihn in seinem

heutigen theologischen Interesse kennzeichnet und von der er klar Rechenschaft
ablegt: Die Zwei-Naturen-Lehre des Konzils von Chalkedon 451, nach der Jesus
Christus sowohl mit dem Vater wie mit uns Menschen eines Wesens (ôfioo-ùaioç)

ist, erscheint ihm als ebenso zentral wie zugleich in ihren metaphy-sischen
Grundlagen unzugänglich. In dieser Situation gewinnt «der Versuch Cajetans,
diese Formel aus dem eigenen zeitgenössischen Kontext heraus zu verstehen
und zu erklären, die Konturen eines exemplarisch-hermeneutischen Vollzugs»
(2). Mit besonderer Sensibilität wacht N. dabei über die «Konnatura-lität Christi
mit den Menschen» (154).

Der Einleitung folgt auf hohem Abstraktionsniveau eine philosophie- und
theologiegeschichtlich fundierte Erläuterung der «Grundbegriffe der Christo-
Ontologie Cajetans» (12—41): Natur, Person und Relation. Bereits hier stellen
sich die philosophischen Grundpositionen heraus, die Cajetans Christologie
tragen: die Realdistinktion zwischen Sein und Wesen sowie die Realdistinktion
von Individualnatur und Person, mit der er seine frühere Ansicht im
Kommentar zu «De ente et essentia» des Thomas modifiziert. Die philosophischen

Begriffe stehen jedoch von vornherein in Wechselwirkung mit theologischen

Motiven: «Schon Cajetan führt die bis in die philosophisch-theologische
Literatur der Gegenwart immer wieder beschriebene Beobachtung an, daß ohne
die Offenbarung Gottes wohl nie auf die Differenz zwischen Person und
Einzelnatur reflektiert worden wäre» (16, Anm. 15).

Auf der Grundlage dieser Klärungen rekonstruiert N. die «christologische
Basistheorie» Cajetans, die er in dessen Deutung der hypostatischen Union sieht:

Einerseits «lehrt Cajetan klar die Substantialität der assumierten menschlichen
Natur Christi» (61), andererseits fehlt ihr «im Zustand der Vereinigung mit dem

Logos die wesenseigene substantielle Letztbestimmung (terminus ultimus)» (63). N.
weist anhand der Quellen nach, daß nach Cajetan diese «Apersonalität» durch
«Subsistenzsubstitution» im Logos (65) für den Menschen keinen Verlust, son-



604 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

dem höchste Vollendung der Personalisierungsbewegung bedeutet. Dasselbe gilt
für die «Seinssubstitution», die in Christus «zu einer vollständigen, ja im
Vergleich zu anderen Menschen noch exzellenteren und vollkommeneren
Aktuierung aller Potenzen» (79) der im Logos Sein empfangenden Menschennatur

führt. An dieser präzisen Darstellung der Kemgedanken Cajetans schließt
sich ein bemerkenswerter Zwiespalt der Interpretation an, der so eklatant ist,
daß er — wie zu zeigen sein wird — nicht dem Verfasser allein zugeschrieben werden

kann: der Zwiespalt zwischen Freiheitsverlust und Freiheitsgewinn in Gott.
Wo N. der Interpretation Cajetans selbst folgt, sieht er in dessen chri-

stologischer Grundposition dem Menschen die höchstmögliche Würde
zugesprochen: Über die Schöpfung und die Gnade hinaus eröffnet die Inkarnation
eine dritte Dimension des Heils, die in Christus allen Menschen gilt: «Die größte
Würde besteht nicht nur darin, daß ein Mensch für wert erachtet wurde, wahrer
Gott zu sein; sie besteht vielmehr darin, daß in diesem einen Menschen Jesus
alle Menschen mit dem Gottessohn verbunden sind und ihn zum Selb-stand

haben, wie Cajetan dies durch die Verwendung des kollektiven Singulars <Ich

bin> in den beiden starken Aussagen <Ich bin zu Gott in Person gewordem (factus

sum Deus in persona) und <Ich bin der Person nach Gott geworden) (factus sum Deus

personaliter) deutlich zum Ausdruck bringt» (111). «Die eigentliche Gna-dengabe
Gottes an die Menschheit ist Gott selbst» (124).

Der von N. gewählte Titel «Organum Deitatis» stellt unter Beweis, wie zentral

für Cajetan die Menschheit Christi im Erlösungsgeschehen ist: Hatte bereits
Thomas die Menschheit Christi als «verbundenes Werkzeug» (instrumentum con-

iunctum) der Gottheit bezeichnet (STh 111,62,5), so präzisiert Cajetan, daß es sich

um ein «(Instrument mit eigener Ursächlichkeit) (instrumentum cum causa suip> (139)
handelt. «Christus als Mensch ist ein freies Instrument, das sich selbst zur
Kooperation mit dem Logos bestimmt»; er «kann nur Werkzeug Gottes sein, indem
seine menschliche Freiheit gewahrt bleibt)) (170). In der personalen Verbundenheit

mit dem Logos wird aus der menschlichen Natur Christi ein «Werkzeug von
nahezu unbegrenzter Wirkkraft Cajetan kann deshalb sogar von einer
(Allmacht der Menschheit Christi) sprechen» (171). Diese Freiheitsbestimmungen
gelten nicht für Christus allein, sondern werden für jeden Menschen zur Verheißung,

in Wahrung und Vollendung seiner Freiheit die eigene Personalisierung im
Logos zu empfangen. Die Ekklesiologie, die Cajetan im Anschluß an Thomas
unter dem Begriff der gratia capitis abhandelt, bildet den Ort zur Entfaltung dieser

Verheißung. N. macht wiederholt darauf aufmerksam, daß die spekulativ
entfaltete Christologie Cajetans «die soteriologische Perspektive nicht aus dem
Blickfeld verliert» (111) und «an die konkrete Freiheitsgeschichte des Menschen

zurückgebunden» ist (231).
Dieses höchste Lob der Freiheit schlägt bei N. immer wieder in eine recht

schroffe Kritik am Selbstverlust um, die sich an ein und denselben Quellen-
befünd anschließt: «Cajetan vermag tatsächlich mit seinem Verständnis der

Apersonalität das Dogma der Homousie Christi mit den Menschen, wie es in
Chalkedon formuliert wurde, kaum mehr hinreichend einzuholen. Aufgrund des



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 605

Mangels an eigenem Sein und der eigenen terminativen Abgeschlossenheit steht
der Mensch ernsthaft in Gefahr, nicht mehr vollständig Mensch zu bleiben,
wenn er mit Gott vereint wird» (231). Während Thomas von Aquin zumindest
in seiner «Quaestio disputata De unione Verbi incarnati» ein «esse secundarium»
der angenommenen Menschennatur gelehrt habe, sei Cajetans Ausschluß eines

eigenen menschlichen Seins in Christus «ein unüberbrückbarer Gegensatz zu
den Überlegungen des Thomas» (87).

Nun mag es tatsächlich sein, daß Cajetan die konkreten Folgen der in Gott
geschenkten Freiheit nicht in einem neuzeitlichem Denk- und Sprachhorizont
und auf neuzeitliche Lebensbedingungen hin entfaltet hat; insofern bedarf sein

Ansatz sicher der kritischen Weiterführung. Doch bleibt fraglich, ob der von N.
mit viel Wohlwollen bedachte Duns Scotus, der tatsächlich dem modernen
Geist näher steht und ihn in vieler Hinsicht geformt hat, wirklich «mit seiner

Konzeption der in Chalkedon formulierten Homousie der Menschheit Christi
am Punkt der eigenen menschlichen Existenz in beeindruckender Weise gerecht
zu werden vermag» (81): Während Scotus die hypostatische Union als eine
Relation begreift und den Logos auf diese Weise nur in eine akzidentelle

Beziehung zur Menschheit setzt, sieht Cajetan in der Menschwerdung die
«Hervorbringung eines neuen ,absoluten', weil substantialen Seins, auf dem dann
wiederum die relatio unionis fundamental-ursächlich basiert» (102); dieses neue Sein
kennzeichnet er als «ordo Dei et creaturae simul» (zit. 45). Die Alternative
zwischen einer außerhalb Gottes und einer in Gott hinein geretteten Freiheit
zeichnet sich deutlich ab und führt zu der Konsequenz, daß nach Duns Scotus
die Aussage «Der Logos ist ein Mensch» eine akzidentelle, nach Cajetan jedoch
eine essentielle Prädikation darstellt.

Die von N. wiederholt wahrgenommene Tendenz Cajetans «zur chri-
stologischen Perfektionsmaximierung» (188) nimmt keineswegs die suarezia-
nische Christologie einer Rekonstruktion des idealen Menschen vorweg,
vielmehr gilt umgekehrt: Das «Perfektionsprinzip» eröffnet den Raum für die
Vollendung des konkret unvollkommenen Endlichen durch und in Gott! Damit
steht Cajetan tatsächlich im Gegensatz zum Nominalismus mit seinem Bemühen,

«geschaffenes und ungeschaffenes Sein strikt auseinanderzuhalten» (83) —

jedoch nicht in einer pantheistischen oder materialistischen Reduktion, sondern
in einer pan-en-theistischen Kompatibilität zwischen geschaffenem und
ungeschaffenem Sein, geschaffener und ungeschaffener Freiheit.

In dem wahrgenommenen Zwiespalt Hegt offenkundig mehr als das

Interpretationsproblem eines Doktoranden: Zeigt sich im Schwanken zwischen
Freiheitsverlust und Freiheitsgewinn in Gott nicht der Zwiespalt des modernen
Menschen selbst? Und Hegt nicht die eigentHche Schwierigkeit im Verständnis
Cajetans jenseits der lateinischen Sprache und der scholastischen Begrifflichkeit
in der Tatsache, daß er auf der einen Seite das FreiheitsanHegen des modernen
Menschen teilt und begrifflich artikuHert, zugleich aber eben diese Freiheit und
Identität in unerhört radikaHsierter Weise in Gott selbst begründet sieht? Damit
finden in ihm die AnHegen wesflicher Freiheitsgeschichte und ostkirchHcher



606 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Theosis-Theologie, auf die N. anspielt (88), zu einer Einheit. Verwunderlich ist,
daß N. nicht auch explizit aus reformatorischer Perspektive zum Denken Caje-
tans Stellung nimmt. Hier könnte das weiterführende Gespräch ansetzen, für
das N. in großartiger Weise das Material bereitet hat. Dabei aber wird Cajetan
vom sui interpres unweigerlich zum nostri interpres, der unsere eigene theologische
Hermeneutik kritisch befragen darf.

Eine Nebenwirkung der Lektüre sei nicht verschwiegen: Nachdem weder
das Geburts- noch das Todesdatum Cajetans sich für eine Jubiläumsveranstaltung

in absehbarer Zeit eignen, bieten sich aufgrund von N.s «Biographischer
Orientierung» die 500 Jahre seit Cajetans Wahl zum Ordensmagister 1508—2008

an. Cajetan-Forscher und -Forscherinnen seien schon jetzt herzlich zur
Mitwirkung eingeladen - nicht zuletzt Marcel Nieden!

Hinzuweisen ist schließlich noch auf zwei neuere Werke der Sekundärliteratur,

die N. entgangen sind: die Dissertation von Charles Morerod o.p., Cajetan
et Luther en 1518. Edition, traduction et commentaire des opuscules d'Augs-
bourg de Cajetan, Fribourg 1994 (Cahiers Oecuméniques 26/1; 26/11), sowie
der originelle Versuch einer Aktualisierung der philosophischen Positionen
Cajetans durch Bernhard Braun, Ontische Metaphysik. Zur Aktualität der
Thomasdeutung Cajetans, Würzburg 1995.

Barbara Hallensleben

Josef Àussermair: Konkretion und Gestalt. «Leiblichkeit» als wesentliches Element
eines sakramentalen Kirchenverständnisses am Beispiel der ekklesiologischen
Ansätze Paul Tillichs, Dietrich Bonhoeffers und Hans Asmussens unter
ökumenischem Gesichtspunkt. Paderborn: Bonifatius, 1997. 451 S. (Konfes-
sionskundliche und kontroverstheologische Studien LXVII).
Thema und Programm der Arbeit klingen verheißungsvoll: Ein katholischer
Theologe sucht nach einer ökumenischen Konvergenz im Kirchenverständnis
durch die Beschäftigung mit Entwürfen evangelischer Theologie. Der Ansatzpunkt

der «Leiblichkeit» verspricht eine <unverbraucht> frische Perspektive für
das ökumenische Gespräch und eine Zusammenschau von Anthropologie, Chri-
stologie und Ekklesiologie. Bei der vorgelegten Studie handelt es sich
offensichtlich um die Habilitationsschrift des Verfassers, geb. 1948, seit 1983
Universitätsassistent am Institut für Ökumenische Theologie und Fundamentaltheologie

der Universität Salzburg. Das Vorwort gibt keinen Aufschluß über den
akademischen Charakter der Arbeit, bringt aber den Dank an Prof. J.W. Mödl-
hammer zum Ausdruck, dessen Einfluß insbesondere auf die Auswahl und
Interpretation Tillichs im Laufe der Untersuchung wiederholt deutlich wird.

Im Gesamt der Arbeit nehmen der erste, einführende (14—30) und der dritte,

auswertende Teil (370-403) einen recht schmalen Raum ein gegenüber der
«Entfaltung und kritische [n] Würdigung der ekklesiologischen Ansätze von
Tillich, Bonhoeffer und Asmussen» im Mittelteil. Welchen methodischen und



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 607

theologischen Fragehorizont eröffnet Aussermair in der Einführung? Der Blick
wird gerichtet auf das Kirchenverständnis als «das eigentliche Problem bzw. die
scheinbar unüberwindliche Hürde auf dem Weg zur Vollgestalt einer kirchlichen
Einheit» (14), genauer: auf «Konkretion, Gestalt und (sakramentale) (Leibhaftigkeit)

der Kirche» (14), insofern sie in der protestantischen Theologiegeschichte
eher skeptisch betrachtet werden. Demgegenüber soll ((in dieser Studie eine

Konvergenz reformatorischer Ekklesiologie auf eine (ekklesiale Katholizität) hin
eruiert werden» (15). Bereits das Programm gibt Anlaß zu kritischen Rückfragen:

1. Was ist «ekklesiale Katholizität»? Aussermaier bleibt die Klärung seines

theologischen Schlüsselbegriffs schuldig. Das «Direktorium zur Ausführung der

Prinzipien und Normen über den Ökumenismus», das am 25. März 1993 vom
Päpstlichen Rat zur Förderung der Einheit der Christen veröffentlicht wurde
und das Selbstverständnis der römisch-katholischen Kirche in der Ökumenischen

Bewegung authentisch dokumentiert, wird nicht erwähnt und fehlt im
Literaturverzeichnis. Auch die programmatische Enzyklika Johannes Pauls II.
«Ut unum sint» über den Einsatz für die Ökumene erschien über zwei Jahre vor
der Drucklegung der Arbeit (25. Mai 1995) und hätte wenigstens erwähnt
werden können. Anhand dieses oder anderer kirchenamtlicher oder theologischer

Texte wäre zu zeigen gewesen, daß im Gefolge des II. Vatikanischen Konzils

die katholische Kirche das Ziel der sichtbaren Einheit nicht durch Rückkehr
zur faktischen Gestalt der römisch-katholischen Kirche, sondern auf dem Weg
der gemeinsamen Bekehrung aller Glaubenden zur «ekklesialen Katholizität» des

ungeteilten Leibes Christi anstrebt.
2. Wie kann der Verfasser auf der einen Seite den Anspruch erheben, daß in

der Auswahl seiner behandelten Autoren («das reformatorische Ganze)
weitgehend Berücksichtigung findet» (15) und gleichzeitig die Eingrenzung auf
«evangelisch-lutherische Herkunft» (15) ohne jegliche Erwähnung der reformierten

Tradition vollziehen? Welche Folgen hat die gezielte Auswahl von Theologen

gemäß ihrer «Nähe zu einem sakramentalen Kirchenverständnis» (15) für
den ökumenischen Dialog?

3. Beraubt sich nicht der Verfasser selbst der theologischen Brisanz der
«sakramentalen Leibhaftigkeit» der Kirche, wenn er die «Frage nach dem
instrumentalen Charakter der Kirche» aus seiner Studie ausblendet (14)? Nicht die
Sichtbarkeit der Kirche als solche ist ja strittig, sondern die Heilsbedeutung dieser

leiblich-geschöpflichen Wirklichkeit!
Diese problematischen Grundentscheidungen bleiben nicht ohne

Auswirkungen auf den Gang der Untersuchung.
Der Überblick über den Forschungsstand zeigt, daß die ekklesiologische

Auswertung der Werke von Tillich, Bonhoeffer und Asmussen bislang erst in
Ansätzen geleistet ist. Vielleicht liegt die eigentliche Bedeutung der Arbeit Aus-
sermairs darin, auf das weite und ökumenisch fruchtbare Feld protestantischer
Ekklesiologiegeschichte des 20. Jahrhunderts neu hingewiesen zu haben. Den
drei Einzelstudien ist ein kurzer Abschnitt über ((Evangelische Theozentrik als

theologisches Grundanliegen und Ausgangspunkt für die Ekklesiologie» voran-



608 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

gestellt (27-30), der sich als wenig hilfreich erweist, da er die Fragestellung nur
verlagert: Nicht an der Theozentrik entzündet sich ja die interkonfessionelle
Debatte, sondern an ihrer Vereinbarkeit mit der Heilsbedeutung geschöpflicher
Wirklichkeit.

Bei Paul Tillich (1886-1965) hebt Aussermair vor allem dessen Apologie des

Gestalt-Begriffs hervor. Tillich beklagt im Protestantismus das «Zerbrechen
seiner sakramentalen Grundlagen» (zit. 52) und mahnt den «Übergang vom
Protest zur Gestaltung» (74) an, ja er bestimmt «Kirche als Gestalt der Gnade»

(88). Als «latente Kirche» konvergiert sie mit der humanistischen Gesellschaft,
die Tillich «mit einem grandiosen Weltoptimismus» (90) erstrebt. Scharfe
«Theologisch-kritische Anfragen an die Ekklesiologie Paul Tillichs» (101) schließen
sich an die Würdigung seines gestalt-theologischen Anliegens an. Das methodische

Defizit beginnt zu wirken: Da das Kriterium «ekklesialer Katholizität» keine
Konturen gewonnen hat, wird Tillich recht pauschal von außen kritisiert — mit
Hilfe von Begriffen und Argumenten, die z.B. von Teilhard de Chardin, Heinrich

Schlier und Hans Urs von Balthasar und aus der orthodoxen Trinitätslehre
bezogen werden. Wo bleibt die angekündigte «werkimmanente Kritik»
(Umschlagtext)?

Den breitesten Raum und das größte Wohlwollen gewährt Aussermair ohne
Zweifel Dietrich Bonhoeffer (1906—1944). Hier werden ansatzweise die geschichtlichen

Umstände und Entwicklungen berücksichtigt. In der recht ausführlichen
«Rückfrage nach den für Bonhoeffer bedeutungsvollen Wurzeln seines ek-

klesiologischen Denkens» (130) fehlt ein Hinweis auf Sören Kierkegaard. Recht
ausführlich werden die ekklesiologisch relevanten Hauptschriften Bonhoeffers
vorgestellt, wobei klar herausgearbeitet wird: «Es ist ein Proprium Bon-
hoefferscher Theologie, daß er die Kirche als theologisches Apriori des Glaubens

versteht und sie für ihn zum Ansatzpunkt des theologischen Denkens
wird» (202). Sowohl Bonhoeffers ausdrücklich ökumenisches Engagement als

auch sein Einsatz im Widerstand gegen das Dritte Reich lassen die Frage wach
werden, ob nicht wiederum der methodische Ansatz der Arbeit ekklesiologische
Vorentscheidungen enthält: Indem Aussermair Einzelheiten «des zeitgeschichtlichen

Umfeldes» (17) voraussetzt, ohne sie in ihrer ekklesiologischen Bedeutung
eigens zu thematisieren, werden so entscheidende Perspektiven wie das

Verhältnis von Kirche und Staat oder die Sendung der Kirche weitgehend
ausgeblendet. Die Auswertung von «Bonhoeffers Ekklesiale[r] <Leiblichkeit>»

fällt weithin positiv aus und schöpft erstmals das anthropologische Potential der
«Leiblichkeit» aus. Dabei bleibt allerdings die für Bonhoeffer zentrale Deutung
des ô|ioufl|ia uaoKÔç (Rom 8,3) unerschlossen: Nicht die Fleischwerdung als

solche ist nach Bonhoeffer die Erniedrigung Christi, sondern die Annahme und
Neuschaffung des mit Sünde und Tod behafteten Fleisches.

Auch bei Hans Asmussen (1898—1968) kann Aussermair eine Fülle von ka-

tholisierenden Elementen ohne Preisgabe eines protestantischen Profils
feststellen: die Suche nach einer neuen Ontologie, die Wertschätzung des «Chal-
zedonensischen» als Grundprinzip der Zuordnung von Schöpfer und Schöp-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 609

fung, die Hochschätzung der Gottesmutter Maria, die Thematisierung der
«Gemeinschaft der Heiligen», die theologische Aufwertung der kirchlichen
Verfassung und des Kirchenrechts, die Rehabilitierung der Zusammengehörigkeit

von Wort und Sakrament, die frühe Proklamation eines «geistlichen
Ökumenismus» etc. Allerdings muß der Verfasser konstatieren, daß Asmussen
mit eben diesen Elementen «kaum eine nennenswerte Anerkennung bzw.
Rezeption» (365) im innerprotestantischen Bereich gefunden hat.

Der dritte Teil zu «Tillichs, Bonhoeffers und Asmussens Ringen um eine
<ekklesiale Leiblichkeit>» beginnt mit der rätselhaften Erklärung, der abschließend

vorgelegte Vergleich der drei vorgestellten Positionen sei «kein
wissenschaftlicher Schwerpunkt dieser Untersuchung» (370). Unter drei Aspekten -
Gestalt, InfragesteEung von Gestalt und Sakramentalität der Kirche — werden
knapp die Erträge zu den drei Autoren resümiert. Die Bilanz Aussermairs weckt
die Bedenken des Anfangs und verstärkt sie: «Diese Untersuchung wiE aufzeigen,

daß bei den evangehsch-lutherischen Theologen TiEich, Bonhoeffer und
Asmussen ein Kirchenverständnis zutagetritt, das sich in vielfältig konvergierenden

Tendenzen auf einen Konsens mit einer kathoHschen Ekklesiologie hin
bewegt» (385). AEen drei ModeEen wird «eine unverkennbare Affinität zur
kathoHschen Ekklesiologie» (ebd.) bescheinigt. Sie zeigten, daß «das Zusammen

von echter Mitwirkung und AusschHeßHchkeit P] der Gnade eine ökumenische
Fruchtbarkeit initiieren, die letztiich einen echten, bleibenden und tragenden
Konsens in der Ekklesiologie ergeben könnte» (387).

Das Leitmotiv «ekklesialer Katholizität» taucht in dieser Auswertung nicht
mehr auf. Es hätte ermöghcht, auch kathohsche Ekklesiologie — von der Autor
im Singular spricht und zugleich die «Vielschichtigkeit und Variabtiität» ihrer
Ansätze anerkennt (385, Anm. 60) - diesem gemeinsamen Maßstab zu
unterwerfen. Nun aber entsteht der Eindruck, die faktische Nähe zur kathoHschen

Begrifflichkeit werde zum Wahrheitskriterium. Damit aber geht die kritische
Kraft dieser und anderer protestantischer Entwürfe für das kathoHsche
Kirchenverständnis verloren. Methodisch ungesichert bleibt auch der Anhang,
der von der (Aufnahme wichtiger ekklesiologischer Positionen Bonhoeffers und
Asmussens in das Dokument (Kirche und Rechtfertigung)» (388—403) der
Gemeinsamen römisch-kathoHsch/evangeHsch-lutherischen Kommission spricht,
ohne zwischen wirkungsgeschichtiichen Einflüssen und faktischen Motivparallelen

unterscheiden zu können.
Was bleibt als Ertrag der Lektüre? Das Bemühen protestantischer Theologie

um die Erneuerung der Ekklesiologie in diesem Jahrhundert verdient die
Aufmerksamkeit der Forschung auch von kathoHscher Seite. Die Konvergenz auf
«ekklesiale Katholizität» hin wird auch an der kathoHschen Kirche und Theologie

nicht spurlos vorübergehen. Die von Aussermair vorgeschlagene Perspektive

der «Leibhaftigkeit» könnte sich dabei als theologisch sehr anregend
erweisen.

Barbara Hallensleben



610 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Raymund Schwager: Erbsünde und Heilsdrama. Im Kontext von Evolution,
Gentechnologie und Apokalyptik. Münster: LIT 1997. 216 S. (Beiträge zur
mimetischen Theorie 4).

Ein Forschüngsprojekt an der Theologischen Fakultät Innsbruck unter dem
Titel «Religion — Gesellschaft — Kommunikation - Weltordnung» oder
«Dramatische Theologie» bildet den Boden, auf dem diese Monographie entstand.
Eine interdisziplinäre Arbeitsgruppe knüpft an die mimetische Theorie des

französischen Sprach- und Kulturwissenschaftlers René Girard an und versucht

Theologie in bewußter Aufmerksamkeit für aktuelle gesellschaftlich-politische
Phänomene zu betreiben. Raymund Schwagers Girard-Studien können als

auslösende Kraft für diese Initiative betrachtet werden, die sich in den «Beiträgen
zur mimetischen Theorie» eine eigene Publikationsreihe geschaffen hat.

Im Zentrum dieses vierten Bandes der neuen Serie steht die Frage nach der
Erbsünde — nicht als theologisches Spezialproblem, sondern als Bewährungsprobe

einer theologischen Methodik, wie Schwager sie im Gefolge von Girard
entwickelt. Tatsächlich scheiden sich an der Erbsündenlehre die Geister: Max
Horkheimer konnte sie «die großartigste Lehre in beiden Religionen, der
jüdischen und der christlichen» nennen (zit. 12); nicht wenige Theologen dagegen
halten die zentrale Aussage, die Erbsünde werde «propagatione, non imitatione»

(Konzil von Trient, DH 1513) weitergegeben, für überholt, weil widersprüchlich:

«Ein Begriff, der zur Natur gehöre (vererben), würde mit einem, der dem
Bereich der Freiheit zuzuordnen sei (Sünde), mythisch vermengt» (13). Schwager
tritt dieser Kritik entgegen, indem er ihre unausgesprochene Voraussetzung
sichtbar macht und infrage stellt: das neuzeitliche «Dogma» (124) der Trennung
zwischen Natur und Freiheit bzw. Natur und Geschichte. Im Anschluß an
Studien von J.-P. Dupuy und B. Latour lasse sich auf empirischem Wege die
Unhaltbarkeit dieser These zeigen: «Das Vorgegebene, die menschliche und
außermenschliche Natur, ist Produkt früherer Geschichte und früherer Abzweigungen,

und heutige Entscheidungen werden zum Vorgegebenen für
kommende Generationen» (143). «Die Organismen heutiger Lebewesen werden
immer mehr als (lebendige Erinnerungen) verstanden» (62; vgl. 133—135). Damit
verliert zugleich der garstig breite Graben «zwischen einzelnen geschichtlichen
Ereignissen und allgemeinen Wahrheiten» (53) seine vermeintliche
Denknotwendigkeit. Die bislang streng getrennten Bereiche menschliche Geschichte -
Naturgeschichte (Evolution) — übernatürliche Geschichte werden in den ersten
drei Kapiteln in ihrer Einheit meditiert.

Kap. 1. Urgeschichte im neuen Eicht knüpft ohne Umschweife an Girards
mimetische Theorie an: Die bei allen Menschen wirksame Nachahmung im
Verlangen eines begrenzten Gutes erzeugt unweigerlich Rivalität, die sich leicht bis

zur offenen Aggression, ja bis zum Töten steigert; Entlastung und ein labiler
Frieden wird in einem sich selbst verschleiernden Mechanismus zyklisch durch
die kollektive Ableitung der Aggressionen auf einen Sündenbock gesucht. In der
Bibel von der Paradiesgeschichte über den Brudermord bis zur Sintfluterzählung
findet Schwager die Grundzüge dieser Theorie bestätigt. Sie ist für ihn vereinbar



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 611

mit der heute weitgehend aufgegebenen Annahme, «daß die biblische Urerzäh-

lung nicht nur etwas Archetypisches meint, sondern einen realen Ubergang in
der Menschheitsgeschichte ansprechen will» (42). Das für die Erbsündenlehre
entscheidende Band zwischen Natur und Freiheit wird mittels der «empirischen
Theorie» (42) von A. Tomatis erläutert: Die vorgeburtliche Kommunikation des

Kindes mit der Mutter über das Hörorgan lasse die konstitutiv prägenden
Einflüsse bis auf den Zeugungsakt zurückführen: «Weil die Menschen durch die

Zeugung einerseits zutiefst miteinander verbunden sind und weil die Sünde
anderseits auch diesen Bereich in ihren Bann geschlagen hat, deshalb breitet sich
das Böse über die an sich positive Kraft weiter aus» (50). Im Anschluß an die
mimetische Theorie «wird die Nachahmung sowohl naturhaft — als ein
quasiosmotischer Kontakt — wie auch geschichtlich — als freie Wahl zwischen der
wahren Mimesis und der begehrenden Nachahmung — beschrieben» (54).

Kap. 2 über 'Evolution, Sünde und Gentechnologie steht vor der Frage, «ob und
wie sich die neueren Erkenntnisse über die Hominisation in eine vertiefte Lehre

von der Erbsünde und in eine dramatische Erlösimgslehre integrieren lassen»

(61). Eine materialreiche Schilderung naturwissenschaftlicher Forschungsergebnisse

illustriert die Hypothese Schwagers, «daß die Sünde der Menschen sich im
Laufe der Evolution bis in die menschliche Natur hinein ausgewirkt hat» (77),
indem Freiheitsentscheidungen einen «Grundbestand naturaler Verfaßtheit
verkehrten Lebens» hervorgebracht haben (Pannenberg, zit. 71). Das Kreuzesgeschehen

war also unter doppelter Rücksicht als Erlösung notwendig: Für die
Freiheit des Menschen mußten die kollektiven Projektionen aufgedeckt und
ohne Gegenaggression angenommen werden; hinsichtlich der Natur war Jesu
Tod unumgänglich, weil «das Böse nur voll überwunden werden [kann], wenn
die Natur selber stirbt und von Gott neu geschaffen wird» (79). Auf der Basis

dieser Hypothese eröffnet sich eine unerhörte Vision, die Anhaltspunkte
besonders in der Gentechnik sucht: «wenn die Menschen schon einmal, wenn
auch unbewußt, an der Evolution ihrer Gattung aktiv mitgewirkt haben dann
kann ein mögliches bewußtes Eingreifen auch von dieser Seite nicht gänzlich
überraschen» (92). Insofern ein enges Band zwischen Natur und Freiheit
anzunehmen ist, wird ein genetischer Eingriff nicht nur zur Heilung physischer
Krankheiten, sondern auch als Korrektur vererbter sündhafter Eigenschaften
der Menschennatur prinzipiell denkbar.

Kap. 3. Selbstmitteilung Gottes und <Kommenjum der Freiheit) fragt zurück nach
anderen neueren Entwürfen der Erbsündenlehre. Die Deutung der Erbsünde im
Rahmen eines transzendentalen Freiheitsverständnisses als das «geschichtliche
Wesen transzendentaler Verweigerung» (H. Hoping, zit. 98) hält nach Schwager
der kritischen Prüfung nicht stand. Zwar ist ihr zuzustimmen, daß «das <Kom-
merzium der Freiheit) transzendental früher ist als das Subjekt» (117), doch
werde sie der Bedeutung der schlichten Wahrheit, «daß Menschen von anderen
Menschen geboren werden» (117), nicht genügend gerecht.

Die Verdienste des Buches liegen auf der Hand: Es läßt sich vorbehaltlos
auf das Gespräch mit den Natur-, Human- und Gesellschaftswissenschaften ein



612 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

und vermag in ihren Sprach- und Denkwelten überraschende Plausibilitäten der
christlichen Lehre zu entdecken. Das Dogma von der Erbsünde erweist sich als

«kritischer als seine Kritiker» (210). Es wirft nicht zuletzt neues Licht auf die
Kirche als Gemeinschaft des Heils, die «Einheit ohne Sündenböcke zu schaffen»
hat (185). Unhintergehbar dürfte auch die Einsicht sein, «daß die Freiheit weder

vom isolierten Subjekt noch von der Ich-Du-Beziehung her umfassend
verstanden werden kann, sondern im Kontext der ganzen menschlichen Gesellschaft

und Geschichte zu sehen ist» (143).
Ohne Zweifel: Schwager denkt groß und kühn von der Menschheit und

ihrer Berufung zur Selbsterschaffung. Doch bleibt die Frage, ob der allen
Überlegungen zugrundeliegende Zusammenhang zwischen Freiheit und Natur bereits
tief genug gefaßt ist. Wenn der Übergang mehrfach mit Girard beschrieben wird
als «quasi-osmotischer Kontakt» (vgl. 24, 54, 55, 136), dann werden wiederum
naturhafte Begriffe verwendet, die das Problem der Äußerlichkeit nicht
aufheben, sondern es umgehen durch Verlagerung der Einflüsse in vorbewußte
Phasen oder Dimensionen des Menschseins. Streckenweise wird den
Naturwissenschaften geradezu die Arbeit der Theologie aufgebürdet, indem ihre
«empirischen» Ergebnisse die Beweislast tragen müs-sen. Kategorien wie «Fulguration»

(65), «désir métaphysique» (Girard, 55), «unbegrenztes Streben», «Offenheit

für das Absolute» sind jedoch einer empirischen Absicherung nicht fähig,
wie die endlose Debatte um das desiderium naturale bewiesen hat. Kurz: Die Natur
— und mit ihr auch die Freiheit als Gegenpol — bleibt bei Schwager naturalistisch
gedacht.

Unter dieser Voraussetzung aber wird der Eindruck erweckt, daß das

Projekt der Kritik der Moderne am Ende in deren Potenzierung umschlägt: Ist
die absolute «Selbstreflexivität» (154), die für den Menschen und für die heutige
Gesellschaft reklamiert wird und der auch die Selbstreflexivität der Erlösung
entsprechen soll (vgl. 158), nicht wiederum ein Produkt der Aufhebung von
Natur in Freiheit, die nur allzu leicht in eine Nivellierung von Freiheit in Natur
umschlagen könnte? Zu der Einheit von Natur und Freiheit gehört doch gerade
die Erfahrung des unreduzierbar Widerständigen der Natur. Die «äußerst

doppeldeutige und gefährliche Aufgabe» wird von Schwager selbst benannt: Woher
soll der Mensch, der selbst Produkt von naturalisierten Fehlentscheidungen ist,
sichere Maßstäbe für korrigierende Eingriffe nehmen? Wann schlägt die Berufung

zur Selbsterschaffüng um in die teuflische «bloße Nachäffung des schöpferischen

Tuns Gottes» (157)? Ist nicht zu befürchten, «daß kommende Entwicklungen

vor allem durch die Interessen des Geldes und der Macht bestimmt sein
werden» (93)? Hier zeigt sich die ausstehende theo-logische Aufgabe: Das Subjekt
der Selbstvollendung der Natur ist weder das einsichtige Individuum noch eine

gesellschaftlich-politisch universalisierte Größe, sondern es ist theologisch zu
bestimmen als das universale erlöste Subjekt in Jesus Christus. Eine solche

Konzeption setzt einen theologisch gefaßten Begriff von Natur voraus, der — vielfach

mißverstanden, vielleicht auch mißverständlich - in unserem Jahrhundert



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 613

wohl einzig im Sophia-Gedanken der russischen Religionsphilosophie (Solow-
jew, Florenskij, Bulgakov) entwickelt worden ist.

Die Größe des Buches besteht darin, daß es die richtigen Fragen stellt, sich
auf Neuland wagt und den z.T. ungeklärten Status der Ergebnisse nicht
verschleiert: «Das sind mögliche Vorstellungen; ein Wissen haben wir aber nicht... »

(59); «selbstverständlich keine direkten Flinweise » (82). «Wie die Freiheit und
die Gesetzlichkeit der Natur sich genau zueinander verhalten, bleibt zwar wei
terhin geheimnisvoll » (143). Die Einsicht in dieses Geheimnis im Licht der

Offenbarung werden die Naturwissenschaften der Theologie nicht abnehmen.

Barbara Hallensleben


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

