
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: L'aporie de la mort : Derrida interprète de l'être-vers-la-mort
heideggérien

Autor: Schumacher, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernard Schumacher

L'aporie de la mort

Derrida interprète de l'être-vers-la-mort heideggérien

La thanatologie philosophique continentale de ces dernières décennies est,
contrairement à celle de la tradition analytique anglo-saxonne1, imprégnée

par les débats phénoménologique et existentialiste de la première moitié du
XXème siècle et, plus particulièrement, par une confrontation à la thèse de
l'être-vers-la-mort heideggérien. L'ouvrage de Jacques Derrida, Apories. Mourir—

s'attendre aux (limites de la vérité)2, s'inscrit dans ce courant. Son but est de

«mettre à jour un certain nombre d'apories internes»3 de la thanatologie hei-
deggérienne à l'aide aussi bien d'une «rhétorique des frontières», qui
dénonce la séparation radicale entre les savoirs ontiques et le savoir ontologique

que d'une interprétation de la «proposition nucléaire»4 de la mort
comme la possibilité de l'impossibilité, dont il décrit «l'accouplement» de ces
deux termes comme «monstrueux»5.

Derrida se demande sur arrière fond de la définition heideggérienne de
la mort comme la possibilité de l'impossibilité s'il est possible «d'ajuster au

nom <mort> et surtout à l'expression <ma mort> un concept ou une réalité qui
fasse l'objet d'une expérience irrécusablement déterminante»6. Comment
puis-je, en effet, raisonnablement parler de <ma mort> lorsque celle-ci est

comprise comme mon état de mort, lequel échappe à mon expérience
directe de vivant? L'état de mort et l'état de vie se caractérisent par une non-
simultanéité fondamentale, une frontière imperméable, ne parvenant jamais

1 Voir Kamm, F.M., Morality, Mortality, Oxford, Oxford University Press, 1993,
2 vol.; Feldman, Fred, Confrontations with the Reaper. A Philosophical Study of
the Nature and Value of Death, Oxford, Oxford University Press, 1992; FISCHER,

John Martin (éd.), The Metaphysics of Death, Stanford, Stanford University Press,
1993; Perrett, Roy W., Death and Immortality, Dordrecht, Martinus Nijhoff
Publishers, 1987; ROSENBERG, Jay K., Thinking Clearly about Death, Englewood
Cliffs, New Jersey, Prentice-Hall, 1983.

2 DERRIDA, Jacques, Apories, Paris, Galilées, 1996.
3 Ibid., 57.
4 Ibid., 121.
5 Ibid., 124.
6 Ibid., 49.



L'aporie de la mort 569

ensemble au rendez-vous7. Derrida reprend ici tacitement l'ancienne
problématique épicurienne du <rien de la mort> et de la difficulté qui en découle
de parler de <ma mort>. Le philosophe grec résume sa position dans sa célèbre

Lettre à Ménécée par l'affirmation que «la mort n'est rien pour nous, puisque,

tant que nous sommes là nous-mêmes, la mort n'y est pas, et que,
quand la mort est là, nous n'y sommes plus»8 et Wittgenstein le rejoint en
notant que «la mort n'est pas un événement de la vie. La mort ne peut être
vécue»9. Cette affirmation repose sur l'a priori que la mort signifie la fin
totale du sujet vivant. — Je pourrais en effet accéder, du moins théoriquement,
à une expérience de <ma mort> s'il devait exister une survie personnelle et si

mon identité ne serait pas altérée antes et post mortem.

Heidegger définit la mort comme la possibilité de l'impossibilité, c'est-à-
dire qu'elle consiste en la possibilité la plus propre au Dasein, celle de ne-
plus-être-là. Ma propre mort est donc, résume Derrida, à la fois ma «possibilité

la plus propre et cette même possibilité (la plus propre) en tant
qu'impossibilité (donc la moins propre)»10. Cette définition révèle une aporie
dans le sens où elle maintient l'illusion d'un «franchissement de la frontière
ultime», du «non-passage»11. L'aporie revêt deux visages: d'une part, elle est
«l'impossibilité, l'impraticabilité, le non-passage», c'est-à-dire «l'impossibilité
d'être mort, aussi bien de vivre ou plutôt <d'exister> sa mort que d'exister
une fois mort» — thèse épicurienne du <rien de la mort> — et, d'autre part, elle

exprime qu'une «telle impossibilité soit possible et apparaisse comme telle,

comme impossible, comme une impossibilité toutefois qui peut apparaître
ou s'annoncer comme telle, une impossibilité dont l'apparaître comme tel
serait possible une impossibilité qu'on peut attendre ou à laquelle, aux
limites de laquelle, on peut s'attendre»12.

S'opposant à la définition heideggérienne de la mort comme «la possibilité
de l'impossible et donc la possibilité de l'apparaître comme tel de l'impossibilité

d'apparaître comme tel»n, Derrida soutient que le Dasein n'a jamais un rapport
à la mort comme telle, laquelle lui est inaccessible, n'étant que le seuil d'une
frontière, mais que le Dasein a plutôt et toujours un rapport au décès
d'autrui. Il attaque ici directement le projet d'une analyse existentiale du
Dasein14 et le coeur de l'être-vers-la-mort. Pour ce faire, il souligne la primauté

7 Voir ibid., 117s.
8 EPICURE, Lettre à Ménécée, § 124—125: Lettres et Maximes, trad, par

M. Conche, Paris, Presses Univ. de Frances, 31992, 218—219. On retrouve le même

type d'argument dans le dialogue apocryphe de PLATON, Axiochos, 369-370.
9 WITTGENSTEIN, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, Paris, Gallimard,

1961, 1993, nr. 6.4311,104.
10 Derrida, J., Apories (note 2), 125.
11 Ibid.
12 Ibid., 128. Voir 130.
13 Ibid., 133.
14 Voir ibid., 63-64.



570 L'aporie de la mort

de l'expérience de la mort d'autrui que Heidegger avait <déclassée> au niveau
d'une analyse ontique. Ce n'est pas l'être-vers-la-mort ontologique qui fonde
l'égoité de l'ego — renversement heideggérien du cogito ergo sum cartésien où la

certitude absolue du (proprement mourir) fonde les autres certitudes et permet

d'affirmer le ergo sum -, mais l'expérience de la mort d'autrui et, plus
spécialement, de l'être aimé qui, à travers le deuil, permet seul d'octroyer un
sens à l'affirmation de <ma mort). Derrida pousse sa réflexion de façon très
intéressante un peu plus loin: c'est l'expérience du deuil qui «institue mon
rapport à moi-même et constitue l'égoité de l'ego»15. Il reprend implicitement

l'idée développée par Augustin16, Landsberg17 et Marcel18, selon
laquelle la conscience de mon devoir-mourir, accompagnée d'une certaine saisie

de <ma mort), ne s'éveillent que par la participation au mourant, laquelle
s'exprime, comme l'a bien mis en évidence Nozick19, par un nous (substantiel).

Derrida s'oppose résolument, et à juste raison, à la thèse heideggérienne
selon laquelle la condition mortelle — le (proprement mourir) — ne peut être
déduite qu'à partir d'une analyse ontologique, c'est-à-dire sans passer par
l'expérience de la mort d'autrui. Il met ainsi en question l'imperméabilité des

frontières des savoirs ontologique et ontique. Les études ontiques de la

mort, qui traitent, par exemple, des divers modes de (passage), des formes du
mourir, des modalités du vécu du décès et dont on retrouve une expression
admirable dans les riches analyses de l'historien Ariès20 et de l'anthropologue
Thomas21, se limitent à des (frontières régionales) et posent comme a priori
une (pré-compréhension> de la nature et de la signification de la mort. Cette

(pré-compréhension> est offerte par l'analyse existentiale qui joue un rôle
fondationnel et dont le but est de permettre un examen neutre sur la mort,
libre de toute (incarnation) socio-historique et de toute influence culturelle,
linguistique, nationale, religieuse, indépendant de toute autre discipline,
recherche ou région. Ce principe de neutralité propre à l'analyse existentiale

s'exprime aussi par un affranchissement à l'égard des questions et des

réponses qui relèvent d'une métaphysique de la mort (qui est de l'ordre du
savoir ontique), c'est-à-dire qu'une telle analyse se tient purement de ce côté-
ci, exprimant dès lors une nouvelle frontière. La postulation heideggérienne
de prendre l'ici, le ce côté-ci comme point de départ de son analyse ontolo-

15 Ibid., 133.
16 Augustin, Confessions, IV, 4.
17 Landsberg, Paul-Louis, Essai sur l'expérience de la mort, Paris, Seuil, 1951,

1993.
18 MARCEL, Gabriel, Le Mystère de l'être, t. II, Paris, Aubier, 1951, 147ss.
19 NOZICK, Robert, Méditations sur la vie, traduit de l'anglais par M. Garène, Paris,

Odile Jacob, 1995, 73—92.
20 Aries, Philippe, L'homme devant la mort, Paris, Seuil, 2 vol., 1977.
21 Thomas, Louis-Vincent, La mort, Paris, Presses Universitaires de France,

31983.



L'aporie de la mort 571

gique, paraît, selon Derrida, «décisoire, c'est-à-dire tranchante»22. Il s'agit
d'une «conclusion autoritaire»23, posée sans preuve. La question fondamentale

sous-jacente est celle de savoir si la distinction des savoirs ontiques et

ontologique est-elle aussi imperméable que le laisse entendre Heidegger?
Peut-on en outre réellement fonder le solipsisme existential, le principe d'in-
dividuation du Dasein dans le sum moribundum, le <je suis mourant), ou le mo-

ribundus, le (destiné à mourir), qui donne son sens au sum, sans passer par
l'expérience de la mort d'autrui, sans faire le détour par le savoir ontique?
Derrida dénonce à raison cette thèse du non-passage rigoureux comme
«fondamentaliste»24.

Le philosophe français rend attentif, en un premier temps, au fait
qu'une telle délimitation imperméable des divers niveaux de savoir ontique
versus ontologique a pour conséquence l'exclusion du point de vue d'une

analyse ontologique de la mort de questionnements portant sur la politique
de la mort, la sépulture, les cultes des morts, la guerre, la médecine, l'éthique,

comme aussi sur le deuil et les revenants qui appartiennent tous au
domaine ontique. Il met en doute, en un second temps, la délimitation de la

capacité du rapport au disparaître, c'est-à-dire à la mort comme la possibilité
de l'impossibilité, au seul Dasein et étend cette aptitude aussi bien aux
formes authentiques et inauthentiques, qu'à toutes les expériences de la mort
((proprement mourir), périr et décès) et à tous les vivants. Il affirme ainsi

que «les animaux ont un rapport très significatif à la mort»25, même, précise-
t-il, s'il ne s'agit pas d'un rapport à la mort comme telle. Il note, dans un
troisième temps, que la science ontologique n'est pas neutre comme nous
l'avons souligné ci-dessus, parce qu'elle comporte des présuppositions
provenant de la tradition culturelle judéo-chrétienne26 ou d'anthropologies qui
s'enracinent dans cette tradition.

Bien que Derrida dénonce avec justesse l'imperméabilité des savoirs

ontologique et ontique, il me semble néanmoins que l'usage du terme aporie

pour désigner la mort heideggérienne comme la possibilité de l'impossibilité,
ainsi que l'expression heideggérienne de (ma mort) n'est pas adéquate. Pour
soutenir mes dires, arrêtons-nous un instant aux arguments heideggériens
touchant la mort développés dans Etre et Temps.

La thèse de la mort comme la possibilité de l'impossibilité ne signifie
pas que le Dasein est à même d'expérimenter et de vivre (sa propre mort),
comprise comme état de mort, mais qu'il a un rapport à son (proprement
mourir), qui n'est pas à confondre avec l'état de mort, et ainsi à (sa mort).
Heidegger maintient l'exterritorialité de l'état de mort par rapport à l'état de

22 DERRIDA, J., Apories (note 2), 99.
23 Ibid., 100.
24 Ibid., 137.
25 Ibid., 132.
26 Voir ibid., 101s.



572 L'aporie de la mort

vie. «En fait de pouvoir-être, le Dasein n'est pas en mesure de dépasser la

possibilité de la mort»27. «L''extrême proximité de l'être vers la mort comme possibilité

est aussi éloignée que possible de quelque chose de réek>n. La mort comme possibilité

ontologique ne signifie pas la présence physique de la mort au sein de
la vie, mais une fin intrinsèque à l'être-en-avant-de-soi, fin qui est déduite de

la finitude fondamentale du Dasein. Le (proprement mourir), qui consiste en
ma <mienneté> la plus fondamentale — permettant de parler en un certain sens
de <ma mort) —, appartient à la structure même du Dasein comme être-en-
avant-de-soi.

Le problème fondamental pour Heidegger consiste à concilier la totalité
du Dasein et son constant inachèvement: (a) dès que le Dasein n'a plus rien
devant lui ((nichts mehr aussteht)), il n'est plus et (b) tant qu'il est, il est
fondamentalement ouvert et inachevé, n'ayant jamais atteint, ou ne pouvant pas
expérimenter, sa totalité. Heidegger pose l'impossibilité foncière de se saisir

comme totalité en se rapportant à soi-même ou en faisant le détour par
l'expérience d'autrui. Pour résoudre le problème de la non-coexistence radicale
entre être et totalité, entre vie et mort, il se réfère à une interprétation de la

notion du ne-pas-encore-être, accompagnée de celle de la fin. Celle-ci peut
revêtir deux compréhensions différentes. D'une part, appliquée au Dasein, elle

signifie un parvenir réellement à la fin, un être-à-la-fin ((Zu-Ende-Sein>), un
achèvement ou le terme d'un développement actualisant les potentialités. On
pourrait déduire d'une telle interprétation de la fin, liée à la catégorie de
possibilité (ontique), que la mort constituerait l'achèvement du Dasein. Cette
affirmation ne rendrait cependant pas compte de la réalité quotidienne. La
mort vient en effet très souvent surprendre l'être humain et lui dérober des
futurs possibles, des projets prometteurs. La fin du Dasein ne coïncide donc

pas nécessairement avec son achèvement. C'est pourquoi, d'autre part, la fin
peut aussi signifier le fait d'être en rapport avec le terme: un être-vers-la-fin
((Sein-zum-Ende>). Le ne-pas-encore-être n'est pas exterritorial à l'être, mais

appartient déjà formellement au présent dans la mesure où il forme un
«élément constitutif» du Dasein, lequel est «.chaque fois déjà son pas-encore»29. Si le

pouvoir-être forme l'essence du Dasein, ce dernier doit, tant qu'il existe,
«n'être chaque fois pas encore quelque chose»30. Il est dès lors tant qu'il est déjà
son pas-encore qui est (sa mort).

Heidegger introduit la mort dans cette tension propre au Dasein vers sa

totalité, son (entier), sa fin qui ne coïncide toutefois pas nécessairement avec

27 Heidegger, Martin, Etre et Temps, traduit de l'allemand par Fr. Vezin, Paris,
Gallimard, 1986, 305: ((Als Seinkönnen vermag das Dasein die Möglichkeit des Todes

nicht zu überholen» in: Idem, Sein und Zeit, Tübingen, Max Niemeyer, 161986,

250.
28 Ibid., 317: «Die nächste Nähe des Seins %um Tode als Möglichkeit ist einem Wirklichen

so fern als möglich», 262.
29 Ibid., 298: «als Konstitutivum je schon sein Noch-nicht», 244.
30 Ibid., 285: «je etwas noch nicht sein», 233.



L'aporie de la mort 573

son achèvement. Se référant à l'être-vers-la-fin et à la <présenéité> du ne-pas-
encore-être, le philosophe allemand conclut que la fin propre au Dasein, qu'il
distingue soigneusement de son achèvement, ne lui est pas exterritoriale,
mais qu'il est déjà sa fin, c'est-à-dire <sa mort>, compris ici comme (proprement

mourant) et non pas comme l'état de sa mort. La mort appartient au
Dasein en un sens insigne, lui étant ontologiquement immanente sous le

rapport d'une possibilité constante. Il est tendu vers la réalisation de son
entièreté à laquelle il ne parvient pas au moment où il est mort, où il décède,
mais dans un mouvement de relation envers la possibilité extrême de la

mort, du <parvenir-à-la-fin>. Le pouvoir-être intime au Dasein, qui consiste
en la mort, est indépassable, c'est-à-dire que «le Dasein existe en tant qu'être
jeté vers sa fin»31. Le (proprement mourir) exprime ainsi un mode d'être de
relation du Dasein envers sa fin certaine qu'il revêt dès sa projection dans
l'existence. La fin intrinsèque de l'être-en-avant-de-soi, qui est déduite de sa

finitude, consiste en la mort, cette impossibilité radicale qui nie tous les
possibles. La possibilité ontologique ne peut pas être actualisée ((proprement
mourir)), contrairement à la possibilité ontique (décès ou périr). Le (pouvoir)
du Dasein signifie ((la manière d'être en laquelle est le Dasein par rapport à sa

mort»32, à l'état de mort qui constitue sa fin. ((La mort comme possibilité ne
donne au Dasein rien à (réaliser) et rien qu'il puisse être en tant qu'il serait lui-
même quelque chose de réel. Elle est la possibilité de l'impossibilité de tout
comportement envers de tout exister»33. La mort demeure une possibilité
certaine dans la mesure où le Dasein est dans son essence mourant, ainsi

qu'une possibilité possible quant à l'indétermination du quand du décès dont
la venue est factuelle.

L'essai heideggérien de fonder dans Être et Temps la certitude du
(proprement mourir), qui constitue l'assise de l'ego, uniquement à partir de son
analyse ontologique et de sa compréhension de la temporalité, c'est-à-dire en
refusant de faire le détour par l'expérience ontique de la mort d'autrui, n'est

pas convaincante à mon sens. Derrida a raison de maintenir que seule

l'expérience de la mort d'autrui me dévoile la fin de l'être-en-avant-de-soi, mon
(proprement mourir), ma condition de mortalité insigne. La constitution du
Dasein comme un être essentiellement en-avant-de-soi n'implique, à mon
avis, en effet pas logiquement qu'il est un être-vers-la-fin, un être-mortel,
mais uniquement un être radicalement ouvert vers l'à-venir des possibles.
Son futur lui est incertain. Il ignore comment il sera ni ce qu'il deviendra. La
structure de l'être-en-avant-de-soi est marquée ontologiquement par une

31 Ibid., 306: «dass das Dasein als geworfenes Sein ç» seinem Ende existiert.»,
251.

32 Ibid., 301: «die Seinsweise, in der das Dasein seinem Tode ist», 247.
33 Ibid., 317: «Der Tod als Möglichkeit gibt dem Dasein nichts zu (Verwirklichendes)

und nichts, was es als Wirkliches selbst sein könnte. Er ist die Möglichkeit
der Unmöglichkeit jeglichen Verhaltens zu jedes Existierens», 262.



574 L'aporie de la mort

tendance et une ouverture fondamentale vers l'indéterminé. D'un point de

vue ontologique, rien ne lui permet de conclure que la tension vers l'à-venir
implique une fin. Celle-ci n'est pas contenue ontologiquement dans le ne-
pas-encore-être, ni dans l'être-en-avant-de-soi. Je ne pose pas qu'une analyse

ontologique débouche sur la démonstration que le Dasein serait marqué par
une tendance et une ouverture à l'infini, c'est-à-dire qu'il serait un être
continuellement en possibilité et auquel aucune possibilité ne viendrait mettre a

priori un terme — bien qu'on puisse le supposer (l'expérience ontique
viendrait démontrer le contraire) —.Je me contente d'affirmer l'impossibilité
de déduire à partir d'une analyse ontologique de l'être-en-avant-de-soi l'être-
vers-la-fin et de soutenir que cet être-vers-la-fin n'est pensable qu'à partir de

l'expérience de la finitude du Dasein, c'est-à-dire par l'expérience de la mort
d'autrui. L'ouverture fondamentale de l'être-en-avant-de-soi n'implique pas
sa fin. Son futur n'est pas nécessairement limité de façon essentielle.

L'être-vers-la-mort heideggérien repose donc sur un choix a priori de

penser la mort dans le cadre d'une ontologie de la finitude radicale de la

temporalité et de prendre l'ici comme point de départ de l'analyse. On peut
opposer à l'ontologie heideggérienne de la finitude totale non seulement la

possibilité ontologique d'une immortalité du Dasein transtemporelle, mais
aussi une existence sans fin dans la temporalité34, une ouverture à des
possibilités infinies par rapport à laquelle aucune fin n'est inscrite ontologiquement.

Le cas d'une telle existence est, dans la ligne de pensée de Heidegger,
absurde et inconcevable. Une telle ontologie, qui se démarquerait de celle

proposée par le philosophe allemand, est marquée par une structure temporelle

tendue vers l'à-venir et se caractérise par un processus ouvert
d'inachèvement, de gestation continuelle, de possibilités infinies où l'à-venir
n'est en aucune manière déterminé. Le Dasein est conçu comme une
(possibilité-en-avant). Ce qui n'est pas encore, n'est pas encore réellement
présent. Cette ontologie de l'ouverture radicale imprégnée par le Principe
Espérance et de l'utopie a été élaborée avec brio par Bloch qui brise la finitude
de la temporalité heideggérienne. Le ne-pas-encore-être biochien n'existe

pas encore dans le présent. L'être n'est pas encore, même pas sous la forme
déguisée du projet. Ainsi, la fin ne consiste pas en un terme qui serait déjà
présent dans l'être, qui y serait prédéterminé, mais elle revêt la forme de

l'utopie. La catégorie d'espérance permet de dépasser cette non-présence
dans la mesure où elle anticipe le futur, le terme du dévoilement de la patrie.

34 Voir WILLIAMS, Bernard, «Le cas Makropoulos et l'ennui qui s'attache à

l'immortalité», in: Idem, La fortune morale. Moralité et autres essais, traduit de l'anglais

par J. Lelaidier, Paris, Presses Universitaires de France, 1994, 199-224. Jonas,
Hans, «Le fardeau et la grâce d'être mortel», in: HOTTOIS, G. (éd.), Aux fondements
d'une éthique contemporaine. H. Jonas et H.T. Engelhardt en perspective, Paris,
Vrin, 1993, 39-52.

35 BLOCH, Ernst, Le Principe Espérance, traduit de l'allemand par Fr. Wuilmart,
Paris, Gallimard, 1976ss., 3 volumes.



L'aporie de la mort 575

L'espérance rend possible de se trouver au terme, ne signifiant toutefois pas
la venue réelle de cette fin.

Heidegger ne pose pas que la mort est réellement présente dans
l'existence du Dasein et ce même par l'intermédiaire d'une certaine relation
entre le Dasein et la mort. Celle-ci reste un phénomène exterritorial au
Dasein. La catégorie de fin constitue la <cime>, la <frontière> entre l'ici-bas et le

versant mystérieux et caché du post mortem. Heidegger se contente d'affirmer
la condition mortelle de l'être humain sans discuter celle de l'état de mort, ni
saisir la phénoménalité de la mort en tant que telle. Il lui importe avant tout
de développer la possibilité de vivre dans l'entièreté du Dasein qui s'exprime
par l'acceptation libre et consciente de la tension vers la mort. En interprétant

la mort comme la possibilité la plus insigne du Dasein, il est tout à fait
correct de parler de <ma mort>. Celle-ci n'exprime cependant pas dans ce
contexte mon état de mort, mais le fait d'être tendu vers la mort. Derrida
souligne avec brio la problématique de la frontière entre la vie et la mort,
bien qu'il n'entre toutefois pas plus en détail dans une analyse qui se
demanderait si cette frontière peut être comprise comme un saut ou comme un
passage, voire même, comme l'ont fait plusieurs philosophes analytiques, si

la mort consiste en un point, en un événement ponctuel ou qui s'étend, ou
encore en un processus.


	L'aporie de la mort : Derrida interprète de l'être-vers-la-mort heideggérien

