Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: L'aporie de la mort : Derrida interprete de I'étre-vers-la-mort
heideggérien

Autor: Schumacher, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761113

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNARD SCHUMACHER

L’aporie de la mort

Derrida interpréete de ’étre-vers-la-mort heideggérien

La thanatologie philosophique continentale de ces dernieres décennies est,
contrairement 4 celle de la tradition analytique anglo-saxonne!, imprégnée
par les débats phénoménologique et existentialiste de la premiére moitié du
XXéme siecle et, plus particuliérement, par une confrontation 2 la thése de
’étre-vers-la-mort heideggérien. L’ouvrage de Jacques Derrida, Apories. Mou-
rir — s’attendre aux dimites de la vérité?, s’inscrit dans ce courant. Son but est de
«mettre 4 jour un certain nombre d’apories internes»® de la thanatologie hei-
deggérienne a l'aide aussi bien d’une «thétorique des frontiéres», qui dé-
nonce la séparation radicale entre les savoirs ontiques et le savoir ontologi-
que que d’une interprétation de la «proposition nucléairen* de la mort
comme la possibilité de 'impossibilité, dont il décrit «d’accouplement» de ces
deux termes comme «monstrueux».

Derrida se demande sur arriere fond de la définition heideggérienne de
la mort comme la possibilité de 'impossibilité s’il est possible «d’ajuster au
nom «mort et surtout a I'expression «ma mord un concept ou une réalité qui
fasse l'objet d’une expérience irrécusablement déterminante»’. Comment
puis-je, en effet, raisonnablement parler de tma mort lorsque celle-c1 est
comprise comme mon état de mort, lequel échappe 2 mon expérience di-
recte de vivant? L’état de mort et I’état de vie se caractérisent par une non-
simultanéité fondamentale, une frontiére imperméable, ne parvenant jamais

1 Voir KamM, F.M., Morality, Mortality, Oxford, Oxford University Press, 1993,
2 vol.; FELDMAN, Fred, Confrontations with the Reaper. A Philosophical Study of
the Nature and Value of Death, Oxford, Oxford University Press, 1992; FISCHER,
John Martin (éd.), The Metaphysics of Death, Stanford, Stanford University Press,
1993; PERRETT, Roy W., Death and Immortality, Dordrecht, Martinus Nijhoff Pu-
blishers, 1987, ROSENBERG, Jay K., Thinking Clearly about Death, Englewood
Cliffs, New Jersey, Prentice-Hall, 1983.

2 DERRIDA, Jacques, Apories, Paris, Galilées, 1996.

3 Ibid., 57.

4 Ibid., 121.

> Ibid., 124.

6 Ibid., 49.



L’aporie de la mort 569

ensemble au rendez-vous’. Derrida reprend ici tacitement I’ancienne pro-
blématique épicurienne du «ien de la mort et de la difficulté qui en découle
de parler de «ma morb. Le philosophe grec résume sa position dans sa céle-
bre Lettre a Ménécée par I'affirmation que «la mort n’est rien pour nous, puis-
que, tant que nous sommes la nous-mémes, la mort n’y est pas, et que,
quand la mort est 13, nous n’y sommes plus»® et Wittgenstein le rejoint en
notant que «la mort n’est pas un événement de la vie. La mort ne peut étre
vécuey’. Cette affirmation repose sur 'z priors que la mort signifie la fin to-
tale du sujet vivant. — Je pourrais en effet accéder, du moins théoriquement,
a une expérience de «na mort s’il devait exister une survie personnelle et st
mon identité ne serait pas altérée antes et post mortem.

Heidegger définit la mort comme la possibilité de I'impossibilité, c’est-a-
dire qu’elle consiste en la possibilité la plus propre au Dasein, celle de ne-
plus-étre-1a. Ma propre mort est donc, résume Derrida, a la fois ma «possi-
bilité /a plus propre et cette méme possibilité (la plus propre) en tant
qu'impossibilité (donc /z moins propre)»'®. Cette définition révéle une aporie
dans le sens ou elle maintient I'illusion d’un «franchissement de la fronticre
ultime», du «non-passage»!l. L’aporie revét deux visages: d’une part, elle est
«’'impossibilité, I'impraticabilité, le non-passage», c’est-a-dire «I’impossibilité
d’étre mort, aussi bien de vivre ou plutot «d’existerr sa mort que d’exister
une fois mort» — thése épicurienne du «rien de la mort — et, d’autre part, elle
exprime qu’une «telle impossibilité soit possible et apparaisse comme telle,
comme impossible, comme une impossibilité toutefois qui peut apparaitre
ou s’annoncer comme ftelle, une impossibilité dont 'apparaitre comme tel se-
rait possible (...), une impossibilité qu’on peut attendre ou a laquelle, aux l-
mites de laquelle, on peut s’attendre»!2.

S’opposant a la définition heideggérienne de la mort comme «la possibi-
lité de 'impossible et donc /a possibilité de Vapparaiire comme tel de limpossibilité
d’apparaitre comme teh'®, Derrida soutient que le Dasein n’a jamais un rapport
a la mort comme telle, laquelle lui est inaccessible, n’étant que le seuil d’une
frontiére, mais que le Dasein a plutdt et toujours un rapport au déces
d’autrui. Il attaque ici directement le projet d’une analyse existentiale du Da-
sein'* et le coeur de I’étre-vers-la-mort. Pour ce faire, il souligne la primauté

7" Voir ibid., 117s.

8 EPICURE, Lettre a2 Ménécée, § 124—125: Lettres et Maximes, trad. par
M. Conche, Paris, Presses Univ. de Frances, 21992, 218-219. On retrouve le méme
type d’argument dans le dialogue apocryphe de PLATON, Axiochos, 369-370.

? WITTGENSTEIN, Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, Paris, Gallimard,
1961, 1993, nr. 6.4311, 104.

10 DERRIDA, J., Apories (note 2), 125.
1 Ibid.

12 Ibid., 128. Voir 130.

13 Ibid., 133.

1 Voir ibid., 63-64.



570 L’aporie de la mort

de I'expérience de la mort d’autrui que Heidegger avait «déclassée) au niveau
d’une analyse ontique. Ce n’est pas I’étre-vers-la-mort ontologique qui fonde
I’égoité de I'ego — renversement heideggérien du cogito ergo sum cartésien ou la
certitude absolue du «proprement mourin fonde les autres certitudes et per-
met d’affirmer le ergo sum —, mais I'expérience de la mort d’autrui et, plus
spécialement, de I’étre aimé qui, a travers le deuil, permet seul d’octroyer un
sens a Paffirmation de «ma mort. Derrida pousse sa réflexion de fagon tres
intéressante un peu plus loin: c’est I'expérience du deuil qui «nstitue mon
rapport 2 moi-méme et constitue (...) 'égoité de I’egon!. Il reprend implici-
tement l'idée développée par Augustin'®, Landsberg!’ et Mazrcel’®, selon la-
quelle la conscience de mon devoir-mourir, accompagnée d’une certaine sai-
sie de «na mort, ne s’éveillent que par la participation au mourant, laquelle
s’exprime, comme I’a bien mis en évidence Nozick!, par un nous substantieb.

Derrida s’oppose résolument, et 4 juste raison, a la these heideggérienne
selon laquelle la condition mottelle — le (proprement mourit — ne peut étre
déduite qu’a partir d’'une analyse ontologique, c’est-a-dire sans passer par
I'expérience de la mort d’autrui. Il met ainsi en question 'imperméabilité des
frontiéres des savoirs ontologique et ontique. Les études ontiques de la
mort, qui traitent, par exemple, des divers modes de «passage), des formes du
mourir, des modalités du vécu du déces et dont on retrouve une expression
admirable dans les riches analyses de ’historien Ariés® et de I’anthropologue
Thomas?!, se limitent 2 des (rontiéres régionales) et posent comme @ priori
une pré-compréhension> de la nature et de la signification de la mort. Cette
pré-compréhension> est offerte par I'analyse existentiale qui joue un role
fondationnel et dont le but est de permettre un examen neutre sur la mort,
libre de toute dncarnation> socio-historique et de toute influence culturelle,
linguistique, nationale, religieuse, indépendant de toute autre discipline, re-
cherche ou région. Ce principe de neutralité propre a ’analyse existentiale
s’exprime aussi par un affranchissement a I'égard des questions et des ré-
ponses qui relévent d’'une métaphysique de la mort (qui est de 'ordre du sa-
voir ontique), c’est-a-dire qu'une telle analyse se tient purement de ce coté-
ci, exprimant dés lors une nouvelle frontiére. La postulation heideggérienne
de prendre Pici, le ce coté-ci comme point de départ de son analyse ontolo-

15 Ibid., 133.
16 AuGgusTIN, Confessions, IV, 4.

17 L ANDSBERG, Paul-Louis, Essai sur Pexpérience de la mort, Paris, Seuil, 1951,
1993.

18 MARCEL, Gabriel, Le Mystére de I’étre, t. II, Paris, Aubier, 1951, 147ss.

Y Nozick, Robert, Méditations sur la vie, traduit de I’anglais par M. Garéne, Pa-
ris, Odile Jacob, 1995, 73-92.

20 ARIES, Philippe, L’homme devant la mort, Paris, Seuil, 2 vol., 1977.

2l THOMAS, Louis-Vincent, La mort, Paris, Presses Universitaires de France,
31983.



L’aporie de la mort 571

gique, parait, selon Derrida, «décisoire, c’est-a-dire tranchante»?. Il s’agit
d’une «conclusion autoritaite»®, posée sans preuve. La question fondamen-
tale sous-jacente est celle de savoir si la distinction des savoirs ontiques et
ontologique est-elle aussi imperméable que le laisse entendre Heidegger?
Peut-on en outre réellement fonder le solipsisme existential, le principe d’in-
dividuation du Dasein dans le sum moribundum, le §e suis mourant, ou le mo-
ribundus, le «destiné a mourip, qui donne son sens au s#», sans passer par
’expérience de la mort d’autrui, sans faire le détour par le savoir ontique?
Derrida dénonce a raison cette thése du non-passage rigoureux comme
«fondamentaliste»r?*.

Le philosophe francais rend attentif, en un premier temps, au fait
qu’une telle délimitation imperméable des divers niveaux de savoir ontique
versus ontologique a pour conséquence l'exclusion du point de vue d’une
analyse ontologique de la mort de questionnements portant sur la politique
de la mort, la sépulture, les cultes des morts, la guerre, la médecine, I’éthi-
que, comme aussi sur le deuil et les revenants qui appartiennent tous au do-
maine ontique. Il met en doute, en un second temps, la délimitation de la ca-
pacité du rapport au disparaitre, c’est-a-dire a la mort comme la possibilité
de I'impossibilité, au seul Dasein et étend cette aptitude aussi bien aux for-
mes authentiques et inauthentiques, qu’a toutes les expériences de la mort
(¢proprement mourin, périr et décés) et a tous les vivants. Il affirme ainsi
que «les animaux ont un rapport trés significatif a la mort»”, méme, précise-
t-il, s’1l ne s’agit pas d’un rapport a la mort comme telle. Il note, dans un
troisiéme temps, que la science ontologique n’est pas neutre comme nous
I'avons souligné ci-dessus, parce qu’elle comporte des présuppositions pro-
venant de la tradition culturelle judéo-chrétienne® ou d’anthropologies qui
s’enracinent dans cette tradition.

Bien que Derrida dénonce avec justesse I'imperméabilité des savoirs
ontologique et ontique, il me semble néanmoins que I'usage du terme aporie
pour désigner la mort heideggérienne comme la possibilité de I'impossibilité,
ainsi que I'expression heideggérienne de «ma morb n’est pas adéquate. Pour
soutenit mes dires, arrétons-nous un instant aux arguments heideggériens
touchant la mort développés dans Etre et Temps.

La thése de la mort comme la possibilité de I'impossibilité ne signifie
pas que le Dasein est 2 méme d’expérimenter et de vivre <a propre motb,
comprise comme état de mort, mais qu’il a2 un rapport a son «proprement
mourin, qui n’est pas 2 confondre avec ’état de mort, et ainsi 4 «<sa morb.
Heidegger maintient I’exterritorialité de I’état de mort par rapport a I'état de

22 DERRIDA, J., Apories (note 2), 99.
2 Ibid., 100.

24 Tbid., 137.

2 Tbid., 132.

26 Voir ibid., 101s.



872 L’aporie de la mort

vie. «<En fait de pouvoir-étre, le Dasein n’est pas en mesure de dépasser la
possibilité de la mortw?’. «L'extréme proximité de létre vers la mort comme possibi-
lité est aussi éloignée que possible de quelque chose de réeh. La mort comme possi-
bilité ontologique ne signifie pas la présence physique de la mort au sein de
la vie, mais une fin intrinséque a ’étre-en-avant-de-soi, fin qui est déduite de
la finitude fondamentale du Dasein. Le ¢proprement mourin, qui consiste en
ma niennet® la plus fondamentale — permettant de parler en un certain sens
de ana mort —, appartient a la structure méme du Dasein comme étre-en-
avant-de-soi.

Le probleme fondamental pour Heidegger consiste a concilier la totalité
du Dasein et son constant inachévement: (a) dés que le Dasein n’a plus rien
devant lut (michts mehr aussteht), il n’est plus et (b) tant qu’il est, il est fon-
damentalement ouvert et inachevé, n’ayant jamais atteint, ou ne pouvant pas
expérimenter, sa totalité. Heidegger pose I'impossibilité fonciére de se satsir
comme totalité en se rapportant 4 soi-méme ou en faisant le détour par I'ex-
périence d’autrui. Pour résoudre le probleme de la non-coexistence radicale
entre étre et totalité, entre vie et mort, il se référe a une interprétation de la
notion du ne-pas-encore-étre, accompagnée de celle de la fin. Celle-ci peut re-
vetir deux compréhensions différentes. D’une patt, appliquée au Dasein, elle
signifie un parvenir réellement a la fin, un étre-a-la-fin (<Zu-Ende-Seim), un
achévement ou le terme d’un développement actualisant les potentialités. On
pourrait déduire d’une telle interprétation de la fin, liée a la catégorie de pos-
sibilité (ontique), que la mort constituerait 'achévement du Dasein. Cette af-
firmation ne rendrait cependant pas compte de la réalité quotidienne. La
mort vient en effet trés souvent surprendre ’étre humain et lui dérober des
futurs possibles, des projets prometteurs. La fin du Dasein ne coincide donc
pas nécessairement avec son achévement. C’est pourquoi, d’autre part, la fin
peut aussi signifier le fait d’étre en rapport avec le terme: un étre-vers-la-fin
(Sein-zum-Endey). Le ne-pas-encore-étre n’est pas exterritorial a I’étre, mais
appartient déja formellement au présent dans la mesure ou il forme un «élé-
ment constitutify du Dasein, lequel est «chague fois déja son pas-encoren®. Si le
pouvoir-étre forme I'essence du Dasein, ce dernier doit, tant qu’il existe,
«n’étre chaque fois pas encore quelque chose»®. 11 est dés lors tant qu’il est déja
son pas-encore qui est <sa morb.

Heidegger introduit la mort dans cette tension propre au Dasein vers sa
totalité, son entien, sa fin qui ne coincide toutefois pas nécessairement avec

21 HEIDEGGER, Martin, Etre et Temps, traduit de I’allemand par Fr. Vezin, Paris,
Gallimard, 1986, 305: «Als Seinkénnen vermag das Dasein die Moglichkeit des To-
des nicht zu tberholen» in: Idem, Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer, 41986,
250.

28 1bid., 317: «Die néchste Nihe des Seins zum Tode als Maglichkeit ist einem Wirklichen
5o fern als miglichn, 262.

2 Tbid., 298: «als Konstitutivum (...) je schon sein Noch-nicht», 244.

30 Tbid., 285: «je etwas noch nicht sein», 233.



L’aporie de la mort 5i3

son achévement. Se référant a 'étre-vers-la-fin et a la présenéité> du ne-pas-
encore-étre, le philosophe allemand conclut que la fin propre au Dasein, qu’il
distingue soigneusement de son achévement, ne lui est pas exterritoriale,
mais qu’il est déja sa fin, c’est-a-dire <sa mort,, compris ici comme «propre-
ment mourant et non pas comme I'état de sa mort. La mort appartient au
Dasein en un sens insigne, lui étant ontologiquement immanente sous le
rapport d’une possibilité constante. Il est tendu vers la réalisation de son
entiereté a laquelle 1l ne parvient pas au moment ou il est mort, ou il décede,
mais dans un mouvement de relation envers la possibilité extréme de la
mort, du parvenir-a-la-fin. Le pouvoir-étre intime au Dasein, qui consiste
en la mort, est indépassable, c’est-a-dire que «le Dasein existe en tant qu’étre
jeté vers sa finy’l. Le proprement mourin exprime ainsi un mode d’étre de
relation du Dasein envers sa fin certaine qu’il revét dés sa projection dans
I'existence. La fin intrinséque de 1’étre-en-avant-de-soi, qui est déduite de sa
finitude, consiste en la mort, cette impossibilité radicale qui nie tous les pos-
sibles. La possibilité ontologique ne peut pas étre actualisée (proprement
mourin), contrairement a la possibilité ontique (décés ou périr). Le pouvoin
du Dasein signifie «a maniére d’étre en laquelle est le Dasein par rapport a sa
mort»??, 4 ’état de mort qui constitue sa fin. «La mort comme possibilité ne
donne au Dasein rien a «éalisen et rien qu’il puisse ére en tant qu’il serazf lui-
méme quelque chose de réel. Elle est la possibilité de I'impossibilité de tout
compottement envers ..., de tout existem»’3. La mort demeure une possibilité
certaine dans la mesure ou le Dasein est dans son essence mourant, ainsi
qu’une possibilité possible quant a I'indétermination du quand du décés dont
la venue est factuelle.

L’essai heideggérien de fonder dans Etre ef Temps la certitude du qpro-
prement mourin, qui constitue I’assise de I’¢go, uniquement a partir de son
analyse ontologique et de sa compréhension de la temporalité, c’est-a-dire en
refusant de faire le détour par 'expérience ontique de la mort d’autrui, n’est
pas convaincante 2 mon sens. Derrida a raison de maintenir que seule 'ex-
périence de la mort d’autrui me dévoile la fin de 1’étre-en-avant-de-soi, mon
proprement moutin, ma condition de mortalité insigne. La constitution du
Dasein comme un étre essentiellement en-avant-de-soi n’implique, 2 mon
avis, en effet pas logiquement qu’il est un étre-vers-la-fin, un étre-mortel,
mais uniquement un étre radicalement ouvert vers 1’a-venir des possibles.
Son futur lui est incertain. Il ignore comment il sera ni ce qu’il deviendra. La
structure de l'étre-en-avant-de-soi est marquée ontologiquement par une

31 Tbid., 306: «dass das Dasein als geworfenes Sein g# seinem Ende existiert.»,
251

32 Ibid., 301: «die Seinsweise, in der das Dasein gw seinem Tode ist, 247.

33 Ibid., 317: «Der Tod als Méglichkeit gibt dem Dasein nichts zu Verwirkli-
chendes) und nichts, was es als Wirkliches selbst sei# konnte. Er ist die Moglichkeit
der Unmoglichkeit jeglichen Verhaltens zu ..., jedes Existierens», 262.



574 L’aporie de la mort

tendance et une ouverture fondamentale vers I'indéterminé. D’un point de
vue ontologique, rien ne lui permet de conclure que la tension vers I'a-venir
implique une fin. Celle-ci n’est pas contenue ontologiquement dans le ne-
pas-encore-étre, ni dans I'étre-en-avant-de-soi. Je ne pose pas qu’une analyse
ontologique débouche sur la démonstration que le Dasein serait marqué par
une tendance et une ouverture a I'infini, c’est-a-dire qu’il serait un étre con-
tinuellement en possibilité et auquel aucune possibilité ne viendrait mettre a
priori un terme — bien qu’on puisse le supposer (I'expérience ontique
viendrait démontrer le contraire) —. Je me contente d’affirmer 'tmpossibilité
de déduire a partir d’une analyse ontologique de I'étre-en-avant-de-soi I’étre-
vers-la-fin et de soutenir que cet étre-vers-la-fin n’est pensable qu’a partir de
Pexpérience de la finitude du Dasein, c’est-a-dire par 'expérience de la mort
d’autrui. L’ouverture fondamentale de I’étre-en-avant-de-soi n’implique pas
sa fin. Son futur n’est pas nécessairement limité de fagcon essentielle.
L’étre-vers-la-mort heideggérien repose donc sur un choix a prioti de
penser la mort dans le cadre d’une ontologie de la finitude radicale de la
temporalité et de prendre I'ict comme point de départ de I'analyse. On peut
opposer a 'ontologie heideggérienne de la finitude totale non seulement la
possibilité ontologique d’une immortalité du Dasein transtemporelle, mais
aussi une existence sans fin dans la temporalité*, une ouverture 2 des possi-
bilités infinies par rapport a laquelle aucune fin n’est inscrite ontologique-
ment. Le cas d’une telle existence est, dans la ligne de pensée de Heidegger,
absurde et inconcevable. Une telle ontologie, qui se démarquerait de celle
proposée par le philosophe allemand, est marquée par une structure tempo-
relle tendue vers ’a-venir et se caractérise par un processus ouvert d’in-
achévement, de gestation continuelle, de possibilités infinies ou l'a-venir
n’est en aucune maniére déterminé. Le Dasein est congu comme une <pos-
sibilité-en-avant. Ce qui n’est pas encore, n’est pas encore réellement pré-
sent. Cette ontologie de 'ouverture radicale imprégnée par le Principe Espé-
rance® et de I'utopie a été élaborée avec brio par Bloch qui brise la finitude
de la temporalité heideggérienne. Le ne-pas-encore-étre blochien n’existe
pas encore dans le présent. L’étre n’est pas encore, méme pas sous la forme
déguisée du projet. Ainsi, la fin ne consiste pas en un terme qui serait déja
présent dans l’étre, qui y serait prédéterminé, mais elle revét la forme de
I'utopie. La catégorie d’espérance permet de dépasser cette non-présence
dans la mesure ou elle anticipe le futur, le terme du dévoilement de la patrie.

M Voir WILLIAMS, Bernard, «Le cas Makropoulos et ennui qui s’attache a
I'immortalitén, in: Idem, La fortune morale. Moralité et autres essais, traduit de ’an-
glais par J. Lelaidier, Paris, Presses Universitaires de France, 1994, 199-224. JONAS,
Hans, «Le fardeau et la grace d’étre mortel», in: HOTTOI1S, G. (éd.), Aux fondements
d’une éthique contemporaine. H. Jonas et H.T. Engelhardt en perspective, Paris,
Vrin, 1993, 39-52.

35 BrocH, Ernst, Le Principe Espérance, traduit de I’allemand par Fr. Wuilmart,
Paris, Gallimard, 1976ss., 3 volumes.



L’aporie de la mort 575

L’espérance rend possible de se trouver au terme, ne signifiant toutefois pas
la venue réelle de cette fin.

Heidegger ne pose pas que la mort est réellement présente dans
Pexistence du Dasein et ce méme par I'intermédiaire d’une certaine relation
entre le Dasein et la mort. Celle-ci reste un phénomeéne exterritorial au Da-
sein. La catégorie de fin constitue la «cime, la «rontiére> entre lici-bas et le
versant mystérieux et caché du post mortems. Heidegger se contente d’affirmer
la condition mortelle de I’étre humain sans discuter celle de I’état de mort, ni
saisir la phénoménalité de la mort en tant que telle. Il lui importe avant tout
de développer la possibilité de vivre dans ’entiéreté du Dasein qui s’exprime
par I'acceptation libre et consciente de la tension vers la mort. En interpré-
tant la mort comme la possibilité la plus insigne du Dasein, il est tout a fait
correct de parler de «ma mort. Celle-c1 n’exprime cependant pas dans ce
contexte mon état de mort, mais le fait d’étre tendu vers la mort. Derrida
souligne avec brio la problématique de la frontiére entre la vie et la mort,
bien qu’il n’entre toutefois pas plus en détail dans une analyse qui se de-
manderait si cette frontiére peut étre comprise comme un saut ou comme un
passage, voire méme, comme l'ont fait plusieurs philosophes analytiques, st
la mort consiste en un point, en un événement ponctuel ou qui s’étend, ou
encore en un pProcessus.



	L'aporie de la mort : Derrida interprète de l'être-vers-la-mort heideggérien

