Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Wabhrheit im Pragmatismus : Bemerkungen zu William James
Autor: Graeser, Andreas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761112

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ANDREAS GRAESER

Wahrheit im Pragmatismus

Bemerkungen zu William James

I. Vorbemerkung

Die klassischen Pragmatisten beargwohnten, dall viele traditionelle philoso-
phische Probleme falsch plaziert seten —, nimlich auBlerhalb genuiner Kon-
texte und jenseits konkreter Situationen. Dieser Verdacht schien sich an
dem Befund zu erhirten, dafl gerade die fiir philosophisches Tun leitenden
Begriffe von Wissen, Wahrheit und Wirklichkeit bei Lichte besehen mehr
Probleme aufwerfen als sie 16sen. Das gilt insbesondere fiir den Begriff der
Wahrheit.! Hier — inmitten von Kontroversen um Elemente der Kotrespon-
denz- bzw. Kohirenz-Theorien — finden wir uns mit Schwierigkeiten kon-
frontiert, die kaum 16sbar erscheinen und Autoren gelegentlich sogar dazu
brachten, die Bedeutung(en) von «wahm und «falsch» entweder als undefi-
nierte Begriffe vorauszusetzen oder aber gar als redundant und verzichtbar
anzusehen.? Um so erstaunlicher ist deshalb, dal3 einer der wenigen ernst-

! In einem gewissen Sinn scheint es akzeptabel zu sagen, daB die akademische
Diskussion insofern unverhiltnismialBig ist, als sie — unter Anlegung hinreichend
strikter Kriterien — versanden muB. Vgl. die Uberlegungen von R. RORTY, Hoffnung
statt Erkenntnis. Eine Einfilhrung in die pragmatische Philosophie, aus dem Amerik.
von J. Schulte, Wien 1994 (= IWM-Vorlesungen zur modernen Philosophie 1993,
hrsg. von Institut fiir die Wissenschaften vom Menschen), 22ff.; siche auch DERS.,
Consequences of Pragmatism, Minneapolis, Minn. 1982, XXIIIff., mit der Diagnose,
daB die hier relevanten Vorstellungen der traditionellen philosophischen Diskussion
eigentlich im Bereich der Praxis beheimatet seien. In anderer Weise scheint der
Wahrheits-Begriff im Denken H. Putnams eine Deflationierung erfahren zu haben,
siche L. KRUGERS Bemerkungen «Hilary Putnam: Objectivity and the Science-Ethics
Distinction», in: The Quality of Life, hrsg. von MARTHA C. NUSSBAUM UND A. SEN,
Oxford 1993 (= Wider Studies in Development Econom-ics), 159, 163. Kriigers
Bedenken sind nicht leicht von der Hand zu weisen. Doch dirfte dies weniger ein
Punkt gegen Putnams pragmatistische Grundlinie zu sein, denn Indiz fir die
tatsichliche Brisanz der Fragestellung, wie sie namentlich durch den Pragmatismus
(dankenswerterweise) hervortrat.

2 James hat die letztere Alternative zumindest in Form der Frage immerhin in
Betracht gezogen; siche The Meaning of Truth, Cambridge, Mass. 1994, 156 [322].



Wahrheit im Pragmatismus 551

haften Versuche, unsere philosophischen Leitbegriffe neu zu plazieren und
dabei auch der Idee der Wahrheit als Ubereinstimmung mit Realitit ein in-
tuitiv plausibles Verstindnis abzugewinnen, heftigen Attacken ausgesetzt
war und offenbar weiterhin ausgesetzt bleibt. Das trifft speziell auf W. Ja-
mes’ Vorschlag zu, jene Motive zu eruieren, die uns normalerweise dazu be-
stimmen, Urteile, Vorstellungen usw. als wahr bzw. als falsch anzusehen.?
Wahrscheinlich wurde dieser Punkt nicht wirklich verstanden (s. u.).
Jedenfalls wurden Proteste aus allen Lagern lanciert, z. B. von B. Rus-
sell* auf der einen Seite und M. Horkheimer’ auf der anderen Seite —, um
nur Exponenten der analytischen Tradition bzw. des dialektischen Denkens
zu nennen, die dazu beigetragen haben diirften, dal der Pragmatismus als
solcher ins Gerede kam und wenig studiert wurde.’ Dabei ist auffillig, daBl

3 Diese Akzentuierung des eigentlichen Anliegens von W. James (s. Anm. 10)
wiirde von der Mehrzahl der Interpreten vermutlich als hiretisches Verstindnis an-
gesehen (so sicher auch von R.L. KIRKHAM, Theories of Truth. A Critical Introduc-
tion, Cambridge, Mass. und London 1992, 87ff.). Die wohl beste Diskussion der
Auffassungen James’ findet sich m.E. bei T.L.S. SPRIGGE, James & Bradley. Ameri-
can Truth and British Reality, La Salle Ill. 1993, 9-65.

4 Siehe B. RUSSELL, «James’ Conception of Truth» [1908], in: DERS., Philosophi-
cal Essays, London (1. Aufl. 1910), 112-130, abgedruckt in William James: Pragma-
tism, hrsg. von Doris Olin, London und New York 1992 (= Routledge Philosophers
in Focus Series), 196-211. Ein Versuch, die Relevanz der Beschiftigung mit den
Pragmatisten fiir die Entfaltung von Russells Gedanken einzuschitzen, findet sich
bei P. HYLTON, Russell, Idealism and the Emergence of Analytic Philosophy, Ox-
ford 1990, 341. Wichtige Beobachtungen, u.a. auch die Textferne Russells, finden
sich bet H. PUTNAM, Pragmatismus, tibers. von R. Grundmann, Frankfurt a.M. und
Paris 1995 (= Edition Pandora), 18.

5> M. HORKHEIMER, «Zum Problem der Wahrheit» [1935], in: DERS., Kritische
Theorie, Bd. 1, hrsg. von A. SCHMIDT, Frankfurt a.M. 1968, 250—-252; DERS., Kritik
der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1985 (urspr. engl. 1947), 49 (gegen
James und Dewey) u.6. Eine Reihe von guten, verstindnisvollen Kritiken an Hork-
heimer und anderen Autoren dieser Tradition formulierte J.E. SMITH, «The Pragma-
tic Theory of Truth: The Typical Objection» [1984, unter anderem Titel], in: DERS.,
America’s Philosophical Vision, Chicago und London 1992, 37-52.

6 Auch hier gibt es einen signifikanten Unterschied zwischen der englischspra-
chigen Welt einerseits und der deutschsprachigen Kultur andererseits. Wihrend im
englischsprachigen Bereich bereits zwischen einem authentischen Pragmatismus und
einem «vulgiren Pragmatismus» unterschieden wird (s. S. HAACK, Evidence and In-
quiry. Towards Reconstruction in Epistemology, London und New York 1993, 182),
liegen die Dinge bei uns eher im Argen (eine Ausnahme ist J.-C. WOLFs «Pragma-
tismus mit oder ohne Methode», in: Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts, hrsg. von J. FREUDIGER, A. GRAESER und K. PETRUS, Miin-
chen 1996, 231-295). Die eigenartige Rezeption bzw. Nicht-Rezeption, die der klas-
sische Pragmatismus im deutschsprachigen Raum erfuhr (siehe im Detail das sehr
instruktive Buch von H.-]. DAHMS, Positivismusstreit. Die Auseinandersetzungen
der Frankfurter Schule mit dem logischen Positivismus, dem amerikanischen Prag-



552 Wahrheit im Pragmatismus

sowohl Russells’ eigene Explikation der Korrespondenz-Relation als auch
diejenige Hotkheimers® an Problemen scheitern, die James vor Augen hatte
und denen er — dies ist meine Meinung — bewult (und aus gutem Grund)
aus dem Wege gehen wollte.

Die nachfolgenden Erdrterungen sollen zeigen, dafl James nicht (was
G.E. Moore, B. Russell u. a. voraussetzen) an einer begrifflichen Definition
des Wesens von Wahrheit interessiert war, sondern an einer Klirung dessen,
was wir eigentlich meinen, wenn wir Anspriiche auf Wahrheit erheben. Dieser
Punkt ist wichtig. Wenn er etwas fiir sich hat, sind die tiblichen Kritiken de-
plaziert und im Wesentlichen gegenstandslos. Dies hei3t nicht, daf} sich Ja-
mes’ Auffassungen damit generell auBlerhalb des Einzugsbereichs der Kritik

matismus und dem kritischen Rationalismus, Frankfurt a.M. 1994, und besonders H.
Joas, Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M. 1992, 114-145 [«Ame-
rikanischer Pragmatismus und deutsches Denken. Zur Geschichte eines MiBver-
stindnisses»]), 1aBt sich z.T. mit Anti-Amerikanismen erkliren, z.T. auch einfach
damit, daBB Positionen, die relativ unabhingig zu sein scheinen, fiir den hier ma@3-
geblichen Geschmack zumindest irgendwelche klassische Traditionen «vermitteln»
miissen, wie das etwa in K.O. Apels Lancierung der Transzendentalpragmatik der
Fall sein soll. (Ich denke an die genetische Darstellung in K.O. APEL, «Das Apriori
der Kommunikationsgesellschaft und die Grundlagen der Ethik», in: DERS., Trans-
formation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1976, 358ff.). Diese Bemerkung
richtet sich erklirtermaBlen nicht gegen den um Briickenschlige hochverdienten
Autor, sie sagt etwas uber anti-kosmopolitische «Stallgeruch»-Haltung, die in weiten
Kreisen der Philosophie unseres Sprachraums dominiert, sehr zum Schaden vor al-
lem von Studierenden, die auf diese Weise enggefithrt werden. Ich vermute, dal} so-
wohl K. JASPERS (Psychologie der Weltanschauungen, 1919) als auch M. HEI-
DEGGER (Sein und Zeit, 1927) namentlich betr W. James in tiefer Schuld stehen.
Doch wiirde dies hier zu weit fiihren.

7 Ich denke hier an Russells Tendenz, die intuitiv relevante Idee der Korrespon-
denz durch die Annahme von Wahr-Machern (verifiers) zu explizieren, d.h. (i) erst
durch die Annahme von Tatsachen (facts), welche Aussagen als wahr bzw. falsch ge-
wihrleisten, spiter (i) durch die Annahme von Vorfillen (occurrences). Die eine An-
nahme (i) verlangt offensichtlich die Annahme der Existenz (bzw. des Bestehens)
auch negativer Tatsachen; die andere Annahme (ii) fiihrt auBerhalb des Bereiches
der physischen Welt zur Annahme der Existenz hochst merkwiirdiger Gebilde: Was
etwa wire ein Vorfall von der Art, der die Behauptung wahr macht, daB Cicero Po-
litiker war? (Eine Reihe wichtiger Probleme diskutierte G. PATZIG, «Satz und Tatsa-
che», in: DERS., Gesammelte Schriften IV: Theoretische Philosophie, Gottingen
1996, 9—42.) Das Problem ist die Klirung des Status des auBer-sprachlichen bzw.
extra-mentalen Relatum. Wie immer man die Sache auch anfaBt, die Idee der Uber-
einstimmung wird damit nicht nur nicht wirklich verdeutlicht, sondern geradezu ad
absurdum gefihrt.

8 All das, was gegen Russell geltend zu machen ist, muB wohl auch gegen Hork-
heimer gewendet werden. In seiner Kritik an W. James setzt Horkheimer im iibrigen
eine Vernunft-Position voraus, die ihrerseits alles andere als einsichtig ist (s. Anm.

37).



Wahrheit im Pragmatismus 553

befinde —, es heil3t nur, dafl es etwa Moore einerseits und James andererseits
um Dinge geht, die auf verschiedenen Ebenen liegen: Ersterer iiberfihrt die
Position des Common Sense in eine philosophische Theorie, die die Position
zugleich rechtfertigt, letzterer hingegen formuliert eine Hypothese beziiglich
jener Faktoren, die Menschen dazu bestimmen, bestimmte Unterschiede zu
artikulieren und so auch Meinungen, Vorstellungen usw. als wahr oder falsch
zu charakterisieren. — In einem ersten Schritt (II) sollen diese Gedanken
vorgestellt und abweichende Verstindnis-Weisen kritisiert und zuriickgewie-
sen werden. In einem zweiten Schritt (III) werde ich eine Reihe von ver-
wandten Problemen ansprechen, die sich in diesem Zusammenhang stellen;
und in einem weiteren Schritt (IV) sollen einige prinzipielle Punkte aufge-
worfen werden, die die Beurteilung pragmatischer Sichtweisen generell an-
gehen und eine angemessene Einschitzung dieses Denkens nahelegen diirf-
ten.

II. Wabhrbheit als Problem. Einige MifSverstandnisse.

Uber das Verstindnis von «Wahrheit» nachdenken, heiBt eine Diskrepanz
ernstnehmen, die den Standpunkt des Common Sense einerseits und die
philosophische Betrachtungsweise andererseits charakterisiert: Im Modus
des Common Sense tendieren wir dazu, Wahrheit als Ubereinstimmung mit
Wirklichkeit zu denken, und dies nicht nur im Fall von Aussagen iiber Wirk-
lichkeit im philosophisch relevanten Sinne, sondern auch bei Aussagen im
Bereich von z. B. Ethik und Asthetik. Aus der Perspektive der Philosophie
betrachtet mul3 diese Tendenz des Common Sense jedoch kritikwiirdig er-
scheinen. Denn hier zeichnen sich sogleich substantielle Restriktionen ab.
So etwa die Vorstellung, daB nur solche Sitze wahr oder falsch sein konnen,
die iber eindeutig deskriptiven Sinn verfiigen und anders als Sitze der Ethik
oder Asthetik objektive Verhiltnisse in den Raum stellen; wiederum andere
Orientierungen gehen davon aus, da} der Begriff der Ubereinstimmung prin-
zipiell unauslotbar sei und gar nicht thematisch werden sollte.

Wie verhilt man sich vis-a-vis derartiger Diskrepanzen? Ist es sinnvoll,
die Position des Common Sense als typischen Irrtum zu brandmarken, wenn
die Grinde, die dies nahelegen konnten, heterogener Art sind und einander
z. T. sogar widersprechen? Vor dem Hintergrund solcher und anderer Et-
wigungen scheint klar, daf3 die inner-philosophischen Thematisierungen von
«Wahrheity Gefahr laufen, jenen lebensweltlichen Bezug zu kappen, dem
sich das Problem als Problem verdankt. Dieser Punkt durfte James vor Au-
gen gestanden haben; und er ist wohl auch der Schliissel zum eigentlichen
Verstindnis der sog. pragmatistischen Wahrheitstheorie. Nur scheint er nicht
unmittelbar vor Augen zu treten. Dies durfte mit der Art seiner Exposition
in Pragmatism zu tun haben. Doch auch wenn unterstellt werden darf, dal}
James manche Verstindnisprobleme provozierte, weil er gewisse terminolo-
gische Usanzen nicht beachtete und seine Fragen mithin nicht innerhalb der



554 Wahrheit im Pragmatismus

vertrauten begrifflichen Felder ansiedelte (z. B. Triger von Wahrheit, Be-
deutung von Wahrheit, Kritertum von Wahrheit usw.), sind viele der kriti-
schen Reaktionen unangemessen. Sie gehen jeweils vom worst-case-scenario
aus und dokumentieren, so sicher bereits bei Moore und Russell, massive
Versto3e gegen das principle of charity.

Diese beginnen mit Moores Entscheid, die pragmatische bzw. pragmati-
stische Theorie von Wahrheit als Wahrheitstheorie im iiblichen Sinn anzu-
sehen.’ Dal} dieser Entscheid die Sache auf eine schiefe Ebene bringt, geht
nicht nur aus James’ Hinweis hervor, er habe mit den sog. guten Konse-
quenzen eines Glaubens die in jedem Wahrheits-Anspruch lauernden Motive
angesprochen, ob wir uns dieser Motive nun bewult sind oder nicht.!? Da-
mit scheint James klarzustellen, dal3 etwa die Brauchbarkeit einer Annahme
uns de facto dazu bestimmt, die in Rede stehende Annahme fiir wahr zu er-
achten und als wahr zu bezeichnen. Er sagt nicht, dal wir damit auch idea-
liter oder im absoluten Sinn schon berechtigt seien, von Wahrheit simpliciter
zu sprechen, geschweige denn davon, dafl die in Rede stehende Annahme
auf Grund ihrer Brauchbarkeit jeweils auch wahr sei. Genau dies hitte eine
«normale» Wahrheitstheorie aber prisumieren missen.!! — Nun mag man
geltend machen, dafl die Beziehung auf Motive Teil spiterer EinlaBungen
James’ sei, mit denen dieser sich aus den Fingen seiner Kritiker winden
wollte.

Doch wire dieser Einwand nicht berechtigt. Denn Moore und andere
Kritiker hitten leicht sehen kénnen, dafl die Verwendung des Wortes «prag-
matisch» im relevanten Kontext der VI. Vorlesung mit groBer Sicherheit vor
dem Hintergrund der Einfilhrung dieses Terminus im Zusammenhang des
sog. pragmatischen Prinzips gelesen werden mul}. Dabei zeigt die II. Vor-
lesung, daB3 die sog. pragmatische Methode — d. h. die Reflexion auf die Ef-

? G.E. MOORE, «Professor James’ Pragmatismo», in: Proceed. Arist. Soc. 1905—
06, abgedruckt in: DERS., Philosophical Studies, London 1922, 97-146, sowie in:
William James. Pragmatism in Focus (s. Anm. 4), 161-195.

10 The Meaning of Truth, 146 [312]. Diese Stelle ist in mehrerer Hinsicht bemer-
kenswert. Der wichtigste Punkt ist wohl der, daB James keinen formellen Unter-
schied zwischen eigentlich kognitiven und nicht-kognitiven Ideen vorsicht, wie ja
auch die Gratifikation bzw. Erfiillung (s. Anm. 35) nicht entweder «rational» oder
«emotional» ist (vgl. die wichtigen Bemerkungen bei T.L.S. SPRIGGE, James & Brad-
ley. American Truth & British Reality, [s. Anm. 3], 56-57). Riickblickend la3t sich
sagen, daB die auf den Hintergrund des Logischen Empirismus urgierte Unterschei-
dung zwischen «kognitivn/«nicht-kognitiv» tatsichlich wenig sattelfest ist und James
insofern einen guten Punkt fir sich hat, s. The Meaning of Truth, 14 [180].

" In diesem Sinn wird ja J. Habermas’ Konsensus-Theorie der Wahrheit entge-
gengehalten, daB das Vorhandensein eines Konsenses hinsichtlich der Geltung von p
weder als notwendige noch hinreichende Bedingung des Wahrseins von p angesehen
werden durfe.



Wahrheit im Pragmatismus 555

fekte, die ein Gegenstand haben mag'? und auf den Unterschied, den diese
oder jene Annahme machen wiirde!® — primir als «Methode der Bereinigung
metaphysischer Dispute» gilt, «die anderweitig kaum abschlieBbar sein durf-
ten.»!* Genau diese Bedingung, nimlich Gegenstand eines metaphysischen
Disputs zu sein, ist im Fall der Diskussion von Wahrheit als Korrespondenz
gegeben.”® Die Pointe einer bzw. der pragmatischen Theotie von Wahrheit
kann also — recht verstanden — nur darin bestehen, die mogliche Relevanz
der Idee von Wahrheit ins Licht zu riicken — und das hei3t ohne Rekurs auf
solche Fragen wie die beziiglich der Natur von Wahrheit oder ihres
Kriteriums.

Vor diesem Hintergrund wird auch deutlich, dass die Ausdriicke «wahr»
und «brauchbar» fiir James nicht einfach substituierbar sind. Dieser Punkt
ist wichtig. Denn die opinio communis besagt, daB James Wahrheit als Niitz-
lichkeit ausgegeben habe. Diese Auffassung ist schief, und zwar in mehrfa-
cher Hinsicht. Zunichst gilt es zu beachten, da} der Terminus «Niitzlich-
keit» bei James selber keine witrkliche Rolle spielt. Die Kernstelle, die
Russell’s und anderen vor Augen stand, bietet den Terminus «expedient»!’, —
genauer heil3t es: «Das Wahre, um es kurz zu sagen, ist nichts anderes als
das, was uns auf dem Wege des Denkens vorwirts bringt, so wie «das Rich-
tige» das ist, was uns in unserem Benehmen vorwirts bringt.»!® Und es ist si-

12 Pragmatism, 29. Diese Charakterisierung ist im Prinzip Referat der Auffassung
PEIRCES beziiglich des pragmatischen Prinzips in: Uber die Klarheit unserer Gedan-
ken [1878] Einl., Ubers., Komm. von Oehler, Frankfurt a.M. 1968, 6263 (»How to
Make Our Ideas Cleam, in: Collected Papers, Bd. 5, hrsg. von CH. HARTSTONE und
P. WEIss, Cambridge, Mass. 1931ff., 402 und in: The Essential Peirce. Selected Phi-
losophical Writings, Bd. 1 (1867-1893), hrsg. von HOUSER und C. KLOESEL, Bloom-
ington und Indianapolis 1992, 132). Im Detail zeigen sich interessante Divergenzen,
die hier nur angesprochen werden kdnnen. So weist Peirce, der seine Maxime als
Teil einer logischen Doktrin (Collected Papers 6, 490; 482) empfand, darauf hin, da3
James’ Formulierung nicht nur «habits» Raum gebe, sondern «allows percepts, that
1s, complex feelings endowed with compulsiveness, to be such» (Collected Papers 5,
496). Siehe ferner C. HOOKWAY, «Logical Principles and Philosophical Attitudes:
Peirce’s Response to James’ Pragmatismy, in: The Cambridge Companion to William
James, hrsg. von R. PUTNAM, Cambridge 1997, 146 mit Hinweis auf Collected
Papers 5, 466 und 495.

13 Pragmatism, 30.

14 Pragmatism, 28.

15 Pragmatism, 98.

16 B. RUSSELL, Philosophie des Abendlandes, iibertr. von Elisabeth Fischer-
Wernecke und Ruth Gillischewski, Wien 1975 (1. Aufl. 1950), 226 [« ... daB ein
Glaube (wahn sei , wenn er gute Auswirkungen hat ...»].

17 Pragmatism 106. Vgl. The Meaning of Truth, 112 [278].

18 Vgl. H. PUTNAM, Pragmatismus. Eine offene Frage (s. Anm. 4), 18-19. Siehe
auch die Anmerkung des Ubersetzers S. 86 Anm. 12. Putnam stellt hier, wie schon
in «Die bleibende Aktualitit von William James», in: Dewutsche Zeitschrift fiir Philosophie



556 Wahrheit im Pragmatismus

cher wichtig zu beachten, da} James, zumindest fiir seine Person und seine
Auffassung von Pragmatismus, jeden Hinweis auf gute Folgen (good conse-
guences) als MiBlverstindnisse des rein methodischen Punktes kritisierte.!

Dies fiihrt uns auf den Befund zuriick, daBB sowohl in Pragmatism als
auch in The Meaning of Truth keine substantiellen Spekulationen beziiglich der
Natur von Wahrheit lanciert werden, sondern unsere Grundintention der
Rede von Wahrheit als Ubeteinstimmung verdeutlicht werden soll?®, und
zwar diesseits aller philosophischen Verstrickung im Dschungel der Kon-
troversen um mogliche Prizisierungen der technischen Rede von Korres-
pondenz.?! In der Tat scheinen die hier relevanten Probleme kaum l6sbar.
Doch beargwohnte James — so denke ich —, daf3 genau diese Problematiken
Produkt einer typischen Verirrung seien. Denn wie Russell (s. Anm. 7) und
viele andere I"Jbereinstimmung als uniforme Beziehung annehmen, heiB3t ei-
nem Trugschlul} erliegen: Die Tatsache (wenn es denn eine ist), daf} es sich
bei jeglichem Vorkommen von Wahrheit um einen Fall von Ubereinstim-
mung handelt, gestattet nicht den SchluB, daB es eine (Art von) Uberein-
sttimmung (z. B. Isomorphie von Satz und Welt) gibt, die es zu explizieren
gilt, wenn es darum geht, Wahrheit zu explizieren. Dal} diese Annahme
iberdies — in der Praxis philosophischer Orientierung — seltsame Konse-
quenzen mit sich bringen multe, zeigt sich da, wo wir, wie im Falle von
analytischen Sitzen bzw. Tautologien, Wahrheit stillschweigend nicht als
Korrespondenz denken, oder, wie im Falle von Wert-Urteilen und Sollens-
Aussagen, wir in der Regel erst gar keine Wahrheit 1n Rechnung stellen und
sicherheitshalber die Position des meta-ethischen Nicht-Kognitivismus be-
ziehen. James seinerseits vermifite an der inner-philosophischen Diskussion
insbesondere auch die Beriicksichtigung solcher Gedanken als Wahrheitstra-
ger, die zukunftsgerichtet und — wie J. Dewey gut feststellte — als Pline,
Methoden usw. zu verstehen sind.?

Von hier her liegt es nahe, den Gedanken der Ubereinstimmung aus den
Klauen einer — wie James sagen konnte — abstraktiven Tduschung zu be-
freien und anzuerkennen, daB «Ubereinstimmungy je nach Kontext unter-
schiedliche Beziehungen signalisieren kann und doch so etwas wie eznen Fo-
kus schafft. Dieser Punkt kommt besonders da zum Ausdruck, wo James

41 (1993) 190-191 und anderswo, eine Reithe von Unsorgfiltigkeiten auf Seiten
Russells heraus — was wichtig genug ist —, versiumt indes m.E. eine weitergehende
Analyse James’scher Gedanken. Ergiebiger ist diesbeziiglich nun sein Essay «James’
Theory of Truth», in: The Cambridge Companion to William James (s. Anm. 12)
166-185.

19 The Meaning of Truth, 38 [204].

20 Pragmatism, 96; The Meaning of Truth, 3.

21 Charakteristisch fiir James’ diesbeziigliches ProblembewuBtsein sind die rhe-
torischen Fragen an Bradley in The Meaning of Truth, 44 [210].

22 . DEWEY, «What does Pragmatism mean by Practical?», in: Journal of Philosophy
5 (1908) 86 (»that ideas are essentially intentions plans and methods»; vgl. auch 93).



Wahrheit im Pragmatismus 557

das Verstindnis des Terminus «Ubereinstimmung» im Prinzip so faBt, daB
auch die Vorstellung von Kohirenz (d. h. Ubereinstimmung mit anderen
Wahrheiten, in James’ Terminologie) in den Blick gelangt.?? Damit scheint
klar, daB James die bekannte Alternative Korrespondenztheo-
rie/Kohirenztheorie gar nicht als solche empfindet. In der Tat spricht aus
seiner Sicht der Dinge vieles dafiir, daB die iiblichen Diskussionen auch hier
einem MiBverstindnis zum Opfer fallen und Fragen verabsolutieren.

II1. Begug auf Wirklichkert

Allerdings wirft die Vorstellung eine Reihe von Problemen auf. Namentlich
klirungsbediirftig ist dann nimlich, was James meint, wenn er Ubereinstim-
mung ausdriicklich und sinngemiBl immer wieder als «agreement with rea-
lity» auffaBBt. Was hei8t dann «reality»? Nach allem, was bereits gesagt wurde,
liegt die Annahme nahe, dal James auch hier philosophische Idealisierungen
vermieden wissen wollte.?* Wenn nimlich «agreement» je nach Kontext die-
se oder jene Art von Beziehung bedeuten konnen soll, mufl auch «reality»
auf durchaus unterschiedliche Gebilde, Konstellationen und Objekte An-
wendung finden kénnen. Dies ist in der Tat der Fall, und es zeigt sich auch
daran, daB3 James gelegentlich von Ubereinstimmung mit ezner Wirklichkeit (a
reality) spricht.

Wo Kiritiker sein Verstindnis von «reality» beargwohnen, bemiiht sich
James, auch hier so etwas sie einen gemeinsamen Fokus erkennbar werden
zu lassen. Dieser wire mit dem Begriff der Erfahrung angezeigt. Genauer
gesagt legt James Wert auf die Feststellung, da3 von «reality» im relevanten
Sinn nur da die Rede sei, wo eine Beziehung auf Erfahrung gegeben sei
(s. u.). Nur scheint dieser Punkt keinen wirklichen Fortschritt zu verspre-
chen. Man kénnte niamlich geltend machen, dal} die Verwendung von «Et-
fahrungy (experience) ihrerseits unterschiedlichen Bedingungen geniige und so
die Probleme auf anderer Ebene wiederkehren. Indes trigt dieser Einwand
nicht weit. Denn spitestens an dieser Stelle konnte James an sein pragmati-
sches Sinnkriterium appellieren und den Fall zu entscheiden suchen: Welche
Griinde es auch geben mag, diese oder jene Fille von Erfahrung zu unter-
scheiden oder hier von Erfahrung zu sprechen und dort eher nicht —, ent-
scheidend ist, ob etwas ins Gewicht fallt oder nicht, bzw. einen Unterschied machen
kinnte oder nicht. Von hierher durfte auch die Frage, was es heil3t, eine Er-
fahrung zu sein, ihre Antwort erhalten, und damit auch der Begriff der Rea-
litit klarere Konturen gewinnen.

2 Siehe The Meaning of Truth, 128 [294] («that the chief part of the expediency
of any one opinion is its agreement with the rest of acknowledged truth ...»). Siehe
ferner u. Anm. 34.

24 Vgl. The Meaning of Truth, 248—249, 302, u.6.



558 Wahrheit im Pragmatismus

Doch sehen wir niher zu: In James’ Rede von Wahrheit als Uberein-
stimmung mit (einer) Wirklichkeit (agreement with [a] reality) ist «Wirklichkeit»
offensichtlich nicht Name der einen Wirklichkeit des sog. metaphysischen
Realismus.? Derartiges annehmen, hieBe James mit einer Position belasten,
die nicht haltbar wire und insofern ohne Not auch gar nicht erst in Betracht
gezogen werden sollte. Hinzu kommt, daf} James im relevanten Kontext sei-
ner Erorterungen unter Wirklichkeit(en) jeweils Gegenstinde als geglaubte
Gegenstinde verstanden wissen will.?® Damit ist deutlich, dal Gegenstinde
dieser Art so oder so unter einer Beschreibung stehen; und dies bedeutet,
daB James, der sich dem Realismus des Common Sense verpflichtet weill?,
in philosophicis eine Position favorisieren miillte, die heute als interner Rea-
lismus gelten wiirde. Um so weniger scheinen jene Vorwiirfe begreiflich, die
James’ EinlaBungen in den Pragmatismus-Votlesungen als Dokument eines
Subjektivismus brandmarken. Dall Erfahrungen als Erfahrungen die Exi-
stenz von Subjekten voraussetzen, die Erfahrungen machen, hei3t nicht, daf3
diese epistemologisch «nurm subjektiv sind. Dies gilt um so weniger, als jene
Zuge, die als subjektiv gelten, nichts desto trotz real sind und in der Innen-
sicht des Subjektes objektiv sein konnen.

In diesem Sinn scheint es wichtig zu sehen, daB3 James’ Bekenntnis zum
Realismus des Common Sense (s. Anm. 26) keinen Widerspruch zu solchen
Stellen bzw. AuBerungen signalisiert, in denen als Realitit eben nicht Ge-
bilde von der Art bewuBtseinsunabhingiger, extra-mentaler Dinge in Be-
tracht gezogen werden, sondern gefihlte oder wahrgenommene Objekte. So sagt
James um 1904, in seinem Essay Humanism and Truth, daBl im Blick auf die
«Routine phinomenalen Wissens» ein pragmatischer Zugang Wahrheit hier
nicht als Beziehung «unserer Ideen zu nicht-menschlichen Realititen» an-
sehe, sondern als Beziehung «von begrifflichen Teilen unserer Erfahrung zu
sinnlichen [sensational] Teilen»®®. Mit anderen Worten: auch sinnliche Teile
unserer Erfahrung kénnen demgemail3, ihrer Funktion entsprechend, als rea-
/ity betrachtet werden; und dies ist in der Tat Teil einer Position des Com-
mon Sense. In anderem Zusammenhang sagt James (unter Hinweis auf Auf-
fassungen, die in seinen Principles of Psychology expliziert wurden), dafl die Er-
kenntnis gedanklicher Entititen als Beziehung bzw. als Vergleich mentaler

2 An dieser Stelle ist es wichtig zu sehen, daB James mit «Pragmatismus» auch
die Position verbindet, die Welt nicht als ready made anzunehmen (vgl. Pragmatism,
123). Dies allein wiirde die Subsumption unter «metaphysischer Realismus» aus-
schlieBen.

26 The Meaning of Truth, 129/130 [295/296] («objects-believed-in»).

27 Vgl. The Meaning of Truth, 117 [283]: «My account of truth is realistic, and
follows the epistemological dualism of common sense»; vgl. 91 [«Truth is essentially
a relation between two things, an idea, on the one hand, and a reality outside the
idea, on the other .»].

2 The Meaning of Truth, 51 [217].



Wahrheit im Pragmatismus 559

Gebilde anzusehen sei.?? Noch radikaler artikuliert sich diese Sichtweise im
Zusammenhang der Einschitzung dessen, was James unmittelbares oder
intuitives Wissen nennt. Hier legt er namlich Wert auf die Feststellung, dal3
Inhalt und Objekt ein und dieselbe Sache seien: «dann sind das gesehene
Papier und das Sehen von thm nur zwei Namen der einen unteilbaren Sache,
die, genaugenommen, das datum ist, das Phinomen oder die Erfahrung. Das Pa-
pier ist im Geist und der Geist um das Papier herum, denn Papier und Geist
sind lediglich zwei Namen, die spiter der einen Erfahrung erteilt werden,
wenn, im Rahmen einer groBeren Welt betrachtet, von der sie ein Teil ist,
ihre Verbindungen in verschiedene Richtungen gezogen werden.»*

Weder hier noch anderswo will James den Begriff der Wahrheit suspen-
diert oder den der Ubereinstimmung auBer Kraft gesetzt, geschweige denn
die Idee des Common Sense-Realismus destruiert wissen. Er geht im Ge-
genteil davon aus, dall auch diese Betrachtungen im Geiste der realistischen
Grundhaltung verfaBt seien.’! Dieser Punkt ist — so denke ich — fiir den
kontinentalen Leser um so leichter nachvollziehbar, als damit genaugenom-
men nichts anderes zugrundegelegt wird als das sog. natiirliche BewuBtsein
in der Sicht Hegels, das einen Gegensatz zwischen Subjekt und Objekt an-
nimmt und letzteres tendenziell als bewulltseinsunabhingige Realitit auf-
faBt. Ahnlich wie Hegel vor und Cassirer nach ihm geht James davon aus,
daB die Unterscheidung fester subjektiver und fixierter objektiver Momente
in der Realitit unseres Lebens kein wirkliches fundamentum habe. Vielmehr ist
er der Meinung, dal3 es sich bet Unterscheidungen wie der zwischen Ich und
Nicht-Ich, Subjekt und Objekt de facto um variable Linien handelt, um Az-
tikulationen, mittels derer reine Erfahrungen sozusagen retrospektiv struktu-
riert und perspektivisch verfestigt werden.

2 The Meaning of Truth, 52 [218]. Vgl. Pragmatism, 103, wo James ausdriicklich
auch u.a. conceptual guardes (also begriffliche Gefilde) in Betracht zieht.

30 Diese Stellungnahme wurde 1895 publiziert, vgl. The Meaning of Truth, 36
[202]. Siehe auch Essays in Radical Empiricism, Cambridge, Mass. 1976 (= The
Works of William James), 71. Wichtige Beobachtungen hierzu finden sich bei
CHARLENE HADDOCK SEIGFRIED, «James’ Concrete Analysis of Experiencen, in: The
Monzst 75 (1992) 544, 10 u.a. die Bemerkung, daB3 zentrale Punkte dieser spiten Be-
trachtung bereits in The Principles of Psychology vorliegen: «as a rule, no sensible
qualities are discriminated without a motive» (Bd. 2, Cambridge, Mass. 1981 [= The
Works of William James], 883).

31 In: The Meaning of Truth, 36 [202] betont James in der abschlieBenden Fuf-
note, dafl er die vorangegangenen Bemerkungen aus der Sicht des Realismus des
Common Sense formuliert habe. Diese und andere Stellen sind in der James-Kritik
nie wirklich gewichtet worden. Insbesondere wird wohl nicht beachtet, dal} es eine
Sache ist, als Philosoph(in) die Position eines vielleicht naiven Realismus zu vertre-
ten, eine andere, die in Rede stehende Position als Position des Alltagsverstandes
anzusehen und fiir philosophische Zwecke als eine Art Datum zugrundezulegen, das
gegebenenfalls einer Form von Erklirung bedarf, wie sie z. B. Hegel oder Fichte zu
geben versuchten.



560 Wahrheit im Pragmatismus

Diese Sicht der Dinge wird von James selber auch insofern massiv her-
ausgestellt, als er — wichtig ist hier der Essay The Function of Cognition aus dem
Jahre 1884/1885 — auf die fundamentale Rolle des Fiihlens (fee/ing) hin-
weist.>? Sagen, daB3 auch kognitive Leistungen an Prozesse des Fuhlens ge-
bunden seten und jedenfalls nicht auBerhalb dieser Sphire stattfinden, heil3t
die Verbindung zwischen Subjekt-haften und Objekt-haften Ziigen beson-
ders eng schmieden und dem Begriff der Realitit damit auch ein solides
Zentrum im Universum bzw. in der Welt unterlegen. So gesehen wird nicht
nur deutlich, wie James den Realismus des Common Sense begriindet haben
diirfte; es wird auch verstindlich, weshalb James in Ubereinstimmung mit
(und unter Beobachtung des Common-Sense-Realismus) von Wirklichkeiten
unterschiedlicher Art sprechen konnte’® und gerade deshalb auch — pace
Moore — verschiedene Weisen von Ubereinstimmung in Betracht ziehen
mullte. Gerade die letztgenannte Stelle (mit der Betrachtung des gesamten
Bestandes akzeptierter Meinungen als Realitit) zeigt zudem, dal} «agree-
ment» hier auf die fir Kohirenztheoretiker wichtige Vorstellung der Ein-
gliederbarkeit verweist. Doch scheint klar, dal James generell so etwas wie
Passen und Brauchbarkeit vor Augen steht, welche uns intellektuelle und
andere Erfillung gewihrt.?

32 The Meaning of Truth, 13 [179]. Diese Auffassung, die mit A.N. WHI-
TEHEADS These «The basis of experience is emotional» (Adventures of Ideas, New
York 1933, 226) darin parallel geht, daB hier die Kartesischen und empiristischen
Erfahrungsanalysen attackiert werden (sieche C.O. SCHRAG, «Struktur der Erfahrung
bei James und Whiteheady, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung 23 [1968] 485),
verrit eine starke naturalistische Grundhaltung, wie dies fiir naturgeschichtlich ge-
schulte Denker, wie auch Herder es war, kaum anders zu erwarten ist. Diese Haltung
findet sich z. B. auch bei S.K. LANGER, Mind: An Essay on Human Feeling. Abge-
kiirzte Ausgabe, Baltimore, M1. 1988, die seinerseits in Harvard bzw. Radcliffe stu-
dierte und wirkte, sowie z.B. in wichtigen Bereichen der heutigen medizinischen
Psychiatrie; sieche L. Ci1oMPI, Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf
einer radikalen Affektlogik, Gottingen 1997 und auf Ciompis Arbeiten aufbauend:
E. ENDERT, Uber Zusammenhinge von Fiihlen und Denken in Wahrnehmungs-
und Wissensprozessen, Koln 1997. Es scheint absurd, daf die philosophische Fach-
diskussion diesen Punkten ausweicht.

3 In Pragmatism, 102 werden als Wirklichkeiten (realities) 2.B. concrete facts, ab-
stract kinds of things, relations perceived intuitively between them sowie (nota bene) the whole body
of other truth already in our possession genannt. Vgl. auch 99 («either things of common
sense, sensibly present, are else common-sense relations, such as dates, places, di-
stances, kinds, activities»). In anderer Perspektive, nimlich in der AuBensicht der
Philosophen, sind Sein und Denken wiederum Teile einer Wirklichkeit.

3* Vgl. auch Pragmatism, 43, 56, 97, 104.

35 DaB das Pridikat «to be satisfactory» von James als nicht weiter definierbar
angesehen wird, geht aus The Meaning of Truth, 60 [226] hervor (siehe auch R.
CHISHOLM, «William James’ Theory of Truth», in: The Monist 75 [1992] 571). Der
Punkt wurde 1906 mit Schirfe von C.S. PEIRCE aufgenommen: «To say «atisfac-



Wahrheit 1m Pragmatismus 561

IV. Bewahrheitung

Dieser Gesichtspunkt verweist ins Zentrum der James’schen Gedankenwelt.
Denn offensichtlich handelt es sich um die Uberlegung, daBl im Hintergrund
aller Wahrheitsanspriiche letztlich Pline stehen, Uberlegungen, Methoden
und Erwigungen, wie sie vor allem fiir absichtsvolles Tun charakteristisch
sind. So oder so geht es mithin um Vorstellungen, wie Probleme gelost, tat-
sachliche oder vermeintliche Schwierigkeiten eingeebnet und Vorhaben rea-
lisiert werden konnen.’ Diese Einschitzung gedanklicher Verhiltnisse als
Reflex praktischer Belange wurde, zumal im deutschsprachigen Bereich, als
besonders platte Ausprigung moderner Zweck/Mittel-Rationalitit gebrand-
markt und entsprechend als Inbegriff von Vernunftwidrigkeit ausgegeben.?’
Dabei blieb freilich der Kernpunkt auler Acht. Denn James ignoriert nicht
etwa den Bestand theoretischer Einsichten zugunsten von Uberlegungen
praktischer Art. Er hilt vielmehr dafiir, dal Einsichten iiberhaupt, welcher
Art diese auch sein mdgen, in ein Gewebe praktischer Belange eingebettet
seien. Derartiges sagen, heift freilich eine umfassende These zum Wesen der
Vernunft und der Natur des Denkens in den Raum stellen; und an dieser
Stelle fillt eine besondere Nihe zur Gedankenwelt des deutschen Idealismus
auf — zu Kants Verstindnis von Vernunftbegriffen auf der einen Seite und
zu Hegels Auffassung des Denkens auf der anderen Seite. So wie Ideen 1m
einen Fall dazu dienen, unsere Existenz besser zu verstehen, so ist das Den-
ken, sowohl in der reinen Form der Wissenschaft der Logik als auch in statu
nascendi auf der Ebene der Phdnomenologie des Geistes als etwas charakterisiert,
was seine eigenen Zielsetzungen gewissermaBlen durchkreuzt. Sofern es die
selbst gesetzten Erwartungen nicht erfiillt, wird es weiter getrieben.?® Of-
fensichtlich lassen sich wesentliche Elemente dieser Hegel’schen Charakte-

tory» is not to complete any predicate whatever. Satisfactory to what end?, in: «The
Basis of Pragmatism», in: Collected Papers 552. Siehe die guten Bemerkungen von
J.E. SMITH, Purpose and Thought. The Meaning of Pragmatism, Chicago und Lon-
don 1978, 59.

36 Diese Auffassung liegt auch der Ansicht zugrunde, daB8 Begriffe Denkmittel
bzw. Instrumente (f00/s) seien.

- 37 Dieser Punkt der Kritik hat sicher kein Gewicht und ist zutiefst unberechtigt.
Denn die Autoren der Frankfurter Schule bzw. Kritischen Theorie sind nicht in der
Lage, ihren Vorstellungen von nicht-instrumenteller Vernunft als zerminus ad quem je
auch nur ansatzweise plausibel zu machen. Dies zeige ich in meinen Ausfiihrungen
«Vernunft nach Mythos und Aufklirungy», im Druck.

38 Dieser Zug der Wissenschaft der Logik kommt bereits im ersten Abschnitt iiber
das Sein klar zum Ausdruck. Vgl. hierzu die vielleicht etwas extreme Interpretation
bei M. THEUNISSEN, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegelschen Logik,
Frankfurt a.M. 1978. ‘



562 Wahrheit 1im Pragmatismus

risierungen nur im Rekurs auf Intentionalitdt®, Zielsetzungen und jedenfalls
teleologische Strukturen angemessen verstehen; und hier besteht eine struk-
turelle Entsprechung mit der Position des James’schen Pragmatismus, die
von den deutschsprachigen Kritikern des amerikanischen Denkers kurioser-
weise vollig iibersehen wird.*

Wie sich in der Phanomenologie des Geistes bestimmte Wissens-Auffassun-
gen als falsch erweisen, sofern sie nicht das leisten, was sie voraussetzungs-
gemil} leisten sollten, so erweisen sich Ideen in der Sicht James’ in dem
MaBe als wahr oder falsch, wie sich die mit thnen verkniipften Erwartungen
erfilllen oder nicht; und wie sich Bewulltseinsgestalten — Auffassungen iiber
Wissen und seine Objekte — in Hegels Sicht insofern als falsch herausstellen,
als das Bewul3tsein in der Reflexion auf sich selbst bestimmte Erfahrungen
macht, so ist es bei James die Etfahrung der Brauchbarkeit bzw. Unbrauch-
barkeit, die Ideen generell als wahr oder falsch herausstellt.! Von hierher
gewinnt auch James’ Rede von Verifikation, Bewihrung*? usw. an Transpa-
renz — eine Art der Betrachtung, die immer wieder in die Nihe des Verifika-
tions-Gedankens des Logischen Positivismus geriickt wurde. Doch bleibt
dabei auBler Acht, daB3 James’ Begriff der Erfahrung in relevanter Hinsicht
von dem des Logischen Empirismus und der Kantischen Tradition abweicht
und eher gewisse Gemeinsamkeiten mit jenem Verstindnis aufweist, das in
Hegels Phinomenologie des Geistes zum Ausdruck kommt.

Derartige Gemeinsamkeiten liegen um so niher, als James’ Vorstellung
von reality (s. Anm. 33) als variablem Platzhalter unterschiedlicher Objekti-
vationen gut zu Hegels Verstindnis (und Umdeutung) des A#n sich als Pro-
dukt von Vergegenstindlichungen unterschiedlicher Art palit, wie sie dem

3% Siche speziell die Bemerkungen HEGELS in der Phinomenologie des Geistes
(= Ges. Schriften, Bd. 9), 20. 11-12 («Das Gesagte kann auch so ausgedriickt wer-
den, dass die Vernunft das zweckmiBige Tun ist»).

40 Dieser starke Ausdruck ist hier deshalb am Platz, weil die Vertreter der Frank-
furter Schule sich in diesen und anderen Belangen gern auf die Position(en) Hegels
berufen.

# Auch hier gibt es wichtige historische Parallelen. James verstand ja den Prag-
matismus als neuen Namen fir Altbekanntes. Zu den vielleicht weniger bekannten
Evidenzen fiir diese Auffassung zihlt die These, daB das Wahre eine Art (species) des
Guten sei (Pragmatism, 42). Diese Auffassung weist natiirlich auf Platons Son-
nengleichnis zuriick, i.e. die Auffassung, daBl die Idee des Guten im Bereich des In-
telligiblen den Dingen ihre Wahrheit und Erkennbarkeit verleihe und uns die Kraft
entsprechender Erkenntnis. Offensichtlich lit sich die Idee des Guten entgegen der
malgeblichen Wirkungsgeschichte durchaus auch so verstehen. Siehe I. MURDOCH,
Existentialists and Mystics. Writings on Philosophy and Literature, hrsg. von P.
Conradi, mit einem Vorwort von G. Steiner, London 1997, 259ff.

42 Pragmatism 97: «True ideas on those that we can assimilate, validitate, corro-
borate and verify. False ideas are those that we cannot.



Wahrheit im Pragmatismus 563

sog. Natiirlichen BewuBltsein eigentiimlich sind;*® und gerade weil die Arti-
kulation des Charakters von Realitit bzw. Geist/BewulBtseins-Unabhingig-
keit eine bewuBtseinsimmanente Angelegenheit ist (Hegel) bzw. als Ordnung
reiner Erfahrung (pure experience, s. Anm. 30) aufgefaBlt wird (James) und so
betrachtet als Produkt einer Aktivitit anzusehen ist, scheint es auch plausi-
bel, daB3 sowohl Hegel als auch James sinngemall vom wahr Werden von Ideen
sprechen.* Dabei liegt auf der Hand, da} James, auch wenn er der sog. Akt/
Objekt-Ambiguitit noch nicht eigens Beachtung schenkt, im Zweifelsfall
nicht etwa Propositionen als primire Triger von Wahrheit und Falschheit
ansah, sondern Urteile, Glaubens-Akte und insofern eine doxastische Auf-
fassung vertrat.¥

SchlieBlich gilt es zu sehen, daB James und Hegel in einem weiteren
wichtigen Punkt {bereinstimmen. Beide wenden sich nimlich dagegen,
Wahrheiten und Falschheiten etwa als starre Gebilde aufzufassen.* Zwar
diirften die Griinde hierfiir bei Lichte besehen in ziemlich verschiedene
Richtungen weisen. Doch gibt es so etwas wie einen gemeinsamen Nenner —
die Vorstellung nimlich, daB3 die Bedingungen, unter denen es verniinftig ist,
diese oder jene Annahme als richtig zu bezeichnen, variieren. Bei Hegel ist
dies der Gedanke, daB bestimmte ideengeschichtliche Kontexte je eigene sy-
stematische Konstellationen schaffen, die den Rahmen von Unzulinglich-
keiten und Verbesserungsmoglichkeiten definieren und die eine oder andere
Annahme von threr philosophischen Kultur her sozusagen als piinktlich er-
scheinen lassen. Bet James hingegen handelt es sich primar um Situationen,
die menschliche Wesen als individuelle Akteure involvieren und entspre-
chend auch als Komplexe eigener Art angesehen werden miissen. Doch gibt
es weite Bereiche, die sich ineinander iibersetzen lassen oder zumindest ana-
loge Einschitzungen gestatten; und offensichtlich tendieren beide Denker
dazu, Wahrheiten und Falschheiten des Common Sense als etwas anzusehen,
was kontextuell geprigt ist.*

43 Siehe A. GRAESER, Einleitung zur Phinomenologie des Geistes. Kommentar,
Stuttgart 1988, 102ff.

# Pragmatism, 97: «Truth happens to an idea.

4 Vgl. R. CHISHOLM, «William James’ Theory of Truth» (s. Anm. 35), 569.

4 Vgl. Pragmatism, 97 («The truth of an idea is not a stagnant property inherent
in it.») und Phinomenologie des Geistes (s. Anm. 39), 30, 25-26 («Das Wahre und
Falsche gehost zu den bestimmten Gedanken, die bewegungslos fiir eigene Wesen
gelten ...»).

47 In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, daB beide Denker (Hegel
natiirlich noch mehr als James) versichern, auch Meinungen der Vergangenheit Ge-
rechtigkeit widerfahren zu lassen. Hegel etwa mit der Auffassung, dal Auffassungen
vergangener Philosophen nicht einfach falsch waren bzw. sind, James mit dem Hin-
weis, dal die Syllogistik und andere Doktrinen eine Zeit lang durchaus ihren Dienst
taten. '



564 Wahrheit im Pragmatismus

Vor diesem Hintergrund verliert das traditionelle Bild der Auffassungen
James’ vertraute Konturen. Weder ist er ein Verifikationist von Wiener Pri-
gung, noch leistet das sog. Verifikations-Prinzip bei thm auch nur halbwegs
vergleichbare Arbeit.* James’ Vorstellung von Bewahrheitung hat mehr mit
Integration im Leben zu tun denn mit Fundierung von Erkenntnis. Da, wo
James beide Faktoren gegeneinander aufrechnet, sagt er: «Das Leben ist ho-
her als die Logik, es ist die praktische Vernunft, fiir die die theotetische Ar-
gumente findet, nachdem die erstere zu einem Schluf} gelangt ist.»* Und wo
James Rolle und Status von Erkenntnis und Wissen bedenkt, spricht er von
Votliufigkeit und davon, daB3 Erfahrungen den Gang der Dinge sehr wohl
indern konnen. Dabei scheinen seine Auffassungen von denen Poppers
nicht einmal weit entfernt zu sein.’® Dies gilt sowohl fiir den Gedanken, daf3
Wahrheit den Status einer regulativen Idee hat, als auch fiir die Vorstellung
von absoluter Wahrheit als Grenzbegriff — als Sache, der wir uns dereinst
annihern werden.”® Insbesondere aber fillt auf, dal} James Wahrheit iiber-
haupt, die sog. Halbwahrheiten nicht anders als die absolute Wahrheit, im
Kern fur etwas hilt, was gemacht wird und insofern als Bau von Menschen-
hand verstanden werden kann.>?

® Die entscheidende Differenz kommt in Pragmatismus, 103, zum Ausdruck.
Hier sieht James die Wichtigkeit und Relevanz, die mit wahren Ideen verbunden sei,
auf niitzliche Bereiche unterschiedlicher Art verteilt (i.e. auf Sprachliches, Begriffli-
ches und Wahrnehmungshaftes), wobei Momente indirekter Verifikation sozusagen
tiberall auf dem Wege liegen, allerdings in letzter Instanz eine direkte Verifikation
sinnlicher Art stattfinden dirfte. Der springende Punkt ist mithin der, daB wahre
Uberzeugungen letztlich mit den Belangen des Lebens verwoben seien. Diese Diffe-
renz betrifft eine Abgrenzung gegeniiber dem Positivismus des Wiener Kreises.
JAMES selber versuchte in The Meaning of Truth, Kap. 8, eine Abgrenzung seiner
Position vom Positivismus Machscher Prigung deutlich zu machen. Zentral ist
iberhaupt die Bemerkung zur Verifikation, die sich in: The Varieties of Religious
Experience, Harmondsworth, Midellesex 1982, 120-123, finden. Hier heiit es u.a.:
«On this view religion and science, each verified in its own way from hour to hour
and from life to life ...» (123).

# Das Pluralistische Universum. Vorlesungen iiber die gegenwirtige Lage der
Philosophie, tibertr. von J. Goldstein, mit einer neuen Einfihrung von K. Schubert
und U. Wilkesmann, Darmstadt 1994 (= Bibliothek klassischer Texte), 214 (orig. A
Pluralistic Universe, Cambridge, Mass. 1977 [= The Works of William James], 148).

50 Eine Reihe von guten Vergleichen stellte D.C. PHILLIPS an: «Was William Ja-
mes telling the Truth after all?», in: The Monist 68 (1984) 419—434, abgedruckt in:
William James. Pragmatism in Focus (s. Anm. 9), 229-247. Es versteht sich, daB Ja-
mes anders als Popper mit ezmer Welt rechnet, die als Teil(e) auch Gedanken und
philosophische Positionen in sich begreift.

31 Vgl. Pragmatism, 106-107.

32 Vgl. Pragmatism, 107.



Wahrheit im Pragmatismus 565

V. Ausblick

Die eben genannten Punkte zeigen, dal3 James’ Position in relevanter Hin-
sicht den Auffassungen Hegels und Poppers nahekommt. Was sie von bei-
den absetzt und im gewissen Sinn positiv unterscheidet, ist ithre korporatisti-
sche Prigung. Die Welt unserer Meinungen rekrutiert sich aus Uberzeugun-
gen faktischer, evaluativer und normativer Art durchaus unterschiedlicher
Stufen — und diese sind als Portionen relevant. Entsprechend revidieren wir
unsere Meinungen im Lichte der Erfahrung auch portionenweise. Da unsere
Meinungen jedoch nicht isoliert bestehen, sondern aufeinander bezogen sind
und sogar aufeinander aufbauen®, dirften unsere Etfahrungen auch dazu
fihren, dal3 wir unsere Auffassungen neu aufeinander abstimmen und unse-
ren Bestand an Meinungen gegebenenfalls neu balancieren. Diese Sicht der
Dinge — sie hat im Ausgang von M.G. White** auch J. Rawls’ Konzeption
des reflektiven Gleichgewichts beeinflullit — gestattet nicht nur eine ange-
messene Einschitzung der Art und Weise, wie unser philosophischer Ideen-
haushalt funktioniert; sie hat den unbestreitbaren Vorzug, auch die Art und
Weise verstindlich machen zu kénnen, wie Menschen iiberhaupt mit ihren
vielfiltigen Erfahrungen zurechtkommen und ihr Denken entsprechend ein-
richten.

Dal} dieser Punkt in seiner Tragweite heute anders als frither iberhaupt
in den Blick gerit, ist weder selbstverstindlich noch — stellt man das in der
Metaphysik des klassischen Realismus begriindete Verstindnis der Philoso-
phie in Rechnung® — eigentlich naheliegend. Hier bediirfte es wohl der Ein-
sicht, dal Menschen primir nicht rezeptiv schauen, also weder das Inventar
des Universums beobachten bzw. klassifizieren, noch etwa Strukturen der
Wirklichkeit registrieren, geschweige denn von dem Anliegen bestimmt sind,
Vorhandenes welcher Art auch immer in eigenem Recht hervortreten zu las-
sen; derartiges meinen, hiefe ibersehen, dafl wir primir Anpassungen an

53 Vgl. den Passus in Pragmatism, 107 beziiglich unserer Meinungen (be/sefs) als
«themselves parts of the sum total of the world’s experience ...».

> Die Relevanz von Whites Auffassungen wurde namentlich von Th. GFELLER,
«Korporatismus und die Revision moralischer Begriindungen», in: Logos 4 (1997)
betont; siehe auch meine Hinweise in «Erfahrung und Ethik. Ethik und Erfahrungy,
in: Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie des 20. Jahrhunderts (s. Anm. 6).

5 Dieser Punkt wurde von ]J. DEWEY in der neuen Einleitung [1948] zu seinem
Buch Reconstruction in Philosophy. Enlarged Edition, with a New Introduction by
the Author, Boston 1957 prignant ausgeleuchtet.



566 Wahrheit im Pragmatismus

eine Realitit leisten, die in einen Kontext von Bediirfnissen und praktischen
Belangen eingebettet ist. Insofern gilt es zu sehen, dall eben diese prakti-
schen Belange sozusagen ihr eigenes Regime entwickeln und die Art unserer
Betrachtung gestalten. Dieser Punkt ist vielleicht keine Etfindung James’.%
Doch ist James sicher derjenige Denker, der die Rede vom Sitz im Leben
besonders ernstgenommen hat und der Einschitzung und Beurteilung theo-
retischer Probleme wirklich nutzbar zu machen versuchte. Dies zugestehen
und die Relevanz der These vom Primat des Praktischen anerkennen® heif3t,
Verstiegenheiten aller Art als fruchtlose Angelegenheiten beiseiteschieben
kénnen, um wieder einen Sinn fiir die mogliche Relevanz der in Rede ste-
henden Ideen und Leitbegriffe zu entwickeln.

Vor diesem Hintergrund scheint klar, dass die typisch sokratischen Fra-
gen «Was 1st Wissen?», «Was 1st Wirklichkeit?», «Was 1st Wahrheit?» die Ge-
fahr bergen, unterschiedliche Zusammenhinge zu verschleifen und damit
Dinge im Grunde unzulissig zu vereinfachen. Wer fragt, was eine Etklirung
sei und erfihrt, dall es sich dabei um ein Argument nomologisch-deduktiver
Art handele, wird frither oder spiter fragen, ob derartige Argumente tat-
sachlich durchwegs die Informationen liefern kénnen, die wir zu erhalten
wiinschen; und er witd im Blick auf unterschiedliche Kontexte und Frage-
stellungen andersartige Beantwortungs-Strategien zu artikulieren suchen.
Erst wenn dieser Punkt klar ist und relevante Unterschiede deutlich gewot-
den sind, scheint es angezeigt, erneut nach gemeinsamen Faktoren zu fra-
gen. In diesem Sinn konstatiert James, dal die mit der Korrespondenz-
Theotrie assoziierte Copy-Idee nur in bestimmten Kontexten eine gewisse
Berechtigung habe.®® M. a. W.: die Korrespondenz-Idee urgieren, hieBe so-
mit Erfahrungsbereiche bestimmter Art ausscheiden und als nicht-waht-
heitstrichtig ansehen miissen (s.0.). Aber genau dies scheint all dem diame-
tral entgegenzustehen, was wir normalerweise glauben. Vor die Wahl ge-
stellt, diese Haltung im Namen einer Irrtumstheorie zu desavouieren oder

6 Momente der diesbeziiglichen Diskussion finden sich bei R. BITTNER, «Nietz-
sches Begriff der Wahrheit», in: Nietgsche Studien 16 (1987) 70-90, bes. 82—-83 mit
Anm. 46.

3" Dazu gehért u.a. der von H. PUTNAM seit geraumer Zeit immer wieder be-
tonte Gedanke, daB auch unsere theoretischen Uberzeugungen von Werten bzw.
Wertungen bestimmter Art abhéingen. Siehe z.B. Realism with a Human Face, hrsg.
und eingel. von J. Conant, Cambridge, Mass. 1990, Kap. 9-11; Words and Life, hrsg.
von J. Conant, Cambridge, Mass. 1994, Kap. 8.

*8 Der entscheidende Passus findet sich in Pragmatism, 96: Mit Bezug und Blick
auf bestimmte Dinge wie «the true keeping function of the clock» oder die Elastizi-
tit threr Federn sei es «hard to see exactly what your ideas copy.»



Wahrheit im Pragmatismus 567

aber sie honorieren, plidiert James fiir die letztere Alternative. Dieser Ent-
scheid ist, wie andete Entscheide auf dieser Stufe auch, letztlich eine nicht-
rationale Angelegenheit und Sache dessen, was wir letztlich glauben wol-
len;* dies gesehen zu haben, ist ebenfalls ein Verdienst W. James’.%

5 Vgl. hierzu die guten Bemerkungen von M.G. WHITE, Foundations of Histori-
cal Knowledge, New York 1965, 200-201, mit Bezug auf die Fragen, was ]. Dewey
veranlaB8t haben mochte zu meinen, dal Werturteile objektiv seien.

60 Siehe die C.S. PEIRCE gewidmeten Abhandlungen unter dem Titel «The Will to
Believe and other Essays in Popular Philosophy», New York 1956, urspr. 1897.



	Wahrheit im Pragmatismus : Bemerkungen zu William James

