
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Wahrheit im Pragmatismus : Bemerkungen zu William James

Autor: Graeser, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Graeser

Wahrheit im Pragmatismus

Bemerkungen zu William James

I. Vorbemerkung

Die klassischen Pragmatisten beargwöhnten, daß viele traditionelle philosophische

Probleme falsch plaziert seien -, nämlich außerhalb genuiner Kontexte

und jenseits konkreter Situationen. Dieser Verdacht schien sich an
dem Befund zu erhärten, daß gerade die für philosophisches Tun leitenden
Begriffe von Wissen, Wahrheit und Wirklichkeit bei Lichte besehen mehr
Probleme aufwerfen als sie lösen. Das gilt insbesondere für den Begriff der
Wahrheit.1 Hier - inmitten von Kontroversen um Elemente der Korrespondenz-

bzw. Kohärenz-Theorien — finden wir uns mit Schwierigkeiten
konfrontiert, die kaum lösbar erscheinen und Autoren gelegentlich sogar dazu
brachten, die Bedeutung(en) von «wahr» und «falsch» entweder als Undefinierte

Begriffe vorauszusetzen oder aber gar als redundant und verzichtbar
anzusehen.2 Um so erstaunlicher ist deshalb, daß einer der wenigen ernst-

1 In einem gewissen Sinn scheint es akzeptabel zu sagen, daß die akademische
Diskussion insofern unverhältnismäßig ist, als sie - unter Anlegung hinreichend
strikter Kriterien - versanden muß. Vgl. die Überlegungen von R. RORTY, Hoffnung
statt Erkenntnis. Eine Einführung in die pragmatische Philosophie, aus dem Amerik.
von J. Schulte, Wien 1994 IWM-Vorlesungen zur modernen Philosophie 1993,
hrsg. von Institut für die Wissenschaften vom Menschen), 22ff.; siehe auch Ders.,
Consequences of Pragmatism, Minneapolis, Minn. 1982, XXIIIff., mit der Diagnose,
daß die hier relevanten Vorstellungen der traditionellen philosophischen Diskussion
eigentlich im Bereich der Praxis beheimatet seien. In anderer Weise scheint der

Wahrheits-Begriff im Denken H. Putnams eine Deflationierung erfahren zu haben,
siehe L. KRÜGERS Bemerkungen «Hilary Putnam: Objectivity and the Science-Ethics
Distinction», in: The Quality of Life, hrsg. von MARTHA C. NUSSBAUM UND A. SEN,
Oxford 1993 Wider Studies in Development Econom-ics), 159, 163. Krügers
Bedenken sind nicht leicht von der Hand zu weisen. Doch dürfte dies weniger ein
Punkt gegen Putnams pragmatistische Grundlinie zu sein, denn Indiz für die
tatsächliche Brisanz der Fragestellung, wie sie namentlich durch den Pragmatismus
(dankenswerterweise) hervortrat.

2 James hat die letztere Alternative zumindest in Form der Frage immerhin in
Betracht gezogen; siehe The Meaning of Truth, Cambridge, Mass. 1994, 156 [322].



Wahrheit im Pragmatismus 551

haften Versuche, unsere philosophischen Leitbegriffe neu zu plazieren und
dabei auch der Idee der Wahrheit als Ubereinstimmung mit Realität ein
intuitiv plausibles Verständnis abzugewinnen, heftigen Attacken ausgesetzt
war und offenbar weiterhin ausgesetzt bleibt. Das trifft speziell auf W.
James' Vorschlag zu, jene Motive zu eruieren, die uns normalerweise dazu
bestimmen, Urteile, Vorstellungen usw. als wahr bzw. als falsch anzusehen.3
Wahrscheinlich wurde dieser Punkt nicht wirklich verstanden (s. u.).

Jedenfalls wurden Proteste aus allen Lagern lanciert, z. B. von B. Russell4

auf der einen Seite und M. Horkheimer5 auf der anderen Seite -, um
nur Exponenten der analytischen Tradition bzw. des dialektischen Denkens
zu nennen, die dazu beigetragen haben dürften, daß der Pragmatismus als

solcher ins Gerede kam und wenig studiert wurde.6 Dabei ist auffälüg, daß

3 Diese Akzentuierung des eigentlichen Anliegens von W. James (s. Anm. 10)
würde von der Mehrzahl der Interpreten vermutlich als häretisches Verständnis
angesehen (so sicher auch von R.L. KlRKHAM, Theories of Truth. A Critical Introduction,

Cambridge, Mass. und London 1992, 87f£). Die wohl beste Diskussion der
Auffassungen James' findet sich m.E. bei T.L.S. SPRIGGE, James & Bradley. American

Truth and British Reality, La Salle III. 1993, 9-65.
4 Siehe B. RUSSELL, «James' Conception of Truth» [1908], in: Ders., Philosophical
Essays, London (1. Aufl. 1910), 112-130, abgedruckt in William James: Pragmatism,

hrsg. von Doris Olin, London und New York 1992 Routledge Philosophers
in Focus Series), 196-211. Ein Versuch, die Relevanz der Beschäftigung mit den

Pragmatisten für die Entfaltung von Russells Gedanken einzuschätzen, findet sich
bei P. HylTON, Russell, Idealism and the Emergence of Analytic Philosophy,
Oxford 1990, 341. Wichtige Beobachtungen, u.a. auch die Textferne Russells, finden
sich bei H. PUTNAM, Pragmatismus, übers, von R. Grundmann, Frankfurt a.M. und
Paris 1995 Edition Pandora), 18.

5 M. HORKHEIMER, «Zum Problem der Wahrheit» [1935], in: Ders., Kritische
Theorie, Bd. 1, hrsg. von A. Schmidt, Frankfurt a.M. 1968, 250-252; Ders., Kritik
der instrumentellen Vernunft, Frankfurt a.M. 1985 (urspr. engl. 1947), 49 (gegen
James und Dewey) u.ö. Eine Reihe von guten, verständnisvollen Kritiken an
Horkheimer und anderen Autoren dieser Tradition formulierte J.E. SMITH, «The Pragmatic

Theory of Truth: The Typical Objection» [1984, unter anderem Titel], in: Ders.,
America's Philosophical Vision, Chicago und London 1992, 37-52.

6 Auch hier gibt es einen signifikanten Unterschied zwischen der englischsprachigen

Welt einerseits und der deutschsprachigen Kultur andererseits. Während im
englischsprachigen Bereich bereits zwischen einem authentischen Pragmatismus und
einem «vulgären Pragmatismus» unterschieden wird (s. S. HAACK, Evidence and
Inquiry. Towards Reconstruction in Epistemology, London und New York 1993, 182),
liegen die Dinge bei uns eher im Argen (eine Ausnahme ist J.-C. WOLFS «Pragmatismus

mit oder ohne Methode», in: Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts, hrsg. von J. FREUDIGER, A. GRAESER und K. Petrus, München

1996, 231-295). Die eigenartige Rezeption bzw. Nicht-Rezeption, die der
klassische Pragmatismus im deutschsprachigen Raum erfuhr (siehe im Detail das sehr
instruktive Buch von H.-J. Dahms, Positivismusstreit. Die Auseinandersetzungen
der Frankfurter Schule mit dem logischen Positivismus, dem amerikanischen Prag-



552 Wahrheit im Pragmatismus

sowohl Russells7 eigene Explikation der Korrespondenz-Relation als auch

diejenige Horkheimers8 an Problemen scheitern, die James vor Augen hatte
und denen er — dies ist meine Meinung - bewußt (und aus gutem Grund)
aus dem Wege gehen wollte.

Die nachfolgenden Erörterungen sollen zeigen, daß James nicht (was
G.E. Moore, B. Russell u. a. voraussetzen) an einer begrifflichen Definition
des Wesens von Wahrheit interessiert war, sondern an einer Klärung dessen,

was wir eigentlich meinen, wenn wir Ansprüche auf Wahrheit erheben. Dieser
Punkt ist wichtig. Wenn er etwas für sich hat, sind die üblichen Kritiken
deplaziert und im Wesentlichen gegenstandslos. Dies heißt nicht, daß sich
James' Auffassungen damit generell außerhalb des Einzugsbereichs der Kritik

matismus und dem kritischen Rationalismus, Frankfurt a.M. 1994, und besonders H.
JOAS, Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M. 1992, 114—145
[«Amerikanischer Pragmatismus und deutsches Denken. Zur Geschichte eines

Mißverständnisses»]), läßt sich z.T. mit Anti-Amerikanismen erklären, z.T. auch einfach
damit, daß Positionen, die relativ unabhängig zu sein scheinen, für den hier
maßgeblichen Geschmack zumindest irgendwelche klassische Traditionen «vermitteln»
müssen, wie das etwa in K.O. Apels Lancierung der Transzendentalpragmatik der
Fall sein soll. (Ich denke an die genetische Darstellung in K.O. Apel, «Das Apriori
der Kommunikationsgesellschaft und die Grundlagen der Ethik», in: Ders.,
Transformation der Philosophie, Bd. 2, Frankfurt a.M. 1976, 358ff.). Diese Bemerkung
richtet sich erklärtermaßen nicht gegen den um Brückenschläge hochverdienten
Autor, sie sagt etwas über anti-kosmopolitische «Stallgeruch»-Haltung, die in weiten
Kreisen der Phüosophie unseres Sprachraums dominiert, sehr zum Schaden vor
allem von Studierenden, die auf diese Weise enggeführt werden. Ich vermute, daß
sowohl K. JASPERS (Psychologie der Weltanschauungen, 1919) als auch M.
HEIDEGGER (Sein und Zeit, 1927) namentlich bei W. James in tiefer Schuld stehen.
Doch würde dies hier zu weit führen.

7 Ich denke hier an Russells Tendenz, die intuitiv relevante Idee der Korrespondenz

durch die Annahme von Wahr-Machern (verifiers) zu explizieren, d.h. (i) erst
durch die Annahme von Tatsachen (facts), welche Aussagen als wahr bzw. falsch
gewährleisten, später (ii) durch die Annahme von Vorfällen (occurrences). Die eine
Annahme (i) verlangt offensichtlich die Annahme der Existenz (bzw. des Bestehens)
auch negativer Tatsachen; die andere Annahme (ii) führt außerhalb des Bereiches
der physischen Welt zur Annahme der Existenz höchst merkwürdiger Gebilde: Was

etwa wäre ein Vorfall von der Art, der die Behauptung wahr macht, daß Cicero
Politiker war? (Eine Reihe wichtiger Probleme diskutierte G. PATZIG, «Satz und Tatsache»,

in: Ders., Gesammelte Schriften IV: Theoretische Philosophie, Göttingen
1996, 9-42.) Das Problem ist die Klärung des Status des außer-sprachlichen bzw.
extra-mentalen Rektum. Wie immer man die Sache auch anfaßt, die Idee der
Ubereinstimmung wird damit nicht nur nicht wirklich verdeutlicht, sondern geradezu ad
absurdum geführt.

8 All das, was gegen Russell geltend zu machen ist, muß wohl auch gegen
Horkheimer gewendet werden. In seiner Kritik an W. James setzt Horkheimer im übrigen
eine Vernunft-Position voraus, die ihrerseits alles andere als einsichtig ist (s. Anm.
37).



Wahrheit im Pragmatismus 553

befände —, es heißt nur, daß es etwa Moore einerseits und James andererseits

um Dinge geht, die auf verschiedenen Ebenen hegen: Ersterer überführt die
Position des Common Sense in eine philosophische Theorie, die die Position
zugleich rechtfertigt, letzterer hingegen formuliert eine Hypothese bezüglich
jener Faktoren, die Menschen dazu bestimmen, bestimmte Unterschiede zu
artikulieren und so auch Meinungen, Vorstellungen usw. als wahr oder falsch
zu charakterisieren. — In einem ersten Schritt (II) sollen diese Gedanken
vorgestellt und abweichende Verständnis-Weisen kritisiert und zurückgewiesen

werden. In einem zweiten Schritt (III) werde ich eine Reihe von
verwandten Problemen ansprechen, die sich in diesem Zusammenhang stellen;
und in einem weiteren Schritt (IV) sollen einige prinzipielle Punkte
aufgeworfen werden, die die Beurteilung pragmatischer Sichtweisen generell
angehen und eine angemessene Einschätzung dieses Denkens nahelegen dürften.

II. Wahrheit als Problem. Einige Mißverständnisse.

Uber das Verständnis von «Wahrheit» nachdenken, heißt eine Diskrepanz
ernstnehmen, die den Standpunkt des Common Sense einerseits und die

philosophische Betrachtungsweise andererseits charakterisiert: Im Modus
des Common Sense tendieren wir dazu, Wahrheit als Übereinstimmung mit
Wirklichkeit zu denken, und dies nicht nur im Fall von Aussagen über
Wirklichkeit im philosophisch relevanten Sinne, sondern auch bei Aussagen im
Bereich von z. B. Ethik und Ästhetik. Aus der Perspektive der Philosophie
betrachtet muß diese Tendenz des Common Sense jedoch kritikwürdig
erscheinen. Denn hier zeichnen sich sogleich substantielle Restriktionen ab.
So etwa die Vorstellung, daß nur solche Sätze wahr oder falsch sein können,
die über eindeutig deskriptiven Sinn verfügen und anders als Sätze der Ethik
oder Ästhetik objektive Verhältnisse in den Raum stellen; wiederum andere

Orientierungen gehen davon aus, daß der Begriff der Übereinstimmung
prinzipiell unauslotbar sei und gar nicht thematisch werden sollte.

Wie verhält man sich vis-à-vis derartiger Diskrepanzen? Ist es sinnvoll,
die Position des Common Sense als typischen Irrtum zu brandmarken, wenn
die Gründe, die dies nahelegen könnten, heterogener Art sind und einander
z. T. sogar widersprechen? Vor dem Hintergrund solcher und anderer
Erwägungen scheint klar, daß die inner-philosophischen Thematisierungen von
«Wahrheit» Gefahr laufen, jenen lebensweltlichen Bezug zu kappen, dem
sich das Problem als Problem verdankt. Dieser Punkt dürfte James vor Augen

gestanden haben; und er ist wohl auch der Schlüssel zum eigentlichen
Verständnis der sog. pragmatistischen Wahrheitstheorie. Nur scheint er nicht
unmittelbar vor Augen zu treten. Dies dürfte mit der Art seiner Exposition
in Pragmatism zu tun haben. Doch auch wenn unterstellt werden darf, daß

James manche Verständnisprobleme provozierte, weil er gewisse terminologische

Usanzen nicht beachtete und seine Fragen mithin nicht innerhalb der



554 Wahrheit im Pragmatismus

vertrauten begrifflichen Felder ansiedelte (z. B. Träger von Wahrheit,
Bedeutung von Wahrheit, Kriterium von Wahrheit usw.), sind viele der
kritischen Reaktionen unangemessen. Sie gehen jeweils vom worst-case-scenario
aus und dokumentieren, so sicher bereits bei Moore und Russell, massive
Verstöße gegen das principle ofcharity.

Diese beginnen mit Moores Entscheid, die pragmatische bzw. pragmati-
stische Theorie von Wahrheit als Wahrheitstheorie im üblichen Sinn
anzusehen.9 Daß dieser Entscheid die Sache auf eine schiefe Ebene bringt, geht
nicht nur aus James' Hinweis hervor, er habe mit den sog. guten
Konsequenzen eines Glaubens die in jedem Wahrheits-Anspruch lauernden Motive
angesprochen, ob wir uns dieser Motive nun bewußt sind oder nicht.10 Damit

scheint James klarzustellen, daß etwa die Brauchbarkeit einer Annahme
uns de facto dazu bestimmt, die in Rede stehende Annahme für wahr zu
erachten und als wahr zu bezeichnen. Er sagt nicht, daß wir damit auch idea-
liter oder im absoluten Sinn schon berechtigt seien, von Wahrheit simpliciter
zu sprechen, geschweige denn davon, daß die in Rede stehende Annahme
auf Grund ihrer Brauchbarkeit jeweils auch wahr sei. Genau dies hätte eine
«normale» Wahrheitstheorie aber präsumieren müssen.11 — Nun mag man
geltend machen, daß die Beziehung auf Motive Teil späterer Einlaßungen
James' sei, mit denen dieser sich aus den Fängen seiner Kritiker winden
wollte.

Doch wäre dieser Einwand nicht berechtigt. Denn Moore und andere
Kritiker hätten leicht sehen können, daß die Verwendung des Wortes
«pragmatisch» im relevanten Kontext der VI. Vorlesung mit großer Sicherheit vor
dem Hintergrund der Einführung dieses Terminus im Zusammenhang des

sog. pragmatischen Prinzips gelesen werden muß. Dabei zeigt die II.
Vorlesung, daß die sog. pragmatische Methode - d. h. die Reflexion auf die Ef-

9 G.E. Moore, «Professor James' <Pragmatism>», in: Proceed. Arist. Soc. 1905-
06, abgedruckt in: Ders., Phüosophical Studies, London 1922, 97-146, sowie in:
William James. Pragmatism in Focus (s. Anm. 4), 161-195.

10 The Meaning of Truth, 146 [312], Diese Stelle ist in mehrerer Hinsicht
bemerkenswert. Der wichtigste Punkt ist wohl der, daß James keinen formellen Unterschied

zwischen eigentlich kognitiven und nicht-kognitiven Ideen vorsieht, wie ja
auch die Gratifikation bzw. Erfüllung (s. Anm. 35) nicht entweder «rational» oder
«emotional» ist (vgl. die wichtigen Bemerkungen bei T.L.S. SPRIGGE, James & Bradley.

American Truth & British Reality, [s. Anm. 3], 56—57). Rückblickend läßt sich

sagen, daß die auf den Hintergrund des Logischen Empirismus urgierte Unterscheidung

zwischen «kognitiv»/«nicht-kognitiv» tatsächlich wenig sattelfest ist und James
insofern einen guten Punkt für sich hat, s. The Meaning of Truth, 14 [180].

11 In diesem Sinn wird ja J. Habermas' Konsensus-Theorie der Wahrheit
entgegengehalten, daß das Vorhandensein eines Konsenses hinsichtlich der Geltung von p
weder als notwendige noch hinreichende Bedingung des Wahrseins von p angesehen
werden dürfe.



Wahrheit im Pragmatismus 555

fekte, die ein Gegenstand haben mag12 und auf den Unterschied, den diese
oder jene Annahme machen würde13 — primär als «Methode der Bereinigung
metaphysischer Dispute» gilt, «die anderweitig kaum abschließbar sein
dürften.»14 Genau diese Bedingung, nämlich Gegenstand eines metaphysischen
Disputs zu sein, ist im Fall der Diskussion von Wahrheit als Korrespondenz
gegeben.15 Die Pointe einer bzw. der pragmatischen Theorie von Wahrheit
kann also — recht verstanden - nur darin bestehen, die mögliche Relevanz
der Idee von Wahrheit ins Licht zu rücken — und das heißt ohne Rekurs auf
solche Fragen wie die bezüglich der Natur von Wahrheit oder ihres
Kriteriums.

Vor diesem Hintergrund wird auch deutlich, dass die Ausdrücke «wahr»
und «brauchbar» für James nicht einfach substituierbar sind. Dieser Punkt
ist wichtig. Denn die opinio communis besagt, daß James Wahrheit als
Nützlichkeit ausgegeben habe. Diese Auffassung ist schief, und zwar in mehrfacher

Hinsicht. Zunächst gilt es zu beachten, daß der Terminus «Nützlichkeit»

bei James selber keine wirkliche Rolle spielt. Die Kemstelle, die
Russell16 und anderen vor Augen stand, bietet den Terminus «expedient»17, —

genauer heißt es: «Das Wahre, um es kurz zu sagen, ist nichts anderes als

das, was uns auf dem Wege des Denkens vorwärts bringt, so wie «das Richtige»

das ist, was uns in unserem Benehmen vorwärts bringt.»18 Und es ist si-

12 Pragmatism, 29. Diese Charakterisierung ist im Prinzip Referat der Auffassung
PEIRCES bezüglich des pragmatischen Prinzips in: Über die Klarheit unserer Gedanken

[1878] Einl., Übers., Komm, von Oehler, Frankfurt a.M. 1968, 62-63 (»How to
Make Our Ideas Clear», in: Collected Papers, Bd. 5, hrsg. von Ch. Hartstone und
P. WEISS, Cambridge, Mass. 1931 ff., 402 und in: The Essential Peirce. Selected
Philosophical Writings, Bd. 1 (1867-1893), hrsg. von Houser und C. KLOESEL, Bloom-
ington und Indianapolis 1992, 132). Im Detail zeigen sich interessante Divergenzen,
die hier nur angesprochen werden können. So weist Peirce, der seine Maxime als

Teil einer logischen Doktrin (Collected Papers 6, 490; 482) empfand, darauf hin, daß

James' Formulierung nicht nur «habits» Raum gebe, sondern «allows percepts, that
is, complex feelings endowed with compulsiveness, to be such» (Collected Papers 5,

496). Siehe ferner C. Hookway, «Logical Principles and Philosophical Attitudes:
Peirce's Response to James' Pragmatism», in: The Cambridge Companion to William
James, hrsg. von R. PUTNAM, Cambridge 1997, 146 mit Hinweis auf Collected
Papers 5, 466 und 495.

13 Pragmatism, 30.
14 Pragmatism, 28.
15 Pragmatism, 98.
16 B. RUSSELL, Philosophie des Abendlandes, übertr. von Elisabeth Fischer-

Wernecke und Ruth Gillischewski, Wien 1975 (1. Aufl. 1950), 226 [« daß ein
Glaube <wahr> sei, wenn er gute Auswirkungen hat...»].

17 Pragmatism 106. Vgl. The Meaning of Truth, 112 [278].
18 Vgl. H. Putnam, Pragmatismus. Eine offene Frage (s. Anm. 4), 18-19. Siehe

auch die Anmerkung des Übersetzers S. 86 Anm. 12. Putnam stellt hier, wie schon
in «Die bleibende Aktualität von William James», in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie



556 Wahrheit im Pragmatismus

eher wichtig zu beachten, daß James, zumindest für seine Person und seine

Auffassung von Pragmatismus, jeden Hinweis auf gute Folgen {good
consequences) als Mißverständnisse des rein methodischen Punktes kritisierte.19

Dies führt uns auf den Befund zurück, daß sowohl in Pragmatism als

auch in The Meaning of Truth keine substantiellen Spekulationen bezüglich der
Natur von Wahrheit lanciert werden, sondern unsere Grundintention der
Rede von Wahrheit als Ubereinstimmung verdeutlicht werden soll20, und
zwar diesseits aller philosophischen Verstrickung im Dschungel der
Kontroversen um mögliche Präzisierungen der technischen Rede von
Korrespondenz.21 In der Tat scheinen die hier relevanten Probleme kaum lösbar.
Doch beargwöhnte James - so denke ich -, daß genau diese Problematiken
Produkt einer typischen Verirrung seien. Denn wie Russell (s. Anm. 7) und
viele andere Übereinstimmung als uniforme Beziehung annehmen, heißt
einem Trugschluß erliegen: Die Tatsache (wenn es denn eine ist), daß es sich
bei jeglichem Vorkommen von Wahrheit um einen Fall von Übereinstimmung

handelt, gestattet nicht den Schluß, daß es eine (Art von)
Übereinstimmung (z. B. Isomorphic von Satz und Welt) gibt, die es zu explizieren
gilt, wenn es darum geht, Wahrheit zu explizieren. Daß diese Annahme
überdies — in der Praxis philosophischer Orientierung — seltsame

Konsequenzen mit sich bringen müßte, zeigt sich da, wo wir, wie im Falle von
analytischen Sätzen bzw. Tautologien, Wahrheit stillschweigend nicht als

Korrespondenz denken, oder, wie im Falle von Wert-Urteilen und Sollens-
Aussagen, wir in der Regel erst gar keine Wahrheit in Rechnung stellen und
sicherheitshalber die Position des meta-ethischen Nicht-Kognitivismus
beziehen. James seinerseits vermißte an der inner-philosophischen Diskussion
insbesondere auch die Berücksichtigung solcher Gedanken als Wahrheitsträger,

die zukunftsgerichtet und — wie J. Dewey gut feststellte — als Pläne,
Methoden usw. zu verstehen sind.22

Von hier her liegt es nahe, den Gedanken der Übereinstimmung aus den
Klauen einer — wie James sagen könnte — abstraktiven Täuschung zu
befreien und anzuerkennen, daß «Übereinstimmung» je nach Kontext
unterschiedliche Beziehungen signalisieren kann und doch so etwas wie einen Fokus

schafft. Dieser Punkt kommt besonders da zum Ausdruck, wo James

41 (1993) 190-191 und anderswo, eine Reihe von Unsorgfältigkeiten auf Seiten
Russells heraus - was wichtig genug ist -, versäumt indes m.E. eine weitergehende
Analyse James'scher Gedanken. Ergiebiger ist diesbezüglich nun sein Essay «James'
Theory of Truth», in: The Cambridge Companion to William James (s. Anm. 12)
166-185.

19 The Meaning of Truth, 38 [204].
20 Pragmatism, 96; The Meaning of Truth, 3.
21 Charakteristisch für James' diesbezügliches Problembewußtsein sind die

rhetorischen Fragen an Bradley in The Meaning of Truth, 44 [210].
22 J. DEWEY, «What does Pragmatism mean by Practical?», in: Journal of Philosophy

5 (1908) 86 (»that ideas are essentially intentions plans and methods»; vgl. auch 93).



Wahrheit im Pragmatismus 557

das Verständnis des Terminus «Übereinstimmung» im Prinzip so faßt, daß
auch die Vorstellung von Kohärenz (d. h. Übereinstimmung mit anderen
Wahrheiten, in James' Terminologie) in den Blick gelangt.23 Damit scheint
klar, daß James die bekannte Alternative Korrespondenztheorie/Kohärenztheorie

gar nicht als solche empfindet. In der Tat spricht aus
seiner Sicht der Dinge vieles dafür, daß die üblichen Diskussionen auch hier
einem Mißverständnis zum Opfer fallen und Fragen verabsolutieren.

III. Be^ug auf Wirklichkeit

Allerdings wirft die Vorstellung eine Reihe von Problemen auf. Namentlich
klärungsbedürftig ist dann nämlich, was James meint, wenn er Übereinstimmung

ausdrücklich und sinngemäß immer wieder als «agreement with
reality» auffaßt. Was heißt dann «reality»? Nach allem, was bereits gesagt wurde,
hegt die Annahme nahe, daß James auch hier philosophische Idealisierungen
vermieden wissen wollte.24 Wenn nämlich «agreement» je nach Kontext diese

oder jene Art von Beziehung bedeuten können soll, muß auch «reality»
auf durchaus unterschiedliche Gebilde, Konstellationen und Objekte
Anwendung finden können. Dies ist in der Tat der Fall, und es zeigt sich auch
daran, daß James gelegentlich von Übereinstimmung mit einer Wirklichkeit (a
reality) spricht.

Wo Kritiker sein Verständnis von «reality» beargwöhnen, bemüht sich

James, auch hier so etwas sie einen gemeinsamen Fokus erkennbar werden
zu lassen. Dieser wäre mit dem Begriff der Erfahrung angezeigt. Genauer
gesagt legt James Wert auf die Feststellung, daß von «reality» im relevanten
Sinn nur da die Rede sei, wo eine Beziehung auf Erfahrung gegeben sei

(s. u.). Nur scheint dieser Punkt keinen wirklichen Fortschritt zu versprechen.

Man könnte nämlich geltend machen, daß die Verwendung von
«Erfahrung» (experience) ihrerseits unterschiedlichen Bedingungen genüge und so
die Probleme auf anderer Ebene wiederkehren. Indes trägt dieser Einwand
nicht weit. Denn spätestens an dieser Stelle könnte James an sein pragmatisches

Sinnkriterium appellieren und den Fall zu entscheiden suchen: Welche
Gründe es auch geben mag, diese oder jene Fälle von Erfahrung zu
unterscheiden oder hier von Erfahrung zu sprechen und dort eher nicht —,
entscheidend ist, ob etwas ins Gewichtfällt oder nicht, bzw. einen Unterschied machen

könnte oder nicht. Von hierher dürfte auch die Frage, was es heißt, eine
Erfahrung zu sein, ihre Antwort erhalten, und damit auch der Begriff der Realität

klarere Konturen gewinnen.

23 Siehe The Meaning of Truth, 128 [294] («that the chief part of the expediency
of any one opinion is its agreement with the rest of acknowledged truth ...»). Siehe
ferner u. Anm. 34.

24 Vgl. The Meaning of Truth, 248-249, 302, u.ö.



558 Wahrheit im Pragmatismus

Doch sehen wir näher zu: In James' Rede von Wahrheit als

Übereinstimmung mit (einer) Wirklichkeit (agreement with [a] reality) ist «Wirklichkeit»
offensichtlich nicht Name der einen Wirklichkeit des sog. metaphysischen
Realismus.25 Derartiges annehmen, hieße James mit einer Position belasten,
die nicht haltbar wäre und insofern ohne Not auch gar nicht erst in Betracht

gezogen werden sollte. Hinzu kommt, daß James im relevanten Kontext
seiner Erörterungen unter Wirkhchkeit(en) jeweils Gegenstände als geglaubte
Gegenstände verstanden wissen will.26 Damit ist deutlich, daß Gegenstände
dieser Art so oder so unter einer Beschreibung stehen; und dies bedeutet,
daß James, der sich dem Realismus des Common Sense verpflichtet weiß27,

in philosophicis eine Position favorisieren müßte, die heute als interner
Realismus gelten würde. Um so weniger scheinen jene Vorwürfe begreiflich, die

James' Einlaßungen in den Pragmatismus-Votlesungen als Dokument eines

Subjektivismus brandmarken. Daß Erfahrungen als Erfahrungen die
Existenz von Subjekten voraussetzen, die Erfahrungen machen, heißt nicht, daß

diese epistemologisch «nur» subjektiv sind. Dies gilt um so weniger, als jene
Züge, die als subjektiv gelten, nichts desto trotz real sind und in der Innensicht

des Subjektes objektiv sein können.
In diesem Sinn scheint es wichtig zu sehen, daß James' Bekenntnis zum

Realismus des Common Sense (s. Anm. 26) keinen Widerspruch zu solchen
Stellen bzw. Äußerungen signalisiert, in denen als Realität eben nicht
Gebilde von der Art bewußtseinsunabhängiger, extra-mentaler Dinge in
Betracht gezogen werden, sondern gefühlte oder wahrgenommene Objekte. So sagt
James um 1904, in seinem Essay Humanism and Truth, daß im Blick auf die
«Routine phänomenalen Wissens» ein pragmatischer Zugang Wahrheit hier
nicht als Beziehung «unserer Ideen zu nicht-menschlichen Realitäten»
ansehe, sondern als Beziehung «von begrifflichen Teilen unserer Erfahrung zu
sinnlichen [sensational) Teilen»28. Mit anderen Worten: auch sinnliche Teile
unserer Erfahrung können demgemäß, ihrer Funktion entsprechend, als reality

betrachtet werden; und dies ist in der Tat Teil einer Position des Common

Sense. In anderem Zusammenhang sagt James (unter Hinweis auf
Auffassungen, die in seinen Principles of Psychology expliziert wurden), daß die
Erkenntnis gedanklicher Entitäten als Beziehung bzw. als Vergleich mentaler

25 An dieser Stelle ist es wichtig zu sehen, daß James mit «Pragmatismus» auch
die Position verbindet, die Welt nicht als ready made anzunehmen (vgl. Pragmatism,
123). Dies allein würde die Subsumption unter «metaphysischer Realismus»
ausschließen.

26 The Meaning of Truth, 129/130 [295/296] («objects-believed-in»),
27 Vgl. The Meaning of Truth, 117 [283]: «My account of truth is realistic, and

follows the epistemological dualism of common sense»; vgl. 91 [«Truth is essentially
a relation between two things, an idea, on the one hand, and a reality outside the
idea, on the other .»].

28 The Meaning of Truth, 51 [217].



Wahrheit im Pragmatismus 559

Gebilde anzusehen sei.29 Noch radikaler artikuliert sich diese Sichtweise im
Zusammenhang der Einschätzung dessen, was James unmittelbares oder
intuitives Wissen nennt. Hier legt er nämlich Wert auf die Feststellung, daß

Inhalt und Objekt ein und dieselbe Sache seien: «dann sind das gesehene
Papier und das Sehen von ihm nur zwei Namen der einen unteilbaren Sache,
die, genaugenommen, das datum ist, das Phänomen oder die Erfahrung. Das
Papier ist im Geist und der Geist um das Papier herum, denn Papier und Geist
sind lediglich zwei Namen, die später der einen Erfahrung erteilt werden,
wenn, im Rahmen einer größeren Welt betrachtet, von der sie ein Teil ist,
ihre Verbindungen in verschiedene Richtungen gezogen werden.»30

Weder hier noch anderswo will James den Begriff der Wahrheit suspendiert

oder den der Übereinstimmung außer Kraft gesetzt, geschweige denn
die Idee des Common Sense-Realismus destruiert wissen. Er geht im
Gegenteil davon aus, daß auch diese Betrachtungen im Geiste der realistischen
Grundhaltung verfaßt seien.31 Dieser Punkt ist — so denke ich — für den
kontinentalen Leser um so leichter nachvollziehbar, als damit genaugenommen

nichts anderes zugrundegelegt wird als das sog. natürliche Bewußtsein
in der Sicht Hegels, das einen Gegensatz zwischen Subjekt und Objekt
annimmt und letzteres tendenziell als bewußtseinsunabhängige Realität
auffaßt. Ähnlich wie Hegel vor und Cassirer nach ihm geht James davon aus,
daß die Unterscheidung fester subjektiver und fixierter objektiver Momente
in der Realität unseres Lebens kein wirkliches fundamentum habe. Vielmehr ist
er der Meinung, daß es sich bei Unterscheidungen wie der zwischen Ich und
Nicht-Ich, Subjekt und Objekt de facto um variable Linien handelt, um
Artikulationen, mittels derer reine Erfahrungen sozusagen retrospektiv strukturiert

und perspektivisch verfestigt werden.

29 The Meaning of Truth, 52 [218]. Vgl. Pragmatism, 103, wo James ausdrücklich
auch u.a. conceptualguardes (also begriffliche Gefilde) in Betracht zieht.

30 Diese Stellungnahme wurde 1895 publiziert, vgl. The Meaning of Truth, 36

[202]. Siehe auch Essays in Radical Empiricism, Cambridge, Mass. 1976 The
Works of William James), 71. Wichtige Beobachtungen hierzu finden sich bei
CHARLENE HADDOCK SeiGFRIED, «James' Concrete Analysis of Experience», in: The

Monist IS (1992) 544, 10 u.a. die Bemerkung, daß zentrale Punkte dieser späten
Betrachtung bereits in The Principles of Psychology vorliegen: «as a rule, no sensible
qualities are discriminated without a motive» (Bd. 2, Cambridge, Mass. 1981 [= The
Works of William James], 883).

31 In: The Meaning of Truth, 36 [202] betont James in der abschließenden
Fußnote, daß er die vorangegangenen Bemerkungen aus der Sicht des Realismus des

Common Sense formuliert habe. Diese und andere Stellen sind in der James-Kritik
nie wirklich gewichtet worden. Insbesondere wird wohl nicht beachtet, daß es eine
Sache ist, als Philosophen) die Position eines vielleicht naiven Realismus zu vertreten,

eine andere, die in Rede stehende Position als Position des Alltagsverstandes
anzusehen und für philosophische Zwecke als eine Art Datum zugrundezulegen, das

gegebenenfalls einer Form von Erklärung bedarf, wie sie z. B. Hegel oder Fichte zu
geben versuchten.



560 Wahrheit im Pragmatismus

Diese Sicht der Dinge wird von James selber auch insofern massiv
herausgestellt, als er - wichtig ist hier der Essay The Function of Cognition aus dem
Jahre 1884/1885 - auf die fundamentale Rolle des Fühlens (feeling)
hinweist.32 Sagen, daß auch kognitive Leistungen an Prozesse des Fühlens
gebunden seien und jedenfalls nicht außerhalb dieser Sphäre stattfinden, heißt
die Verbindung zwischen Subjekt-haften und Objekt-haften Zügen besonders

eng schmieden und dem Begriff der Realität damit auch ein solides
Zentrum im Universum bzw. in der Welt unterlegen. So gesehen wird nicht
nur deutlich, wie James den Realismus des Common Sense begründet haben
dürfte; es wird auch verständlich, weshalb James in Übereinstimmung mit
(und unter Beobachtung des Common-Sense-Realismus) von Wirklichkeiten
unterschiedlicher Art sprechen konnte33 und gerade deshalb auch — pace
Moore — verschiedene Weisen von Ubereinstimmung in Betracht ziehen
mußte. Gerade die letztgenannte Stelle (mit der Betrachtung des gesamten
Bestandes akzeptierter Meinungen als Realität) zeigt zudem, daß «agreement»

hier auf die für Kohärenztheoretiker wichtige Vorstellung der Ein-
gliederbarkeit verweist.34 Doch scheint klar, daß James generell so etwas wie
Passen und Brauchbarkeit vor Augen steht, welche uns intellektuelle und
andere Erfüllung gewährt.35

32 The Meaning of Truth, 13 [179]. Diese Auffassung, die mit A.N.
WHITEHEADS These «The basis of experience is emotional» (Adventures of Ideas, New
York 1933, 226) darin parallel geht, daß hier die Kartesischen und empiristischen
Erfahrungsanalysen attackiert werden (siehe C.O. SCHRÄG, «Struktur der Erfahrung
bei James und Whitehead», in: Zeitschrift für philosophische Forschung 23 [1968] 485),
verrät eine starke naturalistische Gmndhaltung, wie dies für naturgeschichtlich
geschulte Denker, wie auch Herder es war, kaum anders zu erwarten ist. Diese Haltung
findet sich z. B. auch bei S.K. LANGER, Mind: An Essay on Human Feeling.
Abgekürzte Ausgabe, Baltimore, Ml. 1988, die seinerseits in Harvard bzw. Radcliffe
studierte und wirkte, sowie z.B. in wichtigen Bereichen der heutigen medizinischen
Psychiatrie; siehe L. ClOMPI, Die emotionalen Grundlagen des Denkens. Entwurf
einer radikalen Affektlogik, Göttingen 1997 und auf Ciompis Arbeiten aufbauend:
E. ENDERT, Über Zusammenhänge von Fühlen und Denken in Wahrnehmungsund

Wissensprozessen, Köln 1997. Es scheint absurd, daß die phüosophische
Fachdiskussion diesen Punkten ausweicht.

33 In Pragmatism, 102 werden als Wirklichkeiten (realities) z.B. concrete facts,
abstract kinds of things, relations perceived intuitively between them sowie (nota bene) the whole body

of other truth already in our possession genannt. Vgl. auch 99 («either things of common
sense, sensibly present, are else common-sense relations, such as dates, places,
distances, kinds, activities»). In anderer Perspektive, nämlich in der Außensicht der
Phüosophen, sind Sein und Denken wiederum Teile einer Wirklichkeit.

34 Vgl. auch Pragmatism, 43, 56, 97, 104.
35 Daß das Prädikat «to be satisfactory» von James als nicht weiter definierbar

angesehen wird, geht aus The Meaning of Truth, 60 [226] hervor (siehe auch R.

CHISHOLM, «Wüliam James' Theory of Truth», in: The Monist 75 [1992] 571). Der
Punkt wurde 1906 mit Schärfe von C.S. PEIRCE aufgenommen: «To say <satisfac-



Wahrheit im Pragmatismus 561

IV. Bewahrheitung

Dieser Gesichtspunkt verweist ins Zentrum der James'schen Gedankenwelt.
Denn offensichtlich handelt es sich um die Überlegung, daß im Hintergrund
aller Wahrheitsansprüche letztlich Pläne stehen, Überlegungen, Methoden
und Erwägungen, wie sie vor allem für absichtsvolles Tun charakteristisch
sind. So oder so geht es mithin um Vorstellungen, wie Probleme gelöst,
tatsächliche oder vermeintliche Schwierigkeiten eingeebnet und Vorhaben
realisiert werden können.36 Diese Einschätzung gedanklicher Verhältnisse als

Reflex praktischer Belange wurde, zumal im deutschsprachigen Bereich, als

besonders platte Ausprägung moderner Zweck/Mittel-Rationalität gebrandmarkt

und entsprechend als Inbegriff von Vernunftwidrigkeit ausgegeben.37
Dabei blieb freilich der Kernpunkt außer Acht. Denn James ignoriert nicht
etwa den Bestand theoretischer Einsichten zugunsten von Überlegungen
praktischer Art. Er hält vielmehr dafür, daß Einsichten überhaupt, welcher
Art diese auch sein mögen, in ein Gewebe praktischer Belange eingebettet
seien. Derartiges sagen, heißt freilich eine umfassende These zum Wesen der
Vernunft und der Natur des Denkens in den Raum stellen; und an dieser
Stelle fällt eine besondere Nähe zur Gedankenwelt des deutschen Idealismus
auf - zu Kants Verständnis von Vernunftbegriffen auf der einen Seite und
zu Hegels Auffassung des Denkens auf der anderen Seite. So wie Ideen im
einen Fall dazu dienen, unsere Existenz besser zu verstehen, so ist das Denken,

sowohl in der reinen Form der Wissenschaft der Logik als auch in statu
nascendi auf der Ebene der Phänomenologie des Geistes als etwas charakterisiert,
was seine eigenen Zielsetzungen gewissermaßen durchkreuzt. Sofern es die
selbst gesetzten Erwartungen nicht erfüllt, wird es weiter getrieben.38
Offensichtlich lassen sich wesentliche Elemente dieser Hegel'schen Charakte-

tory»> is not to complete any predicate whatever. Satisfactory to what end?>, in: «The
Basis of Pragmatism», in: Collected Papers 552. Siehe die guten Bemerkungen von
J.E. Smith, Purpose and Thought. The Meaning of Pragmatism, Chicago und London

1978, 59.
36 Diese Auffassung liegt auch der Ansicht zugrunde, daß Begriffe Denkmittel

bzw. Instrumente {tools) seien.
37 Dieser Punkt der Kritik hat sicher kein Gewicht und ist zutiefst unberechtigt.

Denn die Autoren der Frankfurter Schule bzw. Kritischen Theorie sind nicht in der
Lage, ihren Vorstellungen von nicht-instrumenteller Vernunft als terminus ad quem je
auch nur ansatzweise plausibel zu machen. Dies zeige ich in meinen Ausführungen
«Vernunft nach Mythos und Aufklärung», im Druck.

38 Dieser Zug der Wissenschaft der Logik kommt bereits im ersten Abschnitt über '

das Sein klar zum Ausdruck. Vgl. hierzu die vielleicht etwas extreme Interpretation
bei M. THEUNISSEN, Sein und Schein. Die kritische Funktion der Hegeischen Logik,
Frankfurt a.M. 1978.



562 Wahrheit im Pragmatismus

risierungen nur im Rekurs auf Intentionalität39, Zielsetzungen und jedenfalls
teleologische Strukturen angemessen verstehen; und hier besteht eine
strukturelle Entsprechung mit der Position des James'schen Pragmatismus, die

von den deutschsprachigen Kritikern des amerikanischen Denkers kurioserweise

völlig übersehen wird.40

Wie sich in der Phänomenologie des Geistes bestimmte Wissens-Auffassungen
als falsch erweisen, sofern sie nicht das leisten, was sie voraussetzungsgemäß

leisten sollten, so erweisen sich Ideen in der Sicht James' in dem
Maße als wahr oder falsch, wie sich die mit ihnen verknüpften Erwartungen
erfüllen oder nicht; und wie sich Bewußtseinsgestalten — Auffassungen über
Wissen und seine Objekte - in Hegels Sicht insofern als falsch herausstellen,
als das Bewußtsein in der Reflexion auf sich selbst bestimmte Erfahrungen
macht, so ist es bei James die Erfahrung der Brauchbarkeit bzw. Unbrauch-
barkeit, die Ideen generell als wahr oder falsch herausstellt.41 Von hierher
gewinnt auch James' Rede von Verifikation, Bewährung42 usw. an Transparenz

— eine Art der Betrachtung, die immer wieder in die Nähe des
Verifikations-Gedankens des Logischen Positivismus gerückt wurde. Doch bleibt
dabei außer Acht, daß James' Begriff der Erfahrung in relevanter Hinsicht
von dem des Logischen Empirismus und der Kantischen Tradition abweicht
und eher gewisse Gemeinsamkeiten mit jenem Verständnis aufweist, das in
Hegels Phänomenologie des Geistes zum Ausdruck kommt.

Derartige Gemeinsamkeiten hegen um so näher, als James' VorsteUung
von reality (s. Anm. 33) als variablem Platzhalter unterschiedlicher Objekti-
vationen gut zu Hegels Verständnis (und Umdeutung) des An sich als
Produkt von Vergegenständlichungen unterschiedlicher Art paßt, wie sie dem

39 Siehe speziell die Bemerkungen Hegels in der Phänomenologie des Geistes
Ges. Schriften, Bd. 9), 20. 11-12 («Das Gesagte kann auch so ausgedrückt werden,

dass die Vernunft das zweckmäßige Tun ist»).
40 Dieser starke Ausdruck ist hier deshalb am Platz, weil die Vertreter der Frankfurter

Schule sich in diesen und anderen Belangen gern auf die Position(en) Hegels
berufen.

41 Auch hier gibt es wichtige historische Parallelen. James verstand ja den
Pragmatismus als neuen Namen für Altbekanntes. Zu den vielleicht weniger bekannten
Evidenzen für diese Auffassung zählt die These, daß das Wahre eine Art (species) des

Guten sei (Pragmatism, 42). Diese Auffassung weist natürlich auf Piatons
Sonnengleichnis zurück, i.e. die Auffassung, daß die Idee des Guten im Bereich des In-
telligiblen den Dingen ihre Wahrheit und Erkennbarkeit verleihe und uns die Kraft
entsprechender Erkenntnis. Offensichtlich läßt sich die Idee des Guten entgegen der
maßgeblichen Wirkungsgeschichte durchaus auch so verstehen. Siehe I. Murdoch,
Existentialists and Mystics. Writings on Philosophy and Literature, hrsg. von P.

Conradi, mit einem Vorwort von G. Steiner, London 1997, 259ff.
42 Pragmatism 97: «True ideas on those that we can assimilate, validitate,

corroborate and verify. False ideas are those that we cannot».



Wahrheit im Pragmatismus 563

sog. Natürlichen Bewußtsein eigentümlich sind;43 und gerade weil die
Artikulation des Charakters von Realität bzw. Geist/Bewußtseins-Unabhängig-
keit eine bewußtseinsimmanente Angelegenheit ist (Hegel) bzw. als Ordnung
reiner Erfahrung {pure experience, s. Anm. 30) aufgefaßt wird (James) und so
betrachtet als Produkt einer Aktivität anzusehen ist, scheint es auch plausibel,

daß sowohl Hegel als auch James sinngemäß vom wahr Werden von Ideen
sprechen.44 Dabei hegt auf der Hand, daß James, auch wenn er der sog. Akt/
Objekt-Ambiguität noch nicht eigens Beachtung schenkt, im Zweifelsfall
nicht etwa Propositionen als primäre Träger von Wahrheit und Falschheit
ansah, sondern Urteile, Glaubens-Akte und insofern eine doxastische
Auffassung vertrat.45

Schließlich gilt es zu sehen, daß James und Hegel in einem weiteren
wichtigen Punkt übereinstimmen. Beide wenden sich nämlich dagegen,
Wahrheiten und Falschheiten etwa als starre Gebilde aufzufassen.46 Zwar
dürften die Gründe hierfür bei Lichte besehen in ziemlich verschiedene

Richtungen weisen. Doch gibt es so etwas wie einen gemeinsamen Nenner —

die Vorstellung nämlich, daß die Bedingungen, unter denen es vernünftig ist,
diese oder jene Annahme als richtig zu bezeichnen, variieren. Bei Hegel ist
dies der Gedanke, daß bestimmte ideengeschichtliche Kontexte je eigene
systematische Konstellationen schaffen, die den Rahmen von Unzulänglichkeiten

und Verbesserungsmöglichkeiten definieren und die eine oder andere
Annahme von ihrer philosophischen Kultur her sozusagen als pünktlich
erscheinen lassen. Bei James hingegen handelt es sich primär um Situationen,
die menschliche Wesen als individuelle Akteure involvieren und entsprechend

auch als Komplexe eigener Art angesehen werden müssen. Doch gibt
es weite Bereiche, die sich ineinander übersetzen lassen oder zumindest
analoge Einschätzungen gestatten; und offensichtlich tendieren beide Denker
dazu, Wahrheiten und Falschheiten des Common Sense als etwas anzusehen,
was kontextuell geprägt ist.47

43 Siehe A. Graeser, Einleitung zur Phänomenologie des Geistes. Kommentar,
Stuttgart 1988, 102ff.

44 Pragmatism, 97: «Truth happens to an idea».
45 Vgl. R. CHISHOLM, «William James' Theory of Truth» (s. Anm. 35), 569.
46 Vgl. Pragmatism, 97 («The truth of an idea is not a stagnant property inherent

in it.») und Phänomenologie des Geistes (s. Anm. 39), 30, 25-26 («Das Wahre und
Falsche gehört zu den bestimmten Gedanken, die bewegungslos für eigene Wesen

gelten ...»).
47 In diesem Zusammenhang ist es wichtig zu sehen, daß beide Denker (Hegel

natürlich noch mehr als James) versichern, auch Meinungen der Vergangenheit
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen. Hegel etwa mit der Auffassung, daß Auffassungen
vergangener Philosophen nicht einfach falsch waren bzw. sind, James mit dem
Hinweis, daß die Syllogistik und andere Doktrinen eine Zeit lang durchaus ihren Dienst
taten.



564 Wahrheit im Pragmatismus

Vor diesem Hintergrund verliert das traditionelle Bild der Auffassungen
James' vertraute Konturen. Weder ist er ein Verifikationist von Wiener
Prägung, noch leistet das sog. Verifikations-Prinzip bei ihm auch nur halbwegs
vergleichbare Arbeit.48 James' Vorstellung von Bewahrheitung hat mehr mit
Integration im Leben zu tun denn mit Fundierung von Erkenntnis. Da, wo
James beide Faktoren gegeneinander aufrechnet, sagt er: «Das Leben ist höher

als die Logik, es ist die praktische Vernunft, für die die theoretische
Argumente findet, nachdem die erstere zu einem Schluß gelangt ist.»49 Und wo
James Rolle und Status von Erkenntnis und Wissen bedenkt, spricht er von
Vorläufigkeit und davon, daß Erfahrungen den Gang der Dinge sehr wohl
ändern können. Dabei scheinen seine Auffassungen von denen Poppers
nicht einmal weit entfernt zu sein.50 Dies gilt sowohl für den Gedanken, daß
Wahrheit den Status einer regulativen Idee hat, als auch für die Vorstellung
von absoluter Wahrheit als Grenzbegriff - als Sache, der wir uns dereinst
annähern werden.51 Insbesondere aber fällt auf, daß James Wahrheit
überhaupt, die sog. Halbwahrheiten nicht anders als die absolute Wahrheit, im
Kern für etwas hält, was gemacht wird und insofern als Bau von Menschenhand

verstanden werden kann.52

48 Die entscheidende Differenz kommt in Pragmatismus, 103, zum Ausdruck.
Hier sieht James die Wichtigkeit und Relevanz, die mit wahren Ideen verbunden sei,
auf nützliche Bereiche unterschiedlicher Art verteilt (i.e. auf Sprachliches, Begriffliches

und Wahrnehmungshaftes), wobei Momente indirekter Verifikation sozusagen
überall auf dem Wege liegen, allerdings in letzter Instanz eine direkte Verifikation
sinnlicher Art stattfinden dürfte. Der springende Punkt ist mithin der, daß wahre
Uberzeugungen letzdich mit den Belangen des Lebens verwoben seien. Diese Differenz

betrifft eine Abgrenzung gegenüber dem Positivismus des Wiener Kreises.
JAMES selber versuchte in The Meaning of Truth, Kap. 8, eine Abgrenzung seiner
Position vom Positivismus Machscher Prägung deutlich zu machen. Zentral ist
überhaupt die Bemerkung zur Verifikation, die sich in: The Varieties of Religious
Experience, Harmondsworth, Middlesex 1982, 120-123, finden. Hier heißt es u.a.:
«On this view religion and science, each verified in its own way from hour to hour
and from life to life ...» (123).

49 Das Pluralistische Universum. Vorlesungen über die gegenwärtige Lage der
Philosophie, übertr. von J. Goldstein, mit einer neuen Einführung von K. Schubert
und U. Wilkesmann, Darmstadt 1994 Bibliothek klassischer Texte), 214 (orig. A
Pluralistic Universe, Cambridge, Mass. 1977 [= The Works of William James], 148).

50 Eine Reihe von guten Vergleichen stellte D.C. PHILLIPS an: «Was William
James telling the Truth after all?», in: The Monist 68 (1984) 419-434, abgedruckt in:
William James. Pragmatism in Focus (s. Anm. 9), 229—247. Es versteht sich, daß
James anders als Popper mit einer Welt rechnet, die als Teil(e) auch Gedanken und
philosophische Positionen in sich begreift.

51 Vgl. Pragmatism, 106-107.
52 Vgl. Pragmatism, 107.



Wahrheit im Pragmatismus 565

V. Ausblick

Die eben genannten Punkte zeigen, daß James' Position in relevanter
Hinsicht den Auffassungen Hegels und Poppers nahekommt. Was sie von beiden

absetzt und im gewissen Sinn positiv unterscheidet, ist ihre korporatisti-
sche Prägung. Die Welt unserer Meinungen rekrutiert sich aus Überzeugungen

faktischer, evaluativer und normativer Art durchaus unterschiedlicher
Stufen — und diese sind als Portionen relevant. Entsprechend revidieren wir
unsere Meinungen im Lichte der Erfahrung auch portionenweise. Da unsere
Meinungen jedoch nicht isoliert bestehen, sondern aufeinander bezogen sind
und sogar aufeinander aufbauen53, dürften unsere Erfahrungen auch dazu
führen, daß wir unsere Auffassungen neu aufeinander abstimmen und unseren

Bestand an Meinungen gegebenenfalls neu balancieren. Diese Sicht der
Dinge — sie hat im Ausgang von M.G. White54 auch J. Rawls' Konzeption
des reflektiven Gleichgewichts beeinflußt - gestattet nicht nur eine
angemessene Einschätzung der Art und Weise, wie unser philosophischer
Ideenhaushalt funktioniert; sie hat den unbestreitbaren Vorzug, auch die Art und
Weise verständlich machen zu können, wie Menschen überhaupt mit ihren
vielfältigen Erfahrungen zurechtkommen und ihr Denken entsprechend
einrichten.

Daß dieser Punkt in seiner Tragweite heute anders als früher überhaupt
in den Blick gerät, ist weder selbstverständlich noch — stellt man das in der
Metaphysik des klassischen Realismus begründete Verständnis der Philosophie

in Rechnung55 - eigentlich naheliegend. Hier bedürfte es wohl der
Einsicht, daß Menschen primär nicht rezeptiv schauen, also weder das Inventar
des Universums beobachten bzw. klassifizieren, noch etwa Strukturen der
Wirklichkeit registrieren, geschweige denn von dem AnHegen bestimmt sind,
Vorhandenes welcher Art auch immer in eigenem Recht hervortreten zu
lassen; derartiges meinen, hieße übersehen, daß wir primär Anpassungen an

53 Vgl. den Passus in Pragmatism, 107 bezüglich unserer Meinungen (beliefs) als

«themselves parts of the sum total of the world's experience ...».
54 Die Relevanz von Whites Auffassungen wurde namentUch von Th. Gfeller,

«Korporatismus und die Revision moralischer Begründungen», in: Logos 4 (1997)
betont; siehe auch meine Hinweise in «Erfahrung und Ethik. Ethik und Erfahrung»,
in: Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie des 20. Jahrhunderts (s. Anm. 6).

55 Dieser Punkt wurde von J. Dewey in der neuen Einleitung [1948] zu seinem
Buch Reconstruction in Philosophy. Enlarged Edition, with a New Introduction by
the Author, Boston 1957 prägnant ausgeleuchtet.



566 Wahrheit im Pragmatismus

eine Realität leisten, die in einen Kontext von Bedürfnissen und praktischen
Belangen eingebettet ist. Insofern gilt es zu sehen, daß eben diese praktischen

Belange sozusagen ihr eigenes Regime entwickeln und die Art unserer
Betrachtung gestalten. Dieser Punkt ist vielleicht keine Erfindung James'.56
Doch ist James sicher derjenige Denker, der die Rede vom Sitz im Leben
besonders ernstgenommen hat und der Einschätzung und Beurteilung
theoretischer Probleme wirklich nutzbar zu machen versuchte. Dies zugestehen
und die Relevanz der These vom Primat des Praktischen anerkennen57 heißt,
Verstiegenheiten aller Art als fruchtlose Angelegenheiten beiseiteschieben
können, um wieder einen Sinn für die mögliche Relevanz der in Rede
stehenden Ideen und Leitbegriffe zu entwickeln.

Vor diesem Hintergrund scheint klar, dass die typisch sokratischen Fragen

«Was ist Wissen?», «Was ist Wirklichkeit?», «Was ist Wahrheit?» die
Gefahr bergen, unterschiedliche Zusammenhänge zu verschleifen und damit
Dinge im Grunde unzulässig zu vereinfachen. Wer fragt, was eine Erklärung
sei und erfährt, daß es sich dabei um ein Argument nomologisch-deduktiver
Art handele, wird früher oder später fragen, ob derartige Argumente
tatsächlich durchwegs die Informationen liefern können, die wir zu erhalten
wünschen; und er wird im Blick auf unterschiedliche Kontexte und
Fragestellungen andersartige Beantwortungs-Strategien zu artikulieren suchen.
Erst wenn dieser Punkt klar ist und relevante Unterschiede deutlich geworden

sind, scheint es angezeigt, erneut nach gemeinsamen Faktoren zu
fragen. In diesem Sinn konstatiert James, daß die mit der Korrespondenz-
Theorie assoziierte Copy-Idee nur in bestimmten Kontexten eine gewisse
Berechtigung habe.58 M. a. W.: die Korrespondenz-Idee urgieren, hieße
somit Erfahrungsbereiche bestimmter Art ausscheiden und als nicht-wahr-
heitsträchtig ansehen müssen (s.o.). Aber genau dies scheint all dem diametral

entgegenzustehen, was wir normalerweise glauben. Vor die Wahl
gestellt, diese Haltung im Namen einer Irrtumstheorie zu desavouieren oder

56 Momente der diesbezüglichen Diskussion finden sich bei R. BlTTNER, «Nietzsches

Begriff der Wahrheit», in: Nietzsche Studien 16 (1987) 70-90, bes. 82-83 mit
Anm. 46.

57 Dazu gehört u.a. der von H. Putnam seit geraumer Zeit immer wieder
betonte Gedanke, daß auch unsere theoretischen Überzeugungen von Werten bzw.
Wertungen bestimmter Art abhängen. Siehe z.B. Realism with a Human Face, hrsg.
und eingel. von J. Conant, Cambridge, Mass. 1990, Kap. 9—11; Words and Life, hrsg.
von J. Conant, Cambridge, Mass. 1994, Kap. 8.

58 Der entscheidende Passus findet sich in Pragmatism, 96: Mit Bezug und Blick
auf bestimmte Dinge wie «the true keeping function of the clock» oder die Elastizität

ihrer Federn sei es «hard to see exacdy what your ideas copy.»



Wahrheit im Pragmatismus 567

aber sie honorieren, plädiert James für die letztere Alternative. Dieser
Entscheid ist, wie andere Entscheide auf dieser Stufe auch, letztlich eine
nichtrationale Angelegenheit und Sache dessen, was wir letztlich glauben
wollen;59 dies gesehen zu haben, ist ebenfalls ein Verdienst W. James'.60

59 Vgl. hierzu die guten Bemerkungen von M.G. WHITE, Foundations of Historical

Knowledge, New York 1965, 200-201, mit Bezug auf die Fragen, was J. Dewey
veranlaßt haben mochte zu meinen, daß Werturteile objektiv seien.

60 Siehe die C.S. PEIRCE gewidmeten Abhandlungen unter dem Titel «The Will to
Believe and other Essays in Popular Philosophy», New York 1956, urspr. 1897.


	Wahrheit im Pragmatismus : Bemerkungen zu William James

