
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur : neue Literatur
zur Naturphilosophie des deutschen Idealismus

Autor: Bondeli, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Bondeli

Wirkliche, göttliche und
naturwissenschaftliche Natur

Neue Literatur zur Naturphilosophie des
deutschen Idealismus

Die Naturphilosophie des deutschen Idealismus zeichnet sich durch eine —

sich im Umbruch innerhalb der Naturwissenschaften Ende des 18. Jahrhunderts

spiegelnde - schubartige Zuwendung zu einem neuen Modell der
organischen Natur aus. Die Folge ist, daß «Natur» in der Skala der metaphysischen

Geistes- und Einheitsbegriffe nach oben rückt und in ein polarisierendes

und integratives Verhältnis zum herkömmlichen naturwissenschaftlichen

Naturverständnis tritt. Allem voran wird die Forderung laut, die Natur
sei aus den Zwängen des Mechanismus zu befreien, dieser seinerseits aus
dem Organismus heraus zu rekonstruieren.

Das Naturbild des deutschen Idealismus ist allerdings weniger einheitlich

und eindeutig als gemeinhin angenommen. So wird die organische Natur,

je nach Bedürfnis und Ausmaß der Rückkoppelung an die Naturwissenschaften,

unterschiedlich ins Verhältnis zur mechanischen Natur gesetzt. So

tritt der Naturbegriff je nach Autor und Epochenabschnitt in unterschiedlichen

Nuancen und Feinbewertungen auf, die sich in der Regel im
Spannungsfeld zwischen einer Natur als Verhältnis von Stoffen und Kräften
einerseits und einer Natur als gleichberechtigtem Anderssein oder sogar als

Wirklichsein des Geistes andererseits bewegen. Ein differenzierter Blick auf
die Entstehungs- und Fortsetzungsgeschichte des deutschen Idealismus läßt
zudem erkennen, daß der Vielfalt der Naturphilosophie dieser Epoche wenig

Gerechtigkeit widerfährt, wenn man Schellings Beiträge als das Maß aller
Dinge betrachtet.

Zu den Interpreten der Naturphilosophie des deutschen Idealismus, die
nach wie vor Schelling eine Sonderstellung einräumen, gehört Wolfdietrich
S'chmied-Kowarfk. In seiner Studie Von der wirklichen, von der seyenden Natur1, in

1 SCHMIED-KOWARZIK W., «Von der wirklichen, von der seyenden Natur»
Schellings Ringen um eine Naturphilosophie in Auseinandersetzung mit Kant,
Fichte und Hegel. Stuttgart-Bad Cannstatt 1996, 234 Seiten. (Schellingiana. Hrsg.
von W.E. Ehrhardt im Auftrag der Internationalen Schelling-Gesellschaft, Band 8).



538 Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur

der zwölf seit 1981 veröffentlichte und zwei Originalbeiträge zu einem
Gesamt vereinigt sind, gibt er eingangs seiner Uberzeugung Ausdruck, bei der
Schellingschen Naturphilosophie handle es sich um eine «singulare Erscheinung

innerhalb der klassischen deutschen Philosophie» (Vorwort). Schelling
sei der einzige, der die Natur nicht nur unter dem Aspekt der «Naturerkenntnis»,

sondern auch als die «wirkliche» und «lebendige» Natur gedacht habe.
Zu Recht rekurriere man heute angesichts der drohenden Naturzerstörung
auf Schelling.

In der Hauptgedankenführung der dreiteihg aufgebauten Studie geht es

dem Autor indessen weniger um Überlegungen, wie man mit Schelhngs
Naturphilosophie heute zu einem anderen Umgang mit der Natur oder zu einer
Revision des naturwissenschaftlichen Denkens finden könnte, denn um ein

Plädoyer für Schellings generelles Naturverständnis in Abhebung von jenen
Kants, Fichtes und Hegels.

Der erste Teil der Studie ist «Grundlegungen Kants und Schellings»
gewidmet. Der Autor unterstreicht die Bedeutung von Kants Kräftelehre in
den «Metaphysischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft» von 1786 und
des Konzepts der teleologischen Urteilskraft aus der dritten Kritik von 1790
für die Herausbildung von Schelhngs Naturphilosophie. Gleichzeitig
unternimmt er den Versuch aufzuzeigen, welches die Gebrechen des Kantischen
Naturbegriffs sind, die Schelling dazu bewegen mußten, über Kant
hinauszuschreiten. Entgegen der verbreiteten Ansicht, Kant sei einer der
Kronzeugen des mechanischen naturwissenschaftlichen Denkens der Neuzeit,
anerkennt der Autor die Vielschichtigkeit von Kants Naturverständnis. Während

die erste Kritik im Blick auf objektiv-gültige Erkenntnis die Grundlage
einer unter Verstandeskategorien stehenden mathematisch-physikalischen
Natur bereitstellt, vermitteln die zweite und dritte Kritik im Blick auf die
Möglichkeit hypothetisch-gültiger Erkenntnis bald eine durch das moralische

Subjekt realisierte, bald eine ästhetisch-spielerische und zweckset-zende
organische Natur. Bei der Auflösung der Antinomie der Urteilskraft in der
dritten Kritik erwägt Kant darüberhinaus die Statuierung eines — als «Idee»

gefaßten - übersinnlichen Substrats oder «Urgrundes» der mechanischen
und organischen Natur, was Schelling in seinen Erstlingsschriften als großen
Lichtblick der Kantischen Philosophie empfinden wird.2 Die von diesem
Befund ausgehende Kant-Kritik von Schmied-Kowarzik setzt bei zentralen
systematischen Prämissen der ersten Kritik an. Es fällt der Vorwurf, mit der
Unterscheidung zwischen erkennbaren Gegenständen der Erscheinung und
unerkennbaren Dingen an sich habe es Kant sich verunmöglicht, die Natur
in ihrer «Wirklichkeit an sich» — worunter der Autor die organisch-

2 Siehe dazu Schellings affirmative Bemerkungen zu § 76 der «Kritik der Urteilskraft»

in der Ich-Schrift. Vgl. SCHELLING F.W.J., Vom Ich als Prinzip der Philosophie

oder über das Unbedingte im menschlichen Wissen. In: DERS., Sämtliche Werke.

Hrsg. von K.F.A. Schelling. Stuttgart 1856ff., 1/1, 242. Anm.



Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur 539

produktive Natur, die Natur in ihrer Eigenheit wie auch die Natur in ihrem
Gesamtzusammenhang begreift — angemessen zur Geltung zu bringen (bes.

15ff.) Weiter wird wiederholt moniert, der Seinsstatus Kantischer Begriffe
wie «Gegenstand», «ursprünglich-synthetische Einheit der Apperzeption»
lasse sich nur unter Zuhilfenahme der «reflektierenden Urteilskraft» sowie
einer ursprünglichen Existenzgewißheit des «Ich denke» rechtfertigen.(54f.,
58f.).

Bei diesen Einwürfen Schmied-Kowarziks gegen Kant kann man sich

nur schwer des Eindrucks erwehren, daß Schelhngs eigene Kant-kritische
Position unbesehen übernommen wird. Zwar deckt der Autor insofern eine
Kantische Schwachstelle auf, als der Seinsstatus der ursprünglichen
Apperzeption in der Tat nicht hinreichend bestimmt worden ist. In ihrer vollen
Konsequenz ist seine Kritik jedoch sehr fragwürdig. Der Autor unterstellt,
Schelling folgend, daß Kants Dinge an sich (welche die Dinge der Erscheinungen

als an sich und nicht für uns betrachtet sind) eindeutig mit dem
Begriff jenes Gegenstandes, den Kant in der ersten Kritik als «Noumenon in
positiver Bedeutung» bzw. als «intellektuelle Anschauung» bezeichnet hat3,

und dadurch mit einem übersinnlichen positiven Grund der Natur gleichzusetzen

sind (57).4 Damit bleibt unerörtert, daß die Dinge an sich als negativer

Begriff nicht nur dazu da sind, die Möglichkeit eines positiven Begriffs
von freier, produktiver Natur freizulegen, sondern auch — und in erster Linie
— dazu, der Welt der Erscheinungen ein realistisches Fundament zu garantieren.

Hinzu kommt, daß der Autor annimmt, die Dinge an sich seien Indiz
einer von der mechanischen Erscheinungswelt unterschiedenen organisch
verfaßten Wirklichkeit an sich, die man als wirklicher (bzw. wahrer) betrachten

dürfe als die Wirklichkeit (bzw. objektive Gültigkeit) der Objekte der

Erscheinungswelt. Dadurch wird der einseitig wiedergegebene Kantische
Begriff der Dinge an sich in seinem Bedeutungssegment des An-sich zusätzlich

zu einer nach Vollkommenheitsgraden gedachten Wirklichkeit uminterpretiert.

Und dieser Uminterpretation entsprechend wird schließlich Kants
These der Unerkennbarkeit der Dinge an sich als Symptom eines
unvollkommenen Ausdrucks der gegebenen Wirklichkeit an sich verstanden.

Ein weiterer problematischer Punkt in Schmied-Kowarziks Kant-Kritik
ist, daß mit Schelling vorausgesetzt wird, es handle sich bei der nämlichen
Wirklichkeit an sich um etwas, dessen wir uns durch eine «unmittelbare
Erfahrung» oder eine ursprüngliche «Selbst- und Existenzgewißheit» bewußt
sind (24f.). Mit dieser Ansicht wird zwar richtigerweise angedeutet, daß auch

Kant nicht umhin kann, seinem obersten Prinzip eine nicht-diskursive
Existenzgewißheit zuzuschreiben. Doch legt der Autor diese Existenzgewißheit
in einer Art und Weise aus, daß Kants erkenntnistheoretische Forderung des

3 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, B 307ff.
4 Siehe auch die Kritik bei WAHSNER R., Naturphilosophie im deutschen

Idealismus und alternative Konzepte. In: Philosophische Rundschau 44 (1997) 4, 299f.



540 Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur

Bezugs auf sinnliche Erfahung ihren Sinn verliert. Weil es eine «unmittelbare
Erfahrung» ist, welche die «sinnhche Erfahrung» möghch macht (25), wird
die Begründung von Naturerkenntnis vom Autor als eine Konstruktion aus
der «unmittelbaren Erfahrung» gefaßt. Wie eine solche Konstruktion die
Wirklichkeit an sich, soweit sie in ihrer Eigenschaft als organische Natur, als

Natur in ihrer Eigenheit und in ihrem Gesamtzusammenhang verstanden
wird, begründen kann, bleibt dunkel. Die Wirklichkeit an sich wird zu einem
undurchschaubaren Derivat der Existenzgewißheit. Und die in den Kontext
der unmittelbaren Erfahrung gestellte Vorstellung von einer «empirischen
Probe» oder einer sinnhchen Erfahrung als «unabdingbarem Bezugspunkt»
(vgl. 88f.) kann nur metaphorische Bedeutung haben.

Im zweiten Teil der Studie behandelt Schmied-Kowarzik die
Auseinandersetzung Schellings mit Fichte. Während Schelling in seinen ersten Schriften

noch weitgehend den Geist von Fichtes transzendental-idealistischer
Wissenschaftslehre atmet, nimmt er nach 1796 eine von Fichte beargwöhnte
Aufteilung in eine Transzendental- und eine Naturphilosophie vor. Beide
sollen paritätisch nebeneinander bestehen können. Ab 1801 werden beide
Systemansätze zu einem einzigen System zusammengezogen, in welchem der
Naturphilosophie der Primat zugesprochen wird.

Was die entscheidende strukturelle Differenz von Fichtes und Schellings
Grundansicht von Natur betrifft, konstatiert der Autor ausgehend von der
Tatsache, derzufolge Schelling die Genese des Bewußtseins tiefer anlegt als

Fichte, zumal er auch die Ambition hat, die Herausbildung des Ich und
damit Fichtes Anfangspunkt eines vorbewußten Bewußtseins aus der
Naturproduktivität heraus zu konstruieren (118), Fichte neige im Unterschied zu
Schelling dazu, die Natur ihrer Eigenständigkeit zu berauben. Der vorderhand

unter dynamisierten Verstandeskategorien stehenden Natur komme
lediglich die Rolle des permanenten äußeren Anstoßes durch das Nicht-Ich zu
(134, 138). Dabei sieht Schmied-Kowarzik den Grund für Fichtes Verkennen

der eigenständigen Natur in einem Übergewicht des Denkens innerhalb
der genuinen Einheit von Denken und Sein im absoluten Ich. Und Fichtes
Differenz in dieser Sache zu Schelling ist seines Erachtens in nuce schon in
der Zeit von 1794/95 feststellbar. Schelling habe damals die Formel des

«Ich bin Ich», mit welcher die Einheit von Form und Gehalt eines Satzes,

von Identitäts- und Existenzgewißheit behauptet wird, akzentuierter als

Fichte nach der Seite der Existenz ausgelegt (69, 103f.).
Es besteht kein Zweifel, daß Schelling die - durch Friedrich Heinrich

Jacobis Diktum der Philosophie als Daseinsenthüllung inspirierte5 — Auffassung

eines unvordenklichen Existierens im «Ich bin Ich» ernster nimmt als

Fichte. Es spricht allerdings vieles dafür, daß Schellings Abweichung von
Fichte ebenfalls mit einem sich verändernden Seins- und Vereinigungsver-

5 Vgl. Schelling F.W.J., Vom Ich als Prinzip der Phüosophie oder über das

Unbedingte im menschlichen Wissen, a.a.O. 1/1. 186.



Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur 541

ständnis jenseits des vom Autor behandelten Realitätsproblems zu tun hat.
Man denke nur an die Kritik an Fichtes Ich- und Reflexionsstandpunkt, die
ab 1795 seitens des Frankfurter-Homburger Kreises um Hölderlin und Hegel

erhoben wird. ScheUing, der mit seiner Spinozistischen Umdeutung der
Fichteschen Ich-Philosophie diese Kritik teilt, erkennt demnach auch, daß

Fichtes Verhältnis von Ich und Nicht-Ich zwar als Monismus entworfen,
jedoch im Verhältnis von Subjekt und Objekt, von theoretischer und praktischer

Vernunft nur schwer mit dem Ideal einer ausbalancierten, symmetrischen

Vereinigung in Einklang zu bringen ist. Wieweit man mit einem
philosophischen System, das statt vom Ich vom Sein oder von der Natur als pri-
mum ausgeht, dem ausschheßenden Setzen einer anderen, nicht geistkonformen

Natur entgehen kann, ist natürlich eine andere Frage. Es scheint,
daß Fichtes Anstoß-Natur gleichfalls unter dem naturphilosophischen Blick
auf die Ich-Genese nicht überwindbar ist. Denn auch die ursprüngliche
produktive Natur bedarf zu ihrer Manifestation einer Hemmung, einer
AntiProduktivität, die nicht ohne antinomische Gestalt auf die produktive Natur
zurückübersetzt werden kann.

Die Auseinandersetzung mit Hegel folgt im letzten Teil der Studie. Ob-
schon die Gemeinsamkeiten zwischen ScheUing und Hegel nach 1801 in
Sachen Naturphilosophie offenhegend sind, gibt es, wie der Autor hervorhebt,
signifikante Differenzen, die sich bis in die Spätphilosophie beider Denker
durchhalten. Den Kernpunkt dieser Differenzen sieht er, auf eine einfache
Formel gebracht, darin, daß Hegel in seiner Naturphilosophie dem «Begreifen
der Wirklichkeit», ScheUing dagegen dem «Begreifen der Wirklichkeit» auf der
Spur ist (183). Indem Hegel sogleich die begriffene Natur favorisiere, stelle er
zwar sehr wohl wie ScheUing die organische Natur in den Mittelpunkt,
mißachte jedoch die Differenz zwischen begriffener Natur und Natur außerhalb
des Begriffs. ScheUing dagegen generiere eine Konzeption der zu begreifenden

Natur, welche der Natur an sich besser zu ihrem Recht verhelfe, da er
sich ihr mit Denkmitteln der docta ignorantia wie beispielsweise der Ekstasis
annähere (164, 212ff.).

Die DarsteUung Schmied-Kowarziks ist in diesem Punkt in mancher
Hinsicht erhellend. Und es ist zweifelsohne zu würdigen, daß er sich mit
ScheUing um ein Hineindenken in die Natur als Natur bemüht. Dennoch
bleiben viele Fragen offen. Gegenüber einem unverbesserlichen Begriffsrealisten

mag die Beteuerung angebracht sein, daß es außerhalb der begriffenen
Natur noch die wirkliche, lebendige Natur gibt. Aber sonst? Woher nehmen
wir die Gewißheit, daß die vom Begriff befreite Natur auch «wirkhch» die
wirkliche und lebendige Natur ist? Ist die Annahme einer eigenständigen
Natur nicht vielleicht eine Projektion unsererseits, die uns nicht weniger zur
Selbsttäuschung verführt als die Flucht in den Begriff? Hegel ist in seinen



542 Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur

Frankfurter Jahren, die der Autor zu wenig berücksichtigt6, davon ausgegangen,

daß die Flucht sowohl vor der Natur als auch vor dem Begriff vermieden

werden muß. Deshalb hat er noch vor Schelling ein als «Liebe» und
«Leben» gekennzeichnetes Verhältnis eines Bei-sich-Seins im Anderen
entworfen. Seine Vorstellung von begriffener Natur ist deshalb nicht ohne
Reflexion auf die Möglichkeit einer Natur außerhalb des Begriffes entstanden.

Daß Schelling in der Epoche des deutschen Ideahsmus nicht der einzige
war, der sich emphatisch mit der Natur als wirklicher und lebendiger
befaßte, daß es vielmehr zu seiner Zeit Denker gab, die ihn an Naturfrömmigkeit

zu überbieten wußten, verdeuthcht die Dissertation Natur und Gott: Das

wirkungsgeschichtliche Verhältnis Schöllings und Baaders aus der Feder von Marie-
Elise Zovko? Während Franz Xaver von Baader (1765-1841) in der
Philosophiegeschichtsschreibung bisher meistens als Schüler oder Geistesverwandter

Schelhngs herhalten mußte, unternimmt es Zovko aufzuzeigen, daß Baader

ein eigenwilhger Denker war, der mit Schelhng nach einer
Annäherungsphase vor der Jahrhundertwende längere Zeit symphilosophierte und
später zu einem namhaften Rivalen aufstieg.

Die Autorin hebt drei, sich in der Gliederung des Buches abzeichnende

Etappen hervor, in denen eine produktive Auseinandersetzung zwischen
Schelling und Baader greifbar wird. Die erste fällt in die Entstehungsphase
von Schellings Naturphilosophie. Baader ist in den 90er Jahren ähnlich wie
Schelhng auf der «Suche» nach einer «dynamischen Naturphilosophie». Im
Unterschied zu Schelhng umgeht er jedoch den Kantischen und Fichteschen
Anschlußkontext. Während sich in Schelhngs Entwicklung ab Mitte der 90er

Jahre eine Kantisch-Fichtesche Subjektivitätsphilosophie mit einer — durch
Jacobis Spinoza-Büchlein8 vorbereiteten - geläuterten Spinozanischen Lehre
der unteilbaren Substanz, der wir uns im amor dei intellectualis annähern,
vermischt, ist Baader von Anbeginn ungleich einhelliger und tiefer einer

neuplatonischen und mystisch-hylozoistischen Naturspekulation verpflichtet.
Von nachhaltiger Wirkung ist seine Rezeption der religiösen Naturspekulation

des französischen Philosophen Saint-Martin9, durch die er den

Zugang zur mittelalterlichen Mystik Jakob Böhmes findet. Diese Rezeption
bringt es mit sich, daß er sich au fond als ein zum transzendentalen Ideahsmus

und Subjektivismus seiner Zeit konträr stehender Reahst oder Objekti-

6 Der Autor weist en passant auf Hegels «Systemfragment von 1800» hin. Zu
Hegels Denkentwicklung bis 1800 siehe jetzt BONDELI M., Der Kantianismus des

jungen Hegel. Die Kant-Aneignung und Kant-Überwindung Hegels auf seinem Weg
zum philosophischen System. Hamburg 1997.

7 ZOVKO M.-E., Natur und Gott: Das wirkungsgeschichtliche Verhältnis Schellings

und Baaders. Würzburg 1996, 323 Seiten. (Epistema. Würzburger
wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie, Bd. 210).

8 Jacobi F.H., Über die Lehre des Spinoza in Briefen an Herrn Moses Mendelssohn.

1. Aufl. Breslau 1785.
9 Louis-Claude de Saint-Martin, 1743-1803.



Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur 543

vist begreift und das aufklärerische Subjektivitäts-, Vernunft- und
Fortschrittsdenken der Kantischen und Fichteschen Philosophie verwirft. In
diesem Kontext wird nachgerade der gesamten neuzeitlichen Tradition des

«cogito» mit einem auf Gott blickenden «cogitor» der Kampf angesagt. Und
von daher erstaunt es auch nicht, daß Baaders Naturphilosophie anders als

jene des jungen Schelling im Banne der christhchen Religion steht. Während
der frühe Schelling mit dem Atheismus kokettiert, versteht Baader sich als

Vertreter einer «heiligen Physik» oder einer «Naturphilosophie des

Christentums» (59).
Sobald Baader auf dieser geistigen Grundlage mit Kants Naturlehre und

Fichtes dialektischem Verhältnis von Ich und Nicht-Ich konfrontiert wird,
tritt seine Idee der einen und einzigen Natur auf den Plan. Diese treibt ihn,
wie seine Schrift «Über das pythagoreische Quadrat in der Natur oder die
vier Weltgegenden» von 1798 verrät, nicht nur zu einer Revision von Kants
dualer Kräftelehre. Sie führt ihn auch zu einer die dialektische Dreiheit von
Einheit, Differenz und Verbindung von Einheit und Differenz übersteigenden

Lehre der Vierheit. Das vierte und höchste Element des Quaternars soll
als die Natur im Sinne der Einheit der Dreiheit oder im Sinne des überseienden

Einen verstanden werden. Dem Vorbild Böhmes folgend ist diese
Natur für Baader die göttliche Natur, die sich im Zustand des Geschaffenseins

durch Bewegungen des Fort- und Zurücklaufens, des Verlustes und
Wiederfindens des Mittelpunktes auszeichnet. Die Dreiecks- und Kreissymbolik

wird dadurch zum vorzüglichen Darstellungsmittel. Wie die Autorin
herausarbeitet (bes. 30-33), gelangt Baader auf dieser Grundlage zu einer
Korrektur von Kants dualer Kräftelehre, die sich mit Schellings damaligen
Ansichten auffällig überschneidet. Baader stellt die These auf, die Kräfte der
Repulsion und Attraktion seien durch eine dritte Kraft, durch die Schwerkraft,

zu vereinigen. Schelling tritt in der Schrift «Über die Weltseele» von
1798 für die nämliche Auffassung ein. Ob Schelling, wie Zovko vermutet
(vgl. 31, Anm. 7), in dieser Sache wirklich durch Baader beeinflußt wurde,
läßt sich allerdings nicht mit Sicherheit belegen. Es versteht sich, daß ähnlichen

Denkvoraussetzungen leicht ähnliche Einsichten entspringen.
Zustimmen kann man der Autorin jedoch gewiß in der generellen Einschätzung,

wonach Baader mit seiner Lehre der Vierheit die neuplatonischen
Denkfiguren in Schellings bisherigem Denken verstärkt zur Geltung zu
bringen verstand und dadurch die Loslösung der Naturphilosophie von der
Transzendentalphilosophie vorantrieb.

Die im zweiten, dem Hauptteil der Arbeit behandelte Etappe umfaßt die
Zeit von 1806 bis 1818. In dieser Periode kommt es in München zur
persönlichen Bekanntschaft, engeren Zusammenarbeit und schließlich zum
Bruch zwischen Schelling und Baader. Nicht ohne Drängen von Seiten Baaders

vollzieht Schelling ab 1806 seine berühmt-berüchtigte theosophische
Wende. Mit Verve stürzt er sich auf mystisches Schrifttum; er bekennt sich

vorübergehend zur Schwärmerei und vertieft sich zur Freude Baaders in die



544 Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur

Philosophie Böhmes. Wie die Autorin nachweist, färbt sich das Studium
Böhmes auf Schellings Terminologie ab (vgl. 200). Doch nicht nur dies.
Böhmes Verständnis einer Selbstgebärung Gottes aus der ewigen Natur
schlägt sich in seinem esoterischen Denken ebenso nieder wie Böhmes
eindringliche Frage nach dem Ursprung des Bösen in Gott. In der Freiheitsschrift

von 180910 schließt Schelling an Böhmes Rede von einem «Ungrund»
der Schöpfung aus der ewigen Natur an und definiert erstmals die Freiheit in
Gott als Vermögen sowohl zum Guten als auch zum Bösen. Ergänzend zu
den Ausführungen der Autorin sei erwähnt, daß Schelling zu der letzteren
Ansicht nicht allein durch die Böhme-Lektüre, sondern auch durch eine
Reinhold-Reminiszenz angeregt worden sein dürfte.11 Reinhold hatte im
zweiten Band seiner «Briefe über die Kantische Philosophie» von 179212 mit
seiner Behauptung, der freie Wille sei der Wille zum Guten wie zum Bösen,
ja eine profilierte Debatte zur Freiheitsproblematik in Gang gesetzt.

Daß es zwischen Schelling und Baader am Ende ihrer gemeinsamen
Denkperiode zum Bruch kam, hatte, wie die Autorin weiter aufweist, neben

persönlichen und kulturpolitischen auch offenhegende sachliche Gründe.
Schelling näherte sich zwar schrittweise der Baader-Böhmeschen Naturspekulation

an, jedoch nie mit der Intention, auf seine rational-konstruktivistische,

linear-evolutionistische Naturauffassung zu verzichten. Schellings
Bekenntnis zu einem Pantheismus der Freiheit in der Freiheitsschrift von 1809
kollidierte außerdem mit Baaders anthropomorph-personalistischem
Gottesbild. Für Schelling, der bei aller Abkehr von seinem früheren transzendental-

und naturphilosophischen Standpunkt stets an gewissen
Rationalitätsstandards festhielt, wurde Baader am Ende ihrer Freundschaft mehr umd
mehr zum unerklärbaren «Phänomen», d. h. zum unheilbaren Schwärmer. Er
sprach damit jenes harte Urteil über Baader aus, das gut ein Jahrzehnt zuvor
Hegel über ihn, Schelling, ausgesprochen hatte. Dabei entbehrt es nicht
einer gewissen Ironie der Umstände, daß sich mit dem Bruch zwischen

Schelling und Baader eine Annäherung zwischen Hegel und Baader
abzuzeichnen begann.

Die dritte, nach 1818 beginnende Etappe steht nach Zovko unter dem
Vorzeichen der Rivalität. Die Autorin führt hier den Nachweis, daß Schellings

Ausarbeitung einer positiven Philosophie neben der rationalen, negativen

Philosophie nicht zuletzt als «Gegenentwurf» zu Baaders Religionsphilosophie

gedacht war (271). Baader seinerseits unterließ es nicht, in seinen

10 SCHELLING F.W.J., Philosophische Untersuchungen über das Wesen der
menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände. Mit einem

Essay von W. Schulz. Freiheit und Geschichte in Schellings Philosophie. Frankfurt
a.M. 1975., 48, 98f.

11 Bezeichnenderweise fällt in Anmerkung 4 von Schellings Freiheitsschrift der
Name Reinholds.

12 Vgl. Reinhold C.L., Briefe über die Kantische Philosophie, Band 2. Leipzig
1792. 7. und 8. Brief.



Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur 545

«Vorlesungen über religiöse Philosophie» aus dem Jahre 1826 Schellings
Naturphilosophie der Irreligiosität zu bezichtigen (288), was Schelling zu
erneuten Entgegnungen anstachelte.

Gesamthaft vermittelt die Autorin ein faszinierendes Bild der
philosophischen und persönlichen Beziehung zwischen Schelling und Baader. Baader,

so der generelle Eindruck, war Schelling in der Entwicklung der
Naturphilosophie stets einen innovativen Schritt voraus. Schelling folgte nach,
aber Heß sich, mit Bedacht, nie von seinem Antipoden einnehmen, sondern
integrierte die neuen Einsichten in sein eigenes Konzept. Als geradezu
spannend erweist sich dabei Zovkos Nachweis, wie mit Schelling und Baader

zwei naturphilosophische Denkweisen aufeinandertreffen, die sich
anziehen und zugleich abstoßen, ja, abstoßen müssen. Denn Schellings Denken

bleibt, wie Zovko treffend bemerkt, bei allen Diffundierungen der Ich-
Philosophie in die Natur, bei allen Depotenzierungen der Subjektivität und
allen Kehren gegen Subjektivismus und Rationalismus dennoch dem Projekt
einer Subjektwerdung der Natur treu. Baader dagegen ist Vertreter einer, wie
die Autorin es nennt, «anthropomorphistisch-analogischen» Denkweise, die
einen durch Archetypen und Symbole fixierten Übergang der Gottnatur in
eine von der Mitte abfallende und zu dieser dank göttlicher Gnade
zurückkehrende Welt beschreibt. Weniger folgen kann man der Autorin allerdings
dort, wo sie die These stark zu machen versucht, das Baadersche Naturdenken

dürfe im Gegensatz zum Schellingschen als wirklich gelungene
Überwindung des Subjektivismus verstanden werden. Baaders Gottnatur ist zwar
in anderer Weise, aber dennoch, zumal sie sich doch zu einem Anthropo-
morphismus bekennt, nicht weniger subjektivistisch als Schellings
Subjektnatur.

Einen bemerkenswerten Kontrast zur Schelling-Schrift Schmied-Kowarziks
bildet die unter dem Titel Die Begründung einer Naturphilosophie bei Kant, Schelling,

Fries und Hegel erschienene Habilitationsschrift von Wolfgang Bonsiepen.13

Mit seiner systematisch anspruchsvollen und materialreichen Studie, in
welcher eine Entstehungsgeschichte des deutschen Idealismus unter naturphilosophischer

Optik mit einer Präsentation relevanter Gebiete der damaligen
Geschichte der Naturwissenschaften, der Psychologie und Anthropologie
verbunden wird, steht der Autor nämlich - im Gegenzug gegen Schellings
Idee einer sich von der Verstandesnatur abhebenden spekulativen
Naturphilosophie — für die Überzeugung ein, «daß nicht eine Naturphilosophie in
Opposition zur modernen Naturwissenschaft, sondern in Reflexion auf
deren positive Grundlagen für die Bewältigung der modernen Probleme in-
frage kommt» (25). Zudem wird mit der Darstellung der kritischen Fortführung

der Kantischen Vernunftkritik und Naturphilosophie durch Jakob

13 Bonsiepen W., Die Begründung einer Naturphilosophie bei Kant, Schelling,
Fries und Hegel. Mathematische versus spekulative Naturphilosophie. Frankfurt a.M.

1997, 651 Seiten (Klostermann, Philosophische Abhandlungen, Band 70).



546 Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur

Friedrich Fries (1773—1843) indirekt der Ansicht widersprochen, Schelhng
sei jener Naturphilosoph, der wie kein anderer den Bezug zur Naturforschung

seiner Zeit hergestellt habe. Nach Bonsiepen darf man vielmehr
behaupten, «daß seit Aristoteles wohl keiner der großen Philosophen so sehr

an der Front der Naturforschung gestanden hat wie Fries» (21).
Bonsiepen beginnt die Skizzierung der Kantischen Begründung der

Naturphilosophie mit einigen vorkritischen Schriften des Königsbergers, die

erhellen, daß dieser sich zunächst auf der Basis der Leibnizschen Kräftemetaphysik

(insbesondere der Entgegensetzung von toter und lebendiger Kraft)
und des Monadensystems Newtons Gesetzen und Gravitationssystem annäherte

(38ff.). Mit der kritischen Wende Kants, die der Autor anschheßend
ins Auge faßt, wurde dann aber der Vermischung Leibniz' mit Newton in
Form einer Kritik an Leibniz' Monadensystem entgegengearbeitet (48ff.).
Kant vertrat einen Duahsmus von Begriff und Anschauung, der die Formen
der reinen Anschauung in einem der Newtonschen Wissenschaft angemessenen

Sinne zur Geltung bringen wollte. Um den Übergang des kritischen
Kant zu den Nachkantianern transparent zu machen, weist Bonsiepen punktuell

darauf hin, welche Ambivalenzen und Probleme Kants Duahsmus mit
sich bringt. Erwähnt wird, daß die transzendentale Deduktion in ihrer
objektiven Form mit einem Vermittlungsproblem von apriorisch erkannter und
aposteriorisch gegebener empirischer Natur einhergeht (50), worauf zu
Kants Zeit besonders Salomon Maimon sein Augenmerk richtete. Proble-
matisiert wird ferner, daß in Kants Ideenlehre zwei Ansätze durcheinandergehen.

Einerseits werden die Ideen ganz an die Verstandeserkenntnis
zurückgebunden, andererseits muß ihnen doch ein «quasi-ontologischer
Status» zugebilligt werden (67ff.).14 Und schließlich wird anhand der
«Metaphysischen Anfangsgründe der Naturwissenschaft» (72f.) und der «teleologischen

Urteilskraft» aus der dritten Kritik (94ff.) exemplifiziert, daß es Kant,
wie dieser bald auch einsieht, nicht gelungen ist, die Phänomene der
dynamischen Natur auf mechanische Gesetze zurückzuführen. Sowohl dieser
Befund als auch das schwankende Ergebnis der Ideenlehre sind Bonsiepen
zufolge die Dreh- und Angelpunkte für den Überstieg von Kant zur post-
Kantischen Systemphilosophie.

Auf einen Abschnitt zum «Kampf um das Erbe Kants», in welchem der
Autor auf Reinholds Elementarphilosophie, Schulzes und Maimons skeptizi-
stische Herausforderung des Kritizismus sowie schließlich auf Fichtes frühe
Grundsatzphilosophie und dessen spärliche Grundzüge einer allgemeinen
Naturlehre eingeht, folgt eine dichte Darstellung der Genese, des Aufbaus
und der Bewegungsstruktur von Schellings Naturphilosophie. Ähnlich wie
der Schrift Schmied-Kowarziks läßt sich auch Bonsiepens Darlegungen
entnehmen, daß die Genese von Schellings Naturphilosophie ohne Kants

14 Zu diesem Problem siehe auch Bondeli M., Zu Kants Behauptung der Un-
entbehrlichkeit der Vernunftideen. In: Kant-Studien 87 (1996) 166-183.



Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur 547

Kräftelehre und das Konstruktionsverfahren von Fichtes früher Ich-Philosophie

nicht denkbar ist. Bonsiepen macht darüberhinaus aber auch kenntlich,

wie sehr Schelhng, abgesehen von allen Einflüssen, die die Vertiefung
in naturwissenschaftliche Theorien mit sich bringt, bei seiner Ausarbeitung
der Naturphilosophie von der Substanzmetaphysik Spinozas und der
dynamischen Atomistik Leibniz' zehrte. Als gewinnbringend erweist sich, daß

Bonsiepen Schelhngs Naturphilosophie kritisch kommentiert. Es wird nicht
nur aufgewiesen, wie sie als Reaktion auf Kantische und Fichtesche Defizite
nachvollziehbar ist. Es wird auch schonungslos aufgezeigt, welche
Folgeprobleme mit Schelling entstehen und wo Schelhng hinter Einsichten des

Kritizismus zurückfällt. Allem voran läßt sich monieren, daß Schelhng eine
Kräftekonstruktion vorlegt, die Raum, Zeit und Materie zu Ideengebilden
verflüchtigen läßt, und daß die Schwierigkeiten von Kants transzendentaler
Deduktion mittels der zweifelhaften Annahme einer prästabilierten Harmonie

behoben werden (162, 319).
Während im finalen Teil der Schrift herausgearbeitet wird, in welchen

Punkten Hegel sich bei allen Affinitäten zu Schelhngs Naturphilosophie von
dieser unterscheidet — zentral sind Hegels Verzicht auf eine Realgenese15 der
Natur sowie seine akzentuiert bewußtseinstheoretische und logisch-dialektische

Begründung der Natur —, kommt im Abschnitt zu Fries die eigenthche
Pointe in Bonsiepens Argumentationsrichtung zur Geltung. Fries' Revision
der Kantischen Vernunftkritik und Naturlehre hebt im Grunde genau bei
den von Reinhold, Fichte, Schelhng und Hegel festgestellten Kantischen
Defiziten an. Ihr Vorzug ist aber, daß sie beim Versuch, diese wettzumachen,

eine andere, nicht-spekulative Richtung einschlägt. In seiner Absicht,
eine «anthropologische» Vernunftkritik zu generieren und eine «mathematische»

Naturphilosophie aufzustehen16, steht Fries auf dem Boden der
genuinen Kantischen Philosophie, weshalb er sich auch als profunder Kritiker
der gesamten nachkantischen Systemphilosophie profitieren kann. Mit der

spekulativen Naturphilosophie teilt Fries die Forderung eines nicht radikalen
Duahsmus der Kantischen Erkenntnisstämme des Rationalen und Empirischen.

Mit Kant geht er dagegen in einer anti-monistischen Tendenz einig,

15 Hegels Stufenkonzept der Natur ist nicht genetisch, sondern klassifikatorisch.
Das hat damit zu tun, daß Hegel sowohl gegen die Vorstellung einer Metamorphose
der Natur als auch gegen Projektionen der Idee geistiger Tätigkeit und Entwicklung
in die Natur auftritt. Vgl. LUCAS H.-C., Hegels unvollständige Archäologie der
menschlichen Vernunft. Vom Ausbleiben einer Geschichte der Naturwissenschaften
neben der konsequent durchgeführten Geschichte der Philosophie. In: II Cannoc-
chiale. Rivista di studifilosofici, Gennaio-aprile 1997, Napoli 1997, 102ff.

16 Die einschlägigen Schriften von Fries hierzu sind: Reinhold, Fichte und
Schelhng (1803); Neue Kritik der Vernunft (1807); Entwurf des Systems der theoretischen

Physik (1813); Mathematische Naturphilosophie nach philosophischer
Methode bearbeitet (1822); Neue oder anthropologische Kritik der Vernunft (1828—

1831).



548 Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur

die sich darin niederschlägt, daß Fries die Voraussetzung, die Materie oder
der Stoff müsse aus Kräften konstruiert werden, für unsinnig hält.

Eine der wesenthchen Veränderungen des Kantischen Resultats, die Fries'
mathematische Naturphilosophie mit sich bringt, besteht darin, daß der
Organismus nicht als teleologisch verfaßt beschrieben wird, sondern als ein
«Gesetz des Kreislaufs als Form organisierender physischer Prozesse» (427).
Seine dynamische Naturlehre gelangt dadurch stärker als jene Schelhngs und
auch jene Kants) in die Nähe der modernen Selbstorganisationstheorien
(452). Hervorzuheben sind aber auch die erkenntnis- und wahrheitstheoretischen

Korrekturen, die Fries mit seiner anthropologischen Vernunftkritik
anbringt. Fries unterbreitet in bezug auf Kants transzendentale Deduktion
den folgenreichen Vorschlag, es sei zwischen Deduktion und Beweis zu
unterscheiden. Wie Reinhold und Maimon geht er davon aus, Kants transzendentale

Deduktion, der Beweis der objektiven Gültigkeit von Erfahrung mittels

des Aufweises der notwendigen und hinreichenden Bedingungen von
Erfahrung, sei zirkulär. Als fruchtbar erachtet Fries lediglich den Versuch
eines regressiven Verfahrens, in welchem ausgehend von empirischen Fakten
die Bedingungen empirischer Erkenntnis aufgesucht werden (326ff.). Sein
alternativer Entwurf besteht darin, daß auf der einen Seite eine auf einem

«Wahrheitsgefühl» basierende «transzendentale Wahrheit», d. h. eine nicht
weiter hinterfragbare Zuordnung von Begriff und Gegenstand auf der Ebene

apriorischer Begriffe, anzunehmen ist, auf der anderen Seite eine «empirische

Wahrheit», die in ein Verfahren der «rationellen Induktion»
eingebunden ist, welches uns dazu verhilft, die apriorischen Begriffe aufzufinden
(328f., 382f£, 408ff.).

Es ist hier nicht der Ort für eine in Einzelheiten gehende kritische
Auseinandersetzung mit Bonsiepens profunder Präsentation der Friesschen Lehre.

Zumindest auf einen mir unklar scheinenden Punkt sei dennoch abschließend

hingewiesen.
Fries' Alternative zur Kantischen Deduktion hat in der Tat einen

unübersehbaren Vorteil. Mit der Einführung der empirischen neben der
transzendentalen Wahrheit wird eine empirische Basis unseres Erkennens sup-
poniert, die von den apriorischen Begriffen und Prinzipien der Erkenntnis
getrennt ist, die aber nicht, wie bei Kant, in dualistischer Form außerhalb
dieser Prinzipien steht. Der Zirkel von Bedingungen der Erfahrung und
gegebener Erfahrung kann dadurch vermieden werden. Nicht ganz durchsichtig

wird nun aus den Ausführungen Bonsiepens, was Fries in diesem Verfahren

als Alternative zu Kants Beweisanspruch vorschwebt. Beschränkt Fries
sich auf die Explikation von, im Wahrheitsgefühl verankerten, transzendentalen

und empirischen Wahrheiten (bzw. Tatsachen)? Oder soll dasjenige,
was als rationelle Induktion entfaltet wird, mehr sein als nur ein Prozeß der

Selbsterhellung oder Bewußtwerdung apriorischer Erkenntnis: nämlich ein
Beweis der objektiven Gültigkeit dieser Erkenntnis, der von Fakten ausgeht,
die als empirisch wahr gelten? Falls letzteres zutrifft, fragt man sich, wie ein



Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur 549

solcher Beweis geführt werden kann, wie man mit anderen Worten ausgehend

von empirischen Daten durch regressive und progressive Verfahrensschritte

eine apriorische, objektiv-gültige Erkenntnis über diese Daten
geltend machen kann. Zwar merkt Bonsiepen zu Recht bei seinem Plausibilisie-
rungsversuch der Position von Fries an, daß wir beim Verfahren der
rationellen Induktion nicht bloß hypothetisch oder wahrscheinlich gültige Urteile
voraussetzen, sondern auch sich durch «Gewißheit» auszeichnende apriorische

«allgemeine Gesetze». Andernfalls wäre dieses Verfahren gar nicht
durchführbar (41 Iff.). Diese allgemeinen Gesetze betreffen aber lediglich
den methodischen Rahmen dieses Verfahrens, und nicht den in seiner
Anwendung begriffenen Inhalt. Aus diesen Gesetzen lassen sich somit progressiv

nicht gewisse Urteile ableiten. Es scheint demnach, daß auch Fries den
alten Streit zwischen Rationalismus und Empirismus nicht zufriedenstellend
geschlichtet hat.


	Wirkliche, göttliche und naturwissenschaftliche Natur : neue Literatur zur Naturphilosophie des deutschen Idealismus

