
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Raymond Lulle hérétique?

Autor: Franch, Ramon Sugranyes de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ramon Sugranyes de Franch

Raymond Lulle hérétique?

Le cardinal Léon-Étienne Duval, archevêque d'Alger, a donné une fois ce

témoignage verbal à l'auteur de l'étude que nous commentons1: «Vous
autres, Catalans, vous avez offert à l'Église le seul homme qui a compris la

manière d'exercer l'apostolat parmi les Musulmans, Raymond Lulle.» Et en
effet, le Doctor llluminatus — comme le désigne la tradition — a consacré toute
sa longue vie à l'idéal de convertir les infidèles et en premier heu les
Musulmans à la foi du Christ. Dans ce but - hélas, peut-être chimérique —, il a

élaboré toute une doctrine sur les méthodes de propagation de la foi, ce qui
m'a permis, dans le livre que je lui ai dédié2, de le proposer comme «Docteur

des missions», puisqu'il est le véritable fondateur de la missiologie, en
tant que théologie et sociologie de l'évangélisation.

Cet idéal de conversion universelle est le moteur secret de sa vie
mouvementée et ce qui aide à comprendre par l'intérieur son oeuvre écrite, si

étendue et — avouons-le - déconcertante. A partir de sa propre conversion,
vers la trentième année de sa vie (autour de 1265), le sénéchal du roi
Jacques II de Majorque a suivi littéralement l'appel évangélique et a tout
abandonné, épouse, enfants, richesse et honneurs, pour suivre le Christ et tâcher
de ramener tous les hommes à son Amour. Pour y arriver, il a bâti tout un
système philosophique et théologique basé sur le symbolisme universel, dans
la lignée de l'exemplarisme bonaventurien et suivant la spiritualité de saint
François d'Assise. Mais son but ultime est toujours la conversion des
infidèles et son oeuvre une vaste apologétique. S'il s'est lancé dans la folle
entreprise combinatoire de son Ars Magna, à la recherche d'un système de

concepts de base pour rejoindre une science universelle, c'est pour rendre la

vérité catholique accessible à tout intellect humain. S'il a épousé les méthodes

de pensée des Arabes, c'est pour mieux les amener à la véritable foi. S'il
a coulé ses idées sociales et ses projets de réforme de la chrétienté dans les
moules souples du roman et de la poésie, c'est pour mieux atteindre les

1 Josep Perarnau i EspelT: De Ramon Rlull a Nicolau Eimeric. Eis fragments de

l'Art amativa de Llull en copia autôgrafa de l'inquisidor Eimeric integrats en les cent
tesis antilullianes del seu Directorium inquisitorum. Lliçô inaugural del curs académie
1997-1998. Barcelona: Facultat de Teologia de Catalunya 1997, 141 pp.

2 Ramon SUGRANYES DE FRANCH: Raymond Rulle, docteur des missions. Schöneck-
Beckenried: Nouvelle Revue de Science missionnaire 1954, 152 pp. (Supplementa V).



Raymond Lulle hérétique? 535

hommes du monde parmi les chrétiens et les intéresser à son grand et unique

dessein.
Sans doute, l'oeuvre du philosophe et même du théologien peut être

soumise à la critique des savants - et quelle pensée ne l'a-t-elle pas été au
cours des siècles? De plus, l'Art combinatoire de Raymond Lulle a été utilisé

par des auteurs «dangereux», tel Giordano Bruno, quoique en le détournant

de sa mission initiale, la conversion des infidèles3. Tout cela a pu créer
de la confusion autour de la valeur intellectuelle du lullisme. Mais ce que
personne n'a jamais discuté — et ce qui fait l'actualité évidente de la figure
de Lulle — est le respect qu'il éprouve envers les personnes des infidèles et
envers leurs croyances religieuses, en particulier pour celle des Musulmans
et des Juifs. Lorsqu'aujourd'hui l'Eglise cherche à renouer le dialogue
interreligieux et fait appel, en matière de conversion, à la liberté des décisions
personnelles, la figure de Raymond Lulle apparaît comme un modèle.

Or, depuis 1376, le Directorium Inquisitorium de l'Inquisiteur de la
Couronne d'Aragon, fr. Nicolas Eimerich, dominicain, fait peser sur l'oeuvre
entière du Docteur Illuminé l'ombre d'un soupçon d'hérésie. Dans les cent
articles antilulliens de son Directorium, l'Inquisiteur considère la doctrine de

Raymond Lulle «multum suspectam de haeretica pravitate». Un soupçon
qui, pour Nicolas Eimerich, était une conviction profonde, puisqu'il a fait
tout ce qu'il a pu pour que le pape Grégoire XI prononce une condamnation

officielle de l'homme et de l'oeuvre — ce que d'ailleurs il n'a pas réussi
à obtenir. Malheureusement, les compilateurs des Indices librorum prohibitorum
(aussi bien ceux de Venise et Milan de 1554 que ceux de l'Inquisition
espagnole de 1551) y ont incorporé tous les livres que Nicolas Eimerich avait
stigmatisés dans le Directorium, y compris les oeuvres de Raymond Lulle.

Le travail que vient de publier le prof. Perarnau a pour but de montrer,
par une analyse comparative des textes du Directorium Inquisitorium mis en
regard des originaux de Lulle, que six des articles où Nicolas Eimerich
accuse Lulle d'hétérodoxie ont été tout simplement manipulés: l'Inquisiteur
ayant ajouté ou retranché des mots ou en modifié les termes — comme ce
substantif differentia, écrit en abréviation dria, qui devient divina en passant
par l'abréviation dîna, ou encore substantia, qui devient persona, en renversant
visiblement le sens du passage original. De telles constatations permettent
de douter de la crédibilité objective des méthodes de travail de Nicolas Ei-
merich.

La recherche du prof. Perarnau a été facilitée par l'existence d'un
manuscrit latin de YArs amativa lullienne, cod. Vat lat. 7199, auquel sont ajoutés

38 extraits du texte original, copiés de la main de Nicolas Eimerich lui-
même. Ce manuscrit procède du galetas du Saint-Office et fut incorporé à

la Bibliothèque vaticane par le cardinal François-Xavier Zelada, bibliothécaire,

le 25 février 1780, comme l'explique une note autographe du Cardinal

3 Bertrand LevergeoiS: Giordano Bruno. Paris: Fayard 1995, p. 164 et passim.



536 Raymond Lulle hérétique?

lui-même. Il nous permet de reconstituer toute la chaîne qui va de l'oeuvre
orignale de R. Lulle jusqu'à six des thèses anti-lulliennes du Directorium:

d'abord, l'original catalan de l'Art amativa, composé à Montpellier en 1290,
probablement, et dont nous possédons au moins trois manuscrits; puis la

traduction latine contenue dans le manuscrit du Vatican en question, suivie
dans le même volume des trente-huit extraits autographes de Nicolas Eime-
rich — du reste fidèles à l'original - pour aboutir aux six articles du Directorium.

Avec tout ce matériel, le prof. Perarnau aborde un double problème: a)

celui de la fidélité textuelle des six articles (question sur l'authenticité lul-
lienne du signifiant) et b) celui de la fidélité à la pensée de l'auteur (question
sur l'authenticité lullienne du signifié). En posant ces problèmes, Perarnau
ne se propose pas de qualifier la personne de Nicolas Eimerich ni de polé-
miser sur la version théologique que l'Inquisiteur, dans le Directorium, et
dans ses autres traités anti-lulliens, donnait de la pensée du Docteur
Illuminé. Cela a fait l'objet de discussions acharnées entre les défenseurs et les

ennemis de Raymond Lulle pendant des siècles. Perarnau se borne à montrer

l'inexactitude de six des articles que le Directorium attribue à Raymond
Lulle, et cela grâce à une collation minutieuse et attentive des textes
confrontés. Le résultat est absolument défavorable pour ce qui est de l'acribie
de Nicolas Eimerich, alors que l'acrimonie dont il fait preuve à l'égard de

Lulle éclate dans tous ses écrits.
Pendant plus de six siècles, le brouillard répandu par Nicolas Eimerich

a créé autour de la figure de l'apôtre majorquain une atmosphère pour le

moins de soupçons, qui a empêché l'avancement de sa cause de canonisation.

Seulement dans le diocèse de Majorque cet apôtre inlassable et
assurément martyr de la foi, lors de son dernier voyage apostolique à Tunis, en
1316, est reconnu comme Bienheureux et son culte est célébré officiellement

le 27 novembre.
Or, «sublata causa tollitur effectus»: si on a pu prouver par des méthodes

rigoureuses d'historien que les soupçons de l'Inquisiteur sont vains, rien
ne devrait plus s'opposer désormais à la reconnaissance par l'Eglise universelle

de l'exemplarité de Raymond Lulle. Pourquoi ne le tiendrait-on pas
comme patron du dialogue interreligieux, ce dialogue bienveillant et
respectueux, mais ferme, dont il a donné pour toujours le modèle dans son Livre

du Gentil et des trois sages, où les représentants des trois religions, christianisme,

judaïsme et islam, exposent avec précision les principes de leurs

croyances respectives, tout en laissant la décision du Gentil au jeu de la

grâce de Dieu avec la liberté humaine? L'attitude nouvelle des catholiques,
prônant la coexistence pacifique entre les religions n'a qu'à apprendre de

Raymond Lulle à être loyalement respectueux de nos partenaires, tout en
maintenant avec clarté et courage, comme il l'a fait, le témoignage de

l'espérance qui est en nous. C'est le voeu que nous formons à la suite de
l'auteur de cette importante étude.


	Raymond Lulle hérétique?

