
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Proclus et son interprétation d'Euclide

Autor: Bechtle, Gerald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gerald Bechtle

Proclus et son interprétation d'Euclide

L'intention du livre de Markus Schmitz1 (S.) est de développer une nouvelle
interprétation, premièrement, de la philosophie proclusienne des mathématiques

— ainsi qu'elle est exposée avant tout, selon S., dans le commentaire
de Proclus sur le premier livre des "Eléments d'Euclide - et, deuxièmement, de

la géométrie d'Euclide. La nécessité d'un tel projet résulterait, d'après S., du
fait qu'aucune interprétation n'existe jusqu'à ce jour qui rendrait compte de

la géométrie d'Euclide et de la théorie proclusienne des mathématiques
comme étant, toutes les deux, des conceptions complètes, consistantes et
décisives. En outre, même la seule possibilité de trouver chez Proclus une
philosophie des mathématiques cohérente et pertinente aurait été souvent
explicitement reniée.

Les problèmes fondamentaux de l'exégèse de Proclus et d'Euclide qui
sont apparus jusqu'à présent viendraient avant tout, pour ce qui est de Pro-
clus, de préjugés modernes profonds, d'après lesquels la philosophie proclusienne,

ainsi que sa théorie des mathématiques, reposeraient soit sur un
réalisme naïf et, aujourd'hui, dépassé, soit sur un formalisme rigide et scola-

stique, mélangé de superstition et de croyance aux miracles, et donc désuet
lui aussi. D'autre part, dans le cas d'Euclide, les interprètes appliqueraient à

son oeuvre des théories mathématiques modernes qui prennent leur origine
à la Renaissance, sans pour autant considérer, ni les incohérences graves qui
leur sont inhérentes, ni celles qui résultent de leur application à Euclide,
censée aller de soi.

S. nous démontre qu'il faudrait faire dériver en fin de compte de Hegel
les préjugés modernes qui tendraient alors à considérer Proclus comme
représentant un stade définitivement révolu de la philosophie, contrairement à

Euclide, qui ne serait pas dépassé mais, au contraire, toujours d'actualité2.
Car la Geschichtstheorie hégélienne voudrait que la philosophie, contrairement

1 SCHMITZ, Markus: Euklids Geometrie und ihre mathematiktheoretische
Grundlegung in der neuplatonischen Philosophie des Proklos, Verlag Königshausen
und Neumann, Würzburg 1997 (Epistemata, Reihe Philosophie, Band 212), 449
pages.

2 Cela justifierait d'ailleurs, pour juger l'oeuvre euclidienne de façon adéquate,
l'utilisation des critères scientifiques modernes.



Proclus et son interprétation d'Euclide 525

à une science comme la mathématique, soit soumise au temps et ne soit pas,
à l'opposé de cette dernière, geschichtslos. Conformément à cela, Proclus serait
considéré comme le représentant d'une position selon laquelle la connaissance

s'identifierait à l'intuition d'objets donnés qui deviendraient les

critères de la pensée — ainsi extériorisée — faute d'une subjectivité suffisante.
Proclus serait donc coupable d'un réalisme naïf. D'autre part, même le

reproche, toujours actuel lui aussi, du formalisme proclusien et de sa systématisation

de la philosophie serait basé, en définitive, sur Hegel qui, pour sa

part, appréciait et louait la systématisation de la philosophie platonicienne
qu'a faite Proclus. Concernant la recherche portant sur Proclus, un des

«fruits» de la critique post-idéaliste de Hegel serait donc le rejet de tout ce

qui est systématique et ainsi susceptible d'aller à l'encontre d'une pensée
vivante. Il en résulterait des jugements négatifs sur la philosophie de Proclus.

Pour faire face à ces prises de position, S. essaie, à plusieurs reprises, de

rapprocher Proclus de la philosophie transcendantale de Kant. Il insiste sur
le fait que Proclus, contrairement à ce que dit Hegel, exprimerait l'unité de
l'âme et ses actes subjectifs comme les conditions d'une vraie connaissance
et qu'il arriverait même à spécifier et affirmer les fonctions qui seraient
attribuées par Kant à la conscience de soi. Les modes de la pensée elle-même
ainsi que ses contenus intérieurs seraient donc fondamentaux pour toute
connaissance. Néanmoins, Proclus se distinguerait de la philosophie
transcendantale de Kant par le fait que l'unité de l'âme qui permet la connaissance

ne serait, ni constituée, ni garantie, par la conscience de soi mais

plutôt par le noûs. En d'autres termes, «pensée» et «connaissance» n'équivalent

pas à«conscience de soi».

En ce qui concerne Euclide, S. démontre que, d'après la plupart des

interprètes, la géométrie de l'antiquité tout comme celle des temps modernes
serait une science méthodique de l'espace et de ses propriétés, déductive et

purement formelle, qui aurait pour but avant tout de servir à résoudre des

problèmes géométriques concrets. On serait donc, selon ces interprètes, à

même d'examiner les textes d'Euclide d'un point de vue essentiellement
moderne, avec tout ce que cela implique de présupposés systématiques et
problématiques spécifiques. Même le développement ou l'«invention» des

espaces non euclidiens (et même du continu de Brouwer) à partir du début du
19ème siècle n'aurait pas vraiment changé les anachronismes par rapport à

Euclide. Il n'aurait pas eu, en effet, d'influence sur le jugement porté par les

théoriciens de la mathématique sur le caractère essentiellement «moderne»

(déductif, formel) de la géométrie euclidienne — qui pourrait ainsi être critiquée

de façon moderne. Ainsi, le concept euclidien de l'espace3 représen-

3 S. nous rappelle que le concept de l'espace euclidien serait une invention de la
Renaissance et non de L'antiquité. Ainsi la géométrie euclidienne aurait plutôt pour
but les cinq figures platoniciennes qui ne seraient pas inscrites dans l'espace, mais
dans la sphère.



526 Proclus et son interprétation d'Euclide

terait, par exemple, dans le cas de Kant et des intuitionistes4 qui auraient été
d'une importance fondamentale pour la mathématique moderne, la ou une
forme de l'intuition (Anschauung), qui serait, contrairement à ce qu'Euclide
serait souvent censé faire, à saisir et à assurer méthodiquement, alors que les

autres concepts de l'espace nous conduiraient à postuler d'autres formes
possibles de l'intuition. En tout cas, le recours à l'intuition et donc à un
élément non-logique qui mettrait en danger la rigueur mathématique ainsi

que l'autre alternative, le renoncement du logicisme à toute objectivité qui
mènerait à un système de propositions non-contradictoires mais finalement
vides, montreraient le dilemme principal de la mathématique moderne qui
est celui de la possibilité même de la science mathématique. Ce dilemme
serait également transmis à Euclide de par l'application des théories modernes
à sa géométrie. D'après S., il en résulte que la géométrie euclidienne, selon

beaucoup de théoriciens de la mathématique, serait marquée par bien des

déficiences importantes qui sont, pour S., constitutives de l'opinion
moderne, plutôt négative, portée sur Euclide.

Le livre de S. donne ainsi une place prépondérante aux diverses théories
modernes de la mathématique et, en particulier, de la géométrie, ainsi qu'à la

philosophie et à l'histoire de la mathématique moderne. Cela se traduit par
un recours incessant et savant à la littérature critique en général, à laquelle se

réfèrent souvent les longues notes tout comme le texte lui-même. Ainsi se

manifeste le souci de S. de tenir compte, le plus possible, des influences
diverses qui, consciemment ou inconsciemment, peuvent s'exercer sur un
lecteur moderne des textes mathématiques de l'antiquité. Il semble que S. ré-
usisse de cette façon à identifer les anachronismes, préjugés et fausses

conceptions divers par lesquels la lecture d'Euclide aussi bien que celle du
commentaire de Proclus sont souvent entravées. S. passe au crible une très

grande partie des opinions écrites qui ont une pertinence par rapport à son
sujet et n'hésite à aucun moment à aller dans le détail géométrique pour
appuyer son jugement ou pour argumenter son cas. Le point de vue systématique,

adopté par S. avec beaucoup de conséquence, profitera aussi bien à

l'antiquisant et à l'historien de la philosophie antique (ces derniers admettront

ainsi plus facilement que les aspects historiques soient quelque peu
élagués) qu'au théoricien de la mathématique et au philosophe moderne.

Dans l'introduction chap. I, 6ss.), S. expose ainsi, de manière plus
générale, les problèmes que rencontreraient les lecteurs modernes dans leur
approche des 'Eléments d'Euclide et, notamment, du commentaire de Proclus.
S. souligne la nécessité d'une approche plus systématique par rapport aux
tentatives d'interprétation qui iraient plutôt dans le détail historique, la

recherche de sources, etc. Dans ce contexte, S. insiste sur le besoin de tenir

4 Pour les intuitionistes, l'existence mathématique consiste en la construction et
lui est identique. La construction traduit la conceptualité des figures géométriques et

prouverait ainsi leur existence.



Proclus et son interprétation d'Euclide 527

compte de la prédisposition moderne (qu'il confronte au Selbstverständnis' de

Proclus) qui influencerait notre vue des textes mathématiques antiques dans
le sens exposé ci-dessus.

Le deuxième des trois chapitres du livre de S. (38ss.) est presque
exclusivement consacré à la littérature secondaire et aux autres auteurs
modernes et représente un très grand travail de documentation et de
recherche. S. essaie de rendre compte en détail des diverses influences
idéologiques qui ont pu influencer les opinions modernes en matière de

mathématique et de philosophie antiques. Ainsi, dans la première partie du

chapitre, il résume de façon critique l'exégèse traditionnelle de la géométrie
d'Euclide et de son interprétation chez Proclus. Dans la deuxième partie, S.

esquisse, toujours à l'aide d'une littérature de recherche abondante, les

problèmes graves que l'exégèse traditionnelle encourt selon lui. L'essence de

ce que S. y dit a déjà très brièvement été évoquée.
Les problèmes de détail précis qui résisteraient à de simples transpositions
des théories modernes seraient, par exemple, les essais de détermination

des propositions géométriques euclidiennes ainsi que de ses définitions, qui
mèneraient à de fausses interprétations; ensuite, pour ce qui est des
constructions géométriques comme preuves d'existence, le fait qu'Euclide ne
traiterait pas seulement des objets pour lesquels il fournirait préalablement
des constructions et, enfin, la méthode antique de l'analyse que les théories
modernes ne seraient pas à même d'expliquer. De plus, concevoir certaines
parties des "Éléments comme une algèbre géométrique serait très problématique.

Quand cela est possible, S. spécifie ses arguments qui sont dirigés
contre une compréhension moderne de la mathématique antique (en tant
qu'elle serait basée, de façon naïve, sur l'intuition) jugeant, d'après des
critères de méthodologie efficace, sa capacité à résoudre des problèmes plutôt
que ses fondements scientifiques. En ce qui concerne le manque supposé de

rigueur et de précision scientifiques de la mathématique d'Euclide, qui serait

suggéré par la non-contradiction des géométries non euclidiennes (ce qui
impliquerait que le postulat euclidien des parallèles ne serait pas une vérité
nécessaire), S., en faisant appel aux travaux de Geoffrey Hunter, démontre

que la géométrie euclidienne peut, néanmoins, être un système de vérités
nécessaires, puisque les démonstrations pour les géométries non euclidiennes

ne prouveraient pas que le postulat 5 (des parallèles) ne soit pas une
vérité nécessaire.

S. retient les arguments des chercheurs qui plaident en faveur d'une
interprétation d'Euclide comme si celui-ci recourait à des définitions réelles

plutôt que nominales (bien que les «définitions» proprement dites d'Euclide
ne seraient ni définitions réelles ni nominales). En outre, il souscrit aux

5 S. a un certain penchant pour des titres un peu trop longs qui ne sont pas
toujours vraiment utiles. Ainsi le sous-chapitre sur le Selbstverständnis 822ss.) s'intitule
«Charakterisierung seines platonischen Philosophierens durch Proklos selbst».



528 Proclus et son interprétation d'Euclide

thèses des exégètes qui mettent en doute la construction euclidienne comme
étant une preuve d'existence puisque l'existence des objets de la géométrie
ne serait pas dépendante de leur construction. Pour ce qui est de l'analyse
comme méthode mathématique, S. se limite, dans la deuxième partie du
livre, à un examen approfondi de la littérature la concernant ainsi que de ses

apories, sans encore nous fournir les éléments de sa propre interprétation.
L'exemple de «l'algèbre géométrique» (notamment dans le livre II des

Éléments) montrerait encore une fois, d'après S., l'application de développements

théoriques modernes à Euclide, qui représenterait pour les mathématiciens,

bien évidemment, encore un stade sous-développé, naïf et déficient

par rapport à l'algèbre moderne. Il est intéressant de voir, comme S. le montre

bien, que même les chercheurs qui refusent (correctement, d'après S.) la

conception d'une telle «algèbre géométrique» pour Euclide confirment en fin
de compte le préjugé d'un Euclide naïf, puisqu'ils souligneraient l'attachement

euclidien aux objets géométriques, au cas particulier, par rapport à

l'algèbre moderne, abstraite et générale.
Le dernier des trois chapitres du livre (138ss.) qui fait, à lui tout seul,

pratiquement le double des deux chapitres précédents et qui constitue donc
la partie principale de l'ouvrage de S., examine la géométrie d'Euclide selon

l'inter-prétation de Proclus. La première des deux parties du chapitre est
consacrée au commentaire que Proclus fait de la deuxième partie du passage
'Eléments I 32 (le théorème de la somme des angles du triangle) afin d'exposer
et de vérifer dans le détail la différence entre, d'une part, l'interprétation
proclu-sienne d'Euclide, et, d'autre part, celle des modernes. Dans la
deuxième partie du chapitre, S. traite des fondements ontologique et
épistémologique de la géométrie d'Euclide dans l'interprétation de Proclus,
qui sont déve-loppés, par S., à partir et à l'aide de la détermination du
triangle en tant qu'il est triangle (i.e. ce qui est commun à tous les triangles et
aux triangles seuls en tant qu'ils sont des triangles) ou, autrement dit, de la
vraie nature (du vrai être spécifique) du triangle, qui serait révélée

précisément dans le théorème de la somme des angles du triangle. Dans la
deuxième partie, S. examine ain-si ce qui est à la base d'une telle notion de

l'être, vu que Proclus considère ce théorème comme commun et donc
scientifique par excellence (ce qui est commun étant l'objet scientifique). Un
des résultats les plus intéressants de ses recherches est, pour S., que la

conception proclusienne de la géométrie d'Euclide ne serait apparemment
pas centrée sur les aspects méthodologi-ques déductifs ou formels mais
concernerait beaucoup plus le contenu, c'est-à-dire la connaissance des
choses (des figures platoniciennes), ce qui fait d'elle une science théorique
où la construction et la solution des problèmes (pratiques) passent au
second plan.

Dans ce contexte, S. insiste avec raison sur le fait que, pour Proclus, une
conception des sciences qui, en soulignant l'aspect de l'efficacité, prend son
point de départ dans l'expérience (qui serait alors prioritaire) et utilise la



Proclus et son interprétation d'Euclide 529

mathématique de façon purement quantitative pour en déduire des lois ap-
pliquables à la nature empirique, ne peut être vraiment scientifique. Au
contraire, Proclus insisterait plutôt sur le fait que, pour arriver à la vérité sur
la nature, il faudrait commencer par les objets mathématiques dans lesquels
seraient les origines et les causes (ce qui a, en effet, à voir avec le problème
du commun) du monde physique. L'expérience ne serait pas exacte de façon
scientifique, seule la mathématique serait capable de satisfaire aux critères de
l'exactitude scientifique, puisqu'elle pourrait garantir la vérité de ses
propositions. Les conceptions proclusienne et moderne seraient alors diamétralement

opposées l'une à l'autre.
Dans la deuxième partie du chapitre (193ss.), S. commence par exposer

les fondements épistémologiques de Proclus. S. explique que la perception,
sous forme d'intuition soit empirique soit pure, ne jouerait pas un rôle
constitutif pour la science chez Proclus. Les objets mathématiques (qui
seraient - et leur être consisterait en ceci - identiques et communs,
contrairement au perceptible) seraient, d'après Proclus, soumis à la pensée

pure (la diânoia qui serait, en fin de compte, basée sur le noûs ou orientée vers
lui) qui serait très différente de la conscience de soi moderne. L'abstraction
du perceptible ne serait pas encore l'accomplissement mathématique lui-
même, mais plutôt sa condition nécessaire. Pour le lecteur moderne, S.

insiste aussi souvent sur le fait que ce n'est pas la diânoia et encore moins
l'imagination qui poseraient ou produiraient l'être mathématique, mais que
c'est objectivement que celui-ci serait donné.

Le reste du chapitre (217ss.) traite des six parties d'une proposition
(c'est-à-dire aussi bien d'un problème que d'un théorème) que seraient

protasis, ékthesis, diorismôs, construction, démonstration et conclusion.
L'essentiel de ces six parties serait le chemin qu'elles décriraient depuis le

dianoétique via l'ima-ginaire vers le dianoétique, puisque la protasis formule
ce qui est donné et ce que l'on cherche, c'est-à-dire le point de départ et le

point d'arrivée dans la diânoia. Ekthesis et diorismôs reformuleraient ce qui est
donné et ce qui est cherché pour le cas particulier, c'est-à-dire déjà pour
l'imaginaire puisque la diânoia seule serait trop faible pour connaître le

contenu d'une proposition. La construction ferait, bien évidemment pour le

cas particulier, la liaison entre ce qui est donné et ce qui est cherché. Comme
la construction (qui ne prouverait pas l'existence, ni ne poserait l'être), la

démonstration aussi se ferait toujours pour le cas particulier dans

l'imaginaire, mais en se référant à ce qui serait commun ou général dans le

particulier (ainsi elle s'appuyerait, en fin de compte, sur la diânoia), tandis

que la conclusion achèverait la généralisation et le retour au dianoétique, en
sorte que ce qui était cherché dans la protasis serait maintenant
scientifiquement confirmé et prouvé.

S. reconnaît en outre dans le déroulement d'une proposition la triade
proclusienne de moné, prôodos, epistrophé. Pour ce qui est de la syllogistique
(252ss.), S. montre que la logique de Proclus, qui n'est pas purement



530 Proclus et son interprétation d'Euclide

formelle mais nécessite avant tout un contenu, est en général cohérente.
Dans ce contexte, S. met l'accent sur l'importance que revêt l'analyse en tant
que méthode mathématique et philosophique, puisque l'analyse serait
essentielle non pas, comme de nos jours, pour trouver des solutions ou des
manières de pro-céder pour arriver à la solution (cette place occuperait
plutôt la synthèse), mais pour trouver les principes à partir desquels se ferait
la démonstration de la synthèse. La conception proclusienne de la logique,
de la synthèse et de l'analyse ainsi que des principes géométriques euclidiens
se distinguerait des conceptions modernes du fait de leur fondation dans la

dialectique. C'est de là que dériverait la rigueur critique de la mathématique
d'Euclide. Les quatre derniers sous-chapitres (307ss.), enfin, sont consacrés

aux problèmes des principes. Les principes d'Euclide et de Proclus, qui
pourraient jouer aussi le rôle de premiers éléments, des points d'arrivée de

l'analyse ou encore des fonde-ments de la démonstration, se diviseraient en
définitions, postulats et axio-mes. Les axiomes seraient donc les premiers
théorèmes géométriques et les plus simples (qui ne pourraient être prouvés)
qui attribueraient, dans une dimension commune et supérieure, l'accident
essentiel de l'identité (ou de la différence) à des entités géométriques
spécifiques. Les postulats seraient ca-ractérisés par le fait qu'ils seraient des

principes dans l'imaginaire seulement. Ils seraient, en réalité, les premiers et
les plus simples moments de la con-struction qui retraceraient seulement
une connaissance dianoétique priori-taire. Et c'est celle-ci qui serait

exprimée dans les définitions proprement dites, lesquelles conditionneraient
donc les postulats. Les définitions d'Eu-clide se baseraient sur la méthode
«horistique» défïnitionnelle) dont l'ori-entation à la forme dianoétique
garantirait la définition totale de l'être spéci-fïque d'une entité géométrique.
C'est pour cette raison qu'elle aurait besoin de la diérèse aussi, qui
développerait toutes les différences spécifiques, ce qui seul permettrait de
définir sans ajouter et sans omettre des aspects dans la définition. S. termine
son livre avec une longue Schlussbetrachtung où il ré-sume les étapes
essentielles du cheminement de sa pensée.

En somme, il faut bien le dire, le livre de S. marquera certainement les
recherches à venir dans le domaine que S. s'est choisi, et il est bien appréciable
que S. ait su combiner son approche rigoureusement systématique avec un
haut degré de précision historique. Pour cette raison, les points qui resteraient

néanmoins à soulever sont peut-être, pour la plupart, d'une importance
subordonnée et nous nous contenterons donc de les signaler brièvement
sans entrer dans une discussion approfondie à leur sujet.

Quand S. examine le Selbstverständnis de Proclus6, il semble problématique

d'utiliser, comme S. (p. 23), les passages Théol. Plat. I 1, p. 7,11—14, et

6 Cette question, comme dans le cas de Plotin, a toujours été particulièrement
marquée par des divergences d'opinion chez les chercheurs modernes (influencés
par leur propre Selbstverständnis).



Proclus et son interprétation d'Euclide 531

Marinus chap. 23 pour argumenter en faveur d'une «originalité» quelconque
(même dans le sens «ancien», certainement plus modeste que le sens moderne)

de Proclus puisque le premier passage confirmerait plutôt le contraire et
le deuxième révèle l'embarras de Marinus pour attribuer autre chose à son
héros que la doctrine comparativement peu signifiante qu'il cite (cf. la

remarque de J. Dillon dans l'introduction générale [xiv-xv] de sa traduction du
commentaire proclusien sur le Parménide).

Il est également dommage, vu le haut niveau des considérations de S.,

qu'il ne tienne pas7 tout à fait sa promesse (p. 34—35) concernant la science

mathématique commune qu'il s'était proposé d'étudier en détail. S'il se
réfère à cette science quand cela est nécessaire pour son argument (p.ex. chap.
III le), 179ss.)8, le lecteur pourrait néanmoins déplorer précisément le

manque d'un examen détaillé et systématique du rôle de la science mathématique

commune, dont S. souligne pourtant l'importance à plusieurs reprises.
Troisièmement, nous pourrions nous demander si la position, déjà

prudente, de S. sur l'abstraction chez Proclus reflète tout à fait l'opinion de Pro-
clus lui-même. S. croit en effet que l'abstraction (des sensibles) aurait une
certaine importance pour la connaissance scientifique, notamment en tant
qu'elle serait sa (pré)condition nécessaire au sens d'un détachement de la

perception sensuelle. Mais l'importance de l'abstraction pour la connaissance

scientifique semble vraiment être celle de l'antimodèle négatif chez
Proclus. C'est-à-dire, le passage par le sensible et le détachement de celui-ci
n'est pas nécessaire pour quelqu'un (p.ex. une âme supérieure) qui n'a jamais
recours au sensible. L'abstraction est entièrement extérieure au processus
scientifique lui-même et n'est pas nécessitée par lui de quelque manière
(même négative) que ce soit. Bien sûr, une âme inférieure (c'est-à-dire «nous»)
doit d'abord se détacher du sensible (dont l'abstraction ne donne qu'un
universale in re, inutile pour les sciences) pour pouvoir s'occuper des mathématiques,

mais cela n'en fait pas nécessairement une condition pour la connaissance

mathématique elle-même.
En outre, en ce qui concerne le problème de l'analyse chez Proclus,

nous pourrions ajouter deux remarques à l'interprétation subtile de S. qui
tient très bien compte, comme toujours, de la discussion moderne à ce sujet.
1° Est-ce que l'on ne va pas un peu trop loin en affirmant une wesensmäßige

Gleichheit (p. 277; cf. p. 278) entre l'analyse philosophique et mathématique?
Certes, celle-ci est modelée sur celle-là. Mais, dans son interprétation de

Proclus, en limitant aux seuls objets, sans inclure les manières de procéder,
la différence existant entre les méthodes philosophiques et mathématiques,

7 S. l'admet d'ailleurs lui-même à la page 325 de son livre.
8 Les observations dans les notes sont parfois excellentes, comme à la page 184

n. 564. Il s'agit d'un détail qui semble avoir échappé à tous les savants, à part S. et
H. HAPP, Hyle. Studien zum aristotelischen Materie-Begriff, Berlin/New York 1971,

p. 211, n. 664.



532 Proclus et son interprétation d'Euclide

S. réduit un peu trop l'interprétation de cette phrase proclusienne: sunar-

mo^ousa (se. la mathématique) mèn toîs hypokeiménois heautêi tàs methodous taùtas

(cf. aussi Procl. in Eue. 43,7-10). 2° Peu claires aussi sont les remarques
de S. sur la pertinence et la nécessité de la supposition (qui est dévéloppée à

partir de Procl. in Erm. 982, 24—29) qui dirait que l'analyse serait, seule,
opposée aux trois autres méthodes (démonstration, diérèse, définition). Une
piste plus prometteuse serait alors peut-être, pour le contexte de S., de

prendre son point de départ dans le caractère heuristique de l'analyse et de la

synthèse et dans le caractère hyphégétique9 de la diérèse et de la définition
(selon Procl. in Eue. 43,2—4) tout en clarifiant le sens exact du passage du in
Prm. qui semble plus complexe que S. ne le suggère.

Mis à part les points mentionnés, qui apparaissent comme des éléments
de critique plutôt mineurs, il faudrait soulever peut-être un grand problème
dans le livre de S. Le grand mérite de S., à savoir de prendre au sérieux

l'interprétation que Proclus fait d'Euclide et de considérer, le plus
objectivement possible, les atouts intrinsèques de sa philosophie mathématique,
semble être à l'origine du fait que S., en tant qu'exégète de Proclus, ne
sépare pas assez strictement Proclus d'avec Euclide (cf. aussi les formulations

de S. p. 6—15 et p. 390). Car, le livre de S. décrit la mathématique
d'Euclide dans la conception de Proclus. Ainsi, il s'agit donc avant tout de

Proclus et de son interprétation d'Euclide. Mais S., c'est l'impression donnée
dans tout le livre, semble présupposer que l'exégèse d'Euclide par Proclus
serait non seulement une interprétation plus juste, plus adaptée, plus intelligente

même que les tentatives modernes d'interpréter Euclide (ce qui pourrait

être le cas si l'on jugeait selon le critère de la valeur historique relative de
la conception de Proclus), mais serait de surcroît la plus correcte d'un point
de vue absolu et systématique et pourrait expliquer une grande partie des

questions ouvertes concernant Euclide. Mais, si l'on souhaite, comme S.,
aller au-delà de la pure valeur historique et ainsi relative également, du moins
d'un point de vue postérieur, pour considérer les qualités absolues du
commentaire proclusien en tant que commentaire (correct ou non) sur Euclide, il faut
néanmoins tenir compte, afin de ne pas tomber dans l'anachronisme, du
contexte platonicien du cinquième siècle où se situe Proclus. En tenir compte
ne veut pas forcément dire (et sur ce point nous sommes bien d'accord avec
S.) nier ou relativiser, comme le font I. Mueller et bien d'autres, la valeur
systématique (et, en fin de compte, mathématique) du commentaire de Pro-
clus pour la compréhension de la géométrie d'Euclide; il faut cependant la

juger dans le contexte du platonisme proclusien, ce qui nous amènerait à

apprécier hautement le succès qu'a obtenu Proclus en expliquant Euclide de

son point de vue, mais aussi à nous rendre compte de l'ambiance très spé-

9 Cela nous rappelle D. L. 3, 49-51 où sont distingués deux principaux genres de

dialogues platoniciens, à savoir ceux qui ont un caractère huphegetikôs et ceux qui
possèdent un caractère sgtetikôs.



Proclus et son interprétation d'Euclide 533

cifïquement (néo)platonicienne qui règne dans le commentaire de Proclus et

que nous, aujourd'hui, nous ne pouvons appliquer à Euclide qu'avec de

grandes réserves. La rigueur scientifique de Proclus peut très bien être
comparable à celle d'Euclide sans qu'elles soient pour autant les mêmes ou
basées sur les mêmes conceptions générales.

Malgré ce dernier point, nous tenons à souligner de nouveau la maîtrise
souveraine dont dispose S. dans le domaine de la philosophie et de l'histoire
mathématiques pour traiter de ces problèmes variés et extrêmement
complexes. Le jugement porté par S. sur Procius apparaît en général juste et son
attitude envers la littérature citée, raisonnable. Le travail considérable et
précis effectué par S. sera fort utile à des lecteurs venant d'horizons divers.


	Proclus et son interprétation d'Euclide

