Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Was ist der Mensch ohne den Anderen? : Uberlegungen zur
theologischen Debatte um das Subjekt

Autor: Grimme, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761108

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNHARD GRUMME

Was ist der Menéch ohne den Anderen?

Uberlegungen zur theologischen Debatte um das
Subjekt”

I. Die Subjektfrage und die Theologie

Die Theologie sieht sich namentlich unter Bezug auf 1Petr 3,15 dar-
auf verpflichtet, die Debatten der Philosophie zur Kenntnis zu neh-
men. Dort ist gegenwirtig ein mitunter heftiger Disput um das Sub-
jekt entbrannt, der aufgrund der subjektivititstheoretischen Pointe
neuzeitlichen Denkens bis an die Wurzeln des Projekts Moderne und
seines Wirklichkeits- und Vernunftsverstandnisses heranreicht.! Wih-
rend die einen Subjektivitit und SelbstbewuBtsein philosophisch zu
unterminieren oder im Blick auf angebliche Verabsolutierungsaspekte
des Ich zu dekonstruieren suchen, sei es systemtheoretisch oder post-
modern, stellen andere «die Unhintergehbarkeit von Individualitit»
heraus.? Hierbei spielen transzendentalphilosophische Rekonstruk-

* Prof. Herbert Vorgrimler zum 70. Geburtstag gewidmet.

1 Vgl. FRANK, M. (Hg.), SelbstbewuBtseinstheorien von Fichte bis Sartre. Frank-
furt .M. 1991; DERS. (Hg.), Analytische Theorien des SelbstbewuBtseins. Frankfurt
a.M. 1994; KEMMERLING, A., Ideen des Ich. Studien zu Descartes’ Philosophie.
Frankfurt a.M. 1996; KRAMER, S. (Hg.), BewulBtsein. Philosophische Beitrige.
Frankfurt a.M. 1996; METZINGER, T. (Hg.), BewuBtsein. Beitrige aus der Gegen-
wartsphilosophie. Paderborn 21996; WELSCH, W., Vernunft. Die zeitgendssische
Vernunftskritik und das Konzept der transversalen Vernunft. Frankfurt a.M. 1995;
NAGL-DOCEKAL, H./VETTER, H. (Hg.), Tod des Subjekts. Wien-Miinchen 1987.

2 FRANK, M., Die Unhintergehbarkeit von Individualitat. Reflexionen tber Sub-
jekt, Person und Individuum aus AnlaB ihrer «postmodernen» Toterklirung. Frank-
furt .M. 1986, 3; vgl. die Arbeiten seines Lehrers D. HENRICH wie z. B.: Fluchtli-
nien. Philosophische Essays. Frankfurt a.M. 1982, bes. 125-181; DERS., «Selbstbe-
wuBtsein. Kritische Einleitung in eine Theorien; in: BUBNER, R. u.a. (Hgg.), Herme-
neutik und Dialektik (FS H.-G. Gadamer). Tibingen 1970, 257-284; DERs., Selbst-
verhiltnisse. Gedanken und Auslegungen zu den Grundlagen der klassischen Philo-
sophie. Stuttgart 1982.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 507

tionen ebenso eine Rolle wie — und dies vielleicht ein wenig tber-
raschend — Rehabilitierungsversuche auf dem Feld analytischer Philo-
sophie.’

Folgt man einem breiten Strom der gegenwirtigen katholischen
Theologie, so habe die Theologie nicht blo Kenntnis von dieser phi-
losophischen Debatte zu nehmen, sondern engagiert fiir eine be-
stimmte Subjektphilosophie zu votieren. Um ihrer eigenen Identitit,
threr Wahrheit, threr Rechenschaftsméglichkeit sowie nicht zuletzt
um eines produktiven Diskurses mit der Moderne willen miisse es der
Theologie um die kritische Rezeption vorrangig der transzendental-
philosophischen Reformulierungen des Subjektgedankens zu tun sein.
Weil sich die Letztgiltigkeitsanspriiche der géttlichen Offenbarung in
Jesus Christus durch eine erstphilosophische Letztbegriindung im
Horizont selbstreflexiver Subjektivitit ausweisen lieBen, konstruiert
darum etwa H. Verweyen seinen imposanten Grundril der Funda-
mentaltheologie im Riickgang auf das in der Tradition von Descartes,
Kant und hauptsichlich Fichte transzendental gedachte Subjekt.*

So triftig indessen die Griinde fiir ein ambitioniertes Subjektden-
ken insbesondere im Kontext seiner postmodernen Verabschiedung
auch sind®, so sehr stellt sich die Frage, ob sich nicht die Theologie
durch thr Votum fiir das transzendentale Subjekt und eine entspre-
chende BewuBtseinsphilosophie schwerwiegende Aporien hinsichtlich
der Gravitit von Geschichte und der Praxis freier Subjekte, hinsicht-
lich der geschichtlichen Nichtidentitit, der Faktizitit der Offenba-

3 Hierzu besonders in fundamentaltheologischer Absicht MULLER, K., Wenn ich
«ich» sage. Studien zur fundamentaltheologischen Relevanz selbstbewuBter Subjekti-
vitit. Frankfurt a.M. 1994, bes. 123-350 (Regensburger Studien zur Theologie 46);
DERS., Subjektivitit und Theologie. Eine hartnickige Riickfrage; in: ThPh 70 (1995)
161-186. DERS., Das etwas andere Subjekt. Der blinde Fleck der Postmoderne, in:
ZKTh 120 (1998) 137-163.

* VERWEYEN, H., Gottes letztes Wort. GrundriB der Fundamentaltheologie. Diis-
seldorf 21991; ferner MULLER, Wenn ich «ich» sage, bes. 559-602 (Anm. 3); PROP-
PER, T., Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie. Miin-
chen %1988. Gleichwohl diirffen innere Differenzierungen nicht unterschlagen
werden. Vgl. die eindrucksvollen Beitrige in: LARCHER, G./MULLER, K./PROPPER, T.
(Hgg.), Hoffnung, die Griinde nennt. Zu Hansjiirgen Verweyens Projekt einer erst
philosophischen Glaubensverantwortung. Regensburg 1996; wichtig die Stellung-
nahmen bei VERWEYEN, H., Botschaft eines Toten? Den Glauben rational verant-
worten. Regensburg 1997, 147-160.

> Hierzu METZ, ].B., Religion, Ja — Gott, nein» in: DERS./PETERS, T.R., Gottes-
passion. Zur Ordensexistenz heute. Freiburg iBr. 1991, 14-67; hier: 39ff.; DERSs.,
Zum Begriff der neuen Politischen Theologie 1967-1997. Mainz 1997, bes. 142ff.



508 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

rung, der «Andersheit des Anderen» oder auch der absoluten Trans-
zendenz Gottes einhandelt. Jedenfalls hat jingst Th. Freyer mit tiber-
zeugenden Griinden einen solchen Verdacht gegen die theologische
Rezeption einer «transzendentalanthropologischen Anthropologie»
und ihres tendentiellen Apriorismus geduBert® und dem dort vertrete-
nen Modell selbstbewul3ter Subjektivitit das Konzept verdankter Sub-
jektivitit entgegengesetzt.” Freyer rekurriert dabei auf die phinome-
nologisch ausgerichtete® Philosophie des inkarnierten Subjekts von
E. Levinas. Es handelt sich hierbei um eine Philosophie, die im Bruch
mit dem in der abendlindischen Metaphysiktradition vorherrschen-
den Primat der Ontologie und ihres monistischen Identititsdenkens
nunmehr die Ethik zur prima philosophia bestimmt. Denn sie nimmt ih-
ren Ausgang von jener schlechthin unbedingten Verantwortung, die
im vollig unvorhersehbaren, denkerisch nicht vorwegzunehmenden
und nicht einzuholenden Einbruch des Antlitzes des Anderen gestif-
tet wird.?

Levinas’ Widerspruch gegen jene Konzeption selbstbewufBter
Subjektivitit, die als thre Bedingung der Moglichkeit ein vorreflexives,
unhintergehbares «Vertrautsein des Subjekts» mit sich selbst voraus-
setztl®, ist jedoch ein transzendentales Argument entgegengestellt wor-
den: «Gerade wenn Subjektivitit in einer nicht-reziproken «(...) Beun-
ruhigung des Selben durch den anderem» zur Geltung kommen, die
Nihe des Nichsten die transzendentale Subjektivitit unterminieren
soll, so muB} diese logischerweise erst iiberhaupt einmal gegeben sein,

¢ FREYER, T., Menschliche Subjektivitit und die Andersheit des anderen. Theo-
logische Anmerkungen zu einer aktuellen philosophischen Debatte; in: ThAG 40
(1997) 2-19, hier: 11; vgl. DERS., «Das dch als Ich, das alles Leid der Welt auf sich
nimmt.> Theologische Notizen zur gegenwirtigen philosophischen Debatte um
menschliche Subjektivitity; in: RISSE, G. (Hg.), Wege der Theologie an der Schwelle
zum dritten Jahrtausend (FS H. Waldenfels), Paderborn 1996, 111-124; mit dhnli-
chem Anliegen DIRSCHERL, E., Die Bedeutung der Nihe Gottes. Ein Gesprich mit
Karl Rahner und Emmanuel Levinas. Wiirzburg 1996, bes. 346-507, (Bonner dog-
matische Studien 22).

7 Vgl. FREYER, Menschliche Subjektivitit, 13—17 (Anm. 6).

8 Die Formulierung soll auf die Differenz von Levinas’ Alterititsdenken zur
Phinomenologie Husserls hinweisen.

? Vgl. LEVINAS, E., Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit.
Freiburg-Miinchen 1987, 35ff.; DERS., Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht. Freiburg-Munchen 1992.

10 MULLER, K., Subjekt-Profile. Philosophische Einspriiche in eine theologisch
uberfillige Debatte; in: TAG 40 (1997) 172-180, hier: 176; zu seinem Subjektbegriff
DERS., Wenn ich «ich» sage, 559ff. (Anm. 3).



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 509

um in diesen Prozel3 geraten zu konnen, der damit seinerseits er-
sichtlich von einem Bei-sich-Sein des Subjekts abhingt.»!!

Ein vom Ereignis des Anderen bestimmtes Alterititsdenken ver-
sus Transzendentales Denken: Die sich damit einstellende Polaritat
zeigt, mit welcher Wucht inzwischen der philosophische Streit um das
Subjekt in der Theologie seinen Niederschlag gefunden hat. Ange-
sichts dieser Konstellation erscheint es instruktiv, die ebenso ein-
drucksvolle wie zugleich im theologischen Betrieb jedoch bislang
kaum angemessen gewiirdigte Position des jidischen Religionsphilo-
sophen Franz Rosenzweig (1886—1929) auf ihre Relevanz zu priifen.
Denn es konnte ja sein, da} diese Position in der Frage der Konsti-
tuierung von Subjektivitit und Selbstbewul3tsein gewissermallen zwi-
schen Skylla und Charybdis die von K. Miiller bei Levinas scharfsin-
nig diagnostizierten Schwierigkeiten vermeiden und doch zugleich
Geschichte und Alteritit radikal ernstzunehmen vermag. Immerhin
als Indiz fir letzteres ist das Selbstzeugnis von Levinas zu werten,
wonach der mit Rosenzweigs Dekonstruktion des idealistischen Sy-
stems einhergehende Versuch, «das Nicht-Synthetisierbare, die Diffe-
renz zu denken», am Ursprung seiner eigenen Unterscheidung von
Totalitit und Unendlichkeit gestanden habe.!?

Methodisch bietet es sich an, zunichst das «Neue Denken» Ro-
senzwelgs als indispensable Verstehensvoraussetzung vorzustellen.
Erst im AnschluB kann dann Rosenzweigs Subjektbegriff erortert und
auf etwaige Differenzen zur Konzeption von Levinas befragt werden,
bevor abschlieBend der Ertrag unserer Uberlegungen zu skizzieren
ist.

II. Das «Neue Denkeny Frang Rosengweigs

Ganz besonders das urspriinglich auf Feldpostkarten aus dem Ersten
Weltkrieg entworfene, 1921 veroffentlichte Hauptwerk Rosenzweigs
«Der Stern der Erlésungy» versteht sich mit dem in thm ausgebreiteten
«Neuen Denken» als Totalabrechnung mit sowie als radikaler Ge-
genentwurf zur gesamten substanzmetaphysisch-idealistischen Tradi-

1 MULLER, Subjekt-Profile, 176 (Anm. 10).

12 LEVINAS, E., «Vorwort»; in: MOSES, St., System und Offenbarung. Die Philo-
sophie Franz Roscnzwe1gs Miinchen 1985, 9-18, hier: 15; vgl. DERS., Totalitit,
20£f., 31 (Anm. 9).



510 Was 1st der Mensch ohne den Anderen?

tion von «Jonien bis Jena» (S 13; vgl. DND 140f£f.).!*> Vollends an He-
gels teleologischem Geschichtsuniversalismus ging Rosenzweig, noch-
mals bestitigt durch seine eigenen Kriegserfahrungen, die Unwaht-
heit, die «Liige» (S 5), ja der ideologische Verblendungscharakter einer
Rationalititskonzeption und Metaphysik auf, die aufgrund ihres Ba-
sissatzes der Identitit von Wissen und Sein zwar die ganze Wirk-
lichkeit voraussetzungslos zu erkennen beanspruchte, dazu jedoch an
der in keine Allgemeinheit mehr verséhnend einzuordnenden Fakti-
zitit des Todes, an der fragilen Kontingenz, aber auch an der sub-
jekthaften Freiheit endlicher Individuen genauso vorbeigehen mufite
wie an der unendlichen Transzendenz Gottes und seiner unvordenk-
lichen geschichtlichen Offenbarung. Nach der fulminanten Eingangs-
passage des «Stern» handelt es sich bei dieser Philosophie um nichts
anderes als um den verzweifelten, aber sich diese Verzweiflung ver-
bergenden Versuch, «die Angst des Irdischen abzuwerfen, dem Tod
seinen Giftstachel, dem Hades seinen Pesthauch» zu nehmen (S 3).
Fihrt man sich das Grundgefiige dieses Ansatzes vor Augen, sind
es im wesentlichen zwei Schritte, mit denen Rosenzweig Kreatiirlich-
keit, Individualitit, Verantwortung, Geschichte, Zeit und nicht zuletzt
messianische Erwartung des kommenden Gottes in einer grundsitz-
lich verwandelten Rationalitit zumindest fiit denkerisch ausweisbar
(aber eben nicht ableitbar) halten will. Er zersprengt unter Riickgriff
auf Kants Postulat regulativer Ideen — erstens — das «All des Denkens
und Seins» (S 21), die letzte, denkerisch vorausgesetzte Einheit von
allem, in drei nicht aufeinander zuriickfiihrbare, absolut vereinzelte

13 Zu Begriindungen vgl. GRUMME, B., «Noch ist die Trine nicht weggewischt
von jeglichem Angesicht.» Uberlegungen zur Rede von Erlésung bei Karl Rahner
und Franz Rosenzweig. Altenberge 1996, 262—648, (Miinsteraner Theologische Ab-
handlungen 43); CASPER, B., Das dialogische Denken. Eine Untersuchung der religi-
onsphilosophischen Bedeutung Franz Rosenzweigs, Ferdinand Ebners und Martin
Bubers. Freiburg 1.Br. 1967; MAYER, R., Franz Rosenzweig. Eine Philosophie der
dialogischen Erfahrung. Minchen 1973; MOSES, System (Anm. 12); SCHMIED-
KowARzIK, W., Franz Rosenzweig. Existentielles Denken und gelebte Bewihrung.
Freiburg 1991; BAUER, A., Rosenzweigs Sprachdenken im «Stern der Erlésung» und
in seiner Korrespondenz mit Martin Buber zur Verdeutschung der Schrift. Frankfurt
a.M. 1992; DOBER, H.M., Die Zeit ernst nehmen. Studien zu Franz Rosenzweigs
«Der Stern der Erlosungy. Wiirzburg 1990. Die Schriften Rosenzweigs werden im
Text wie folgt zitiert: GS: ROSENZWEIG, F., Der Mensch und sein Werk. Gesam-
melte Schriften, IV Bde. (VI Teilbde.). Haag-Dordrecht 1976-1984; S: Der Stern der
Erlésung. Mit einer Einfithrung von R. Mayer und einer Gedenkrede von G. Scho-
lem. Frankfurt a.M. 1990 (= GS II); DND: Das neue Denken. Einige nachtrigliche
Bemerkungen zum «Stern der Eslésungy; in: GS IIT 139-161.



Was 1st der Mensch ohne den Anderen? 511

und voneinander isolierte Substanzen Gott, Welt, Mensch (vgl. S 3-
24; DND 144), in die Elemente der logischen Vorwelt> (vgl. S 3-90).
Es geht thm darum, jene Elemente zu reflektieren, die ungegenstind-
lich, vorreflexiv in der Erfahrung der geschichtlichen Wirklichkeit
notwendigerweise mitgegeben, die aber nur unter Abstraktion von
dieser Erfahrung zu denken sind.!* Diese Dekonstruktion des ideali-
stischen Systems versetzt ihn — zweitens — in den Stand, die Wirklich-
keit als ereignishaftes, temporales Verhiltnis zwischen diesen Sub-
stanzen zu rekonstruieren, kurz: sie als Geschichte zu denken. Er
sieht in der Wirklichkeit das frei gestiftete, dialogische, von der be-
dringenden Erwartung des Heute hereinbrechenden Gottesreiches
zeitlich dynamisierte Beziehungsgeschehen (die <Bahm) zwischen
Gott, Welt, Mensch, das er Schopfung, «Offenbarung), Erlésung)
(vgl. S 103-291) nennt, und das in keinen umfassenderen Begriin-
dungs- oder Verstehenshorizont mehr einzuordnen ist. Die Bahm,
die lebendige Wirklichkeit zwischen den Elementen, ist denkerisch
nicht vorwegzunehmen. So steht bei Rosenzweig nicht mehr eine sich
selbst begriindende, sich selbst denkende Vernunft im Zentrum. Es
charakterisiert thn vielmehr als einen bewuBt aus judischem Glauben
heraus Denkenden, wenn er seinen Entwurf um die unerwartet sich
schenkende Erfahrung von radikaler, darin Geschichte erst begtiin-
dender Andersheit herum gruppiert, die er in threm unbedingten, be-
freienden Anspruch und ihrer unbedingten Orientierung Offenbarung
nennt.!® Die Pointe seines «Neuen Denkens» liegt in dessen konstitu-
tiver, dialogischer Abhingigkeit von diesem sich ereignenden Ereignis

14 Rosenzweig kommt hier zu einem hypothetischen Hindenken auf die ge-
schichtliche Erfahrung (mitsamt der in der Geschichte ergehenden gottlichen Of-
fenbarung) im Interesse ihrer reflexiven Ausweisbarkeit; vgl. CASPER, B., «Zeit — Ex-
fahrung — Erlésung. Zur Bedeutung Rosenzweigs angesichts des Denkens des 20.
Jahrhunderts»; in: SCHMIED-KOWARZIK, W., (Hg.), Der Philosoph Franz Rosen-
zweig (1886-1929). Internationaler Kongre8 Kassel, Bd. 2. Freiburg-Miinchen 1988,
553-566, hier: 564; zu diesem — an Rahners «Hoérer des Wortes» erinnernden — Hin-
denken auf die Offenbarung in der Gestalt des «Postulats des Sichauftuns des Ver-
schlossenen»: GORTZ, H.-J., Franz Rosenzweigs neues Denken. Eine Einfithrung aus
der Perspektive christlicher Theologie. Wiirzburg 1992, 47. ZAK, A. (Vom reinen
Denken zur Sprachvernunft. Uber die Grundmotive der Offenbarungsphilosophie
Franz Rosenzweigs. Stuttgart u.a. 1987, 95) sieht hierin die Selbstaufklirung der
Sprachvernunft im Horizont einer transzendentalen Hermeneutik der Sprache.

15 Rosenzweig selbst nennt den «Stern» spiter einmal einen Bibelkommentar
«nter Weglassung des Texts» (GS I 1196). Zum jidischen Zug vgl. GORTZ, Franz
Rosenzweigs neues Denken, 31ff. (Anm. 14); LEVINAS, E., AuBler sich. Meditationen
iiber Religion und Philosophie. Miinchen-Wien 1991, 110ff.



512 Was 1st der Mensch ohne den Anderen?

der Alteritat, also «im Bediirfen des anderen, und, was dasselbe ist, im
Ernstnehmen der Zeit» (DND 151f.). Daher versteht er seine Theorie
als antwortendes Denken, als «erfahrende Philosophie» (DND 150),
als Nach-denken einer Erfahrung, die nicht begrifflich zu fassen,
sondern von der ein selbst unbedingt angegangener, in ihr Geschehen
verantwortlich verwickelter Denker nur — erzihlen kann. Die Paralle-
len dieser radikal geschichtlich-intersubjektiv konturierten Vernunft
zum /inguistic turn der Philosophie sind unverkennbar. Dieser aus Of-
fenbarung gespeiste Ansatz will dialogisches, sich in der Sprache zu-
tragendes Sprachdenken sein, welches im «subjektiven Standpunkt»
geschichtlicher Existenz seinen Ausgangspunkt hat (S 57).

Schon allein hierin wird der praktisch-ethische Logos des «Neuen
Denkens» als Philosophie iin und <w jemandem deutlich, die stets
aus «biographischer Konfession» erwichst (GS I 410; vgl. DND
1501ff.). Freilich mul} diese Offenbarung streng von der Offenbarung
im spezifisch biblischen Sinne unterschieden werden, welche sich
nach Rosenzweig durch erstere hindurch vermittelt. Deshalb ist der
Sterny niemals ungebrochen theologisch zu lesen.

Wissend um seine Gratwanderung zwischen der Auflésung letzter
Wahrheitsanspriiche und Hegels Idealismus, beansprucht Rosen-
zwelgs «vollkommene Erneuerung» des Denkens gleichwohl (DND
140), in einer vom FEreignis des Anderen aus transformierten Ver-
nunft das Ganze systematisch denken zu wollen. Dieses «System der
Philosophie» (DND 140) darf nun jedoch nicht mehr eine denkerisch
vorausgesetzte Alleinheit entfalten, die sich im dialektischen Prozel
nur immer wieder selbst anschaut und sich gewissermallen als «Schutz
gegen Gott» (S 17) auf thre Immanenz reduziert hat. Sein System be-
ruht vielmehr auf einem eschatologischen Einheitsgedanken, der die
Einheit als dynamisches, von Gott geschenktes Gut endzeitlicher
Hoffnung erwartet. Dieses gegeniiber idealistischem Identititsdenken
neugefasste «System» ist relational, zeitlich strukturiert gedacht (vgl.
GS I 484ff.).16

Rosenzweig proklamiert ein Denken, das «vom Wechselverhiltnis
von Ich und Du ausgeht, statt wie alles frithere Denken vom Es oder
vom Ich» (GS III 230). Er initiiert hiermit, beeinflullt von Rosenstock
das, was von ithm, Buber und Ebner spiter zur Dialogischen Philoso-

16 Zu Rosenzweigs Wahrheitstheorie GRUMME, B., «Er hat dir gesagt, o Mensch,

was gut ist»: Aspekte einer messianischen Erkenntnistheorie bei Franz Rosenzweig;
in: Orientierung 60 (1996) 78—84.



Was 1st der Mensch ohne den Anderen? 513

phie ausformuliert werden wird.!” Dialogizitit wird zur methodologi-
schen Basalstruktur des «Neuen Denkens».

Der «Stern der Erlésungy ist in seiner Fundierung im Geschehen
der Offenbarung wie die Jahresringe eines Baumes um dessen Herz
um einen Dialog herum konstruiert, nimlich um einen Liebesdialog
zwischen Gott und Mensch, den die jiidische Tradition noch vor
christlicher Brautmystik im Hohen Lied verkorpert sah (vgl. S 221-
228). Dieser Dialog geht von Gott aus, entfaltet sich jedoch dann auf
der Basis der damit gegebenen Asymmetrie in einer reziprok-korrela-
tiven Wechselseitigkeit liebender Selbstnegation und Affirmation zwi-
schen Gott und Mensch.!® In diesem Liebesdialog schwingt nun auch
Rosenzweigs Theorie von Subjektivitit und Interpersonalitit mit.!?

III. Rosenzweigs Subjektbegriff. Eine Anndherung

So wie Rosenzweig die Bahn im Lichte der Vorwelt erortert, so ist
sein Subjektdenken nur vor dem Hintergrund jenes vorweltlichen,
vorwirklichen Menschen zu verstehen, den er «Selbst» nennt (S 73;
vgl. 67-91). Dieses Selbst bildet zunichst wie die anderen Elemente
der logischen Vorwelt Welt und Gott die notwendige Bedingung der
Moglichkeit geschichtlicher Erfahrung, jedoch nie diese selbst. Los-
gelost von aller zeitlichen, lebendigen Wirklichkeit, ist dieses Selbst
nicht auf anderes beziehbar, ist unvergleichbar, nicht als Teil sub-
summierbar, von sich her absolut beziehungslos, einsam und — da
Sprache im «Neuen Denken» das Geschehen der lebendigen Wirk-
lichkeit ist — absolut stumm. Soll dieses Schweigen des Selbst ein

17 Vgl. BUBER, M., Die Schriften iiber das dialogische Prinzip. Heidelberg 1954,
7ff.; EBNER, F., Das Wort und die geistigen Realititen. Wien 1952, 19ff. Rosenzweig
hat auf die chronologische Parallelitit, aber inhaltliche Eigenstindigkeit seiner Ar-
beiten im Vergleich zu Ebner hingewiesen (vgl. DND 152). Unter den Dialogikern
gebiihrt Rosenzweig eindeutig der Vorrang, sowohl was den Umfang der Ausbildung
und der Themen als auch was die systematisch-reflexive Durchdringung der Gedan-
ken dieses «spekulativsten Dialogikers» angeht: THEUNISSEN, M., Der Andere. Stu-
dien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin-New York 21981, 505; vgl. CASPER,
Das dialogische Denken, 356ff. (Anm. 13). .

18 Zu einer hier nicht zu leistenden detaillierten Analyse GRUMME, «Noch ist die
Trine», 344-375 (Anm. 13).

19 Weil dieser Dialog sich in der Sprache der Liebe vollzieht, in der «der Unter-
schied von dmmanenz und T'ranszendenz erlischt» und so das «Ich und Du der in-
nermenschlichen Sprache ohne weiteres auch das Ich und Du zwischen Gott und
Mensch ist» (S 222), kann Rosenzweig in diesem Liebesdialog seine Subjekttheorie
entfalten, ohne die absolute Transzendenz Gottes anzutasten.



514 Was 1st der Mensch ohne den Anderen?

Ende haben, setzt dies die radikale Umkeht des Selbst von seinem ab-
soluten Solipsismus voraus. Der Ansto3 dazu jedoch kann tiberhaupt
nur von aullen kommen. Nur der unbedingte Anruf eines liebenden
Du, nur im Anruf seines Namens, zerbricht die Verschlossenheit des
Selbst, auf dal der bis dahin stumme, nun zu sich selbst erweckte
Mensch fihig werde zu sprechen, zu antworten und — wiederzulieben.
Nur in diesem vollig unvordenklichen, begrifflich uneinholbaren und
letztlich nur als Wunder erscheinenden Anruf wird das stumme Selbst
zur «redenden Seele» (S 221), zum individuierten wie relationalen
Subjekt. Ohne den vorgingigen Zuspruch des Anderen kann das Ich
nicht Ich sagen. Es ist der Andere, das Du, der das Ich diesseits der
transzendentalphilosophischen Verallgemeinerungen stets zuvor erst
zum individuellen, konkreten Ich befreit. Daher folgert Rosenzweig:
«Das eigentliche Wunder, das meine Ich, entsteht gar nicht im Ich,
sondern das Ich als die Substanz («ante festumv) ist durchaus nicht mein
Ich, sondern Ich iberhaupt, und durch das Es wird es zwar verviel-
facht, aber nunmehr Ding unter Dingen. Sondern mein Ich entsteht im
Du. Mit dem Du-sagen begreife ich, dal der andere kein Ding) ist,
sondern «wie ich» (GS I 471).

Diese Anrede des Ich durch den Anderen hat auch fiir den anre-
denden Anderen Bedeutung. In Rosenzweigs Auslegung des Liebes-
dialogs zwischen Gott und Mensch wird dies dadurch deutlich, dal}
Gott aus seinem inneren gottlichen Selbstgesprich bei der Schépfung
(«Lasset unsy) kenotisch heraustritt (vgl. S 194£f.). Indem er nach dem
Menschen fragt («Wo bist Du») und ihn anspricht, erfihrt er sich sei-
nerseits als ein reales Ich. «Das Ich entdeckt sich in dem Augenblick,
wo es das Dasein des Du durch die Frage nach dem Wo des Du be-
hauptety (S 195). Rosenzweig befindet sich damit in groBBer Nihe zu
H. Cohens subtiler Frage, «ob ich iiberhaupt schon vorhanden bin,
bevor der Mitmensch entdeckt ist»?’. Entscheidend fiir Rosenzweigs
Verhiltnis zum idealistischen Subjektivititsbegriff freilich ist es, daB3
sich das Ich im Modus der Frage nach dem Anderen entdeckt, die ithr
Objekt niemals umgreifen kann, nicht jedoch in der das Andere ver-
objektivierenden reditio in seipsum des Begriffs.

Das Selbst kann indessen nicht durch die bloBe Frage, sondetn
letztlich allein durch einen unbedingten Anruf geweckt werden. Die-
ser Anruf ergeht im Anruf des Namens, ergeht im — Liebesgebot,

20 COHEN, H., Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Eine jiidi-
sche Religionsphilosophie. Wiesbaden 21988, 165.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 515

dem wiederum das Ich in der Umkehr, im Gehorsam und jener Liebe
antwortet, welche die im Anruf empfangene Liebe bezeugt und wei-
tergibt (vgl. S 200ff.). In diesem absolut geltenden Anruf wird der
Anruf Gottes mitgesprochen. Insofern ist dies der Ort, wo Rosen-
zwelg subjekttheoretisch die Gottesfrage thematisiert.?!

Das menschliche Subjekt, im Gebot erst durch eine Alteritit zur
Existenz gerufen, findet sich demnach vollends dann, wenn es diesem
Ruf in die je gegenwirtige, individuierende Verantwortung gehorsam
und liebend entspricht. Mit dieser aus dem Dialog entwickelten Sub-
jektivititstheorie gelingt es Rosenzweig, mit dem idealistischen Po-
stulat der Urspriinglichkeit autonomer Subjektivitit zu brechen und
die Intersubjektivitit, Faktizitit und radikale Geschichtsverwobenheit
des Subjekts zu sichern. Durch die Vorordnung der nicht mehr refle-
xiv einzuholenden Alteritit vor dem Ich unterscheidet sich Rosen-
zwelgs Alterititsdenken diametral von der Intersubjektivititskonzep-
tion Hegels. Aussagekriftig genug, verhandelt Hegels Phinomenolo-
gie des Geistes das Verhiltnis zwischen Subjekten innerhalb der Kon-
stitutionsproblematik des SelbstbewuBtseins. Gemill der Dialektik
von Herr und Knecht anerkennt er zwar in Uberwindung eines in-
strumentellen Monologismus die konstitutive Funktion des Anderen
fiir das Subjekt. Doch bleibt auch Hegels dialektischer Intersubjekti-
vititsbegriff dem Subjekt-Objekt-Raster verpflichtet. Das Subjekt
mediatisiert den als seine Negation gedachten Anderen zur eigenen
Selbstkonstitution.?? Und wenngleich der spite Fichte wie kaum ein
anderer der deutschen Idealisten die subjektkonstituierende Bedeu-
tung des Du thematisiert??, so bleibt er insofern weit hinter Rosen-

21 Daher versteht sich die Kennzeichnung von Gotteserfahrungen als «allermeist
imperativische» Erfahrungen einer geschichtlich vermittelten Begegnung (GS I 1182;
vgl. GS III 737). Ohne auf Rosenzweigs Gottdenken niher eingehen zu konnen, soll
dennoch kurz folgendes vermerkt werden: Der mdglicherweise aufbrechende, von
Rosenzweig selbst geduBerte Heteronomieverdacht («Kann denn Liebe geboten
werden» S 196) wird durch seine genuin jidische Auffassung des Gebotes als
«Stimme-der Liebe selbem (S 197) beseitigt; hierzu und zu Differenzen zum Gott-
denken von Levinas vgl. GRUMME, «Noch ist die Trine», 390-396 (Anm. 13);
DOBER, H.M., «Levinas und Rosenzweig: Die Verschirfung der Totalititskritik aus
den Quellen des Judentumsy; in: MAYER, M. u.a. (Hgg.), Parabel. Levinas. Zur Mog-
lichkeit einer prophetischen Philosophie. Giessen 1990, 144—163.

22 Vgl. HEGEL, G.W.F., Phinomenologie des Geistes. Hamburg 1988, bes. 120
156.

B «Der Mensch (...) wird nur unter Menschen ein Mensch; und da er nichts an-
deres sein kann, denn ein Mensch, und gar nichts sein wiirde, wenn er dies nicht
wire (...), so missen mehrere sein»; oder: «Kein Du, kein ich; kein Ich, kein Dun



516 Was 1st der Mensch ohne den Anderen?

zweilgs radikal geschichtlich gedachtem Subjekt zuriick, als er die In-
tersubjektivitit lediglich an den allgemeinen apriorischen Bedingun-
gen menschlicher Existenz aufweist. Hierin unterscheidet sich Rosen-
zwelg auch von dem bereits erwihnten Subjektdenken M. Franks
oder D. Henrichs.?* Kennzeichnet das «Neue Denken» grundsitzlich
die Vorordnung der praktischen Vernunft vor der theoretischen Ver-
nunft, der Ethik vor der Erkenntnis, so konkretisiert sich dies in der
ethischen Fokussierung seines Subjektbegriffs. Der «Grund der Sub-
jektivitit» ist der «Aufruf zur Verantwortung.»? Damit haben wir es
bei Rosenzweig mit einer vom Ereignis der Alteritit her gestifteten,
radikal geschichtlich-intersubjektiven Autonomie des Ich zu tun.

Dieser Gedanke einer verdankten Autonomie freilich weist frap-
pierende strukturelle Ahnlichkeiten zu der fiir Levinas zentralen
These der «Umkehrung der Heteronomie in Autonomie» auf.26 Wire
also doch entgegen unserer Eingangsvermutung Rosenzweig mit dem
selben Vorwurf zu konfrontieren, der Levinas entgegengehalten wird?
Zur Klirung dieses Sachverhaltes haben wir seine Subjektivititskon-
zeption im Gesprich mit Levinas noch niher zu profilieren.

IV, Der Andere im Selben bei Levinas, die Zuspitzung von Rosengmweigs
Subjektdenken

Wenn Levinas einmal iber Rosenzweig sagt, dal3 vieles bei diesem
nicht zu Ende gedacht sei, dann deutet Wesentliches darauf hin, dal3
er, in dessen Spur eingetreten, dies nun weiterfiihren will. Es 148t sich
in der Tat im Werk von Levinas eine Entwicklung nachweisen, eine
Verschirfung alter Positionen, die einer zunehmenden Entfernung

FICHTE, J.G., Werke in 6 Béinden, Bd. II, Darmstadt 1962, 43, bzw. ebd. Bd. I, 383.
Vgl. DOBER, Die Zeit, 209ff. (Anm. 13); SCHMIED-KOWARZIK, Franz Rosenzweig,
176ff. (Anm. 13).

24 Zwar versucht D. Henrich anhand der Kategorie «Dank» im Ausgang von der
Kontingenz des Subjekts zu denken. Doch verbleibt er letztlich im Schema einer ge-
schichtslosen Vernunft; hierzu HENRICH, D., «Eine philosophische Begriindung fiir
die Rede von Gott in der Moderne? Sechzehn Thesen»; in: HENRICH, D. u.a. (Hgg.),
Die Gottrede von Juden und Christen unter den Herausforderungen der sikularen
Welt. Minster 1997, 10-20; siche dazu die Bemerkung E. ZENGERS in: HENRICH,
Gottrede (Anm.24), 35; aufschluBreich auch: HENRICH, D., «Die Anfinge der Theo-
rie des Subjekts (1789)»; in: HONNETH, A. u.a. (Hgg.), Zwischenbetrachtungen: Im
Prozef} der Aufklirung (FS ]J. Habermas). Frankfurt a.M. 1989, 106-170.

2 MosEs, System, 93 (Anm. 12).

26 LEVINAS, Jenseits des Seins, 325 (Anm. 9).



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 517

von Rosenzweig gleichkommt und in der sich die philosophische
Verarbeitung unterschiedlichster historischer Erfahrungen ausdriickt.
Zwischen beiden steht der hermeneutische Bruch, der mit — Au-
schwitz verbunden ist.?” In Totalitait und Unendlichkeit reflektiert Le-
vinas mit offensichtlichen Reminiszenzen an Rosenzweigs Theorie
des Selbst noch iiber eine Subjektivitit, die sich in ihrer absolut ver-
einzelten, zu sich selbst verhaltenden Verschlossenheit selbst setzt.
Erst der zerstorende Einbruch des Anderen in die egoistische «Ge-
niigsamkeit» des Genusses begriindet Beziehung.?® Dieses vor seinem
Angesprochenwerden durch den dem BewuBtsein unendlich tran-
szendenten Anderen selbstbeziigliche Subjekt kehrt der spite Levinas
um in eine Subjektivitit, die durch den verpflichtenden Anruf der
Alteritit zur unbedingten Verantwortung fiir den Anderen selbst erst
begriindet wird. Vehementer konnte die Absage an Identititsphiloso-
phie schwerlich ausfallen, wenn Levinas damit einen transzendentalen
Grundbestand, ein dem Ruf des Anderen vorhergehendes Ich in Ab-
rede stellt. Kategorien wie Reflexivitit, Intentionalitit, Selbstbewul3t-
sein, Freiheit, Identitit, allesamt Begriffe klassischer und spitabend-
lindischer Subjektphilosophie, werden damit radikal neu definiert im
Lichte der — wie bei Rosenzweig — ethisch qualifizierten Zeit auf-
grund der in der Dia-chronie, in der Verletzung, im Trauma, im Ril}
im Selben aufgehenden Nihe des Antlitzes. Das Subjekt ist nunmehr
reine Ausgesetztheit, Sub-jekt, «passiver als alle Passivitit des Ertra-
gens — das noch ein Auf-sich-nehmen wire», des-interessiert an allem,
ohne zielgerichtetes erwartendes Ausgestrecktsein, individuiert einzig
in der und durch die Forderung des Nichsten.?® dch> kann der
Mensch nur vom Anderen her sagen, so dal} er von diesem konstitu-
tiv abhingig wird. Insofern ich vom Anderen her bin, und zwar ge-
rade dadurch, daB3 er mich in eine Verantwortung bringt, die meinem

21 Vgl. GRUMME, «Noch ist die Trine», 390-396 (Anm. 13). DaBl LEVINAS dezi-
diert eine Philosophie nach Auschwitz vorlegt, bezeugt seine Widmung in: Jenseits
des.Seins (Anm. 9), 7. Vgl. DOBER, Levinas und Rosenzweig, 144ff. (Anm. 21);
WEBER, E., Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Levinas’ «Autrement qu’etre ou
au-dela de ’essence.» Wien 1990; HABBEL, T., Der Dritte stort. Emmanuel Levinas —
Herausforderung fiir Politische Theologie und Befreiungsphilosophie. Mainz 1994,
138ff.; GiBBS, R., Correlations in Rosenzweig and Levinas. Princeton 1992; Zu Le-
vinas und E. Wiesel vgl. SCHUSTER, E./BOSCHERT-KIMMIG, R., Trotzdem hoffen.
Mit Johann Baptist Metz und Elie Wiesel im Gesprich. Mainz 1993, 71f.

28 LEVINAS, Totalitit, 165 (Anm. 9).

2 1EVINAS, E., Wenn Gott ins Denken einfillt. Diskurse iber die Betroffenheit
von Transzendenz. Freiburg-Miinchen 19882, 164.



518 Was 1st der Mensch ohne den Anderen?

Bewulltsein je schon vorausliegt, bin ich fiir Levinas dessen «Geisel».
Ich existiere demnach nur dann als ich selbst, wenn ich «an seiner
Stelle» eingesetzt bin, d. h. als «Stellvertretung fir den Anderen»*’. Im
Hinblick auf ein Intersubjektivititskonzept formuliert, waltet zwi-
schen Ich und Du eine grundsitzliche, geradezu einseitige Asymme-
trie, zu radikal von Alteritit her gedacht, als dal sie noch im Modell
der Dialogik darstellbar wire.’!

Der spiteren Buberkritik bei Levinas vergleichbar, verbiirgt der
geschichtliche Anruf an den konkreten Einzelnen Rosenzweigs Wi-
derstand gegen die Schwierigkeiten des abstrakten Formalismus der
Buberschen Dialogik. Diese laufe auf ein wechselweises weltimma-
nentes Tauschgeschift zwischen Ich und Du hinaus, das die vorgin-
gige Alteritit des Anderen, die Unumkehrbarkeit der im Gebot ge-
stifteten Verantwortung und Gottes absolute Transzendenz im Zwi-

30 LEVINAS, Wenn Gott (Anm.29), 35.

3! Ein wesentlicher Unterschied zu Rosenzweig 1iBt sich schon hier verdeutli-
chen. Man hat Levinas wegen dieser absoluten Vorordnung der ethischen Dualitit
des Ich—Anderer den Vorwurf gemacht, dahinter Natur, Geschichte und Gesell-
schaft ungebiihrlich zuricktreten zu lassen, mithin gegeniiber der Ethik die Gerech-
tigkeit zu miBachten. Wenngleich es respektable Lesarten gibt, beide Aspekte sich
kritisch aneinander korrigieren zu lassen und auf dieser Basis die Gerechtigkeit aus
der Ethik zu entwickeln, scheint eine wesentliche Aporie Levinas’ an diesem Punkt
zu liegen. Denn die {iber den Dritten, d.h. den Anderen des Anderen, gegenwirtig
gedachte gesellschaftlich-soziale Dimension wird zu stark vom Ich—Anderer-Ver-
hiltnis getrennt und ihr nachgeordnet, als da3 diese Dualitit auf soziale und politi-
sche Vorginge libertragbar wire: Wenngleich Rosenzweigs Theorie des Sozialen von
letzten Unzulinglichkeiten nicht frei bleibt und wir aufgrund unserer begrenzten
Themenstellung die aufkommenden Fragen hier nicht kliren kénnen, so verfillt Ro-
senzweig durch seinen Schopfungsgedanken dieser Aporie nicht im gleichen MaBe.
Entsprechend der Zuordnung von «erster» und «zweiter» Offenbarung ist Schop-
fung, d.h. Natur, Dingwelt und Geschichte, im Dialog prisent. Die Intimitat zwi-
schen Zweien ist schon aufgesprengt zum Wir. Erwdhlung meint eine Erwihlung
«zu allen» und gilt daher der ganzen Menschheit (GS III 653; vgl. 648). Ethik ist da-
her schon der Gerechtigkeit vermihlt. In einer ganz anderen Dichte als bei Levinas
kann von Rosenzweig her eine Gemeinschaft gedacht werden, die gemeinsam er-
wihlt ist und gemeinsam der Erlésung entgegenstrebt. Von daher ist auch sein mas-
siver Widerspruch gegen die Geschichtslosigkeit des Ich-Du bei Buber zu verstehen
(vgl. GS T 824ff.). Vgl. LEVINAS, Totalitit, 307ff. (Anm. 9); DERS., Wenn Gott,
100ff. (Anm. 28); MOsEs, S., «Gerechtigkeit und Gemeinschaft bei Emmanuel Le-
vinasy»; in: BRUMLIK, M. u.a. (Hgg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.
1993, 364-384; HABBEL, Der Dritte, 81-144 (Anm. 26). Ferner GIBBS, Correlations,
229ff. (Anm. 26); TAUREK, B., Levinas zur Einfiihrung. Hamburg 1991, 82ff,;
SCHMIED-KOWARZIK, Franz Rosenzweig, 210ff. (Anm. 13).



Was i1st der Mensch ohne den Anderen? 519

schen aufzuldsen drohe (vgl. GS I 824ff.).32 Stimmen Rosenzweig und
Levinas in der formalen Fassung von Intersubjektivitit als eines
asymmetrischen, vom Anderen her eroffneten Verhiltnisses iiberein,
so ebenfalls in der Konzeption einer unter dem Gebot stehenden
Fretheit, die als Verantwortung der Erkenntnis vorausliegt. Anders als
Levinas indessen wahrt Rosenzweig auf der Basis der unvordenkli-
chen Prioritit des Anderen, auf der Basis also dieser Asymmetrie des
Dialogs, dennoch eine Reziprozitit wechselseitiger Abhingigkeit zwi-
schen Ich und Anderer.?® Diese «Abhingigkeit» ist eine des Bewul3t-
seins und der Freiheit. Daher kann Rosenzweig schreiben: «Ich ver-
antworte mich — vor dir. Aber du ja auch vor mim (GS III 648). Wohl
findet man bei Levinas subjekttheoretische Partien, die sogar im In-
teresse der Andersheit den notwendigen Ausgang vom Ich themati-
sieren. Das Ich hat das Recht darauf, sich um sich kiimmern zu kon-
nen.* Aber es ist dazu in seiner Passivitit bloB im Namen seiner Vet-
antwortung fiir den Anderen aufgerufen, d. h. erst nach dem Anruf
des Anderen. Damit verneint Levinas einen der Anrede des Du vor-
gingigen Bezug des Subjekts zu sich selbst. Sicherlich betont seiner-
seits auch Rosenzweig: «Wer ich bin, das sage ich mir nie a/lezm (GS
IIT 646). Das Subjekt ist wesentlich erst es selbst aufgrund der zuvor-
kommenden Ansprache durch das Du. Gleichwohl verrit sich Rosen-
zweigs feines anthropologisches Sensorium fiir etwas, das bei Levinas
wohl unter dem Eindruck der radikalen Entmichtigung des Men-
schen in den geschichtlichen Katastrophen zuriicktritt. Dem fiir das
Ich und fiir den Primat von Ethik bestimmenden Rang des Du korre-
liert die mit der Umkehr des Selbst keineswegs suspendierte Notwen-
digkeit des Ich, sich im Angesicht des Anderen stets auch zu sich
selbst verantwortlich verhalten sowie sich selbst setzen zu missen,
indem es sich — fragend — ausspricht.

Man darf die bloB regulative, grenzbegrifflich entwickelte Qualitit
detr Vor-welt im «Stern der Erlésung» nicht iibersehen, mit der es Ro-
senzweig nur um die rein gedachte Bedingung der Moglichkeit der
Bahn geht. So Wie\das «Neue Denken» trotz der abgrundtiefen Diffe-

32 Vgl. LEVINAS, Totalitit, 91ff. (Anm. 9); DERS., AuBer sich, 44 (Anm. 15).

3 Vgl. DOBER, Die Zeit, 184, 194ff. (Anm. 13); DERS., Levinas und Rosenzweig,
156ff. (Anm. 21); MOSES, System, 92f (Anm. 12).

3* «Andersheit ist nur méglich im Ausgang von mim: LEVINAS, Totalitat, 45
(Anm. 9); vgl. DERS., Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phinomenologie
und Sozialphilosophie. Freiburg-Miinchen 1983, 329; DERS., Ethik und Unendliches.
Gespriche mit Philippe Nemo. Wien 21992, 80ff.



520 Was i1st der Mensch ohne den Anderen?

renz zu ithr die Wesensphilosophie in sich aufbewahrt, so bewahrt das
unvordenkliche Geschehen der Geschichte (die Bahn) die Elemente
der Vorwelt als Momente der Erfahrung wie «geheime Krifte jenseits
aller je uns sichtbaren Wirklichkeit» (S 96) in sich auf. Das Selbst
bleibt als vorreflexiv gegebene Moglichkeitsbedingung geschichtlicher
Existenz des Menschen verborgen gegenwirtig.3> Dadurch gewinnt
Rosenzweig einen doppelten Effekt, den Levinas wegen seiner Ab-
sage an die Figur des Selbst nicht mehr zu etreichen in der Lage ist.
Ihm gelingt es durch diese Idee des Selbst einerseits in Abstraktion
von der geschichtlichen Anrede des Anderen die Denkméglichkeit ei-
nes verantwortlichen, reflexiven Selbstbezuges individueller Freiheit
offen zu halten und andererseits jenes oben erwihnte prekire Ver-
hiltnis Ich—Anderer anzugehen, das in der Diagnose vieler Kritiker
Levinas nur unzureichend besprochen hat. Mit der Idee des Selbst auf
dem Grund geschichtlicher Existenz des Menschen gewinnt er mit
der «Ansprechbarkeit» (GS III 646) eine subjektive Komponente, die
als Voraussetzung fiir ein Ankommenkoénnen des vom Anderen aus-
gehenden Anrufs gegeben sein mul. Wie J. Derrida, J. Strasser oder
P. Ricoeur gegen ein radikalisiertes Alterititskonzept eingewandt ha-
ben, steht ohne die Annahme eines vorreflexiven, vordialogischen
Haltepunktes im Ich, ohne die Unterstellung von subjektiven Verste-
hensvoraussetzungen, die Kommunizierbarkeit von Andersheit und
Subjekt auf dem Spiel.* Diese subjektive Komponente, aber zugleich
die Prioritit des Anderen fiir die Konstituierung des Ich anerken-
nend, kann Rosenzweig schreiben, dal Ich «nur in meiner Ansprech-
barkeit Ich bin» (GS III 646; vgl. GS III 648).

Nimmt man den sprachphilosophischen Kern des «Neuen Den-
kens» hinzu, wird das noch deutlicher. Fiir Rosenzweigs Sprachden-
ken ist die Sprache das dem Ich und dem Anderen gemeinsame Ot-
ganon ihrer Beziehung und ihrer Erkenntnis. Als solche begriindet sie
das Ankommenkoénnen des Anderen sowie das Horen des Ich. Die
Sprache in ihrer gleichnishaften Transparenz- und Begegnungsstruk-

3 Vgl. PIECUCH, J., Das Verstindnis von Erfahrung bei Franz Rosenzweig. Kra-
kow 1992, 58ff.; DOBER, Die Zeit, 141 (Anm. 13).

=0 Vgl. DERRIDA, J., Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a M. 1972, 174—
193; STRASSER, S., Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einfihrung in Emmanuel
Levinas’ Philosophie. Den Haag 1978, 240ff.; RICOEUR, P., Das Selbst als ein
Anderer. Miinchen 1996, 382-426. Ricoeur (a.2.0., 408) biindelt seine Kritik an
Levinas in der Frage: «Braucht es nicht eine Dialogik, die die vorgebliche ab-solute
Distanz zwischen dem getrennten Ich und dem belehrenden Anderen durch eine
Beziehung tberlagert?»



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 521

tur, in der Gottliches, Menschliches, Weltliches, Aullen und Innen,
Subjekt und Objekt zueinandertreten und die als anthropologisches
Grundelement den beim Namen gerufenen Menschen erst zum Men-
schen werden 148t (vgl. S 122f.) 167), fungiert somit als Moglichkeits-
bedingung und Ort realer Erfahrung. Wenn man mit dem alteritits-
theoretischen Begriindungszusammenhang der Sprache im «Neuen
Denken» hinreichend ernstmacht, dann konnte man vorsichtig der
von Rosenzweigs (freilich hochst seltener) Verwendung des Terminus
«ranszendental (vgl. GS III 72) aus entwickelten These A. Zaks fol-
gen, in Rosenzweigs Offenbarungsphilosophie handle es sich um eine
in der subjektiven «Transzendentalitit des Horens» auf die vorgingige
Offenbarung des Einen fundierte «transzendentale Hermeneutik der
Sprache»?”. Diesseits der Selbstbegrindungsanspriiche neuzeitlicher
Transzendentalphilosophie bedeutet das transzendentale Moment im
Sprachdenken den Riickgang auf die Voraussetzungen der sprachlich
sich zutragenden Offenbarung in einem schon von Andersheit be-
stimmten, d. h. von Gott her angeredeten, nie aus der Geschichte
herauslosbaren Menschen.

So gelangt Rosenzweig schlieBlich durch seine Sprachphilosophie
im Horizont der unmittelbar aus der inneren Logik seines Offenba-
rungsdenkens resultierenden Vermittlungsproblematik Ich—Anderer
zur Reflexion des subjektiven Pols der Dialogik. Er kann so uberhaupt
erst einsichtig machen, auf wen der Anruf des Anderen zielt, welcher
Bezug des Ich zum Anderen existiert und warum bei der absoluten
Andersheit des Anderen der Anruf tiberhaupt aufgenommen und als
verpflichtend verstanden und beantwortet werden kann. Demgegen-
iber scheint die an jedwede Intersubjektivititstheorie gerichtete Mah-
nung H. Cohens von seiten E. Levinas’ nicht schon definitiv in seiner
Berechtigung abgewiesen, das Ich zum bloBen «Fazit des Du» herab-
zuwirdigen.®® Wihrend Rosenzweig durch das Gebot die Unumkehr-
barkeit einer Verantwortung sichert, die in ihrer bedingungslosen
Ubereignung an das Du wesentliche Motive des Stellvertretungs-
theorems (Substitutiony) von Levinas aufnimmt, ohne deren subjekt-
theoretischen Implikationen verhaftet zu sein, steht Levinas in der
Gefahr des Subjektverlustes. Um der Verpflichtung durch den Ande-

37 ZAK, Vom reinen Denken, 128, 117 (Anm. 14); vgl. 66ff., 127ff. Kritisch
GORTZ, Franz Rosenzweigs neues Denken, 60 (Anm. 14); BAUER, Rosenzweigs
Sprachdenken, 108f. (Anm. 13).

38 COHEN, Religion der Vernunft, 208 (Anm. 20).



522 Was 1st der Mensch ohne den Anderen?

ren willen kann er nicht beriicksichtigen, dal} das Ich fiir den Anderen
selber der Andere ist.*

V. Der vom Anderen u sich selbst befreite Mensch. Ertrag und Ausblick

Levinas verwandt in dem im Lichte einer radikal geschichtlichen Ver-
nunft konzipierten Gedanken eines vom Anderen erst zu sich selbst
befreiten Menschen, jedoch nicht belastet von dessen subjekttheoreti-
scher Schwiche, bringt Rosenzweig damit in die theologisch rezi-
pierte subjektphilosophische Debatte weiterfilhrende Impulse ein.
Wir haben es hier mit einer Subjektphilosophie zu tun, die in threm
strikt nachidealistischen Sprachdenken gleichwohl Intentionen tran-
szendentalen Denkens in kritischer Gebrochenheit in sich aufbe-
wahrt. Durch die Unterscheidung von Selbst—Seele bietet sie in der
Frage der Urspringlichkeit von Ich und Anderer einen Vorschlag jen-
seits der starren Polaritat alteritdtstheoretischer und transzendental-
philosophischer Ansitze an, der reizvoller philosophischer Bezugs-
rahmen etwa fundamentaltheologischer Bemiihungen sein kann.#
Der pauschale Vorwurf der Unterminierung von Subjektivitit, wie
er aus der Sicht einer transzendentalphilosophisch bewegten Theolo-

3 Gegen FREYER, Menschliche Subjektivitit, 8ff. (Anm. 6); DIRSCHERL, Die Be-
deutung, 453ff. (Anm. 6). Merkwiirdigerweise tritt dieser Aspekt bei Dirscherl wie
bei HABBEL, Der Dritte (Anm. 26) fast ganz zurlick; vgl. STROLZ, W., Vom Sein zum
Anderen. Extremer Humanismus im Denken von Emmanuel Levinas; in: NZSTh 2
(1993) 176-197, hier: 180; SPLETT, J., Gottesetfahrung im Antlitz des Anderen? Im
Gesprich mit Emmanuel Levinas; in: MThZ 1 (1994) 49-62, hier: 59ff.

40 Gleichwohl unterscheidet sich Rosenzweig von dem durch M. Theunissen
vorgelegten Gesprichsversuch zwischen Dialogik und Transzendentalphilosophie.
Wihrend Rosenzweig die Asymmetrie im Dialog betont, kehrt Theunissen unter
EinfluB Bubers die Reziprozitit im Dialog hervor, der ein Ich voraussetzt, das in der
Begegnung mit dem Anderen ein Selbst wird. Diese Aussage tber das «dialogische
Selbstwerden des individuellen Ich» wiirde nach Theunissen «eine Vermittlung von
Transzendentalphilosophie und Philosophie des Dialogs erméglichen (...). Sie wiirde
uns in die Lage versetzen, den Streit zwischen den Urspriinglichkeitsanspriichen zu
schlichten, indem sie es uns erlaubte, der Transzendentalphilosophie die Urspriing-
lichkeit des Anfangs und der Philosophie des Dialogs die Urspringlichkeit des Zzels,
des vollendenden Ewndes, zuzubilligen. Der Anfang wire je mein individuelles Ich,
das Ziel das aus der Begegnung hervorgehende Selbst»; THEUNISSEN, Der Andere,
488 (Anm. 17). Ahnliches gilt fiir das Verhiltnis Rosenzweigs zur Rezeption der
Dialogik im Entwurf einer relationalen Soteriologie bei SATTLER, D., Beziehungs-
denken in der Erl6sungslehre. Bedeutung und Grenzen. Freiburg 1.Br. 1997, 254—
327, oder im Communiodenken bei GRESHAKE, G., Der dreieine Gott. Eine
trinitarische Theologie, Freiburg 1.Br. 1997, 74-178.



Was 1st der Mensch ohne den Anderen? 523

gie den geschichtlich-kommunikativen Subjektphilosophien entge-
gengehalten wird, trifft fir Rosenzweig nicht zu.#! Wenn allerdings
ein von Rosenzweig beeinfluBtes Denken Subjektivitit unterhohlt,
dann eben genau jene geschichtlich unversehrte, unbedingte, allge-
meine Subjektivitit, wie sie der Tendenz nach die genannte transzen-
dentalphilosophisch beeinflulite Theologie im Banne einer Vernunft
anvisiert®?, die an der Dialektik der Aufklirung und den geschichtli-
chen Katastrophen vorbei zu sehen droht und damit in der Gefahr
steht, unter Anlehnung an das idealistische Unbedingtheitspathos al-
lenfalls eine halbierte Moderne und eine abstrakte Subjektivitit zu re-
zipieren.®® Insofern fillt in gewisser Weise dieser Vorwurf auf seine
Urheber selbst zurtick.

# Vgl. etwa den gegen Apels Transzendentalpragmatik oder gegen Habermas’
kommunikative Vernunft gerichteten Vorwurf einer Reduktion des Subjekts auf ein
«Produkt intersubjektiver Prozesse im sozialen Raum»; MULLER, Subjektivitit, 162
(Anm. 3); vgl. DERS., Wenn ich «ich» sage, 407—456 (Anm. 3).

2 Fiir das Verhiltnis Philosophie-Theologie folgt daraus ein verschirfter Kli-
rungsbedarf hinsichtlich der Definition der als Medium vernunftgeleiteter Glau-
bensverantwortung geforderten «autonomen Vernunft»; MULLER, Subjekt-Profile,
179 (Anm. 10). Vgl. hierzu die Verweyen-Kritik bei ARENS, E., «LiBt sich Glaube
letztbegriinden?»; in: LARCHER, Hoffnung, 112-126, bes. 120ff. (Anm. 4).

# Ohne die Defizite subjekttheoretischer Diskurse in der Katholischen Theolo-
gie in Abrede stellen zu wollen, ohne zu leugnen, dall es dort auch im Interesse eines
voraufklirerischen Geistes Tendenzen zur Verabschiedung des Subjekts gibt, scheint
mit doch die Behauptung unhaltbar zu sein, daB3 die Katholische Theologie selbst
dort, wo sie etwa in Gestalt der Theologie K. Rahners Anschlufl an die Problemlage
der Moderne gewinnen wollte, subjekttheoretisch unterbelichtet sei. Was MULLER,
Wenn ich «ch» sage, 80 (Anm. 3) als «subjekttheoretische Instabilitit» bei Rahner
kritisiert, verdankt sich in Wahrheit Rahners Widerstand gegen eine vorbehaltlose
Adaption des idealistischen Subjekts; dazu GRUMME, «Noch ist die Trine», 1656
(Anm. 13); HILBERATH, B.]., Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch. Mainz 1995, 55—
96; RAFFELT, A./VERWEYEN, H., Karl Rahner. Minchen 1997, 21ff. Insofern halte
ich die aus einem Gespriachsversuch zwischen Rahner und Levinas erwachsene The-
se fir nicht Giberzeugend, daBl bei Rahner im Gegensatz zu Levinas dem Ich die Ver-
antwortung fiir den Nichsten lediglich duBerlich zuwachse, weil Rahner innerhalb
der Ontologie nach dem Sinn des Seins, des Menschen und der Transzendenz frage
und daher der Selbstbezug des Ich nicht im Innersten des Subjekts durch den An-
deren bereits aufgesprengt sei; gegen DIRSCHERL, Die Bedeutung, 483ff. (Anm. 6).



	Was ist der Mensch ohne den Anderen? : Überlegungen zur theologischen Debatte um das Subjekt

