
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Was ist der Mensch ohne den Anderen? : Überlegungen zur
theologischen Debatte um das Subjekt

Autor: Grümme, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Grümme

Was ist der Mensch ohne den Anderen?

Überlegungen zur theologischen Debatte um das

Subjekt*

I. Die Subjektfrage und die Theologie

Die Theologie sieht sich namentlich unter Be2ug auf IPetr 3,15 darauf

verpflichtet, die Debatten der Philosophie zur Kenntnis zu
nehmen. Dort ist gegenwärtig ein mitunter heftiger Disput um das Subjekt

entbrannt, der aufgrund der subjektivitätstheoretischen Pointe
neuzeitlichen Denkens bis an die Wurzeln des Projekts Moderne und
seines Wirklichkeits- und Vernunftsverständnisses heranreicht.1 Während

die einen Subjektivität und Selbstbewußtsein philosophisch zu
unterminieren oder im Blick auf angebliche Verabsoluderungsaspekte
des Ich zu dekonstruieren suchen, sei es systemtheoredsch oder
postmodern, stellen andere «die Unhintergehbarkeit von Individualität»
heraus.2 Hierbei spielen transzendentalphilosophische Rekonstruk-

* Prof. Herbert Vorgrimler zum 70. Geburtstag gewidmet.
1

Vgl. FRANK, M. (Hg.), Selbstbewußtseinstheorien von Fichte bis Sartre. Frankfurt

a.M. 1991; DERS. (Hg.), Analytische Theorien des Selbstbewußtseins. Frankfurt
a.M. 1994; KEMMERLING, A., Ideen des Ich. Studien zu Descartes' Philosophie.
Frankfurt a.M. 1996; KRÄMER, S. (Hg.), Bewußtsein. Philosophische Beiträge.
Frankfurt a.M. 1996; METZINGER, T. (Hg.), Bewußtsein. Beiträge aus der
Gegenwartsphilosophie. Paderborn 21996; WELSCH, W., Vernunft. Die zeitgenössische
Vernunftskritik und das Konzept der transversalen Vernunft. Frankfurt a.M. 1995;
Nagl-Docekal, H./VETTER, H. (Hg.), Tod des Subjekts. Wien-München 1987.

2 FRANK, M., Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Reflexionen über Subjekt,

Person und Individuum aus Anlaß ihrer «postmodernen» Toterklärung. Frankfurt

a.M. 1986, 3; vgl. die Arbeiten seines Lehrers D. HENRICH wie z. B.: Fluchtlinien.

Philosophische Essays. Frankfurt a.M. 1982, bes. 125-181; DERS., «Selbstbewußtsein.

Kritische Einleitung in eine Theorie»; in: BUBNER, R. u.a. (Hgg.), Hermeneutik

und Dialektik (FS H.-G. Gadamer). Tübingen 1970, 257—284; DERS., Selbst-
verhältnisse. Gedanken und Auslegungen zu den Grundlagen der klassischen
Philosophie. Stuttgart 1982.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 507

tionen ebenso eine Rolle wie — und dies vielleicht ein wenig
überraschend — Rehabilitierungsversuche auf dem Feld analytischer
Philosophie.3

Folgt man einem breiten Strom der gegenwärtigen katholischen
Theologie, so habe die Theologie nicht bloß Kenntnis von dieser
philosophischen Debatte zu nehmen, sondern engagiert für eine
bestimmte Subjektphilosophie zu votieren. Um ihrer eigenen Identität,
ihrer Wahrheit, ihrer Rechenschaftsmöglichkeit sowie nicht zuletzt
um eines produktiven Diskurses mit der Moderne willen müsse es der

Theologie um die kridsche Rezepüon vorrangig der
transzendentalphilosophischen Reformulierungen des Subjektgedankens zu tun sein.
Weil sich die Letztgülügkeitsansprüche der göttlichen Offenbarung in
Jesus Christus durch eine erstphilosophische Letztbegründung im
Horizont selbstreflexiver Subjektivität ausweisen ließen, konstruiert
darum etwa H. Verweyen seinen imposanten Grundriß der
Fundamentaltheologie im Rückgang auf das in der Tradition von Descartes,
Kant und hauptsächlich Fichte transzendental gedachte Subjekt.4

So triftig indessen die Gründe für ein ambitioniertes Subjektdenken

insbesondere im Kontext seiner postmodernen Verabschiedung
auch sind5, so sehr stellt sich die Frage, ob sich nicht die Theologie
durch ihr Votum für das transzendentale Subjekt und eine entsprechende

Bewußtseinsphilosophie schwerwiegende Aporien hinsichtlich
der Gravität von Geschichte und der Praxis freier Subjekte, hinsichtlich

der geschichtlichen Nichtidentität, der Faktizität der Offenba-

3 Hierzu besonders in fundamentaltheologischer Absicht MÜLLER, K., Wenn ich
«ich» sage. Studien zur fundamentaltheologischen Relevanz selbstbewußter Subjektivität.

Frankfurt a.M. 1994, bes. 123-350 (Regensburger Studien zur Theologie 46);
Ders., Subjektivität und Theologie. Eine hartnäckige Rückfrage; in: ThPh 70 (1995)
161-186. Ders., Das etwas andere Subjekt. Der blinde Fleck der Postmoderne, in:
ZKTh 120 (1998) 137-163.

4 VERWEYEN, H., Gottes letztes Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie.
Düsseldorf 21991 ; ferner MÜLLER, Wenn ich «ich» sage, bes. 559-602 (Anm. 3); PRÖP-

PER, T., Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie. München

21988. Gleichwohl dürfen innere Differenzierungen nicht unterschlagen
werden. Vgl. die eindrucksvollen Beiträge in: LARCHER, G./MÜLLER, K./PrÖPPER, T.
(Hgg.), Hoffnung, die Gründe nennt. Zu Hansjürgen Verweyens Projekt einer erst
philosophischen Glaubensverantwortung. Regensburg 1996; wichtig die Stellungnahmen

bei VERWEYEN, H., Botschaft eines Toten? Den Glauben rational
verantworten. Regensburg 1997, 147-160.

5 Hierzu METZ, J.B., «Religion, Ja — Gott, nein» in: DERS./PETERS, T.R.,
Gottespassion. Zur Ordensexistenz heute. Freiburg i.Br. 1991, 14—67; hier: 39ff.; Ders.,
Zum Begriff der neuen Politischen Theologie 1967-1997. Mainz 1997, bes. 142ff.



508 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

rung, der «Andersheit des Anderen» oder auch der absoluten
Transzendenz Gottes einhandelt. Jedenfalls hat jüngst Th. Freyer mit
überzeugenden Gründen einen solchen Verdacht gegen die theologische
Rezeption einer «transzendentalanthropologischen Anthropologie»
und ihres tendentiellen Apriorismus geäußert6 und dem dort vertretenen

Modell selbstbewußter Subjektivität das Konzept verdankter
Subjektivität entgegengesetzt.7 Freyer rekurriert dabei auf die phänomenologisch

ausgerichtete8 Philosophie des inkarnierten Subjekts von
E. Levinas. Es handelt sich hierbei um eine Philosophie, die im Bruch
mit dem in der abendländischen Metaphysiktradition vorherrschenden

Primat der Ontologie und ihres monistischen Identitätsdenkens
nunmehr die Ethik zur prima philosophia bestimmt. Denn sie nimmt
ihren Ausgang von jener schlechthin unbedingten Verantwortung, die
im völlig unvorhersehbaren, denkerisch nicht vorwegzunehmenden
und nicht einzuholenden Einbruch des Antlitzes des Anderen gestiftet

wird.9
Levinas' Widerspruch gegen jene Konzeption selbstbewußter

Subjektivität, die als ihre Bedingung der Möglichkeit ein vorreflexives,
unhintergehbares «Vertrautsein des Subjekts» mit sich selbst voraussetzt10,

ist jedoch ein transzendentales Argument entgegengestellt worden:

«Gerade wenn Subjektivität in einer nicht-reziproken <(...)

Beunruhigung des Selben durch den anderen) zur Geltung kommen, die
Nähe des Nächsten die transzendentale Subjektivität unterminieren
soll, so muß diese logischerweise erst überhaupt einmal gegeben sein,

6 FREYER, T., Menschliche Subjektivität und die Andersheit des anderen.
Theologische Anmerkungen zu einer aktuellen philosophischen Debatte; in: ThG 40

(1997) 2-19, hier: 11; vgl. Ders., «Das <Ich als Ich, das alles Leid der Welt auf sich
nimmt.) Theologische Notizen zur gegenwärtigen philosophischen Debatte um
menschliche Subjektivität»; in: RISSE, G. (Hg.), Wege der Theologie an der Schwelle

zum dritten Jahrtausend (FS H. Waldenfels), Paderborn 1996, 111—124; mit ähnlichem

Anliegen DlRSCHERL, E., Die Bedeutung der Nähe Gottes. Ein Gespräch mit
Karl Rahner und Emmanuel Levinas. Würzburg 1996, bes. 346-507, (Bonner
dogmatische Studien 22).

7 Vgl. FREYER, Menschliche Subjektivität, 13-17 (Anm. 6).
8 Die Formulierung soll auf die Differenz von Levinas' Alteritätsdenken zur

Phänomenologie Husserls hinweisen.
9 Vgl. LEVINAS, E., Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität.

Freiburg-München 1987, 35f£; Ders., Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht. Freiburg-München 1992.

10 MÜLLER, K., Subjekt-Profile. Philosophische Einsprüche in eine theologisch
überfällige Debatte; in: ThG 40 (1997) 172—180, hier: 176; zu seinem Subjektbegriff
DERS., Wenn ich «ich» sage, 559ff. (Anm. 3).



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 509

um in diesen Pro2eß geraten zu können, der damit seinerseits
ersichtlich von einem Bei-sich-Sein des Subjekts abhängt.»11

Ein vom Ereignis des Anderen bestimmtes Alteritätsdenken versus

Transzendentales Denken: Die sich damit einstellende Polarität
zeigt, mit welcher Wucht inzwischen der philosophische Streit um das

Subjekt in der Theologie seinen Niederschlag gefunden hat. Angesichts

dieser Konstellation erscheint es instruktiv, die ebenso
eindrucksvolle wie zugleich im theologischen Betrieb jedoch bislang
kaum angemessen gewürdigte Position des jüdischen Religionsphilosophen

Franz Rosenzweig (1886—1929) auf ihre Relevanz zu prüfen.
Denn es könnte ja sein, daß diese Position in der Frage der
Konstituierung von Subjektivität und Selbstbewußtsein gewissermaßen
zwischen Skylla und Charybdis die von K. Müller bei Levinas scharfsinnig

diagnostizierten Schwierigkeiten vermeiden und doch zugleich
Geschichte und Alterität radikal ernstzunehmen vermag. Immerhin
als Indiz für letzteres ist das Selbstzeugnis von Levinas zu werten,
wonach der mit Rosenzweigs Dekonstruktion des idealistischen
Systems einhergehende Versuch, «das Nicht-Synthetisierbare, die Differenz

zu denken», am Ursprung seiner eigenen Unterscheidung von
Totalität und Unendlichkeit gestanden habe.12

Methodisch bietet es sich an, zunächst das «Neue Denken»
Rosenzweigs als indispensable Verstehensvoraussetzung vorzustellen.
Erst im Anschluß kann dann Rosenzweigs Subjektbegriff erörtert und
auf etwaige Differenzen zur Konzeption von Levinas befragt werden,
bevor abschließend der Ertrag unserer Überlegungen zu skizzieren
ist.

II. Das «Neue Denken» Fran% Rosen^weigs

Ganz besonders das ursprünglich auf Feldpostkarten aus dem Ersten
Weltkrieg entworfene, 1921 veröffentlichte Hauptwerk Rosenzweigs
«Der Stern der Erlösung» versteht sich mit dem in ihm ausgebreiteten
«Neuen Denken» als Totalabrechnung mit sowie als radikaler
Gegenentwurf zur gesamten substanzmetaphysisch-idealistischen Tradi-

11 MÜLLER, Subjekt-Profile, 176 (Anm. 10).
12 LEVINAS, E., «Vorwort»; in: MOSÈS, St., System und Offenbarung. Die

Philosophie Franz Rosenzweigs. München 1985, 9-18, hier: 15; vgl. Ders., Totalität,
20ff., 31 (Anm. 9).



510 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

tion von «Jonien bis Jena» (S 13; vgl. DND 140ff.).13 Vollends an Hegels

teleologischem Geschichtsuniversalismus ging Rosen2weig, nochmals

bestätigt durch seine eigenen Kriegserfahrungen, die Unwahrheit,

die «Lüge» (S 5), ja der ideologische Verblendungscharakter einer
Rationalitätskonzeption und Metaphysik auf, die aufgrund ihres
Basissatzes der Identität von Wissen und Sein zwar die ganze
Wirklichkeit voraussetzungslos zu erkennen beanspruchte, dazu jedoch an
der in keine Allgemeinheit mehr versöhnend einzuordnenden Fakti-
zität des Todes, an der fragilen Kontingenz, aber auch an der
subjekthaften Freiheit endlicher Individuen genauso vorbeigehen mußte
wie an der unendlichen Transzendenz Gottes und seiner unvordenklichen

geschichtlichen Offenbarung. Nach der fulminanten Eingangspassage

des «Stern» handelt es sich bei dieser Philosophie um nichts
anderes als um den verzweifelten, aber sich diese Verzweiflung
verbergenden Versuch, «die Angst des Irdischen abzuwerfen, dem Tod
seinen Giftstachel, dem Hades seinen Pesthauch» zu nehmen (S 3).

Führt man sich das Grundgefüge dieses Ansatzes vor Augen, sind
es im wesendichen zwei Schritte, mit denen Rosenzweig Kreatürlich-
keit, Individualität, Verantwortung, Geschichte, Zeit und nicht zuletzt
messianische Erwartung des kommenden Gottes in einer grundsätzlich

verwandelten Rationalität zumindest für denkerisch ausweisbar
(aber eben nicht ableitbar) halten will. Er zersprengt unter Rückgriff
auf Kants Postulat regulativer Ideen — erstens — das «All des Denkens
und Seins» (S 21), die letzte, denkerisch vorausgesetzte Einheit von
allem, in drei nicht aufeinander zurückführbare, absolut vereinzelte

13 Zu Begründungen vgl. GrÜMME, B., «Noch ist die Träne nicht weggewischt
von jeglichem Angesicht.» Überlegungen zur Rede von Erlösung bei Karl Rahner
und Franz Rosenzweig. Altenberge 1996, 262-648, (Münsteraner Theologische
Abhandlungen 43); CASPER, B., Das dialogische Denken. Eine Untersuchung der
religionsphilosophischen Bedeutung Franz Rosenzweigs, Ferdinand Ebners und Martin
Bubers. Freiburg i.Br. 1967; Mayer, R., Franz Rosenzweig. Eine Philosophie der

dialogischen Erfahrung. München 1973; MOSÈS, System (Anm. 12); SCHMIED-

KOWARZIK, W., Franz Rosenzweig. Existentielles Denken und gelebte Bewährung.
Freiburg 1991; BAUER, A., Rosenzweigs Sprachdenken im «Stern der Erlösung» und
in seiner Korrespondenz mit Martin Buber zur Verdeutschung der Schrift. Frankfurt
a.M. 1992; DOBER, H.M., Die Zeit ernst nehmen. Studien zu Franz Rosenzweigs
«Der Stern der Erlösung». Würzburg 1990. Die Schriften Rosenzweigs werden im
Text wie folgt zitiert: GS: ROSENZWEIG, F., Der Mensch und sein Werk. Gesammelte

Schriften, IV Bde. (VI Teilbde.). Haag-Dordrecht 1976-1984; S: Der Stern der
Erlösung. Mit einer Einführung von R. Mayer und einer Gedenkrede von G. Scho-
lem. Frankfurt a.M. 1990 GS II); DND: Das neue Denken. Einige nachträgliche
Bemerkungen zum «Stern der Erlösung»; in: GS III 139-161.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 511

und voneinander isolierte Substanzen Gott, Welt, Mensch (vgl. S 3—

24; DND 144), in die (Elemente der logischen Vorwelt> (vgl. S 3—90).
Es geht ihm darum, jene Elemente zu reflektieren, die ungegenständlich,

vorreflexiv in der Erfahrung der geschichtlichen Wirklichkeit
notwendigerweise mitgegeben, die aber nur unter Abstraktion von
dieser Erfahrung zu denken sind.14 Diese Dekonstruktion des
idealistischen Systems versetzt ihn — zweitens — in den Stand, die Wirklichkeit

als ereignishaftes, temporales Verhältnis zwischen diesen
Substanzen zu rekonstruieren, kurz: sie als Geschichte zu denken. Er
sieht in der Wirklichkeit das frei gestiftete, dialogische, von der
bedrängenden Erwartung des Heute hereinbrechenden Gottesreiches
zeitlich dynamisierte Beziehungsgeschehen (die <Bahn>) zwischen
Gott, Welt, Mensch, das er <Schöpfung>, (Offenbarung), (Erlösung)
(vgl. S 103—291) nennt, und das in keinen umfassenderen Begründungs-

oder Verstehenshorizont mehr einzuordnen ist. Die (Bahn>,
die lebendige Wirklichkeit zwischen den Elementen, ist denkerisch
nicht vorwegzunehmen. So steht bei Rosenzweig nicht mehr eine sich
selbst begründende, sich selbst denkende Vernunft im Zentrum. Es
charakterisiert ihn vielmehr als einen bewußt aus jüdischem Glauben
heraus Denkenden, wenn er seinen Entwurf um die unerwartet sich
schenkende Erfahrung von radikaler, darin Geschichte erst begründender

Andersheit herum gruppiert, die er in ihrem unbedingten,
befreienden Anspruch und ihrer unbedingten Orientierung Offenbarung
nennt.15 Die Pointe seines «Neuen Denkens» Hegt in dessen konstitutiver,

dialogischer Abhängigkeit von diesem sich ereignenden Ereignis

14 Rosenzweig kommt hier zu einem hypothetischen Hindenken auf die
geschichtliche Erfahrung (mitsamt der in der Geschichte ergehenden göttlichen
Offenbarung) im Interesse ihrer reflexiven Ausweisbarkeit; vgl. CASPER, B., «Zeit -
Erfahrung - Erlösung. Zur Bedeutung Rosenzweigs angesichts des Denkens des 20.

Jahrhunderts»; in: SCHMIED-KOWARZIK, W., (Hg.), Der Philosoph Franz Rosenzweig

(1886-1929). Internationaler Kongreß Kassel, Bd. 2. Freiburg-München 1988,
553-566, hier: 564; zu diesem - an Rahners «Hörer des Wortes» erinnernden -
Hindenken auf die Offenbarung in der Gestalt des «Postulats des Sichauftuns des
Verschlossenen»: GÖRTZ, H.-J., Franz Rosenzweigs neues Denken. Eine Einführung aus
der Perspektive christlicher Theologie. Würzburg 1992, 47. Zak, A. (Vom reinen
Denken zur Sprachvernunft. Über die Grundmotive der Offenbarungsphilosophie
Franz Rosenzweigs. Stuttgart u.a. 1987, 95) sieht hierin die Selbstaufklärung der
Sprachvernunft im Horizont einer transzendentalen Hermeneutik der Sprache.

15 Rosenzweig selbst nennt den «Stern» später einmal einen Bibelkommentar
«unter Weglassung des Texts» (GS I 1196). Zum jüdischen Zug vgl. GÖRTZ, Franz
Rosenzweigs neues Denken, 31 ff. (Anm. 14); Levinas, E., Außer sich. Meditationen
über Religion und Philosophie. München-Wien 1991, 11 Off.



512 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

der Alterität, also «im Bedürfen des anderen, und, was dasselbe ist, im
Ernstnehmen der Zeit» (DND 151 £.). Daher versteht er seine Theorie
als antwortendes Denken, als «erfahrende Philosophie» (DND 150),
als Nach-denken einer Erfahrung, die nicht begrifflich zu fassen,
sondern von der ein selbst unbedingt angegangener, in ihr Geschehen
verantwortlich verwickelter Denker nur — erzählen kann. Die Parallelen

dieser radikal geschiehtlich-intersubjektiv konturierten Vernunft
zum linguistic turn der Philosophie sind unverkennbar. Dieser aus

Offenbarung gespeiste Ansatz will dialogisches, sich in der Sprache
zutragendes Sprachdenken sein, welches im «subjektiven Standpunkt»
geschichtlicher Existenz seinen Ausgangspunkt hat (S 57).

Schon allein hierin wird der praktisch-ethische Logos des «Neuen
Denkens» als Philosophie <für> und <zu> jemandem deutlich, die stets
aus «biographischer Konfession» erwächst (GS I 410; vgl. DND
150ff.). Freilich muß diese Offenbarung streng von der Offenbarung
im spezifisch biblischen Sinne unterschieden werden, welche sich
nach Rosenzweig durch erstere hindurch vermittelt. Deshalb ist der
<Stern> niemals ungebrochen theologisch zu lesen.

Wissend um seine Gratwanderung zwischen der Auflösung letzter
Wahrheitsansprüche und Hegels Idealismus, beansprucht Rosenzweigs

«vollkommene Erneuerung» des Denkens gleichwohl (DND
140), in einer vom Ereignis des Anderen aus transformierten
Vernunft das Ganze systematisch denken zu wollen. Dieses «System der
Philosophie» (DND 140) darf nun jedoch nicht mehr eine denkerisch

vorausgesetzte Alleinheit entfalten, die sich im dialektischen Prozeß

nur immer wieder selbst anschaut und sich gewissermaßen als «Schutz

gegen Gott» (S 17) auf ihre Immanenz reduziert hat. Sein System
beruht vielmehr auf einem eschatologischen Einheitsgedanken, der die
Einheit als dynamisches, von Gott geschenktes Gut endzeitlicher
Hoffnung erwartet. Dieses gegenüber idealistischem Identitätsdenken
neugefasste «System» ist relational, zeitlich strukturiert gedacht (vgl.
GS I 484ff.).16

Rosenzweig proklamiert ein Denken, das «vom Wechselverhältnis
von Ich und Du ausgeht, statt wie alles frühere Denken vom Es oder

vom Ich» (GS III 230). Er initiiert hiermit, beeinflußt von Rosenstock
das, was von ihm, Buber und Ebner später zur Dialogischen Philoso-

16 Zu Rosenzweigs Wahrheitstheorie GrÜMME, B., «Er hat dir gesagt, o Mensch,
was gut ist»; Aspekte einer messianischen Erkenntnistheorie bei Franz Rosenzweig;
in: Orientierung 60 (1996) 78-84.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 513

phie ausformuliert werden wird.17 Dialogizität wird zur methodologischen

Basalstruktur des «Neuen Denkens».
Der «Stern der Erlösung» ist in seiner Fundierung im Geschehen

der Offenbarung wie die Jahresringe eines Baumes um dessen Herz
um einen Dialog herum konstruiert, nämlich um einen Liebesdialog
zwischen Gott und Mensch, den die jüdische Tradition noch vor
christlicher Brautmystik im Hohen Lied verkörpert sah (vgl. S 221—

228). Dieser Dialog geht von Gott aus, entfaltet sich jedoch dann auf
der Basis der damit gegebenen Asymmetrie in einer reziprok-korrelativen

Wechselseitigkeit hebender Selbstnegation und Affirmation
zwischen Gott und Mensch.18 In diesem Liebesdialog schwingt nun auch

Rosenzweigs Theorie von Subjektivität und Interpersonalität mit.19

III. Rosen^migs Subjektbegriff. Eine Annäherung

So wie Rosenzweig die Bahn im Lichte der Vorwelt erörtert, so ist
sein Subjektdenken nur vor dem Hintergrund jenes vorweltlichen,
vorwirklichen Menschen zu verstehen, den er «Selbst» nennt (S 73;
vgl. 67—91). Dieses Selbst bildet zunächst wie die anderen Elemente
der logischen Vorwelt Welt und Gott die notwendige Bedingung der

Möglichkeit geschichtlicher Erfahrung, jedoch nie diese selbst.
Losgelöst von aller zeitlichen, lebendigen Wirklichkeit, ist dieses Selbst
nicht auf anderes beziehbar, ist unvergleichbar, nicht als Teil sub-

summierbar, von sich her absolut beziehungslos, einsam und — da

Sprache im «Neuen Denken» das Geschehen der lebendigen
Wirklichkeit ist — absolut stumm. Soll dieses Schweigen des Selbst ein

17 Vgl. Buber, M., Die Schriften über das dialogische Prinzip. Heidelberg 1954,
7f£; Ebner, F., Das Wort und die geistigen Realitäten. Wien 1952, 19ff. Rosenzweig
hat auf die chronologische Parallelität, aber inhaltliche Eigenständigkeit seiner
Arbeiten im Vergleich zu Ebner hingewiesen (vgl. DND 152). Unter den Dialogikern
gebührt Rosenzweig eindeutig der Vorrang, sowohl was den Umfang der Ausbildung
und der Themen als auch was die systematisch-reflexive Durchdringung der Gedanken

dieses «spekulativsten Dialogikers» angeht: THEUNISSEN, M., Der Andere.
Studien zur Sozialontologie der Gegenwart. Berlin-New York 21981, 505; vgl. CASPER,

Das dialogische Denken, 356ff. (Anm. 13).
18 Zu einer hier nicht zu leistenden detaillierten Analyse Grumme, «Noch ist die

Träne», 344-375 (Anm. 13).
19 Weil dieser Dialog sich in der Sprache der Liebe vollzieht, in der «der Unterschied

von <Immanenz> und <Transzendenz> erlischt» und so das «Ich und Du der
innermenschlichen Sprache ohne weiteres auch das Ich und Du zwischen Gott und
Mensch ist» (S 222), kann Rosenzweig in diesem Liebesdialog seine Subjekttheorie
entfalten, ohne die absolute Transzendenz Gottes anzutasten.



514 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

Ende haben, setzt dies die radikale Umkehr des Selbst von seinem
absoluten Solipsismus voraus. Der Anstoß dazu jedoch kann überhaupt
nur von außen kommen. Nur der unbedingte Anruf eines liebenden
Du, nur im Anruf seines Namens, zerbricht die Verschlossenheit des

Selbst, auf daß der bis dahin stumme, nun zu sich selbst erweckte
Mensch fähig werde zu sprechen, zu antworten und — wiederzulieben.
Nur in diesem völlig unvordenklichen, begrifflich uneinholbaren und
letztlich nur als Wunder erscheinenden Anruf wird das stumme Selbst

zur «redenden Seele» (S 221), zum individuierten wie relationalen
Subjekt. Ohne den vorgängigen Zuspruch des Anderen kann das Ich
nicht Ich sagen. Es ist der Andere, das Du, der das Ich diesseits der
transzendentalphilosophischen Verallgemeinerungen stets zuvor erst
zum individuellen, konkreten Ich befreit. Daher folgert Rosenzweig:
«Das eigentliche Wunder, das meine Ich, entsteht gar nicht im Ich,
sondern das Ich als die Substanz (<ante festum>) ist durchaus nicht mein

Ich, sondern Ich überhaupt, und durch das Es wird es zwar vervielfacht,

aber nunmehr Ding unter Dingen. Sondern mein Ich entsteht im
Du. Mit dem Du-sagen begreife ich, daß der andere kein <Ding> ist,
sondern cwie ich>» (GS I 471).

Diese Anrede des Ich durch den Anderen hat auch für den
anredenden Anderen Bedeutung. In Rosenzweigs Auslegung des Liebesdialogs

zwischen Gott und Mensch wird dies dadurch deutlich, daß
Gott aus seinem inneren göttlichen Selbstgespräch bei der Schöpfung
(«Lasset uns») kenotisch heraustritt (vgl. S 194ff.). Indem er nach dem
Menschen fragt («Wo bist Du») und ihn anspricht, erfährt er sich
seinerseits als ein reales Ich. «Das Ich entdeckt sich in dem Augenblick,
wo es das Dasein des Du durch die Frage nach dem Wo des Du
behauptet» (S 195). Rosenzweig befindet sich damit in großer Nähe zu
H. Cohens subtiler Frage, «ob ich überhaupt schon vorhanden bin,
bevor der Mitmensch entdeckt ist»20. Entscheidend für Rosenzweigs
Verhältnis zum idealistischen Subjektivitätsbegriff freilich ist es, daß
sich das Ich im Modus der Frage nach dem Anderen entdeckt, die ihr
Objekt niemals umgreifen kann, nicht jedoch in der das Andere
verobjektivierenden reditio in seipsum des Begriffs.

Das Selbst kann indessen nicht durch die bloße Frage, sondern
letztlich allein durch einen unbedingten Anruf geweckt werden. Dieser

Anruf ergeht im Anruf des Namens, ergeht im — Liebesgebot,

20 COHEN, H., Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Eine jüdische

Religionsphilosophie. Wiesbaden 21988, 165.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 515

dem wiederum das Ich in der Umkehr, im Gehorsam und jener Liebe

antwortet, welche die im Anruf empfangene Liebe bezeugt und
weitergibt (vgl. S 200ff.). In diesem absolut geltenden Anruf wird der
Anruf Gottes mitgesprochen. Insofern ist dies der Ort, wo Rosenzweig

subjekttheoretisch die Gottesfrage thematisiert.21
Das menschliche Subjekt, im Gebot erst durch eine Alterität zur

Existenz gerufen, findet sich demnach vollends dann, wenn es diesem
Ruf in die je gegenwärtige, individuierende Verantwortung gehorsam
und liebend entspricht. Mit dieser aus dem Dialog entwickelten
Subjektivitätstheorie gelingt es Rosenzweig, mit dem idealistischen
Postulat der Ursprünglichkeit autonomer Subjektivität zu brechen und
die Intersubjektivität, Faktizität und radikale Geschichtsverwobenheit
des Subjekts zu sichern. Durch die Vorordnung der nicht mehr reflexiv

einzuholenden Alterität vor dem Ich unterscheidet sich Rosenzweigs

Alteritätsdenken diametral von der Intersubjektivitätskonzep-
tion Hegels. Aussagekräftig genug, verhandelt Hegels Phänomenologie

des Geistes das Verhältnis zwischen Subjekten innerhalb der
Konstitutionsproblematik des Selbstbewußtseins. Gemäß der Dialektik
von Herr und Knecht anerkennt er zwar in Überwindung eines
instrumenteilen Monologismus die konstitutive Funktion des Anderen
für das Subjekt. Doch bleibt auch Hegels dialektischer Intersubjekti-
vitätsbegriff dem Subjekt-Objekt-Raster verpflichtet. Das Subjekt
mediatisiert den als seine Negation gedachten Anderen zur eigenen
Selbstkonstitution.22 Und wenngleich der späte Fichte wie kaum ein
anderer der deutschen Idealisten die subjektkonstituierende Bedeutung

des Du thematisiert23, so bleibt er insofern weit hinter Rosen-

21 Daher versteht sich die Kennzeichnung von Gotteserfahrungen als «allermeist
imperativische» Erfahrungen einer geschichtlich vermittelten Begegnung (GS I 1182;
vgl. GS III 737). Ohne auf Rosenzweigs Gottdenken näher eingehen zu können, soll
dennoch kurz folgendes vermerkt werden: Der möglicherweise aufbrechende, von
Rosenzweig selbst geäußerte Heteronomieverdacht («Kann denn Liebe geboten
werden»: S 196) wird durch seine genuin jüdische Auffassung des Gebotes als

«Stimme der Liebe selben) (S 197) beseitigt; hierzu und zu Differenzen zum
Gottdenken von Levinas vgl. GrÜMME, «Noch ist die Träne», 390-396 (Anm. 13);
Dober, H.M., «Levinas und Rosenzweig: Die Verschärfung der Totalitätskritik aus
den Quellen des Judentums»; in: Mayer, M. u.a. (Hgg.), Parabel. Levinas. Zur
Möglichkeit einer prophetischen Philosophie. Giessen 1990, 144—163.

22 Vgl. Hegel, G.W.F., Phänomenologie des Geistes. Hamburg 1988, bes. 120—

156.
23 «Der Mensch wird nur unter Menschen ein Mensch; und da er nichts

anderes sein kann, denn ein Mensch, und gar nichts sein würde, wenn er dies nicht
wäre so müssen mehrere sein»; oder: «Kein Du, kein ich; kein Ich, kein Du»:



516 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

zweigs radikal geschichtlich gedachtem Subjekt zurück, als er die In-
tersubjektivität lediglich an den allgemeinen apriorischen Bedingungen

menschlicher Existenz aufweist. Hierin unterscheidet sich Rosenzweig

auch von dem bereits erwähnten Subjektdenken M. Franks
oder D. Henrichs.24 Kennzeichnet das «Neue Denken» grundsätzlich
die Vorordnung der praktischen Vernunft vor der theoretischen
Vernunft, der Ethik vor der Erkenntnis, so konkretisiert sich dies in der
ethischen Fokussierung seines Subjektbegriffs. Der «Grund der
Subjektivität» ist der «Aufruf zur Verantwortung.»25 Damit haben wir es

bei Rosenzweig mit einer vom Ereignis der Alterität her gestifteten,
radikal geschichtlich-intersubjektiven Autonomie des Ich zu tun.

Dieser Gedanke einer verdankten Autonomie freilich weist
frappierende strukturelle Ähnlichkeiten zu der für Levinas zentralen
These der «Umkehrung der Heteronomie in Autonomie» auf.26 Wäre
also doch entgegen unserer Eingangsvermutung Rosenzweig mit dem
selben Vorwurf zu konfrontieren, der Levinas entgegengehalten wird?
Zur Klärung dieses Sachverhaltes haben wir seine Subjektivitätskonzeption

im Gespräch mit Levinas noch näher zu profitieren.

IV. DerAndere im Selben bei Devinas, die Zuspitzung von Dosen^weigs

Subjektdenken

Wenn Levinas einmal über Rosenzweig sagt, daß vieles bei diesem
nicht zu Ende gedacht sei, dann deutet Wesentliches darauf hin, daß

er, in dessen Spur eingetreten, dies nun weiterführen will. Es läßt sich
in der Tat im Werk von Levinas eine Entwicklung nachweisen, eine

Verschärfung alter Positionen, die einer zunehmenden Entfernung

FICHTE, J.G., Werke in 6 Bänden, Bd. II, Darmstadt 1962, 43, bzw. ebd. Bd. I, 383.

Vgl. Dober, Die Zeit, 209ff. (Anm. 13); SCHMIED-KOWARZIK, Franz Rosenzweig,
176ff. (Anm. 13).

24 Zwar versucht D. Henrich anhand der Kategorie «Dank» im Ausgang von der
Kontingenz des Subjekts zu denken. Doch verbleibt er letztlich im Schema einer ge-
schichtslosen Vernunft; hierzu Henrich, D., «Eine philosophische Begründung für
die Rede von Gott in der Moderne? Sechzehn Thesen»; in: Henrich, D. u.a. (Hgg.),
Die Gottrede von Juden und Christen unter den Herausforderungen der säkularen
Welt. Münster 1997, 10-20; siehe dazu die Bemerkung E. ZENGERS in: HENRICH,
Gottrede (Anm.24), 35; aufschlußreich auch: Henrich, D., «Die Anfänge der Theorie

des Subjekts (1789)»; in: HONNETH, A. u.a. (Hgg.), Zwischenbetrachtungen: Im
Prozeß der Aufklärung (FS J. Habermas). Frankfurt a.M. 1989, 106—170.

25 MOSES, System, 93 (Anm. 12).
26 LEVINAS, Jenseits des Seins, 325 (Anm. 9).



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 517

von Rosenzweig gleichkommt und in der sich die philosophische
Verarbeitung unterschiedlichster historischer Erfahrungen ausdrückt.
Zwischen beiden steht der hermeneutische Bruch, der mit —

Auschwitz verbunden ist.27 In Totalität und Unendlichkeit reflektiert Le-
vinas mit offensichtlichen Reminiszenzen an Rosenzweigs Theorie
des Selbst noch über eine Subjektivität, die sich in ihrer absolut
vereinzelten, zu sich selbst verhaltenden Verschlossenheit selbst setzt.
Erst der zerstörende Einbruch des Anderen in die egoistische
«Genügsamkeit» des Genusses begründet Beziehung.28 Dieses vor seinem

Angesprochenwerden durch den dem Bewußtsein unendlich
transzendenten Anderen selbstbezügliche Subjekt kehrt der späte Levinas
um in eine Subjektivität, die durch den verpflichtenden Anruf der
Alterität zur unbedingten Verantwortung für den Anderen selbst erst
begründet wird. Vehementer könnte die Absage an Identitätsphilosophie

schwerlich ausfallen, wenn Levinas damit einen transzendentalen
Grundbestand, ein dem Ruf des Anderen vorhergehendes Ich in
Abrede stellt. Kategorien wie Reflexivität, Intentionalität, Selbstbewußtsein,

Freiheit, Identität, allesamt Begriffe klassischer und spätabendländischer

Subjektphilosophie, werden damit radikal neu definiert im
Lichte der — wie bei Rosenzweig — ethisch qualifizierten Zeit
aufgrund der in der Dia-chronie, in der Verletzung, im Trauma, im Riß
im Selben aufgehenden Nähe des Antlitzes. Das Subjekt ist nunmehr
reine Ausgesetztheit, Sub-jekt, «passiver als alle Passivität des Ertra-
gens — das noch ein Auf-sich-nehmen wäre», des-interessiert an allem,
ohne zielgerichtetes erwartendes Ausgestrecktsein, individuiert einzig
in der und durch die Forderung des Nächsten.29 <Ich> kann der
Mensch nur vom Anderen her sagen, so daß er von diesem konstitutiv

abhängig wird. Insofern ich vom Anderen her bin, und zwar
gerade dadurch, daß er mich in eine Verantwortung bringt, die meinem

27 Vgl. Grumme, «Noch ist die Träne», 390-396 (Anm. 13). Daß LEVINAS dezi-
diert eine Philosophie nach Auschwitz vorlegt, bezeugt seine Widmung in: Jenseits
des Seins (Anm. 9), 7. Vgl. DOBER, Levinas und Rosenzweig, 144ff. (Anm. 21);
WEBER, E., Verfolgung und Trauma. Zu Emmanuel Levinas' «Autrement qu'etre ou
au-delà de l'essence.» Wien 1990; Habbel, T., Der Dritte stört. Emmanuel Levinas —

Herausforderung für Politische Theologie und Befreiungsphilosophie. Mainz 1994,
138ff.; GIBBS, R., Correlations in Rosenzweig and Levinas. Princeton 1992; Zu
Levinas und E. Wiesel vgl. SCHUSTER, E./Boschert-Kimmig, R., Trotzdem hoffen.
Mit Johann Baptist Metz und Elie Wiesel im Gespräch. Mainz 1993, 71 f.

28 LEVINAS, Totalität, 165 (Anm. 9).
29 LEVINAS, E., Wenn Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit

von Transzendenz. Freiburg-München 19882, 164.



518 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

Bewußtsein je schon vorausliegt, bin ich für Levinas dessen «Geisel».
Ich existiere demnach nur dann als ich selbst, wenn ich «an seiner
Stelle» eingesetzt bin, d. h. als «Stellvertretung für den Anderen»30. Im
Hinblick auf ein Intersubjektivitätskonzept formuliert, waltet
zwischen Ich und Du eine grundsätzliche, geradezu einseitige Asymmetrie,

zu radikal von Alterität her gedacht, als daß sie noch im Modell
der Dialogik darstellbar wäre.31

Der späteren Buberkritik bei Levinas vergleichbar, verbürgt der
geschichtliche Anruf an den konkreten Einzelnen Rosenzweigs
Widerstand gegen die Schwierigkeiten des abstrakten Formalismus der
Buberschen Dialogik. Diese laufe auf ein wechselweises weltimmanentes

Tauschgeschäft zwischen Ich und Du hinaus, das die vorgängige

Alterität des Anderen, die Unumkehrbarkeit der im Gebot
gestifteten Verantwortung und Gottes absolute Transzendenz im Zwi-

30 LEVINAS, Wenn Gott (Anm.29), 35.
31 Ein wesentlicher Unterschied zu Rosenzweig läßt sich schon hier verdeutlichen.

Man hat Levinas wegen dieser absoluten Vorordnung der ethischen Dualität
des Ich-Anderer den Vorwurf gemacht, dahinter Natur, Geschichte und Gesellschaft

ungebührlich zurücktreten zu lassen, mithin gegenüber der Ethik die Gerechtigkeit

zu mißachten. Wenngleich es respektable Lesarten gibt, beide Aspekte sich
kritisch aneinander korrigieren zu lassen und auf dieser Basis die Gerechtigkeit aus
der Ethik zu entwickeln, scheint eine wesentliche Aporie Levinas' an diesem Punkt
zu liegen. Denn die über den Dritten, d.h. den Anderen des Anderen, gegenwärtig
gedachte gesellschaftlich-soziale Dimension wird zu stark vom Ich—Anderer-Ver-
hältnis getrennt und ihr nachgeordnet, als daß diese Dualität auf soziale und politische

Vorgänge übertragbar wäre: Wenngleich Rosenzweigs Theorie des Sozialen von
letzten Unzulänglichkeiten nicht frei bleibt und wir aufgrund unserer begrenzten
Themenstellung die aufkommenden Fragen hier nicht klären können, so verfällt
Rosenzweig durch seinen Schöpfungsgedanken dieser Aporie nicht im gleichen Maße.

Entsprechend der Zuordnung von «ersten) und «zweiten) Offenbarung ist Schöpfung,

d.h. Natur, Dingwelt und Geschichte, im Dialog präsent. Die Intimität
zwischen Zweien ist schon aufgesprengt zum Wir. Erwählung meint eine Erwählung
«zu allen» und gilt daher der ganzen Menschheit (GS III 653; vgl. 648). Ethik ist
daher schon der Gerechtigkeit vermählt. In einer ganz anderen Dichte als bei Levinas
kann von Rosenzweig her eine Gemeinschaft gedacht werden, die gemeinsam
erwählt ist und gemeinsam der Erlösung entgegenstrebt. Von daher ist auch sein massiver

Widerspruch gegen die Geschichtslosigkeit des Ich-Du bei Buber zu verstehen
(vgl. GS I 824ff.). Vgl. LEVINAS, Totalität, 307ff. (Anm. 9); Ders., Wenn Gott,
lOOff. (Anm. 28); MOSÈS, S., «Gerechtigkeit und Gemeinschaft bei Emmanuel
Levinas»; in: BRUMLIK, M. u.a. (Hgg.), Gemeinschaft und Gerechtigkeit. Frankfurt a.M.
1993, 364—384; HABBEL, Der Dritte, 81-144 (Anm. 26). Ferner Gibbs, Correlations,
229ff. (Anm. 26); TAUREK, B., Levinas zur Einführung. Hamburg 1991, 82ff.;
SCHMIED-KOWARZIK, Franz Rosenzweig, 210ff. (Anm. 13).



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 519

sehen aufzulösen drohe (vgl. GS I 824ff.).32 Stimmen Rosenzweig und
Levinas in der formalen Fassung von In terSubjektivität als eines

asymmetrischen, vom Anderen her eröffneten Verhältnisses überein,
so ebenfalls in der Konzeption einer unter dem Gebot stehenden
Freiheit, die als Verantwortung der Erkenntnis vorausliegt. Anders als

Levinas indessen wahrt Rosenzweig auf der Basis der unvordenklichen

Priorität des Anderen, auf der Basis also dieser Asymmetrie des

Dialogs, dennoch eine Reziprozität wechselseitiger Abhängigkeit
zwischen Ich und Anderer.33 Diese «Abhängigkeit» ist eine des Bewußtseins

und der Freiheit. Daher kann Rosenzweig schreiben: «Ich
verantworte mich — vor dir. Aber du ja auch vor mir» (GS III 648). Wohl
findet man bei Levinas subjekttheoretische Partien, die sogar im
Interesse der Andersheit den notwendigen Ausgang vom Ich thematisieren.

Das Ich hat das Recht darauf, sich um sich kümmern zu
können.34 Aber es ist dazu in seiner Passivität bloß im Namen seiner

Verantwortung für den Anderen aufgerufen, d. h. erst nach dem Anruf
des Anderen. Damit verneint Levinas einen der Anrede des Du
vorgängigen Bezug des Subjekts zu sich selbst. Sicherlich betont seinerseits

auch Rosenzweig: «<Wer ich bin>, das sage ich mir nie allein.» (GS
III 646). Das Subjekt ist wesentlich erst es selbst aufgrund der
zuvorkommenden Ansprache durch das Du. Gleichwohl verrät sich Rosenzweigs

feines anthropologisches Sensorium für etwas, das bei Levinas
wohl unter dem Eindruck der radikalen Entmächtigung des
Menschen in den geschichtlichen Katastrophen zurücktritt. Dem für das

Ich und für den Primat von Ethik bestimmenden Rang des Du korreliert

die mit der Umkehr des Selbst keineswegs suspendierte Notwendigkeit

des Ich, sich im Angesicht des Anderen stets auch zu sich
selbst verantwortlich verhalten sowie sich selbst setzen zu müssen,
indem es sich — fragend — ausspricht.

Man darf die bloß regulative, grenzbegrifflich entwickelte Qualität
der Vor-welt im «Stern der Erlösung» nicht übersehen, mit der es

Rosenzweig nur um die rein gedachte Bedingung der Möglichkeit der
Bahn geht. So wie das «Neue Denken» trotz der abgrundtiefen Diffe-

32 Vgl. LEVINAS, Totalität, 91 ff. (Anm. 9); DERS., Außer sich, 44 (Anm. 15).
33 Vgl. Dober, Die Zeit, 184, 194ff. (Anm. 13); Ders., Levinas und Rosenzweig,

156ff. (Anm. 21); MOSÈS, System, 92f (Anm. 12).
34 «Andersheit ist nur möglich im Ausgang von mir»: LEVINAS, Totalität, 45

(Anm. 9); vgl. Ders., Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie
und Sozialphilosophie. Freiburg-München 1983, 329; Ders., Ethik und Unendliches.
Gespräche mit Philippe Nemo. Wien 21992, 80ff.



520 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

renz zu ihr die Wesensphilosophie in sich aufbewahrt, so bewahrt das

unvordenkliche Geschehen der Geschichte (die Bahn) die Elemente
der Vorwelt als Momente der Erfahrung wie «geheime Kräfte jenseits
aller je uns sichtbaren Wirklichkeit» (S 96) in sich auf. Das Selbst
bleibt als vorreflexiv gegebene Möglichkeitsbedingung geschichtlicher
Existenz des Menschen verborgen gegenwärtig.35 Dadurch gewinnt
Rosenzweig einen doppelten Effekt, den Levinas wegen seiner

Absage an die Figur des Selbst nicht mehr zu erreichen in der Lage ist.
Ihm gelingt es durch diese Idee des Selbst einerseits in Abstraktion
von der geschichtlichen Anrede des Anderen die Denkmöglichkeit
eines verantwortlichen, reflexiven Selbstbezuges individueller Freiheit
offen zu halten und andererseits jenes oben erwähnte prekäre
Verhältnis Ich-Anderer anzugehen, das in der Diagnose vieler Kritiker
Levinas nur unzureichend besprochen hat. Mit der Idee des Selbst auf
dem Grund geschichtlicher Existenz des Menschen gewinnt er mit
der «Ansprechbarkeit» (GS III 646) eine subjektive Komponente, die
als Voraussetzung für ein Ankommenkönnen des vom Anderen
ausgehenden Anrufs gegeben sein muß. Wie J. Derrida, J. Strasser oder
P. Ricoeur gegen ein radikalisiertes Alteritätskonzept eingewandt
haben, steht ohne die Annahme eines vorreflexiven, vordialogischen
Haltepunktes im Ich, ohne die Unterstellung von subjektiven Verste-
hensvoraussetzungen, die Kommunizierbarkeit von Andersheit und
Subjekt auf dem Spiel.36 Diese subjektive Komponente, aber zugleich
die Priorität des Anderen für die Konstituierung des Ich anerkennend,

kann Rosenzweig schreiben, daß Ich «nur in meiner Ansprechbarkeit

Ich bin» (GS III 646; vgl. GS III 648).
Nimmt man den sprachphilosophischen Kern des «Neuen

Denkens» hinzu, wird das noch deutlicher. Für Rosenzweigs Sprachdenken

ist die Sprache das dem Ich und dem Anderen gemeinsame Or-
ganon ihrer Beziehung und ihrer Erkenntnis. Als solche begründet sie
das Ankommenkönnen des Anderen sowie das Hören des Ich. Die
Sprache in ihrer gleichnishaften Transparenz- und Begegnungsstruk-

35 Vgl. PlECUCH, J., Das Verständnis von Erfahrung bei Franz Rosenzweig. Krakow

1992, 58ff.; Dober, Die Zeit, 141 (Anm. 13).
36 Vgl. DERRIDA, J., Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M. 1972, 174—

193; STRASSER, S., Jenseits von Sein und Zeit. Eine Einführung in Emmanuel
Levinas' Philosophie. Den Haag 1978, 240f£; Ricoeur, P., Das Selbst als ein
Anderer. München 1996, 382-426. Ricoeur (a.a.O., 408) bündelt seine Kritik an
Levinas in der Frage: «Braucht es nicht eine Dialogik, die die vorgebliche ab-solute
Distanz zwischen dem getrennten Ich und dem belehrenden Anderen durch eine

Beziehung überlagert?»



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 521

tur, in der Göttliches, Menschliches, Weltliches, Außen und Innen,
Subjekt und Objekt zueinandertreten und die als anthropologisches
Grundelement den beim Namen gerufenen Menschen erst zum
Menschen werden läßt (vgl. S 122f., 167), fungiert somit als Möglichkeitsbedingung

und Ort realer Erfahrung. Wenn man mit dem alteritäts-
theoretischen Begründungszusammenhang der Sprache im «Neuen
Denken» hinreichend ernstmacht, dann könnte man vorsichtig der

von Rosenzweigs (freilich höchst seltener) Verwendung des Terminus
<transzendental> (vgl. GS III 72) aus entwickelten These A. Zaks

folgen, in Rosenzweigs Offenbarungsphilosophie handle es sich um eine
in der subjektiven «Transzendentalität des Hörens» auf die vorgängige
Offenbarung des Einen fundierte «transzendentale Hermeneutik der
Sprache»37. Diesseits der Selbstbegründungsansprüche neuzeitlicher
Transzendentalphilosophie bedeutet das transzendentale Moment im
Sprachdenken den Rückgang auf die Voraussetzungen der sprachlich
sich zutragenden Offenbarung in einem schon von Andersheit
bestimmten, d. h. von Gott her angeredeten, nie aus der Geschichte
herauslösbaren Menschen.

So gelangt Rosenzweig schließlich durch seine Sprachphilosophie
im Horizont der unmittelbar aus der inneren Logik seines

Offenbarungsdenkens resultierenden Vermittlungsproblematik Ich—Anderer

zur Reflexion des subjektiven Pols der Dialogik. Er kann so überhaupt
erst einsichtig machen, auf wen der Anruf des Anderen zielt, welcher
Bezug des Ich zum Anderen existiert und warum bei der absoluten
Andersheit des Anderen der Anruf überhaupt aufgenommen und als

verpflichtend verstanden und beantwortet werden kann. Demgegenüber

scheint die an jedwede Intersubjektivitätstheorie gerichtete Mahnung

H. Cohens von seiten E. Levinas' nicht schon definitiv in seiner

Berechtigung abgewiesen, das Ich zum bloßen «Fazit des Du»
herabzuwürdigen.38 Während Rosenzweig durch das Gebot die Unumkehrbarkeit

einer Verantwortung sichert, die in ihrer bedingungslosen
Übereignung an das Du wesentliche Motive des Stellvertretungstheorems

((Substitution)) von Levinas aufnimmt, ohne deren
subjekttheoretischen Implikationen verhaftet zu sein, steht Levinas in der
Gefahr des Subjektverlustes. Um der Verpflichtung durch den Ande-

37 ZAK, Vom reinen Denken, 128, 117 (Anm. 14); vgl. 66ff., 127ff. Kritisch
Görtz, Franz Rosenzweigs neues Denken, 60 (Anm. 14); Bauer, Rosenzweigs
Sprachdenken, 108f. (Anm. 13).

38 COHEN, Religion der Vernunft, 208 (Anm. 20).



522 Was ist der Mensch ohne den Anderen?

ren willen kann er nicht berücksichtigen, daß das Ich für den Anderen
selber der Andere ist.39

V. Der vom Anderen %u sich selbst befreite Mensch. Ertrag undAusblick

Levinas verwandt in dem im Lichte einer radikal geschichtlichen
Vernunft konzipierten Gedanken eines vom Anderen erst zu sich selbst
befreiten Menschen, jedoch nicht belastet von dessen subjekttheoretischer

Schwäche, bringt Rosenzweig damit in die theologisch
rezipierte subjektphilosophische Debatte weiterführende Impulse ein.

Wir haben es hier mit einer Subjektphilosophie zu tun, die in ihrem
strikt nachidealistischen Sprachdenken gleichwohl Intentionen
transzendentalen Denkens in kritischer Gebrochenheit in sich aufbewahrt.

Durch die Unterscheidung von Selbst—Seele bietet sie in der

Frage der Ursprünglichkeit von Ich und Anderer einen Vorschlag
jenseits der starren Polarität alteritätstheoretischer und
transzendentalphilosophischer Ansätze an, der reizvoller philosophischer Bezugsrahmen

etwa fundamentaltheologischer Bemühungen sein kann.40

Der pauschale Vorwurf der Unterminierung von Subjektivität, wie
er aus der Sicht einer transzendentalphilosophisch bewegten Theolo-

39 Gegen Freyer, Menschliche Subjektivität, 8ff. (Anm. 6); Dirscherl, Die
Bedeutung, 453ff. (Anm. 6). Merkwürdigerweise tritt dieser Aspekt bei Dirscherl wie
bei HABBEL, Der Dritte (Anm. 26) fast ganz zurück; vgl. STROLZ, W., Vom Sein zum
Anderen. Extremer Humanismus im Denken von Emmanuel Levinas; in: NZSTh 2

(1993) 176-197, hier: 180; SpleTT, J., Gotteserfahrung im Antlitz des Anderen? Im
Gespräch mit Emmanuel Levinas; in: MThZ 1 (1994) 49—62, hier: 59ff.

40 Gleichwohl unterscheidet sich Rosenzweig von dem durch M. Theunissen
vorgelegten Gesprächsversuch zwischen Dialogik und Transzendentalphilosophie.
Während Rosenzweig die Asymmetrie im Dialog betont, kehrt Theunissen unter
Einfluß Bubers die Reziprozität im Dialog hervor, der ein Ich voraussetzt, das in der

Begegnung mit dem Anderen ein Selbst wird. Diese Aussage über das «dialogische
Selbstwerden des individuellen Ich» würde nach Theunissen «eine Vermittlung von
Transzendentalphilosophie und Philosophie des Dialogs ermöglichen Sie würde
uns in die Lage versetzen, den Streit zwischen den Ursprünglichkeitsansprüchen zu
schlichten, indem sie es uns erlaubte, der Transzendentalphilosophie die Ursprünglichkeit

des Anfangs und der Philosophie des Dialogs die Ursprünglichkeit des Ziels,
des vollendenden Endes, zuzubilligen. Der Anfang wäre je mein individuelles Ich,
das Ziel das aus der Begegnung hervorgehende Selbste; Theunissen, Der Andere,
488 (Anm. 17). Ähnliches gilt für das Verhältnis Rosenzweigs zur Rezeption der

Dialogik im Entwurf einer relationalen Soteriologie bei SATTLER, D., Beziehungsdenken

in der Erlösungslehre. Bedeutung und Grenzen. Freiburg i.Br. 1997, 254—

327, oder im Communiodenken bei GRESHAKE, G., Der dreieine Gott. Eine
trinitarische Theologie. Freiburg i.Br. 1997,74-178.



Was ist der Mensch ohne den Anderen? 523

gie den geschichtlich-kommunikativen Subjektphilosophien
entgegengehalten wird, trifft für Rosenzweig nicht zu.41 Wenn allerdings
ein von Rosenzweig beeinflußtes Denken Subjektivität unterhöhlt,
dann eben genau jene geschichtlich unversehrte, unbedingte,
allgemeine Subjektivität, wie sie der Tendenz nach die genannte
transzendentalphilosophisch beeinflußte Theologie im Banne einer Vernunft
anvisiert42, die an der Dialektik der Aufklärung und den geschichtlichen

Katastrophen vorbei zu sehen droht und damit in der Gefahr
steht, unter Anlehnung an das idealistische Unbedingtheitspathos
allenfalls eine halbierte Moderne und eine abstrakte Subjektivität zu
rezipieren.43 Insofern fällt in gewisser Weise dieser Vorwurf auf seine
Urheber selbst zurück.

41 Vgl. etwa den gegen Apels Transzendentalpragmatik oder gegen Habermas'
kommunikative Vernunft gerichteten Vorwurf einer Reduktion des Subjekts auf ein
«Produkt intersubjektiver Prozesse im sozialen Raum»; MÜLLER, Subjektivität, 162

(Anm. 3); vgl. ÜERS., Wenn ich «ich» sage, 407-456 (Anm. 3).
42 Für das Verhältnis Philosophie-Theologie folgt daraus ein verschärfter

Klärungsbedarf hinsichtlich der Definition der als Medium vernunftgeleiteter
Glaubensverantwortung geforderten «autonomen Vernunft»; MÜLLER, Subjekt-Profile,
179 (Anm. 10). Vgl. hierzu die Verweyen-Kritik bei ARENS, E., «Läßt sich Glaube
letztbegründen?»; in: LARCHER, Hoffnung, 112—126, bes. 120ff. (Anm. 4).

43 Ohne die Defizite subjekttheoretischer Diskurse in der Katholischen Theologie

in Abrede stellen zu wollen, ohne zu leugnen, daß es dort auch im Interesse eines
voraufklärerischen Geistes Tendenzen zur Verabschiedung des Subjekts gibt, scheint
mit doch die Behauptung unhaltbar zu sein, daß die Katholische Theologie selbst
dort, wo sie etwa in Gestalt der Theologie K. Rahners Anschluß an die Problemlage
der Moderne gewinnen wollte, subjekttheoretisch unterbelichtet sei. Was Müller,
Wenn ich «ich» sage, 80 (Anm. 3) als «subjekttheoretische Instabilität» bei Rahner
kritisiert, verdankt sich in Wahrheit Rahners Widerstand gegen eine vorbehaltlose
Adaption des idealistischen Subjekts; dazu GrÜMME, «Noch ist die Träne», 16—56

(Anm. 13); HILBERATH, B.J., Karl Rahner. Gottgeheimnis Mensch. Mainz 1995, 55-
96; Raffelt, A./Verweyen, H., Karl Rahner.. München 1997, 21ff. Insofern halte
ich die aus einem Gesprächsversuch zwischen Rahner und Levinas erwachsene These

für nicht überzeugend, daß bei Rahner im Gegensatz zu Levinas dem Ich die

Verantwortung für den Nächsten lediglich äußerlich zuwachse, weil Rahner innerhalb
der Ontologie nach dem Sinn des Seins, des Menschen und der Transzendenz frage
und daher der Selbstbezug des Ich nicht im Innersten des Subjekts durch den
Anderen bereits aufgesprengt sei; gegen DlRSCHERL, Die Bedeutung, 483ff. (Anm. 6).


	Was ist der Mensch ohne den Anderen? : Überlegungen zur theologischen Debatte um das Subjekt

