
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Methodus resolutiva : Antikes und Neuzeitliches in Jacopo Acontios
Methodenschrift

Autor: Freudiger, Jürg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürg Freudiger

Methodus resolutiva

Antikes und Neuzeitliches in Jacopo Acontios
Methodenschrift

Was wir heute als «Naturwissenschaft» bezeichnen, wird in Theorie
und Praxis begründet durch Bacons Novum Organum sive indica vera de

interpretation naturae (London, 1620), Galileis Dialogo sopra i due mas-
simi sistemi del mondo, tolemaico e copernicano (Florenz, 1632) und
Descartes' Discours de la méthode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité
dans les sciences (Leiden, 1637).1 Entscheidend für diese neue Art von
Welterfassung ist neben dem Moment der systematischen
Beobachtung2 die Betonung des mathematischen Charakters einer
wissenschaftlichen Theorie.3 Diese Auffassung ist nicht die Erfindung einiger

großer Geister4, sondern das Resultat einer langen und intensi-

1 Oft wird übersehen, daß Descartes' Discours lediglich eine Einleitung zu
seinem Werk über Dioptrique, Météores & La Géométrie darstellt (vgl. ADAM
Ch./TANNERY, P. (éds): Oeuvres de Descartes; t. VI, Paris 1902).

2 Das spielt auch bei Descartes eine wichtige Rolle, wie das sechste Kapitel des
Discours belegt: «Mesme ie remarquois, touchant les experiences, qu'elles sont d'autant

plus nécessaires, qu'on est plus auancé en connoissance.» (DESCARTES,

Discours, 63, s. Anm. 1) Und: « en sorte que, selon que i'auray désormais la
commodité d'en faire plus ou moins, i'auanceray aussi plus ou moins en la conoissance
de la Nature» (ebd., 65).

3 Das betont auch RANDALL, J.H., The Making of the Modern Mind; New York
1976 (erstmals veröffentlicht 1926). Neben Kepler, den er für die Relevanz der
Mathematik zitiert (p. 221), erwähnt er Leonardo da Vincis Hervorhebung der Rolle
des Experiments in den Frammend (p. 220). Galilei kommt nach Randall das
Verdienst zu, diese neue Kombination als erster konsequent angewendet zu haben

(ebd.).
4 Wie das manche Formulierungen auch kompetenter Autoren sogar jetzt noch

suggerieren: «Erst in der kartesischen Philosophie wurde der Ausdruck <méthode>,
<methodus> zu einem philosophisch reflektierten und theoretisch eigenständigen
Terminus.» (ARNDT, H.W., Methodo seientifica pertractatum. Mos geometricus und



408 Methodus resolutiva

ven Diskussion. Ich möchte im Folgenden zunächst meine Sichtweise

dieses Diskussionszusammenhanges skizzieren (I), um danach
die Position zu eruieren, die der Trienter Jurist und Ingenieur5 Ja-

copo Acontio (latinisiert Jacobus Acontius) in seiner 1558 erstmals

publizierten Methodenschrift6 vertreten hat (II—VI). Leitend ist dabei

die These, daß Acontio, dessen Werk noch eingehender Untersuchung

harrt7, in seiner Rezeption Galens eine von zwei offensichtlicheren

Diskussionszusammenhängen verschiedene, dritte
Methodentradition dokumentiert. Es ist klar, daß die folgende Skizze eines
über zweitausendjährigen Diskussionszusammenhanges notgedrungen

kursorisch ist und vielleicht in einigen Punkten ungenau bleiben
muß.8

I. Aristoteles und Euklid

Wenn auch in gewisser Weise Piaton als Begründer der ganzen hier
zu behandelnden Diskussion gelten kann9, scheint mir unbestreitbar,

Kalkülbegriff in der philosophischen Theoriebildung des 17. und 18. Jahrhunderts;
Berlin, New York 1971, p. 17).

5 Dies sind nur zwei seiner vielen Berufe und Tätigkeiten; vgl. Geldsetzers
Kurzbiographie in dem von ihm herausgegebenen Band: Jacobus Acontius. De me-
thodo, hoc est de recta investigandarum tradendarumque artium ac scientiarum ra-
tione; mit einer Übersetzung von Alois Von der Stein, Düsseldorf 1971, p. VHIff.
(im Folgenden abgekürzt De methodo-, ich gebe die typographischen Eigenarten des

vorliegenden Druckes nicht wieder).
6 Die Basler Erstveröffentlichung erfolgte unter dem versehentlich verkürzten

Titel De methodo, hoc est de recta investigandarum säentiarum ratione und soll auch sonst
viele Druckfehler enthalten haben. Bei dem von Geldsetzer herausgegebenen Band
handelt es sich um einen Abdruck und eine Übersetzung der zweiten Ausgabe Genf
1582. Der Text hat danach noch eine beträchtliche Anzahl von Editionen erfahren:
1617 Leiden, 1651 Utrecht und 1658 Maastricht. Die Verbreitung des Textes im 17.

Jahrhundert dürfte demnach groß gewesen sein. Weitere Ausgaben: s. GELDSETZER,

op. cit. p. Vif.
7 MAAS, J.F., «Novitas mundi». Die Ursprünge moderner Wissenschaft in der

Renaissance; Stuttgart 1995, p. 200 (Anm. 636).
8 Eine kritische Diskussion von Ausdrücken wie «Renaissance», «Neuzeit» usw.

bietet Maas, Novitas, 9ff.
9 Erstens hat Piaton an zentralen Stellen von einer Wissenschaft der Dialektik

gesprochen und dabei Vorgehensweisen angedeutet, die immer wieder fruchtbar
werden sollten (vgl. besonders Politeia, Buch VII; Phaidon lOOff. Philebos 14Cff. und
57Eff.). Zweitens gehört er mit zu den entschiedensten Förderern der Mathematik
(vgl. FOWLER, D.H., The Mathematics of Plato's Academy. A New Reconstruction;



Methodus resolutiva 409

daß zunächst zwei große methodologische Ansätze zu unterscheiden
sind. Einer geht auf Aristoteles zurück, und zwar auf sein Organon,
und dort auf Logik und Wissenschaftstheorie (der beiden Analytiken).

Vor dem Hintergrund dieser Tradition steht in der Nachfolge
von Averroes10 die Schule von Padua11, aus der vor allem Thomas de

Vio Cajetan vielbeachtete Erörterungen veröffentlicht. Cajetans
Schüler Jacopo Zabarella unterscheidet in De methodis «ordo»
(Darstellung von Erkenntnis) von «methodus» (Erkenntnisgewinnung)12,
weist beiden eine resolutive und eine kompositive Variante zu und
spricht in De regressu von einem wissenschaftlichen Regress, bei dem

Oxford 1987, p. 24); nach Diogenes Laertius 111.24 hat Piaton dem Mathematiker
Leodamas von Thasos als erster die Methode der Aufsuchung mittels Analyse (kata
ten analysin zetesis) gezeigt. Und drittens bildet seine Lehre vom Aufbau der Welt
aus den später nach ihm benannten Körpern (Timaios 53Cff.) einen ersten
ernsthaften Versuch, Natur als etwas zu verstehen, das mit mathematischen Ausdrücken
beschrieben werden kann, ein Gedanke, der Galilei zur These vom Buch der Natur
bestimmen sollte; liegen dem Universum mathematische Strukturen zugrunde, so
ist es möglich, sich mit mathematischen Mittel an seine Erforschung zu machen:
Noch KEPLER versucht in seiner Jugendschrift Mysterium Cosmographicum (Tübingen
1596), die Planetenbahnen so zu charakterisieren, als seien sie Platonischen Körpern

eingeschrieben, und muß dabei voraussetzen, daß es zwingend genau fünf
Planeten gibt (vgl. hierzu auch Maas, op. cit. p. 76ff.). Zur frühesten
Frühgeschichte von deduktiven Methodologien vgl. STACHOVIAK, H., Die Genesis des
axiomatischen Denkens; Wien & New York 1971, der Ansätze deduktiven Denkens
nicht nur bis zur babylonischen Algebra zurückverfolgt, sondern gar prämathematische

Formen im Paläolithikum auszumachen vermag (ebd., 9).
10 An dieser Stelle ist auch OCKHAM zu erwähnen, dessen Bezeichnung der

Aristotelischen «demonstratio quia» als Beweis «a posteriori» und der «demonstratio

propter quid» als Beweis «a priori» (Summa logicae, III, 2, 17) die Methodenterminologie

um wichtige Ausdrücke bereicherte.
11 Vgl. RANDALL, J.H. The School of Padua and the Emergence of Modern

Science; Florenz 1961, sowie die Entgegnung Neal W. Gilberts in «Galileo and
the School of Padua», in: Journal of the History of Philosophy 1/2 (1963) 223—231,
sowie WALLACE, W.A.: «Circularity and the Paduan Regressus'. From Pietro d'Albano
to Galileo Galilei», in: Vivarium XXXIII (1995) 76-97.

12 De methodis, in: Jacobi Zabarellae Opera Logica, hrsg. von RISSE, W., Hildesheim

1966, 133-333, die angesprochene Unterscheidung beispielsweise p. 265 et
passim. Die Unterscheidung findet sich nach einem Hinweis von Wallace, op. cit. p.
85, schon bei Marcantonio Zimara. Für zwei methodentheoretisch wichtige Schriften

Zabarellas liegt jetzt eine Übersetzung vor: SCHICKER, R. (Hg.), Jacopo Zabarella.

Über die Methoden (De methodis). Über den Rückgang (De regressu), München

1995.



410 Methodus resolutiva

durch «Wesensinduktion»13 gewonnene Prinzipien durch die Deduktion

von Folgen bewiesen werden.14 Da damit der Korrekturmöglichkeit

der Prinzipien anhand von Erfahrung Rechnung getragen ist,
kann Zabarella recht eigentlich als Erfinder der hypothetisch-deduktiven

Methode gelten. Bis zu welchem Grade Galilei seinerseits an
Zabarella anschließt, ist eine Frage, die kontrovers diskutiert wird.15

Ich tendiere zur Position von Stephan Otto, dergemäß «Galilei sich
nicht nur dem mächtigen Einfluß der Paduaer Schule nicht entzieht,
sondern daß er auch mit seiner Erörterung der demonstratio propter
quid, der demonstratio quia und des regressus demonstrationis direkt an
Zabarella anknüpft.»16 Wenn es tatsächlich zutrifft, daß Zabarella be-

13 Diesen Ausdruck benutzt RISSE in seiner «Einführung» in: Jacobi Zabarellae

Opera Logica (vgl. Anm. 12), p. XII; vgl. auch Schickers Darstellung in seiner
Einführung (vgl. Anm. 12, p. 61).

14 De regressu Uber, RISSE, Opera Logicae, 484f. (s. Anm. 12).
15 Auf der einen Seite gehen Risse und Randall von einer direkten Beeinflussung

aus, auf der anderen bestreiten Hintikka/Remes mit Gilbert Zabarellas Relevanz

für Galilei rundweg. Während Gilbert die These formuliert, Galilei habe
bereits vor seiner Zeit in Padua die relevanten Methodenelemente zur Verfügung
gehabt (besonders interessant ist hier sein Verweis auf Pappus; op. cit. p. 228),
operieren Hintikka/Remes meines Erachtens mit einem unhaltbaren Argument. Zabarella

schließe, so behaupten diese Autoren, die Mathematik aus seiner resolutiven
Methode aus (HlNTIKKA, J./REMES, U., The Method of Analysis. Its Geometrical
Origin and Its General Significance; Dordrecht & Boston 1974, p. 108). Tatsächlich
ist es so, daß Zabarella die methodus resolutiva als ungeeignet für die Mathematik
selbst ansieht. Das heißt jedoch keinesfalls, daß er nicht mathematische Elemente in
diese Methode einzubauen gewillt ist. In seinem Methodentraktat heißt es: «Wenn
wir im Zugang auf eine Wissenschaft alle Prinzipien als bekannt voraussetzen
könnten, dann wäre die Resolution überflüssig, weil wir sofort anhand der demonstrativen

Methode von den bekannten Prinzipien zu den Wirkungen fortschreiten, wie

es in der Mathematik üblich ist ...» (De methodis libri quattor III, 18; übersetzt von St.

OTTO: «Die Vorbereitung der neuzeitlichen naturwissenschaftlichen Methode: Ja-

copo Zabarella»; in DERS. (Hg.), Renaissance und frühe Neuzeit, Stuttgart 1984, p.
422.; meine Hervorhebung). Wie die hervorgehobenen Passagen verdeutlichen,
betrachtet Zabarella mathematische Vorgehensweisen als Option der deduktiven
Methode. Weitere Literatur zur Frage einer Beeinflussung Galileis durch Zabarella bei
Engfer, H.J., Philosophie als Analysis. Studien zur Entwicklung philosophischer
Anälysiskonzeptionen unter dem Einfluß mathematischer Methodenmodelle im 17.

und frühen 18. Jahrhundert; Stuttgart-Bad Cannstadt 1982, p. 97; s. auch WALLACE,
Circularity, 89f (s. Anm. 11). Zur Methodendiskussion bei Zabarella siehe auch Maas,
Ursprünge 210ff. (s. Anm. 7), und SCHICKER, Zabarella, 15—76 (s. Anm. 12).

16 OTTO, Vorbereitung, 431 (s. Anm. 15). Kondylis erwähnt den Brief Galileis
an Fortunio Liceto vom 15. 9. 1640, in dem er sich über den emanzipierten Aris-
totelismus, zu dem Zabrella nach Kondylis zu zählen ist, wärmstens äußere (Kon-



Methodus resolutiva 411

reits einen um mathematische Ableitungstechniken erweiterten
Deduktionsbegriff verwendet wissen wollte, kann Galileis Schritt nur
noch darin bestehen, dies auch tatsächlich durchzuführen. Soll dies
aber praktikabel sein, so müssen die mit Hilfe der resolutio
aufgefundenen Prinzipien unter Verwendung von Definitionen in
mathematische Sätze umgewandelt werden. Mit diesem Schritt verhilft Galilei

Zabarallas Modell zur Wissenschaftlichkeit im modernen Sinn.17

Die andere Methodentradition ist dadurch gekennzeichnet, daß
sich ihre Protagonisten auf Euklid berufen. In der Renaissance werden

die 'Elemente sowie eine Reihe von antiken Kommentarwerken
dazu wieder zugänglich.18 Mit der einsetzenden Rezeption dieser
Schriften entsteht eine Diskussion, die nicht nur für die Mos-geo-
metricus-Frömmigkeit einiger Autoren des 17. Jahrhunderts
verantwortlich ist, sondern auch Entscheidendes zur Ausbildung der
naturwissenschaftlichen Methode beiträgt. Liegt in der aristotelisieren-
den Tradition die Dichotomie demonstratio quia — demonstratio propter
quid zugrunde, so ist hier die Unterscheidung zwischen Synthesis
und Analysis maßgebend. Im 13. Buch der Elemente schreibt Euklid:

Eine Analysis ist die Zugrundelegung des Gefragten als anerkannt um
seiner auf anerkannt Wahres führenden Folgerungen willen.
Eine Synthesis ist die Zugrundelegung des Anerkannten um seiner auf
Vollendung oder Ergreifung des Gefragten führenden Folgerungen
willen.19

Obwohl diese Definitionen zwar knapp, aber eigentlich klar zu sein

scheinen, gibt es eine Reihe von unterschiedlichen Auslegungen.

DYLIS, P., Die Aufklärung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus; München
1986 [Ausgabe des Deutschen Taschenbuch Verlag], p. 85). Indes ist hier Gilbert
zuzustimmen, wenn er in den entsprechenden Zeilen keinen direkten Hinweis auf
Zabarella erkennen kann (GILBERT, Galileo, 230, s. Anm. 11).

17 Ähnlich ENGFER, Philosophie als Analysis, 99 (s. Anm. 15).
18 Vgl. Maas, Ursprünge, 178 (Anm. 521) (s. Anm. 7).
19 THAER, C. (Hrsg. u. Übers.), Euklid. Die Elemente. Buch I—XIII; Darmstadt

81991, p. 386f. Da die Euklid-Forschung erwägt, daß mit dem XIII. Buch (es enthält

Konstruktionen der Platonischen Körper) eine «von Euklid nur leicht überarbeitete

Abhandlung des Theaitetos» vorliege, die ihrerseits vielleicht auf Eudoxos
zurückgehe (Thaer, op. cit., p. 471), sind die Ausdrücke und die entsprechenden
Modelle womöglich noch älter. Zu einer detailierteren Vorgeschichte der Elemente

(aber leider nicht zu den Ausdrücken «Analysis» und «Synthesis») vgl. Artmann,
B.: «Euclids Elements and its Prehistorp, in MUELLER, I., Peri ton mathematon;
Edmonton 1992 Apeiron XXIV [1991]), 1—47, sowie Korr, W. R., The Evolution

of the Euclidean Elements; Dordrecht 1973.



412 Methodus resolutiva

Diese haben zu der verwirrenden Vielfalt von Methoden und
Methodenmodellen zu Beginn der Neuzeit beigetragen. Zwar wird
kaum widersprochen, wenn sich jemand auf Euklid beruft, doch ist
alles andere als klar, was genau mit einer solchen Berufung jeweils
gemeint ist. So identifiziert Proclos Diadochos20 Euklids Methode
mit derjenigen des Aristoteles, also als syllogistisch-deduktiv, muß
ihr dazu jedoch Gewalt antun: Proclos ist dafür verantwortlich, daß

wir mit Euklid, ja sogar mit «geometrischer Methode» überhaupt den
Ausdruck Axiom verbinden. Charakterisiert Euklid selbst seine

Ausgangssätze als koinai ennoiai (gemeinhin akzeptierte Gedanken)21, so
heißen sie bei Proclos axiomata.22 Es ist klar, daß mit derartigen
Eingriffen der Text ein völlig anderes Gesicht bekommt. Synthesis ist
nicht mehr das Ausgehen von (gleichsam provisorisch) Zugestande-

20 FRIEDLEIN, G. (Hg.), Prodi Diadochi in primumu Euciidis elementorum li-
brum commentarii; Hildesheim 1967. Der Text von Prodos erfuhr eine für die
frühe Neuzeit wichtige Ausgabe durch SIMON GRYNAEUS, der ihn als Anhang zu
seiner Ausgabe der Elemente 1533 in Basel publizierte. Eine moderne Ubersetzung
liegt vor mit MORROW, G.R., Proclus. A Commentary on the First Book of Euclid's
Elements, Princeton 21992 (mit einem Vorwort von Ian Mueller).

21 Hier liegt klarerweise nicht der stoische Begriff vor, denn der bezieht sich auf
Vorstellungen, nicht wie derjenige Euklids auf Sät^e, wie Von Fritz zu Recht betont
(VON FRITZ, K., «Die ARCHAI in der griechischen Mathematik», in: Archiv für
Begriffsgeschichte 1 [1955] 13-103, 45).

22 Obwohl Proclos ausführlich und explizit die Unterschiede zwischen Postu-
laten, Axiomen und anderen «Archai» diskutiert (vgl. Friedlein, op. cit. p. 178ff.und
schon im zweiten Teil des Prologs p. 75ff.), sogar die Stoa für einen ungebührlichen

Gebrauch von «Axiom» rügt (p. 193f.), begründet er seine Abweichung vom
Euklidtext nicht. Hingegen hat Von Fritz betont, daß diese Ersetzung plausibel ist,
weil der Ausdruck «gemeinsame Einsichten» genau das abdecke, was Aristoteles in
den Analytica Posteriore! (72a) mit «Axiom» meine. Außerdem dokumentiere sie
Proclos' Neigung, sich an Aristoteles zu orientieren (Von Fritz, Archai, 46). Aber
gerade diese Neigung scheint mir problematisch. S. auch Helbling, M. O., «La
géométrisation de l'espace et l'aristotelismes, in: Freihurger Zeitschrift für Philosophie und

Theologie 25 (1978) 61-170, sowie SCHMITZ, M., Euklids Geometrie und ihre
mathematiktheoretische Grundlegung in der neuplatonischen Philosophie des Proklos;
Würzburg 1997 Epistemata Bd. 212). Zur angesprochenen Aristoteles-Stelle vgl.
die Einlassungen von Barnes in seiner kommentierten Übersetzung: BARNES, J.,
Aristotle. Posterior Analytics; Oxford 21994, p. 99f. Dort finden wir neben der
Vermutung, daß. Aristoteles schon auf einen halbwegs etablierten (mathematischen)
Gebrauch von «Axiom» rekurriere, auch den Hinweis darauf, daß «koinos» - der
Ausdruck taucht ja auch bei Aristoteles auf — das allen Wissenschaften Gemeinsame
bezeichnen könnte.



Methodus resolutiva 413

nem, sondern von (natürlich dann definitiven) Axiomen.23 Nur
dadurch können abgeleitete Sätze sogar angesichts widerstrebender
Erfahrung eine bedingungslose Unrevidierbarkeit aufweisen.

Demgegenüber bemüht sich Pappos von Alexandrien in seinem
Kommentar24, näher an Euklids eigenen Andeutungen zu bleiben
und die oben zitierte Skizze Euklids ausführlicher darzustellen. Seine

Erörterungen — unter anderem beeinflußten sie nachhaltig den
Mathematiker François Viète (Franciscus Vieta), dessen Isagoge in artem

analjticam (1591) als Geburtsstunde der neuzeitlichen Mathematik
angesehen werden darf und den modernen Begriff der A.nalysis
einführt25 — lassen sich allerdings nicht leicht verstehen.26

23 Proclos ist allerdings nicht der einzige, der drastisch und nach eigenem
Gusto eingreift. Euklids Text ist in vielfältiger Weise verdorben. Bis ins 19. Jh. war
der gültige griechische Text derjenige von Grynaeus, der aber auf inferioren
Manuskripten beruhte (vgl. Morrow, Proclus, xlvii; s. Anm. 20). So ist auch das (wegen
der nichteuklidschen Geometrien legendäre), sogenannte 5. Axiom (Parallelenaxiom)

beim Autor selbst wohl ein Postulat «aitema» (eigentlich: «Erbetenes»,
«Wunsch»). Es muß allerdings betont werden, daß bereits Euklids Text selbst
anders als (noch heute kolportierte) Lehrmeinungen der Rationalisten glauben
machen, keineswegs ein einheitliches System bildet. Vielmehr: «Euclid took his material

from different sources and respected their internal logic; he was not attempting
to construct a single overall coherent deductive system» (Artmann, Euclids
Elements, 6; vgl. Anm. 19). Ähnlich Korr: «He sought to change as little as possible of
the complete treatises which were brought together in his compilation» (KORR,
Evolution, 303; vgl. Anm. 19). Als Vorlagen verwendet Euklid neben einigen sehr
alten offenbar diverse Texte von Autoren der pythagoreischen Schule neben
solchen der platonischen Akademie (vgl. FOWLER, Mathematics, 203; vgl. Anm. 9). Alle

diese Schriften sind verloren und kaum rekonstruierbar.
24 Eine wichtige Ausgabe veranstaltete Federigo Commandino 1589. Hierzu

und zu Pappos' Beitrag ARNDT, Methodo, 22ff. (vgl. Anm. 4). Gilbert (Galileo,
228f.; vgl. Anm. 11) sieht in Commandinos Pappus-Ausgabe einen entscheidenden
methodologischen Einfluß auf Galilei.

25 Das erwähnte Werk ist eine der Vorbedingungen für Descartes' (allerdings
erst später so genannte) analytische Geometrie. Vgl. Adam/Tannery, Oeuvres t. VI
(vgl. Anm. 1).

26 Wieder sind Hintikka/Remes zu erwähnen, die eine sehr genaue Analyse
vornehmen, und zwar nicht nur dessen, was Pappus sagt, sondern auch dessen, was er
tut (Hintikka/Remes, Method of Analysis, 7—30; vgl. Anm. 15). Auch Engfer
widmet Pappos' Praxis gebührend Aufmerksamkeit. Seiner insgesamt
beeindruckenden Analyse des zugrundeliegenden Modells muß allerdings entgegengehalten

werden, daß sie unakzeptable Auffassungen der logischen Begriffe
voraussetzt. Ich kann mir keinen Deduktionsbegriff vorstellen, derart, daß zwar gilt:
«W impliziert S» und auch «S impliziert W», aber nicht «W ist äquivalent mit S».



414 Methodus resolutiva

Trotz Pappos' Erläuterungsversuch ist denn auch unklar gebheben,

was die Euklidschen Ausdrücke genau bedeuten. Hinzu kommt
(i), daß wegen des Piatonismus von Euklid, Proklos und Pappos oft
auch eine Identifizierung der analytischen Methode mit dem Aufstieg

zu den Hypothesen in Piatons Politeia vorgenommen wurde
und wird.27 Bisweilen werden auch (ii) Aristotelische Methodenelemente

mit den Euklidschen Ausdrücken Analysis und Synthesis belegt,
und (in) trägt zur Verwirrung die Tatsache bei, daß in einigen
Methodentraktaten Forschung (oft methodus) und Lehre beziehungsweise

Darstellung (zum Beispiel ordo) unterschieden und mit
verschiedensten, oft entgegengesetzten Vorgehensweisen belegt
werden.28 Eine spezifische Erörterung der Darstellungsmethode und -
mittel gerät damit in die Nähe eines anderen großen Diskussionszusammenhangs,

nämlich desjenigen, der sich mit Rhetorik befaßt.29
Die Tradition, rhetorische und logische Fragestellungen in einem

Zusammenhang zu behandeln, geht auf Aristoteles zurück, der in
seinem Organon neben — nach heutiger Auffassung — rein logischen
und wissenschaftstheoretischen Schriften auch dialektische, d. h.

rhetorische einschloß.30 Die Topiken des Aristoteles wurden bald

Aber genau das muß Engter Pappos unterstellen (EnGFER, Philosophie als Analysis,

83-89; vgl. Anm. 15).
27 So beispielsweise STACHOWIAK, Genesis, 93ff. (vgl. Anm. 9. Bei Kondylis

findet sich der interessante Gedanke, daß erst eine unbewußte Ablehnung der
platonischen Ontologie (und damit eine Aufwertung der sinnfälligen Natur) die
Hinwendung auf den mathematischen Piatonismus möglich und fruchtbar gemacht
hat (KONDYLIS, Die Aufklärung, 95; vgl. Anm. 16). Was die ableitungstechnische
Seite betrifft, ist es interessant festzuhalten, daß Piaton in Politeia (528a-e) die
Stereometrie gegenüber der Geometrie und Astronomie als unterentwickelt
charakterisiert und daß Euklid ausgerechnet für den dieser entsprechenden Teil der
Elemente (Bücher XI-XIII) weder Postulate noch «Axiome» liefert. Die Beweise dieser
Bücher stehen daher auf etwas wackeligen Beinen, (vgl. ARTMANN, Euclids
Elements, 13ff; vgl. Anm. 19).

28 Zwischen «ordo» und «methodus» unterscheidet, wie bereits erwähnt, ZABA-
RELLA (De methodis III, 265 et passim; vgl. Anm. 12); Acontio verwendet, wie wir
sehen werden, diese beiden Ausdrücke synonym auch mit einem dritten («via»;
beispielsweise De methodo, 70)

29 Dahin verweist Descartes in den Regulae ad directionem ingenii die ganze
Syllogistik. Weil sie zur Wahrheitsfindung nichts beiträgt, sondern lediglich helfen
kann, etwas darzustellen, muß sie «ex Philosophia ad Rhetoricam esse transferen-
dam» (Reg X; Adam/Tannery, Oeuvres, t. X, p. 406; vg. Anm. 1).

30 Zur Stellung der Rhetorik bei Aristoteles vgl. SPRUTE, J., «Aristotle and the
legitimacy of Rhetoric», in: FURLEY, D. J. & Nehamas, A. (Hgg.), Aristotle's Rhe-



Methodus resolutiva 415

nach ihrer Wiederentdeckung im 12. Jahrhundert31 als Teil der logica

nova zu einem zentralen Text. Zusammen mit dem hohen Ansehen,
das Rhetorik-Theoretikern wie Cicero oder Quindlian zunächst noch
entgegengebracht wurde, bewirkte dies eine für heutige Begriffe
erstaunliche Verschmelzung von rhetorischen und logischen Elementen,

die bei Aristoteles immerhin noch deutlich getrennt waren.32 So

treten Ausdrücke, wie inventio33 oder divisio34, die eigentlich im
rhetorischen Zusammenhang beheimatet sind, in wissenschaftstheoretischen

Abhandlungen auf, so auch bei Acontio. Ja, sogar noch in der
einflußreichen Logique de Port-Rojal ist im Teil III von den (nach
Meinung der Autoren allerdings eher überflüssigen) Loci die Rede.35

toric. Philosophical Essays. Proceedings of the Twelfth Symposium Aristotelicum;
Princeton 1994, p. 117-128.

31 Vgl. Kretzmann, N. et al., The Cambridge History of Later Medieval
Philosophy; London et al 1982, p. 46ff.und 273ff.

32 Ich erinnere an seine klassische Unterscheidung von wissenschafdicher
Beweisführung und Überzeugung eines Gegners aufgrund von Meinungen (vgl. VON
FRITZ, ARCHAI, 21; vgl. Anm. 21 und SPRUTE, Aristotie, 123; vgl. Anm. 30); sie

illustriert genau den Unterschied, der in der Spätantike verlorenging. Noch Cicero
unterscheidet klar zwischen disputatio und oratio {Orator 32, 5).

33 Bezüglich dieses Ausdrucks besteht offenbar beträchtliche Unsicherheit.
Während De Pater festhält, der Term finde sich bei Aristoteles nicht in der
relevanten Bedeutung (De PATER, W.A., Les topiques d'Aristote et la dialectique
platonicienne. Méthodologie de la définition; Fribourg 1965, p. 104), hält Martin
schon in der Einleitung fest, daß der Ausdruck mit dem Aristotelischen «heuresis»
der ersten beiden Bücher der Ars rhetorica identifiziert werden müsse (Martin, J.,
Antike Rhetorik. Technik und Methode; München 1974, p. 11; offensichtlich meint
Martin hier aber nur die Sache, denn er hält später fest: «Weder Anaximenes noch
Aristoteles kennen die Bezeichnung heuresis»; ebd. p. 113). Nach Arndt war es

dann Bacon vorbehalten, den Begriff «inventio» von der rhetorischen Tratition
vollständig zu trennen (WOLFF, Chr., Vernünftige Gedanken. Von den Kräften des
menschlichen Verstandes und ihrem richtigen Gebrauche in Erkenntnis der Wahrheit;

hrsg. von ARNDT, H.W., Hildesheim 1965, p. 56).
34 Vieleicht handelt es sich um eine Übersetzung von «dihairesis» durch Her-

mogenes; vgl. LAUSBERG, H., Handbuch der literarischen Rhetorik. Eine Grundlegung

der Literaturwissenschaft; München 1960, p. 85f. Obwohl nun dieser
Ausdruck Platonischer Herkunft ist, darf man die Verquickung von Rhetorik und
Dialektik nicht ihm anlasten. Gegen die Rhetorik meinte er sich zeitlebens wehren
zu müssen.

35 «Ce que les Rhetoriciens & les Logiciens appellent Lieux, loci argumentorum,
sont certains chefs généraux & la partie de la Logique qu'ils appellent invention,
n'est autre chose que ce qu'ils enseignent de ces Lieux» (Arnauld, A./NiCOLE, P.,
La Logique ou l'Art de Penser; hrsg. von CLAIR, P. & GlRBAL, F. Paris, 21981

[Original: Paris 1662], p. 232). Neu aufgelegt wurde unlängst die deutsche Übersetzung



416 Methodus resolutiva

Die entsprechenden Auffassungen werden von Arnauld und Nicole
zwar unter Berufung auf Clauberg angegriffen36, aber deshalb

keineswegs überwunden. Schließlich sind es Reflexe dieser Durchmischung,

wenn Descartes37 und später Kant38 analytische und synthetische

Methode offenbar lediglich für «Richtungswechsel» in der

Darstellung halten.
Vor dem bis hierhin skizzierten Hintergrund möchte ich nun

die Position Jacopo Acontios zu bestimmen versuchen. Dabei folge
ich dem Aufbau seines Traktats und behandle zunächst einige
grundsätzliche Elemente (II) und gehe dann auf Acontios Definitionslehre
ein (III). Nach der Behandlung der «dem Denken angemessenen
Methode» (IV), betrachte ich seine Behandlung der divisio (V) und
schließlich die Einlassungen gegen Galen im Schlußabschnitt des

Werkes (VI).

von Ch. AxelOS, Die Logik oder die Kunst des Denkens, Darmstadt 1972, 21994.

Die 'Logique de Port-Roj/al ist für die Methodenfrage des 17. Jahrhunderts insofern
von beträchtlichem Interesse, als sie eine wegweisende Verschmelzung pascalscher
(«synthetischer») und cartesianischer («analytischer») Methodenansätze bietet. Zu
den «loci argumentorum» vgl. Anm. 129.

36 Arnauld/Nicole, Logique, 237ff. (s. Anm. 35).
37 Mersenne und seine Mitarbeiter verlangen von Descartes in den zweiten

Einwänden zu dessen Meditationen, daß er «die ganze Sache nach der Methode der
Geometer (more geometrico) beschließt» (DESCARTES, R., Meditationen über die

Grundlagen der Philosophie mit den sämtlichen Einwänden und Erwiederungen;
übers. & hrsg. von BUCHENAU, A., Hamburg 21992, p. 116; Adam/TannERY, Oeuvres,

t. VII, p. 171). Descartes verknüpft in seiner Antwort zunächst platonischeuklidische

(«Analysis», «Synthesis») und aristotelisch-ockhamsche («a priori», «a

posteriori») Terminologie, indem er zwei entsprechende Beweisarten unterscheidet.
Dann hält er fest, daß er «in den Meditationen ausschließlich den Weg der Analysis
gegangen sei, weil er mir zur Belehrung als der wahre und beste erschien»

(BUCHENAU, Meditationen, 141, Adam/TannERY, Oeuvres, 212). Schließlich fügt er,
nachdem er den Unterschied zur Analysis noch etwas erläutert hat, lässig «einige
wenige Abschnitte im synthetischen Stil» (BUCHENAU, Meditationen, 144, Adam/
TANNERY, Oeuvres, 216) an. Die betreffenden Abschnitte gleichen in Stil und
Aufbau (Definitionen, Postulate, Axiome, Lehrsätze, Beweise) dem klassischen Mos
geometricus.

38 Kant ist gegenüber Descartes in Sachen sinnvolle Vorgehensweise offenbar

genau gegenteiliger Ansicht, wenn er in den Prolegomena schreibt: «Hier ist nun ein
solcher Plan nach vollendetem Werke, der nunmehr nach analytischer Methode
angelegt sein darf, da das Werk durchaus nach synthetischer Lehrart abgefaßt sein

mußte ...» (Akademieausgabe, Bd. IV, p. 392). Vgl. hierzu meine Erörterungen in
Kants Begründung der praktischen Philosophie; Bern et al. 1993, p. 61-70.



Methodus resolutiva 417

II. Jacopo Acontio: recta contemplandi docendique ratio

Acontio versteht sich als jemanden, der sich bereits seit langem mit
der wahren Methode39 beschäftigt und dabei «nicht nur Bücher zu
Rate zieh(t), sondern viel eifriger noch die Erfahrung (experien-
tia)»40. Damit setzt er sich explizit von Rhetorikern41 und Dialektikern

ab42 und kritisiert auch die Orientierung an Galen, die er für
recht verbreitet hält.43 Obwohl nun Galens Relevanz für die
Renaissancediskussion unbestritten ist, erstaunt Acontios Einschätzung aus
moderner Sicht doch. Der heute relativ wenig beachtete Galen44

lebte im 2. Jahrhundert n. Chr. und war Piaton in vieler Hinsicht
verbunden. Er war der Auffassung, daß sich Ärzte formale Logik
anzueignen hätten, weil sie sonst weder Diagnose noch Prognose,
geschweige denn eine brauchbare Therapie korrekt herleiten könnten.45
Er schrieb selbst Abhandlungen zur Logik und glänzte dabei mit

39 Sein Ausdruck ist «vera methodus» (De methodo, 7).
40 De methodo, 7.
41 De methodo, 5.
42 De methodo, 6.
43 De methodo, 7.
44 Galen, auch «Galenos», beziehungsweise latinisiert «Claudius Galenus»

geschrieben, lebte vermutlich um 131-201 (vgl. Hankinsons Einleitung zu seiner
Ausgabe der ersten beiden Bücher von De methodo medendi-, HANKINSON, R.J., Galen
on the Therapeutic Method. Book I and II. Translated with an Introduction and

Commentary; Oxford 1991, p. IXff.). Neben den methodischen Erörterungen von
De methodo medendi ist in philosophischer Hinsicht auch Galens «eisagoge dialektike»
von Interesse, welche von Jürgen Mau übersetzt und kommentiert wurde (Mau, J.,
Galen. Einführung in die Logik. Kritisch-exegetischer Kommentar mit deutscher
Übersetzung; Berlin 1960). Diese Schrift kann Acontio allerdings kaum gekannt
haben, wohl aber lagen Übersetzungen und Kommentare zu De methodo medendi vor,
so beispielsweise die lateinische Version von Linacrus, T., Paris 1519. Insgesamt
soll Galen um die fünfzig Werke zur Logik verfaßt haben (so Barnes, J., «Galen
and the utility of logic», in: KOLLESCH, J. & NICKEL, D. (Hgg.), Galen und das
hellenistische Erbe; Stuttgart 1993, p. 33-52, p. 35.

45 Vgl. Barnes, J., «Galen on Logic and Therapy», in: KUDLIEN, F./Durling,
J.R. (eds), Galen's Method of Healing; Leiden et al. 1991, p. 50-102. Galens
Konklusion paraphrasierend hält Barnes fest: «Those doctors who abjure logical studies
are therefore ignorant of the methods of medicine; being ignorant they therefore
kill their patients» (op. cit. p. 60). Wie Maas (op. cit. p. 202f.) berichtet, führte die

Rezeption Galens durch die Schule von Padua zur Inkorporation der Logik ins
Medizinstudium italienischer Universitäten.



418 Methodus resolutiva

eigenen Leistungen.46 Sein wichtigster Beitrag zur wissenschaftstheoretischen

Diskussion besteht aber in seiner expliziten Nennung
dreier Methoden, die zusammen eine vollständige Behandlung jedes
wissenschaftlichen Gegenstandes (und entsprechend auch der Medizin)

ermöglichen. Die drei Schritte, die aber in verwirrender Weise
oft auch als eigenständige Methoden angesprochen werden, sind divi-

sio, analysis und apodeixis. In der Zusammenfassung von Barnes stellen

sie sich wie folgt dar:

Methodical division will enable you to articulate any problem, and its
solution, in the appropriate scientific terms (divisio); methodical analysis

will lead you to the apposite first principles on which the solution
depends (analysis); methodical deduction, finally, will yield a demonstrative

proof of the appropriate theorem and a definitive solution to
the problem (apodeixis).47

Schon anhand dieser Skizze ist unschwer zu erkennen, daß die
Pointe in Galens wissenschaftstheoretischer Auffassung darin Hegt,
daß aristotehsche48 mit platonischen49 Auffassungen verbunden wer-

46 Seine wichtigste Neuerung ist die Einführung des Relationsschlusses (neben
kategorischem und hypothetischem Syllogismus), der gemäß Galen «von den
Skeptikern und den Vertretern der reinen und angewandten Mathematik» (Galens Text
in Mau, Galen, Kap. XVI, 1-13; vgl. Anm. 44) verwendet werde. Während nämlich
Aristoteles aus

(1) A ist ein das Doppelte von B Besitzender, und
(2) C ist ein das Doppelte von A Besitzender

wegen der quaternio terminorum syllogistisch nichts schließen kann, führt Galen
die offensichüich akzeptable Schlußform ein, wonach gilt:

(3) A besitzt das Doppelte von B,
(4) C besitzt das Doppelte von A, also

(5) C besitzt das Vierfache von B

Vgl. Mau, Galen, 53 und BARNES, Galen, 50, vgl. für beide Anm. 44), der auch

erwähnt, daß demgegenüber der Peripatetiker Alexander von Aphrodisias den
Schluß von (6) A B und (7) C B auf (8) A C nicht als Syllogismus habe gelten
lassen, obwohl er seine Gültigkeit als Argument eingesehen habe. Natürlich bildet
die Einbeziehung von mathematischen Momenten in die deduktive Technik die

Vorwegnahme eines neuzeitlichen Hauptimpulses. Galen ist demnach sogar mehr
als der «third logician of antiquity» (neben Aristoteles und Chrysipp), wie Barnes
(ebd. 51) sagt.

47 BARNES, J., Galen on Logic, 67 (vgl. Anm. 45).
48 Genauer handelt es sich um ein aristotelisch-stoisch-galenisches Methodenelement:

kategorische Syllogismen, hypothetische Syllogismen, Relationsschlüsse.
49 In der divisio ist unschwer Piatons Technik der dihairesis zu erkennen. Aber

auch Galens analysis scheint mir sehr von Piaton beeinflußt zu sein (vgl. Anm 9;



Methodus resolutiva 419

den. Galen — obwohl natürlich noch der Antike zuzuordnen —

erweist sich somit als Denker, der in Ansätzen bereits jene Verbindung
zwischen aristotelisch-syllogisierender und platonisch-mathematisie-
render Wissenschaftsauffassung schuf, beziehungsweise für eine

Einzeldisziplin fruchtbar machte, die für die Neuzeit so prägend
werden sollte.50 Trotzdem gehört er nicht zu den oft genannten
Vorbildern der Epoche, und man muß sich daher fragen, ob die erhaltenen

Texte vielleicht ein einseitiges Bild vermitteln.51 Ist Acontios
eher beiläufige Einschätzung nämlich korrekt, so gehörte die Berufung

auf Galen zum Standard der Zeit. Angesichts der Stellung, die

er einnahm, und angesichts der Vorwegnahme wichtiger Einsichten
der frühen Neuzeit muß daher neben der Euklid-Linie und der
Aristoteles-Erbschaft ein weiterer Diskurs als eigenständiger Hintergrund

in den Blick genommen werden, nämlich eben derjenige, der
sich auf Galen beruft. Nun ist es ja aber so, daß sich Acontio, der,
wie wir sehen werden, durchaus selbst in diese Tradition gehört, von
der Berufung auf Galen gerade distanziert. Allerdings muß unsere
Diskussion der hierfür relevanten Punkte — es geht darum, daß Galen

der Auffassung ist, daß in Lehre und Forschung dasselbe
Methodenprogramm zur Anwendung kommen könne, was Acontio indes
abstreitet — noch bis zum letzten Abschnitt dieses Aufsatzes warten.
Für den Moment ist lediglich festzuhalten, daß Acontio den im
Hintergrund stehenden Galen bereits früh im Text nennt. Unausgesprochen

ist Galen im übrigen präsent, wenn Acontio festhält, daß in

weiterführende Erörterungen zu Piatons Methode bietet SAYRE, K.M., Plato's
Analytic Method; Chicago & London 1969); Barnes indes identifiziert diese
Methode mit derjenigen der Mathematiker (Barnes, Galen on Logic, 67; vgl. Anm.
45).

50 Die Verwendung des Ausdrucks «Eklektizismus», wie - zwar wertneutral —

im Lexikon der Alten Welt, hrsg. von. Andresen, C. et al., Zürich & München
1965, p. 1017, scheint mir nicht angebracht, da Galen die verschiedenen Komponenten

zu einem Ganzen zu verschmelzen versteht. Dagegen Barnes: «Galen's
eclecticism is denied only by scolars who falsely think that eclecticism in philosophy

must be a bad thing»; Barnes, Galen, 37 (vgl. Anm. 44).
51 Wo Galen überhaupt in Betracht gezogen wird, gelangt nur seine Bedeutung

für die Methodologie der Medizin ins Blickfeld; daher wird meist nur sein Einfluß
auf die Schule von Padua mit ihrer «strong medical orientation» (Wallace,
Circularity, 80; vgl. Anm. 11) gesehen.



420 Methodus resolutiva

einer Methodenlehre nur von jenem Wissen die Rede sein könne, das

aufgrund von Schlußfolgerungen (raüocinationis) erworben werde.52

Acontius' eigentlichen Einstieg in die Diskussion selbst bildet
dann eine Erkenntnisdefinition: Von X Erkenntnis zu haben bedeutet,

die Definition von X zu besitzen und die Ursachen von X ebenso

zu kennen wie seine Wirkungen. Dabei ist zu beachten, daß X ein
Universelles zu sein hat. Von anderen Gegenständen kann es keine
Erkenntnis geben:

Sed tum demum rei alicuius cognitionem nos habituros censendum erit,
si et ipsius rei communiter, et cuiuslibet eius partis, vel speciei defini-
tiones, et causas effectusve perspectos habuerimus
Et eorum quidem haberi eiusmodi poterit cognitio, quae finita sunt, et

perpétua et immutabilia: quod genus sunt universalia omnia. Infinito-
rum autem et corruptibilium, qualia sunt singularia, nulla est scientia.53

Damit sind bereits einige Abgrenzungen markiert: Indem nur von
Universalien wissenschaftlich gehandelt werden kann, sind in erster
Linie platonisierende Autoren als Diskussionspartner angedeutet.
Indem von einem Thema zunächst eine Definition verlangt wird,
erweist Acontius der sokratisch-platonischen Tradition eine Reverenz.
In der näheren Erörterung wird er dann jedoch auf die Seite
Aristoteles' wechseln und sowohl in der Definitionslehre als auch in
der Ursachendiskussion streng nach dessen Vorbild verfahren. Auf
alle diese Punkte werde ich weiter unten eingehen.

Eine weitere, entscheidende Stellungnahme bedeutet Acontios
Behauptung, man könne in jedem Fall immer nur vom Bekannten
zum Verborgenen fortschreiten und es gehe daher zunächst jeweils
darum, herauszufinden, «quaenam sint omnium noüssima» und «eo

sumpto quod sit per se notum».54 Er argumentiert im folgenden für

52 Vgl. HANKINSON, Galen 16ff.(Text) und 114ff. (Kommentar); vgl. Anm. 44.
Vom Wissen durch Schlußfolgerung verschieden ist Wissen, «quam innasci nobis
arbitramur», sowie jene Arten von Erkenntnis, «quae a sensibus proficiscitur»; alle
Zitate in: De methodo, 13.

53 De methodo, 23; Von der Stein übersetzt: «Dann schließlich, wenn wir die
Definition einer Sache, sowohl allgemein als auch der einzelnen Teile oder Arten
und die Ursachen und Wirkungen deutlich gemacht haben, dürfen wir meinen, die
Erkenntnis dieser Sache zu besitzen Eine derartige Erkenntnis wird man von den

endlichen, immerwährenden und unveränderlichen Dingen haben können. Von
dieser Art sind alle Universalien. Niemals gibt es aber Wissenschaft von dem

Unbegrenzten und Vergänglichen, wie alles einzelne ist.» Ähnlich De methodo, 13.
54 De methodo, 25.



Methodus resolutiva 421

die These, daß dieses Bekannteste entweder Begriffe oder aber Sätze,

beziehungsweise Unverknüpftes oder Verknüpftes sein müsse. Im
ersten Fall müsse das zunächst Bekannte etwas Einzelnes (bzw.
wenige einzelne Sinneswahrnehmungen) sein, von dem aus dann
allgemeinere Begriffe gebildet würden. Diese begriffsgenetische Erklärung

erlaubt dann, der Schwierigkeit Herr zu werden, daß in gewissem

Sinn der Begriff Mensch bekannter sein muß, als eine einzelne
Mensch-Wahrnehmung (da ersterer ja letztere unter sich enthält), in
gewissem Sinn aber (eben dem genetischen) Einzelwahrnehmungen
das Ursprünglichste sind, was wir haben.55 Was hingegen die Sätze

betrifft, nimmt Acontio einen Fundus von angeborenen Wahrheiten
an, deren Wahrheit anerkennen muß, wer Sinn und Bedeutung der
involvierten Termini erfaßt.56 Solche Sätze eignen sich natürlich
hervorragend als Ausgangspunkte. Dabei erwähnt Acontio unter seinen

Beispielen nicht nur ein «Axiom» Euklids57, sondern bezeichnet diesen

auch explizit als Vorbild der nach der genannten Verfahrensweise

vorgehenden Mathematiker.58 — Auch in dieser Hinsicht steht
Acontio also in der Nachfolge des Galenos. Zudem darf nicht außer
acht gelassen werden, daß beide eigentlich praxisorientiert sind.
Obwohl beide «rationalistische» Methodenkonzepte vorschlagen, bleiben

sie mit der Empirie verbunden. Das gilt für den praktizierenden
Arzt Galen ebenso wie für den Ingenieur Acontio: «Artium utilitas
non ex earum cognitione sed usu constet.»59

III. Natura rei: Definitionslehre

Acontios Definitionslehre, die mit den Kapiteln X und XI einen
beträchtlichen Teil der Abhandlung ausmacht, mutet zunächst höchst
klassisch an. Er scheidet zuerst Nominal- und Realdefinitionen, be-

55 De methodo, 28.
56 De methodo, 28 f; Von der Steins Übersetzung von «vis et significatione» mit

«Sinn und Bedeutung» ist in meinen Augen irreführend. Ich diskutiere die Stelle

etwas weiter unten.
57

« si ab aequalibus aequalia demas, cetera aequalia remanere» (De methodo,

29); dem entspricht Euklids «Axiom» 3, Buch I; op. cit. p. 3.
58 De methodo, 30. Wie Hankinson betont, spricht Galen seinerseits von

Ausgangssätzen, die unbeweisbar (anapodeiktoi), erste (protai) und selbstbeglaubigend
(ex heauton pistai) seien; HANKINSON, Galen, 117 (vgl. Anm. 44); vgl. Galens Text
in Übersetzung; ebd. p. 18.

59 De methodo, 10.



422 Methodus resolutiva

trachtet aber nur letztere als eigentliche Definitionen, zeigt dann, wie

man, Gattung und Arten unterteilend, zu einer korrekten Definition
gelangt, um schließlich die häufigsten Fehler vorzuführen, die dabei
auftreten. Indes bedürfen einige Punkte näherer Betrachtung.

Da ist zunächst die Erläuterung einer Nominaldefinition: «No-
minis definitio ea est, qua nominis, aut locutionis vis et significatio
exponitur.»60 Moderne Leserinnen und Leser mögen hier über die

Wendung vis et significatio erstaunt sein. Der Ausdruck vis stammt aus
der Rhetorik und mag ursprünglich die Uberzeugungskraft eines
Ausdruckes bzw. von Rede allgemein bedeutet haben.61 So benutzt
ihn etwa Cicero im Orator,, wenn er die Vorzüge des dritten Redestiles

(gravis ornata) lobt, bei dem eben die «Wirkungskraft» am größten

(vis maxima) ist.62 Schon bei Cicero hat der Ausdruck aber
manchmal auch die Bedeutung eines terminus technicus der Semantik.63

Hier schließt Acontio an. Wenn er indes solche Ausdrücke unter

expliziter Ablehnung der Rhetorik für die Methode in Anspruch
nimmt, gibt er ihnen damit auch eine heue Bedeutung. Das mag mit
ein Grund dafür sein, die Relevanz der Acontischen Wendung für
die Semantik derart zu betonen, wie es Von der Stein mit seiner

Ubersetzung (Sinn und Bedeutung) tut. Es würde aber zu weit führen

(und lag sicher auch nicht in der Absicht des Übersetzers),
Acontio geradewegs protofregesches Gedankengut zu unterstellen.
Denn es darf nicht übersehen werden, daß es sich für ihn bei
Nominaldefinitionen um eine uneigentliche Art von Definitionen handelt,
die aber «immer da angewendet werden muß, wo irgendeine Unklar-

60 De methodo, 31.
61 Vgl. LAUSBERG, Handbuch, 73f. und p. 840f. (vgl. Anm. 34) sowie

FORCELLINI, A., Totius Latinitatis Lexicon; Bd. V, Prati 1871, p. 360. Quintilians
Definition der Rhetorik «vim esse dicendi, quid in quaque re possit esse per-
suasibile» (Institutio oratorio 2, 15, 16; meine Unterstreichung) gilt als Wiedergabe
derjenigen des Aristoteles: dynamis peri hekaston tou theoresainto endechomenon
pithanon (Ars rhetorica 1,2, 1355b25 f; meine Unterstreichung); vgl. Andresen, op.
cit. p. 2611. Bereits Platon spricht von he tou dialegesthai dynamis (Phlb 57E).

62 Orator 28, 97f.; der Ausdruck «Wirkungskraft» aus Kytzler, B., Marcus Tubus

Cicero. Orator. Lateinisch-deutsch; München und Zürich 31988, p. 79. Vgl.
MARTIN, Antike Rhetorik, 332 (vgl. Anm. 33).

63 Beispielsweise im selben Text Orator 32, 118. A. Graeser macht mich zudem
auf Stellen wie «vis verborum» (De fato; § 20) oder «vis et ratio enuntionum» (De
fato\ § 1) aufmerksam.



Methodus resolutiva 423

heit der Wörter vorliegt.»64 Daher scheint es verlockend, die Wendung

so zu interpretieren, daß sie die Unterscheidung zwischen
Begriffsinhalt und -umfang vorwegnimmt65, wodurch vis mit «(Umfas-
sungs-) Kraft» etwas von seiner ursprünglichen Bedeutung
zurückerhalten würde. Nur finden sich bei Acontio keine eigentlichen
Anhaltspunkte, die eine derartige Entscheidung rechtfertigen könnten.
Neben der eben erwähnten Stelle findet sich lediglich eine Passage,
an der die betreffenden Ausdrücke Verwendung finden und zwar
geschieht dies im gleichfalls bereits erwähnten Zusammenhang mit den

«analytischen» Sätzen. Betrachten wir die Stelle im Wortlaut:

esse videntur in natura hominis ingenitae universae quaedam notio-
nes, quae quidem eiusmodi sunt, ut si quis proférât earum aliquam, in-
tellecta dumtaxat verborum vi, et signifïcatione, non possit aliquis non
earn veram esse agnoscere, illique assentiri, quod genus hae sunt: To-
tum qualibet sua parte maius esse: si ab aequalibus aequalia demas,
cetera aequalia remanere. Nemini sine causa nocendum esse: et similes
aliae, vocanturque communes animi conceptiones, dignitates, primae et
immediatae sententiae, per se notae, ac prima principia: et iis quidem
nihil potest esse notius.66

Folgte man nun Von der Steins Ubersetzung, so würde die unmittelbare

Gewißheit erster Prinzipien, Axiome, aber auch allgemeinster
begrifflicher Zusammenhänge und sogar moralphilosophischer
Grundlagen von der Einsicht in jene vis et significatio der invol-

64 « quamquam adhiberi earn necesse est, ubicumque aliqua sit verborum
obscuritas» (De methodo, 31).

65 Gemeinhin wird die Inauguration dieser Unterscheidung, die für die begrifflich

orientierten (insbesondere deutschsprachigen) Logiken der (Früh-) Aufklärung
von entscheidender Bedeutung ist, Arnauld und Nicole zugeschrieben. Die Logique
de Port-Royal unterscheidet in Kapitel I,VI explizit zwischen «comprehension» und
«etendue» (Arnauld/Nicole, Logique, 59; vgl. Anm. 35).

66 De methodo, 28f.; Von der Stein: « es scheint in der Natur des Menschen ein
gewisses allgemeinstes Wissen zu sein, das von der Art ist, daß, trägt einer etwas
davon vor, ein anderer erkennen muß, daß es wahr ist und zustimmen muß, wenn
er Sinn und Bedeutung der Worte begriffen hat. Derartig sind die folgenden Sätze:

Das Ganze ist größer als jeder beliebige seiner Teile. Wenn du von Gleichem Gleiches

wegnimmst, bleibt der Rest auch gleich. Niemandem darf man ohne Grund
Schaden zufügen. In ähnlicher Weise sind es die anderen, als da sind die Allgemeinbegriffe

des Verstandes, die Wertbegriffe, die unmittelbaren durch sich selbst
bekannten Sätze und die ersten Prinzipien. Und bekannter als diese kann nichts sein.»



424 Methodus resolutiva

vierten Termini abhängen, und diese Einsicht wäre angeboren.67 Im
Text selbst ist aber von gewissen allgemeinen notiones, welche der
menschlichen Natur eingepflanzt seien, die Rede. Die Begriffe selbst

also wären demnach angeboren; und wenn davon irgendetwas ausgesagt

wird, können wir die Wahrheit sogleich einsehen. Auch in dieser
Sache liefert Acontio demnach eine Vorwegnahme frühneuzeitlicher
Positionen: Die Wahrheit erster Prinzipien basiert auf einer Reihe

von Grundbegriffen, beziehungsweise entsprechender Termini. So

wird ein Jahrhundert später Pascal in seiner für den Rationalismus
repräsentativen Darstellung der neuen Methode jene «mots primitifs»

erwähnen68, die jeder Definition letztlich zugrunde hegen, aber
selbst nicht mehr definiert werden können, und die einen Anfang im
eigentlichen Sinne erst ermöglichen.

Eine wichtige Frage bleibt aber jene nach der Bedeutung der

Wendung «vis et significatio verborum» (De methodo, 28)
beziehungsweise «vis et significatio nominis aut locutionis» (De methodo,

31). Dazu ist festzuhalten, daß Acontio, im Gegensatz zu modernen,
deutschsprachigen Leserinnen und Lesern, die gezwungen sind,
entweder von begrifflichen oder von sprachlichen Entitäten zu sprechen,
semantische Ausdrücke wie die vorhegenden offenbar völhg
unterschiedslos auf notio69, verbum70, conceptio11 anwenden kann. Bisweilen

67 Die Ausdrucksweise «communes animi conceptiones» ruft die «koinai en-
noiai» der Stoiker in Erinnerung. Diese sind aber, wie Pohlenz betont, nicht
angeboren, sondern werden erworben und sind «ohne Anregung durch sinnliche
Vorstellungen nicht möglich» (Pohlenz, M., Die Stoa. Geschichte einer geistigen
Bewegung; Göttingen 51978, p. 57; vgl. auch seine Erläuterungen im 2. Band,
Göttingen 51980, p. 33). Dasselbe gilt offenbar für Epikur (von dem die Stoa diesen

Begriff ebenso übernommen hat, wie den der «prolepsis»), wie Rist zeigt (RIST, J.M.,
Epicurus. An Introduction; Cambridge 1972, insbesondere p. 165f.).

68 Pascal, in SCHOBINGER, J.P., Blaise Pascals Reflexionen über die Geometrie
im allgemeinen: «De l'esprit géométrique» und «De l'art de persuader». Mit
deutscher Übersetzung und Kommentar; Basel, Stuttgart 1974, p. 45.

69 Das ist Acontios häufigster Term. Von der Stein übersetzt meistens mit
«Begriff», seltener mit «Erkenntnis»; so in «universa in nobis huiusmodi sit notio ...»

(De methodo, 29).
70 Eine Definition, heißt es beispielsweise, sei neben anderen Kriterien dann in

Ordnung, «si constet verbis propriis et usitatis, non autem obscuris, ambiguis ...» (De
methodo, 32; meine Hervorhebung). Weitere Stellen mit «verbum»: De methodo, 36,
48. Von der Stein übersetzt durchwegs mit «Begrifft).

71
« communes animi conceptiones» - « Allgemeinbegriffe des Verstandes»

(De methodo, 29).



Methodus resolutiva 425

mischt er auch die Rede von der Sache selbst mit derjenigen von den

Bezeichnungen/Begriffen dieser Sache.72 Am deutlichsten zeigt sich
diese Tendenz in der Austauschbarkeitsthese, dergemäß Definitionen

— modern gesprochen — metasprachliche Äquivalenzen sind.
Acontio hält fest, daß Definitionen das Wesen einer Sache anzugeben

haben73 und daß sie darum «weder enger sein, noch sich weiter
erstrecken» dürfen, «als die definierte Sache». Es sei nämlich so, «daß
die Definition mit der definierten Sache vertauschbar»74 sei. Für die
moderne Leserschaft bedeutete dies, daß eine sprachliche, also
abstrakte Entität in der konkreten Wirklichkeit auftauchen würde. Daß
auch Acontius keine solche Absurditäten im Auge hat, belegt sein

Beispiel, in dem er ledighch die Austauschbarkeit der Reihenfolge in
der durch eine entsprechende Definition geschaffenen Äquivalenz

Mensch O vernunftbegabtes, sterbliches Lebewesen

festhält.75 Dies ergibt ein Bild, das die These nahelegt, Acontius habe
den Schritt einer klaren Trennung von Semantik und Ontologie,
deren Verschmelzung für platonisierende Autoren und Autorinnen so
typisch ist, noch nicht vollzogen.

Bei seiner Behandlung der Realdefinition hält Acontio fest, sie

müsse «plana et perspicua» sein, und das bedeute, die dabei verwendeten

Ausdrücke dürften nicht «obscura et ambigua» sein, sondern
«propria et usitata.»76 Bei der Übersetzung von propria mit «originär»
hat Von der Stein eine glückliche Hand gehabt. Tatsächlich sind die

Termini, die Acontius neben den bereits definierten und daher
gebräuchlichen, zu verwenden erlaubt, keineswegs gewöhnliche,
sondern in dem Sinne originäre, als sie selbst nicht definierbar sind. Was

72 So betrachtet er Definitionen als Aussagen über das Wesen (De methodo, 32)
der Dinge, muß dann aber bei der Diskussion auf die begrifflich/sprachliche Ebene
wechseln.

73 Wieder ist hierbei Galen im Hintergrund, welcher der Auffassung war, daß

Definitionen von Dingen, nicht von Worten handeln. Dies, obwohl er die These
vertreten zu haben scheint, daß bei jedem Untersuchungsgegenstand der Name
desselben durch seine Definition ersetzt werden müsse; vgl. BARNES, Galen on
Logic, 75 (vgl. Anm. 45), auch für weitere interessante Punkte zu Galens
Definitionslehre.

74 Es handelt sich hier keineswegs um eine Übersetzungsschwierigkeit: «id est
enim definitionem cum re defînita converti» (De methodo, 31).

75 De methodo, 31.
16 De methodo, 32.



426 Methodus resolutiva

Acontio im Auge hat, sind die Kategorien des Aristoteles, die er als

Undefinierte summa genera einführt77 und, allerdings irreführend, auch
als transcendentia bezeichnet.78

Hinsichtlich seiner relativ häufigen Forderung nach Klarheit
stellt sich die Frage, ob Acontio womöglich descartessche Ansätze

vorwegnimmt. In der Tat lassen sich zu den vier fundamentalen
«Vorschriften», die Descartes in seiner Methodenschrift nennt,
Parallelen bei Acontio finden.79 Was die erste dieser Regeln betrifft,
scheint sie mit einigen Äußerungen Acontios verwandt. Letzterer
hält fest, daß eine Definition unter anderem dann brauchbar sei,

wenn sie, wie bereits zitiert, «deutlich und klar» (plana et perspicua),
das heißt, aus originären und gebräuchlichen, nicht aber aus dunklen,
zweideutigen oder aus einem abgelegenen Bereich übernommenen
Begriffen» bestehe.80 Statt perspicua hat er an anderer Stelle etwa auch
c/tzra81, und in der Aufzählung von Definitionsfehlern fungieren die
Ausdrücke ambiguum (mehrdeutig) beziehungsweise translatum
(übertragen) verbum, sowie impropria (unzutreffend) beziehungsweise inusi-
tata (ungebräuchlich) verbaP2 Wie bereits die Aufzählung deutlich
macht, beziehen sich diese Ausdrücke ausnahmslos auf verbum. Von
der Stein gibt verbum im vorhegenden Kontext konsequent mit
«Begriff» wieder. Ob nun aber Begriffe oder Worte gemeint sind, spielt
für unsere Frage keine große Rolle. Entscheidend ist lediglich, daß

Acontio sich auf Unverknüpftes beziehen will, während bei Descar-

77 Ebd. Galen seinerseits schilt seine Mitärzte, weil sie nicht nur leere
Wortgefechte führen, sondern darüberhinaus auch noch undefinierbare Grundbegriffe
zu definieren suchen. Vgl. BARNES, Galen on Logic, 75.

78 De methodo, 36. Irreführend ist diese Ausdrucksweise insofern, als «termini
transcentes» im relevanten Verständnis auf Gehalte Bezug nehmen, die
kategorieüberschreitend sind.

79 DESCARTES, Discours, 18f. Auf die erste dieser Regeln gehe ich gleich näher
ein. Zur zweiten, gemäß der Probleme aufzuteilen sind, paßt Acontios divisio (s.u.),
der dritten (vom Einfachen zum Komplexen) entspricht seine Behandlung des

Aufstiegs vom Bekannten zum Verborgenen, die wir bereits erwähnten (im Kapitel IV);
schließlich erübrigt sich die vierte Forderung Descartes nach vollständiger
Aufzählung, wenn davon ausgegangen werden kann, daß sich die Forschenden in
einem vollständigen porphyrschen Baum bewegen können, was Acontio in seiner
Definitionslehre ja voraussetzt.

80 De methodo, 32; vgl. oben Anm. 36.
81 «Supervacaneum autem in definitione est id omne, sine quo definitio nihil-

ominus clara remaneat, et perspicua» (De methodo, 50).
82 De methodo, 48f.



Methodus resolutiva 427

tes Sätze, beziehungsweise Urteile im Focus liegen.83 Die Pointe liegt
nun darin, daß nach der cartesianischen Version Ausgangssätze
aufgefunden werden, aus denen dann weitere Sätze abgeleitet werden.
Dafür wäre ein Ableitungsbegriff erforderlich, der sich auf Sätze

anwenden läßt; die «Wiederentdeckung» einer leistungsfähigen
Satzlogik sollte aber noch lange auf sich warten lassen. Das heißt nicht,
daß das cartesianische Programm zum Scheitern verurteilt war,
sondern lediglich, daß das von ihm Durchgeführte wohl kaum dem von
ihm Skizzierten entsprechen kann. Anders Acontio: Da mit der Syl-
logistik eine zwar vielgeschmähte84, aber dennoch bis in Details
ausgearbeitete Logik vorlag, die es erlaubte, in die Sätze hinein zu lesen,
und die folglich potentiell in der Lage war, mit «Begriffen» oder,
modern gesprochen, mit Prädikaten umzugehen, hatte sein Ansatz
wesentlich bessere Erfolgsaussichten.85 In diesem Sinn, nämlich mit
Undefinierten Grundwörtern statt nur mit unbeweisbaren Grundsätzen,

wird ein Jahrhundert später wiederum Pascal ein epochales
Methodenprogramm vorlegen.86 Auch ist zu bemerken, daß der Ansatz

Acontios der auf Begriffe hin orientierten platonisierenden Tra-

83 «... de ne comprendre rien de plus en mes jugemens, que ce qui se presenteroit
si clairement et si distinctement a mon esprit, que ie n'eusse aucune occasion de le

mettre en doute» (DESCARTES, Discours, 18; meine Hervorhebung).
84 Es ist nicht möglich, im vorliegenden Rahmen auf die Gründe für die in der

frühen Neuzeit verblüffend einmütig (Agricola, Bacon, Erasmus, Gallilei, Gassendi,
Kepler, Luther, Mersenne, Molière, Montaigne, Pascal, Thomasius - um nur einige
zu nennen) vertretene Syllogismusfeindlichkeit einzugehen. Immerhin möchte ich
erwähnen: Wogegen sich die meisten Autoren wandten, war nicht so sehr die
eigentliche Logik, sondern vielmehr die damit verbundene Aristoteles- und Syllogis-
musfrömmigkeit der Mittelalten. Ich gehe einig mit Claire/GiRBAL, die in ihren
Anmerkungen zur Logique de Port-Royal kritisch festhalten: « la lutte contre le

syllogisme symbolisait un peu l'esprit novateur ...», in: Arnauld/NicOLE, Logique,
368, s. Anm. 35. Vgl. hierzu und besonders zu den bedachtsameren Stimmen etwa
eines Ramus oder Claubergs jetzt PETRUS, K., Analyse und Genese. Logik, Rhetorik
und Hermeneutik im 17. und 18. Jahrhundert; 1996, Kap. I. 2. («Für und wider den

Syllogismus»),
85 Zumal er ja die Syllogistik um den hypothetischen und den relationalen

Schluß erweitert sah; vgl. meine Anmerkung 46).
86 «Pascal ist der erste gewesen, der die Aristotelische <Unbeweisbarkeit> der

Axiome, die einer mathematischen Theorie zugrunde liegen, klar und deutlich und
explizit ergänzt hat durch die <Undefinierbarkeit> der spezifischen Terme, die in diese

Axiome eingehen.» (SCHOLZ, H., «Pascals Forderungen an die mathematische
Methode», in: Ders., Mathesis Universalis. Abhandlungen zur Philosophie als

strenger Wissenschaft; Basel, Stuttgart (undat.), p. 115—127, p. 121).



428 Methodus resolutiva

dition weit besser gerecht wird als der aristotelischen. Auch hier also
bietet Acontio eine Brücke zwischen diesen beiden großen
Zusammenhängen.

IV. Adproximas causas: resolutio

Bildet die Definitionslehre vom Umfang her den bedeutendsten Teil
von De methodo, so muß Acontios Behandlung der eigentlichen Methode
als Kernstück inhaltlicher Natur angesehen werden. Da seiner
Auffassung nach vollständige Erkenntnis einer Sache darin besteht, eine

angemessene Definition zu besitzen und die Ursachen und Wirkungen

zu kennen, steht die Frage, wie Wissen bezüglich dieser letzteren
erlangt werden kann, im Zentrum. Davon handelt die eigentliche
Methodenlehre, die mit Acontios Kapitel XII beginnt.87 Weil Ursachen

und Wirkungen88 aber Ketten bilden, ist es möglich, darin
sozusagen «aufzusteigen» (anhand eines Effekts nach seiner Ursache
fragend) oder aber «abzusteigen» (eine Ursache auf ihre Wirkungen
hin befragend). Als verwirrendes Moment kommt nun hinzu, daß
Acontio offenbar Ursache-Wirkung-Ketten mit Ableitungsketten
gleichsetzt, also voraussetzt, daß es zu jeder Ursache A und jeder
Wirkung davon B einen A beschreibenden Satz F (äquivalent zu ei-

87 Acontio skizziert hier (De methodo, 51) und an anderen Stellen (De methodo,

23f., 30, 55) eine subtile Unterscheidung zwischen Gegenständen, die unserem
Willen unterworfen sind, und solchen, die das nicht sind, namentlich i) natürliche
Dinge, ii) die Gegenstände der Mathematiker, iii) Gott und die Geister (De methodo,

23f.), und suggeriert entsprechend leichte Unterschiede in der den verschiedenen
Gegenständen jeweils entsprechenden Methode. Insbesondere erweckt De methodo,

55, den Eindruck, man habe trotz gründlicher Lektüre etwas verpaßt. Ich sehe aber
nicht, daß diese Unterscheidung irgendwo systematisches Gewicht erhielte.

88 Acontio verwendet sowohl «effectus», als auch «finis». Von der Stein übersetzt

das zweite mit «Zweck», was an einigen Stellen sonderbar klingt. Acontio
meint mit «finis» häufig die als Zweck gesetzte Sache (beispielsweise ein Haus, das

man bauen will), also das Bezweckte, was natürlich als Ergebnis einer Kausalität
besser paßt als das quasi-mentale «Zweck» im Sinne von «Absicht». Wo nötig, ist
Acontio sehr wohl in der Lage, diese beiden Bedeutungen von «Zweck»
auseinanderzuhalten: oEffectum autem cuiusque rei nihil aliud esse dicimus, quam illud
ipsum, cuius res est causa, quod et finis est. Sed quatenus a causis producitur,
effectus appellator; quatenus vero sui desiderio efficientes causas movet ad agendum,
finis dicitur, et inter causas numeraturo (De methodo, 22; meine Hervorhebung). Nur einmal

taucht, soweit ich jedenfalls sehe, der Ausdruck «scopus» auf und zwar offenbar

synonym mit «finis» (De methodo, 55).



Methodus resolutiva 429

ner Satzkonjunktion p & q &...& n) gibt, dergestalt, daß aus F
notwendig ein Satz C folgt, dergestalt, daß C eine Beschreibung von B
darstellt. Einfacher ausgedrückt: Die Beziehung von Sachverhalten
(A und B) und Beschreibungen (F und C) ist so, daß gilt:

(A verursacht B) <=> (F => C)89

Es ist klar, daß eine derartige Auffassung weitreichende, vielleicht
unabsehbare Konsequenzen hat. Die Schwierigkeit, sie zu überblik-
ken, resultiert daraus, daß Acontio zwar seinen Kausalitätsbegriff
sehr aristotelisch auffächert90, es aber versäumt, seinen Implikationsbegriff

in nachvollziehbarer Weise einzuführen. Mir scheint
offensichtlich, daß ein starker Implikationsbegriff, wie er im vorliegenden
Kontext vorausgesetzt ist, nicht für alle Arten von Ursachen paßt.
Insbesondere die ersten beiden, Materie und Form, könnten in der

obigen Äquivalenz kaum als Ursachen fungieren. Ein abgestufter
Ursachenbegriff, wie ihn Acontio voraussetzt91, kann kaum als Pendant

zur strikten Implikation angesehen werden.
Für das konkrete Vorgehen ist eine Voraussetzung wie die eben

skizzierte natürlich äußerst einladend. Man findet zu einer gegebenen

Wirkung die dafür notwendige Ursache direkt oder aber indirekt,

indem man ein F sucht, das ein entsprechendes C impliziert.
Ein solcher Aufstieg bildet nun für Acontio die dem Denken
angemessenste Methode (ille ordo cogitandi est commodissimus) und
heißt Methodus resolutiva a finis notione.»92. Wie der Superlativ commodis-

89 Dabei sollen «<=^» die materiale Äquivalenz und «=>»die strikte Implikation
symbolisieren. Am nächsten kommt Acontio einer expliziten Nennung dieser

Voraussetzung, wenn er innerhalb von drei Sätzen zuerst einerseits festhält, daß es in
seinem Tractat um «auf Grund von Schlußfolgerungen erlangte Erkenntnis» («co-
gnitione quae ratiocinationis ope acquiritur») gehe, und andererseits eine
vollständige Erkenntnis dadurch charakterisiert, daß wir «wissen, was sie ist, was ihre
Ursachen und was ihre Wirkungen sind» («noverimus quid sit, quae sint eius causae,
quive effectus» (De methodo, 13; ähnlich 24). Eine ähnliche Gleichsetzung von Fol-
gerungs- und Ursachenbegriff findet sich bei Zabarella; vgl. MAAS, «Novitas
Mundi», 221 (vgl. Anm. 7).

90 De methodo, 14-23.
91 Die Zweckursache ist die «stärkste» der vier (De methodo, 19).
92 De methodo, 53. Von der Stein setzt hinter die Ausdrücke «resolutiv»

beziehungsweise «kompositiv» die Ergänzung «auflösend, analytisch» respektive
«zusammensetzend, synthetisch» hinzu. In Geldsetzers Fußnote 27 ist dann darauf
hingewiesen, daß «resolutio» und «compositio» «mittelalterliche Übersetzung für
das Aristotelische analytisch und synthetisch» seien (De methodo, Anmerkungsteil, un-



430 Methodus resolutiva

simus andeutet, ist es aber keineswegs so, daß die resolutive Methode
als die überhaupt einzig mögliche angesehen wird. Vielmehr gibt es

eine zweite Methode, welche dem Denken zwar weniger angemessen
ist, dafür aber «beim Schaffen verfolgt werden» soll (sequi in ope-
rando oportet).93 Diese besteht darin, in der Ursache-Wirkung-Kette
abzusteigen. Dabei hat Acontio offenbar die Situation im Auge, in
der wir uns einen Zweck vorsetzen, uns diesen als Wirkung vorstellen,

um dann die entsprechenden Ursachen zu verwirklichen: «

denn der Zweck ist von allem das letzte, was wir schaffend bewirken,

im Erdenken aber das erste.»94 Von dieser Methode sagt Acontio,

daß sie die kompositive genannt werde. Statt nun näher darauf
einzugehen, worin die beiden Vorgehensweisen genau bestehen, warnt
der Autor seinen Schüler vor beträchtlichen Irrtümern bezüglich
dieser Methoden95 und geht dazu über, in gedrängter Weise die
verschiedenen Konkurrenzmethoden zu skizzieren, die mit denselben
Namen belegt würden. Eine erste solche Fehlbennenung bezieht
sich auf eine Vorgehensweise, bei der wir vom Allgemeinen zum
weniger Allgemeinen96 fortschreiten. Zwar erwähnt Acontio nicht, an
wen er in dieser Sache denkt. Aber ein solches Vorgehen hat er
einige Seiten zuvor mit demjenigen Euklids identifiziert.97 Nun muß

paginiert); das ist nun aber äußerst ungenau. Und es hilft nicht, wenn Geldsetzer
einige Zeilen später unterstellt, diese Ausdrücke hätten von jeher eine
mathematische Bedeutung gehabt (als Gegenbeispiel mag Thomas von Aquins
Verwendung dieser Ausdrücke, In duodecim libros metaphysicorum Aristotelis exposition Liber
secundus, lectio I, 278, dienen). Genauso einseitig ist es, mit Arndt zu behaupten,
die in Frage stehenden Begriffe erhielten im 16. Jahrhundert «eine neue, auf den
mathematischen Erkenntnis- und Darstellungsprozeß zugeschnittene
Begriffsbedeutung» (in WOLFF, Vernünftige Gedanken, 44; vgl. Anm. 33). Wie ich
angedeutet habe, besaßen diese Ausdrücke wohl ursprünglich eine mathematische
beziehungsweise geometrische Bedeutung, die sie aber wegen der Durchmischung mit
der Rhetorik zeitweise verloren hat. Acontio scheint mir einen nicht-mathematischen

und intuitiv verstandenen Begriff vorauszusetzen, wenn er beispielsweise
sagt, die Auflösung verfahre von dem Bezweckten (a fine) zu den Ursachen (ad

causas; De methodo, 54).
93 De methodo, 54.
94

« finis enim omnium ultimum est, quae opérantes efficimus, in excogitando
autem primum.» (De methodo, 53).

95 «Sed caue hinc ne multorum maximos sequaris errores» (De methodo, 53).
96 « proceditur a communioribus ad minus universa»; ebd.
97 «In Mathematicis alius non videtur esse cognitionis nostrae ordo» bezieht

sich hier auf die Maxime vom Bekannten %um Verborgenen, «quam a magis communi-
bus ad minus communia. Id quod apud Euclidem videre licet» (De methodo, 30).



Methodus resolutiva 431

aber klar gesehen werden, daß er hier nicht etwa Euklid eine falsche
Methode vorwirft — das stünde im Widerspruch mit seiner sonstigen
Einschätzung dieses Autors —, sondern lediglich bemerkt, daß diese

Vorgehensweise fälschlicherweise als resolutio bezeichnet werde. Dieser

Punkt ist interessant, weil es erstens naheliegt, in Zusammenhang
mit Ableitungen aus allgemeinen Grundsätzen an ein Auf-Lösen zu
denken, und weil zweitens nur kurze Zeit nach Acontio (soweit ich
sehe erstmals — und für die Neuzeit dann prägend) der Ausdruck
Analysis für die mathematische Teildisziplin in Anspruch genommen
wird.98 Allerdings ist Acontios Intuition insofern korrekt, als einerseits

Euklids Methode alles andere als einheitlich ist99 und er
andererseits nichtsdestotrotz im klassischen Rationalismus als Paradebeispiel

der synthetisch-deduktiven Strategie (mos geometricus) gelten
wird.

Die zweite falsche Verwendung des Terms methodus resolutiva

registriert Acontio in den Fällen, wo es um eine Methode geht, «in der
vom Zusammengesetzten auf das Einzelne oder vom Ganzen auf die
Teile vorgegangen wird»100. Hier finde ich keinen Hinweis auf einen
Autor, an den Acontio konkret denken könnte. Auch ist schwer
vorstellbar, daß eine wissenschaftliche Methode vorgeschlagen würde,
die ausschließlich darin bestünde, vom Ganzen auf die Teile oder
vom Zusammengesetzten auf das Einzelne vorzugehen. Trotzdem
scheinen zu seiner Zeit auch derartige Elemente mit resolutio benannt
worden zu sein.101

98 Ich spreche vom bereits erwähnten Werk Vietas: Isagoge in artem analyticam von
1591. Mit diesem Werk wären dann resolutive (diesen Term finden wir ja 1597 bei
Zabarella wieder in: De methodis II (in: Opera Logica, vgl. Anm. 12, 181 et passim)
und analytische Methode deutlich getrennt. Dies ist ein weiterer Grund, «methodus
resolutiva» bei Acontio gerade nicht mit «analytische Methode» wiederzugeben.

99 Wie Artmanns und Korrs Beschreibungen von Vorgehensweisen in einzelnen

Büchern der Elemente deutlich machen, ist es unsinnig, von der Methode
Euklids zu sprechen (vgl. Anm. 23).

100
« quo proceditur a compositis ad simplicia, seu a toto ad partes» (De

methodo, 53).
101 Immerhin leuchtet ja die Zusprechung auf Grund der Semantik des

Prädikats sofort ein: Ein Ganzes löst sich auf in seine Teile. Möglich, daß sich hier ein
Zeitgenosse von Acontio von der Metapher hat irreleiten lassen. Andreas Graeser
machte mich darauf aufmerksam, daß diese Parallelisierung von Zusammenführung
(synagoge) und Zergliederung (dihairesis), synthetischer und analytischer Methode
auch innerhalb der eigentlich platonisch-pythagoreischen Tradition Gewicht hatte,



432 Methodus resolutiva

Am interessantesten ist das von Acontio als drittes genannte
falsche Methodenverständnis:

alii vero somniant resolutionem a finis notione separatum quendam
ordinem esse, qui possit in alicuius artis tractatione sine divisivo ordine
adhiberi.102

Diese Autoren scheinen also die Methode, von der Wirkung auf die
Ursache zu schließen, richdg zu erkennen, aber fälschlich zu glauben,

daß sie unabhängig von einem hier erstmals erwähnten Verfahren

namens divisivus ordo angewandt werden könne. Die Formulierung

impliziert, daß Acontio der Meinung ist, daß ein solcher Zusatz
zur resolutiven Methode dazugehört. Das hieße jedoch, daß wir sie

also noch nicht vollständig kennengelernt haben. Dieser Hinweis
kommt aber völlig unvermittelt. Leserinnen und Leser haben bis
hierhin neben allgemeinen Bemerkungen von der Methode lediglich
die Definitionstheorie kennengelernt und soeben erste konkrete
Erörterungen zum Verfahren der Erkenntnisgewinnung erhalten.
Tatsächlich wird der Autor wenig später dazu übergehen, das Verfahren
der divisio vorzustellen, dem wir uns im nächsten Abschnitt zuwenden.

Über die resolutive Methode im engeren Sinn handelt Acontio
dagegen nicht weiter. Das bedeutet, daß er glaubt, sich darauf verlassen

zu können, daß seine Bemerkungen einschlägig sind und die
Leserschaft aufgrund der Hinweise bereits genug weiß. Das setzt
wiederum voraus, daß eine Diskussion im Gange war, in die der Autor
hier lediglich klärend einzugreifen versucht und also nur gerade
genuine Abgrenzungen leisten zu müssen glaubt. Das realisiert er auch
für das der resolutiven Methode entgegengesetzte Vorgehen der com-

positio-, «Denn es hegt ja ein Verhältnis zwischen dem weniger und
mehr Allgemeinen, ein anderes zwischen dem Einfachen und
Zusammengesetzten, ein drittes zwischen Ursache und Zweck vor,
auch wenn alle kompositiv genannt werden.»103 Acondo würde dem-

vgl. etwa Jamblich, De emm. math. sc. XII, p. 45, 24ff. (eds Pistelli/Klein) oder
schon AlcinOUS, Didask. (ed. Whittaker).

102 «Die anderen faseln hingegen, daß die Auflösung von der Kenntnis des

Zwecks her eine davon getrennte Verfahrensweise sei, welche bei der Betreibung
irgendeiner Wissenschaft ohne das logische Divisionsverfahren angewandt werden
könne» (De methodo, 53f.) - Der Ausdruck «logische» findet sich nicht im Text und
ist offensichtlich eine Interpretation des Übersetzers.

103 «Alius siquidem est ordo minus universorum ad magis universa: alius simpli-
cium ad composita, alius causarum ad fmem, licet omnes compositivi appellentur»
(De methodo, 54).



Methodus resolutiva 433

nach auch hier dafür votieren, diese drei in der zeitgenössischen
Diskussion durcheinandergebrachten Elemente sauber zu trennen; und
wenn von seiner Seite her der Aufstieg von den Wirkungen zu den
Ursachen als dem Denken am angemessensten angesehen wird, so
wird sich zeigen, daß unter den Kandidaten für die kompositive
Methode diejenige von den Ursachen zu den Wirkungen/Zwecken für
die Lehre in Frage kommt. Doch dazu später. An dieser Stelle ist es

wichtig festzuhalten, daß entsprechend der vorausgesetzten
Äquivalenz zwischen Schlußfolgerungen und Kausalitätsverhältnissen nur
solche Verfahren als zulässig erscheinen, in denen sich eine Wenn-
dann-Struktur ausmachen läßt, bei denen sich mithin Forschende in
beide Richtungen, aufwärts wie abwärts, bewegen können.

Nach diesen recht kämpferisch anmutenden Passagen äußert sich
Acontio im unmittelbar Folgenden dann eher wieder versöhnlich
und betont, daß in einer Wissenschaft sämtliche dieser Strategien
vorkommen können, aber alle letztlich nur dieser einen, «a fine ad

causas», dienen.104 Damit soll die resolutive Methode als die eigentlich

wissenschaftliche etabliert werden, ohne daß sie näher charakterisiert

worden wäre. Umso mehr wird betont, daß es wichtig sei, sie

durchgängig zu befolgen:
interim tarnen ordo ille a fine ad causas nunquam deseritur, sed eius

ad extremum usque perpetuo habenda ratio est, sicut mox perspicue,
quantum in nobis erit docere conabimur. Hoc autem tanti esse cense-

mus, ut siquis in eo hallucinetur illum proficere in methodica ratione
omnino nihil posse compertissimum habeamus.105

Das ist zwar deutlich; aber es ist wichtig festzuhalten, daß Acontio
hier, nach fast zwei Dritteln seines Traktates verspricht, die von ihm
bevorzugte Methode perspicue zu erklären. Das heißt einerseits, daß
nach wie vor nur Vorarbeiten für die eigentliche Darstellung der
Methode geleistet werden; es heißt aber andererseits auch, daß sich
Acontio durchaus bewußt war, daß bis hierhin nicht allzu klar
geworden ist, was er eigentlich will.

104 De methodo, 54.
105 «Dabei wird dennoch jene Verfahrensweise <vom Zweck auf die Ursachen)

niemals aufgegeben, sondern deren Anwendung muß ununterbrochen bis zum letzten

durchgehalten werden, was wir bald deutlich, soweit es in unseren Kräften
steht, erklären werden. Wir halten das für so wichtig, daß wir ganz sicher sind, daß

- sollte einer sich in diesem Punkte falsche Vorstellungen machen - er in
methodischer Rücksicht überhaupt nichts ausrichten kann» {De methodo, 54f.).



434 Methodus resolutiva

Nach einem weiteren, expliziten Hinweis auf Galen106 kündigt
Acontio an, daß er jetzt dazu übergehe, zu zeigen, daß alles bis hierher

Gesagte durch Teile und Arten erkennbar sei und daß dazu die
divisio gleichsam als Werkzeug heranzuziehen sei.

V. Instrumentum quoddam: divisio

Die Hinwendung zu diesem neuen Methodenelement kommt einerseits

überraschend, andererseits durch eine einzelne Stelle, die

betont, daß es ohne divisio nicht geht, durchaus angekündigt. Zudem
bietet der Hinweis auf Galen, der sich als Nebenbemerkung
ausnimmt, möglicherweise in zweifacher Hinsicht einen Ubergang.

Erstens führt Acontio seine Leserinnen und Leser mit einem

Beispiel an das neue Element heran, das er aus dem medizinischen
Bereich übernimmt: Es könne nämlich vorkommen, so Acontio, daß
ein Thema derart komplex sei, daß der eigentliche Zweck der
betreffenden Wissenschaft nur dank einer divisio erkannt werden könne,
und so sei es in der Medizin: «Sanitas enim quae medicinae finis est,
ac scopus describi nequaquam poterit, aut dividi, sine humani corporis

divisione.»107 Eben das sei Galen gelungen, und es könne auch in
anderen Bereichen gelingen, fährt Acontio fort.108 Mithin wäre das

Verfahren dies: Vor Anwendung der resolutio ist der genaue Bereich,
auf den die Wissenschaft eigentlich angewendet werden soll, einzuteilen,

es sind also die einzelnen Teilziele zu bestimmen. Ja, Zwecke
lassen sich vielleicht nur gerade mit Bezug auf einzelne Teilbereiche

genau fassen. Diese müssen dann aber bereits bei Beginn der
Forschung vorhegen, und um das zu garantieren, führt Acontio das

Instrument der divisio ein.
Zweitens dürfte unser Autor an der vorhegenden Stelle darauf

vertraut haben, daß durch die Erwähnung des Namens von Galen
hinreichend klar wird, was er mit divisio meint. Zweifellos hat Galen

106 De methodo, 56. Es ist indes nicht ganz klar, auf welches Werk Galens Acontio

Bezug nimmt. Vgl. GELDSETZERS Anmerkung 29 bzw. 6 in seinem unpaginier-
ten Anmerkungsteil zu De methodo.

107 «Denn die Gesundheit, die Zweck der Medizin ist, wird keineswegs als deren
Ziel beschrieben oder klassifiziert werden können ohne eine Einteilung des

menschlichen Körpers» (De methodo, 55).
108 De methodo, 56.



Methodus resolutiva 435

darin ein wichtiges Element seiner Methode gesehen.109 Die divisio
(dihairesis) bildet dabei den ersten Schritt. Sie ist dadurch
gekennzeichnet, daß, ausgehend von allgemeinsten Gattungen, solange in
Gattungen und Arten geteilt wird, bis die infimae species erreicht
sind.110 Wie Hankinson festhält111, bilden Piatons Erörterungen im
Philebos (12Dff.) und Sophistes (218Cff.) zum Teil explizit den Hintergrund.

Wieder stellt sich Acontio also in den plato-galenischen
Traditionszusammenhang.

Ohne nun aber weiter auf Galen zurückzugreifen112, stellt Acon-
tius im folgenden sechs verschiedene Arten von divisio vor, wobei
er zunächst festhält, daß die Einteilung grundsätzlich «das

Ordnungsverhältnis des Ganzen zu seinen Teilen»113 betreffe. Als erste
nennt er eine uneigentliche, aber dennoch wichtige Art, bei der man
einen sprachlichen Ausdruck in seine Bedeutungen114 zerlege. Dabei
denkt er etwa an Fälle ambiger Terminologie («Stier» als Tierart bzw.
als Tierkreiszeichen) oder an undurchsichtige Verwendungsweisen
von deiktischen Ausdrücken («mein» Buch: von mir geschrieben/
gekauft).115 Es ist offensichtlich, warum er dies nicht als divisio qua
Teil einer wissenschaftlichen Methode ansehen will (er möchte dafür
den Ausdruck distinctio verwendet wissen116): Es gehört ganz einfach
zu den Vorbedingungen wissenschaftlichen Arbeitens, über klare oder
geklärte Terminologie zu verfügen.

Eine zweite Art von Einteilung besteht darin, einen Bereich in
Gattungen und Arten zu unterteilen.117 Im dritten Fall geht es um

109 Ich zitierte bereits Barnes' Zusammenfassung der Drei-Schritt-Methode
Galens (in Kapitel II).

110 Das übernimmt Acontio (De methodo, 63); vgl. Barnes, Galen on Logic, 66

(vgl. Anm. 45). Eine weitere Galensche Regel führt Hankinson an: « only make
divisions in the appropriate places», in: HANKINSON, Galen, 104f. (vgl. Anm. 44).
Es stellt sich aber die Frage, woran der Wissenschaftler die «basic natural kinds»
erkennen kann. Hankinson glaubt, daß Galen für eine Antwort hierauf die Intuition
bemühen muß; ebd. p. 105.

111 Hankinson, Galen, 105 (vgl. Anm. 44).
112 Vielmehr orientiert er sich, wie Geldsetzer festhält, an Boethius (De methodo,

Anm. 30; unpaginiert).
113

« totius ad partes ordinatio» (De methodo, 56).
114

« vocis seu locutionis in sua significata»; ebd.
115 De methodo, 57.
116 De methodo, 56.
117 De methodo, 56.



436 Methodus resolutiva

die Einteilung des Ganzen und seiner Teile. Hier fallen die von
Acontio vorgebrachten Beispiele etwas ausführlicher aus und stellen
selbst einen Fall einer divisio dar, indem er verschiedene Arten von
Teilen angibt, bis hin zu den selbstähnlichen Teilen der Elemente.118

Die nächste Art von divisio geht auf Subjekte und ihre Akziden-
tien (beispielsweise Lebewesen, die fliegen, gehen, kriechen, schwimmen),

die immer nach den — neben der Substanz des Subjekts — neun
übrigen Kategorien vorgenommen werden kann, was Acontio am
Beispiel einer Einteilung der Lebewesen durchspielt.119

Eine divisio accidentis in subjecta, das Gegenstück zur vorangehenden,

hegt dann vor, wenn aufgezählt wird, an welchen Subjekten ein

gegebenes Akzidens vorkommen kann.120

Die sechste Art der Einteilung schließlich ist diejenige von Akzi-
dentien.121 Acontio hält fest, daß sich diese letzte Art der Einteilung
problemlos auf die zweite (Gattung und Art) reduzieren läßt. Ähnliches

gilt für die vierte Art (Subjekt in Akzidenüen), die auf die zweite

(Ganzes—Teil) zurückgeführt werden kann.122 Da die erste als

uneigentliche wegfällt, bleiben also de facto lediglich drei Arten übrig:
Divisio

i) eines Bereichs in Gattungen und Arten
ü) eines Ganzen in Teile
iii) von Akzidenüen in Subjekte, an denen sie vorkommen.

Im folgenden gibt Acontio eine Reihe von Regeln und regelartigen
Hinweisen zum Vorgehen bei der divisio, die unabhängig von der
speziellen Art gelten. Als Terminologie wählt er dabei mehrheitlich
die Rede von Teil und Ganzem, weist aber explizit darauf hin, daß
dies lediglich aus Zweckmäßigkeit geschehe.123 Obwohl Acontio in
diesen Passagen geradezu in einen Erzählton verfällt, der den
Eindruck erweckt, es gehe nicht um wichtige Dinge, gebührt diesem Teil

118 De methodo, 56f.
119 De methodo, 56—58.
120 De methodo, 58.
121 Sie liegt vor, «wenn irgendeine Sache hinsichtlich der Akzidentien zahlenmäßig

in andere Akzidentien eingeteilt wird: wie die Linie einmal gerade, das andermal

gekrümmt ist» (De methodo, 58).
122 «Quid enim aliud est animalium aliud sponte, aliud parentum efficacia gigni,

quam huic quidem animalium parti hoc accidens convenire, illi vero illud?» (De
methodo, 59).

123 De methodo, 59.



Methodus resolutiva 437

der Methodenschrift durchaus Aufmerksamkeit. So geht es um die
folgenden Punkte:

Regel 1: Darauf achten, daß die Teile das Gan2e vollständig
abdecken.124

Regel 2: Es ist auf eine Stufenfolge der Ursprünglichkeit der
Teile zu achten. Die Unterteilung muß zuerst diejenigen Teile bringen,

die Obergattungen (generum genera) unter sich befassen und
daher dem Ganzen näher stehen.125 Erst am Schluß folgen dann die

Gattungen, die nur noch Arten unter sich begreifen, beziehungsweise

diese selbst.

Regel 3: Die Teile sollen etwa gleich groß sein. Acontio verläßt
sich hierbei darauf, daß intuitiv klar sei, was im jeweiligen Fall
«groß» bedeuten könnte. Der Punkt ist insofern nicht überzeugend,
als ja durchaus denkbar ist, daß ein Ganzes zunächst aus einem sehr
großen, homogenen Teil besteht, an dem sich eine ganze Reihe von
kleinen Anhängseln befinden. In diesem Fall müßte ja dann künstlich

eine Ebenbürtigkeit der Teile geschaffen werden. Indem er
annimmt, daß sich solches ohne Schwierigkeiten bewerkstelligen läßt,
zeigt Acontio hier geradezu idealistische Züge.

Regel 4: Die Negation von etwas darf nicht als Teil einer Sache
verstanden werden, ausgenommen der Fall, wo «viel mehr Sachverhalte

da sind als Begriffe dafür»126.

Regel 5: Dieselbe Sache kann nicht unter verschiedene Gattungen

fallen.127 Acontios ergänzender Hinweis, wonach eine Sache
dann unter verschiedene Gattungen fallen darf, wenn diese
austauschbar seien, bedürfte weiterer Erörterungen: Unter welchen
Umständen sind Gattungen austauschbar und dennoch verschieden?

Regel 6: Es muß alles eingeteilt werden, was zerlegt werden kann
(quicquid secari potest).128

Regel 7: Das Unterscheidungsmerkmal (differentia), dem die

Aufgabe zukommt, die Teile auszusondern, ist immer dem gegebenen

Thema gemäß.

124 «Primum scilicet ut partes totum illud, quod dividitur, exhauriant...» (De
methodo, 60).

125
« ...ad totum ipsum propius accedunt» (De methodo, 60).

126 «Attamen cum longé plures sint res, quam vocabula» (De methodo, 61).
127 De methodo, 62.
128 De methodo, 62.



438 Methodus resolutiva

Regel 8: Wenn sich das Unterscheidungsmerkmal nicht auf
Anhieb auffinden läßt, müssen die zehn obersten Gattungen und die loci

argumentorum durchgegangen werden.129 Die Frage, ob Acontio mit
diesem Zugeständnis an die Aristotelische Tradition nicht seine

Verurteilung der Rhetoriker und Dialektiker über Bord wirft, entscheidet

sich an der Frage, welchen Stellenwert der divisio in der
Gesamtmethode zukommt. — Auf diesen Punkt komme ich gleich zu
sprechen.

Regel 9: Wenn nötig, muß ein Ganzes mehrere Male eingeteilt
werden.

Regel 10: Die Einteilung wird bis zu den einfachsten Teilen und
untersten Arten durchgeführt (ad simplicissimas partes infimasque
species).130

Damit ist der Kanon, der bei der divisio befolgt werden muß,
vollständig. Doch wozu dient dieser Aufwand? Hat die divisio
denselben Stellenwert, wie die resolutio ad causas proximas? Zur
Beantwortung dieser Frage müssen wir uns in Erinnerung rufen, worin
nach Acontio Forschung besteht: Es geht darum, so besagte seine

129 De methodo, 63. Der von Acontio verwendete Term «loci argumentorum» ist
außerordentlich voraussetzungsreich. Mit dem unmittelbar vorangehenden Hinweis
auf die Kategorien deutet er an, daß er gewillt ist, hier Aristoteles zu folgen. Dann
würden wir an zweiter Stelle aber eher den Ausdruck «loci topici» beziehungsweise
«loci dialectic!» (die Synonymität bezeugt JOHANNES MlCRAELIUS in seinem 1635

0ena) erstmals erschienenen Lexicon Philosophicum Terminorum Philosophis Usi-
tatorum; Stettin 21662, p. 693 Nachdruck Düsseldorf 1966) erwarten. Wie bei
Walch (JOHANN Georg Walch, Philosophisches Lexicon, Leipzig 41775)
nachzulesen ist, hatten «die Alten nicht einerley Begriff von diesen Locis» (op. cit. p.
2297), sondern teilten sie in verschiedentster Weise und unter unterschiedhchsten
Benennungen ein. Den Ausdruck «loci argumentorum» führt Walch auf Ramus'
1543 in Paris erstmals erschienene, dann sehr oft neu aufgelegte Dialecticae insti-
tutiones zurück. Da wir aber bei Acontio sonst kaum Hinweise auf Ramus finden
(Maas, «Novitas mundi», 200 [Maas' Anm. 636; vgl. meine Anm. 7] behauptet zwar
explizit das Gegenteil, führt aber keine einzige Stelle an), ist nicht anzunehmen, daß
ihm hier eine Ramistische Sichtweise unterstellt werden muß. In einer weiteren
Stelle verweist Acontio exphzit auf Aristoteles' Topiken und hält fest, daß dort die
nötigen «argumenta» vorhegen, um den Nutzen eines Gegestandes plausibel zu
machen. Quintilian wiederum hält fest: «Locos apello sedes argumentorum» (Quin-
TILIAN, Institutio oratoria, 5, 10, 20). Von hier ist es nur ein kleiner Schritt dahin,
von «loci argumentorum» zu sprechen. Vor diesem Hintergrund gesehen, scheint
mir Von der Steins Übersetzung mit «die Reihe der Beweisgründe» nicht allzu
glücklich.

130 De methodo, 63.



Methodus resolutiva 439

Bestimmung, von einer Sache Definition, Ursache und Wirkungen
zu kennen. Darauf folgte im Traktat eine Erörterung der Definitionen,

dann eine der Kausalität. Demnach müßte die Methode bereits

vollständig erörtert sein. Dazu kommt, daß sich Definition
(Paradigma Genus und Species) und divisio (Paradigma Teil-Ganzes) in
vielen Hinsichten gleichen. Aber genau in dieser Ähnlichkeit Hegt die
Pointe: bei der Besprechung der Definitionstheorie mußte Acontio
eine bereits vorhandene Einteilung in Genus und Species voraussetzen.

Das heißt aber nichts anderes, als daß die divisio eine Art Pro-
pädeutikum für die eigenthche Forschung darstellt.

Facta divisione usque ad simplicissimas partes infimasque species tum,
siquidem id, quod divisum est, quippiam sit, cuius causas inquiras, aut
effectus: perscrutandum erit singillatim, quid cuique parti, aut speciei
conveniat.131

Folgerichtig bezeichnet Acontio diesen Teil seiner Methode als

Werkzeug.132 Und da sich für die anderen Methodenelemente keine
vergleichbare Bestimmung findet, darf wohl angenommen werden,
daß er der divisio einen zwar propädeutisch-notwendigen, aber
nichtsdestotrotz methodologisch zweitrangigen Status zuerkannt hat.

Ganz anders scheint das aber Geldsetzer zu sehen. Denn in
seinem dem Text vorangestellten, ausführhchen Inhaltsverzeichnis
überschreibt er das für uns relevante Kapitel mit: «Gebrauch der
analytischen Methode: die Einteilung»133 und legt damit nahe, daß
die divisio sozusagen bereits eine Anwendung der resolutio sei. Das
kann aber nicht zutreffen. Wenn resolutio das Ziel hat, Ursachen
und Wirkungen eines Gegenstandes zu eruieren134, klar abgegrenzte
Gegenstände aber, wie wir eben gesehen haben, erst nach der und
durch die divisio überhaupt zur Hand sind, dann kann diese nicht
ihrerseits wieder eine Anwendung der resolutio sein.135 Die divisio

131 «Wenn die Einteilung bis zu den einfachsten Teilen und den untersten Arten
durchgeführt ist, dann wird, da ja das Eingeteilte etwas ist, nach dessen Ursachen
bzw. Wirkungen man fragt, im einzelnen zu erforschen sein, was jedem Teil oder
jeder Art zukommt» {De methodo, 63).

132 De methodo, 56.
133 De methodo, XXXII.
134 Vgl. mein Kapitel IV.
135 Das zeigt auch deutlich die Stelle, in der Acontio betont, daß — eben nach

der divisio - Ursache und Wirkung einer Sache sowohl von dieser als ganzer, als

auch von ihren Teilen bestimmt werden müssen. Das ist die Aufgabe (officium) der
divisio: die Teile zu durchmustern {De methodo, 59).



440 Methodus resolutiva

muß klarerweise auch vor der Definition erfolgen. Denn es leuchtet
ein, daß sich bisweilen aus der divisio heraus Definitionen geradezu
aufdrängen werden.136 Geldsetzers Mißverständnis wäre kaum der
Rede wert, würde es nicht symptomatisch für eine grundsätzliche
Unsicherheit bezüglich der Einordnung der divisio stehen. Auch
wenn über das Nacheinander der einzelnen Methodenelemente kaum
ernsthafte Zweifel bestehen können137, muß Acontio doch entgegengehalten

werden, daß er es versäumt hat, bezüglich dieser
Einordnungsfrage eine klare Stellungnahme abzugeben.

VI. Ita faciendum esse docet Galenus

Die Schlußkapitel (XVI—XVIII) widmet Acontio der Frage, ob in
der Lehre grundsätzlich in derselben Weise fortgeschritten werden
könne, wie das bis zu diesem Punkt für die Forschung dargestellt
wurde. Von Beginn weg nimmt er hier eine eigene Stellung ein,
indem er gleich festhält, daß alles bisher Vorgebrachte vom Lehrer wie

vom Forscher gleichermaßen beachtet werden müsse. Hingegen
kämen auf Seiten des Lehrers zusätzlich einige eigentümüche Regeln
zur Anwendung. Und nachdem er ein paar davon erwähnt hat - sie

haben vornehmlich mit Fragen der Darstellung zu tun - kommt er
auf einen Unterschied zu sprechen, der nach Ansicht anderer
Forscher als zwingend anzusehen sei:

Postremo qui contemplatur semper a magis perspicuis ad minus nota
procedat necesse est. Qui vero docet contrarium sequi ordinem utcum-
que potest: ita scilicet ut, que a finis notione resolutionis ordine inventa
fuerint, compositivo, qui est a causis ad finem, ipse explicet. Atque ita
faciendum esse docet Galenus, et qui ilium secuti sunt, nec defuerunt
magni nominis viri, qui censuerint resolvendi illo ordine vix tradi artes

136 Explizit - und auf seinen eigenen Gegenstand angewandt - sagt das Acontio,

wenn er in seiner (nachgestellten) Inhaltsübersicht zusammenfaßt: «Primum ex

Logicae diuisione methodi definitionem inuestigauimus» (De methodo, 78); aus der

geeigneten divisio ergibt sich die Definition.
137 Eine letzte, sehr deutliche Stelle sei erwähnt: Im Kapitel, das sich mit den

Unterschieden von Lehre und Forschung befaßt, heißt es: « qui contemplatur,
facta divisione aliqua, perspicere non facile poterit, a cuius potissimum partis consi-
deratione incipiendum sit» (De methodo, 70; meine Hervorhebung); erst nach erfolgter

Einteilung kann der Forscher überhaupt darüber nachzudenken beginnen, wo er
anfangen soll.



Methodus resolutiva 441

posse: et ideo componendi viam longe ad id commodiorem esse: a qua
ego sententia longissime ab sum.138

Da Acontio 2unächst festhält, daß der Lehrer die Darstellungsart
wechseln kann, ist klar, daß seine Zurückweisung lediglich die
Behauptung betrifft, der Lehrer müsse nach der kompositiven Methode
verfahren. Welches sind nun aber die Argumente, die Acontio gegen
diese offenbar verbreitete Ansicht vorbringt? Zunächst einmal
rekurriert er auf seine Grundeinsicht, daß neues Wissen nicht anders
als durch Fortschreiten von Bekanntem zu weniger Bekanntem
errungen werden könne.139 Dies gelte nun erst recht für die Situation
des Lernens und sei schon von Aristoteles richtig gesehen worden.
Außerdem werde es täglich von der Erfahrung bestätigt.140 Diese
beiden Argumente bleiben insofern relativ schwach, als das eine

lediglich an die Autorität des Aristoteles appelliert und das andere
vorläufig kaum mehr darstellt als eine Behauptung.141 Indes wäre der
Verweis auf den Stagiriten hier dann am Platz, wenn sich allfällige
Gegner auf ihn berufen würden; und da sich Dialektiker und Rhetoriker,

gegen die sich Acontio ja ausdrücklich wendet, tatsächlich auf
Aristoteles berufen können (Geldsetzer hat eine entsprechende Stelle

in den Topiken ausgemacht142), ist Acontios Hinweis, daß er in
diesem Punkt mit der obersten Autorität in Einklang steht, natürlich

138 «Schließlich muß der Forscher immer vom Klareren zum weniger Bekannten
fortschreiten; der Lehrer hingegen kann, wie immer er will, auch den umgekehrten
Weg einschlagen: so nämlich, daß er, was aus der Kenntnis der Zwecke heraus
analytisch erforscht worden ist, durch synthetisches Vorgehen - das ist von den
Ursachen auf den Zweck - erklärt. Daß das so gemacht werden müsse, lehren Galen
und seine Anhänger, und es mangelt nicht an Männern mit großem Namen, die der
Meinung sind, daß mit jenem analytischen (resolutiven) Vorgehen eine Wissenschaft

kaum richtig gelehrt werden kann, und deshalb der synthetische (komposi-
tive) Weg dazu weit besser geeignet ist. Diese Meinung kann ich in keiner Weise
teilen» (De methodo, 70f.). Für die Verwendung der Ausdrücke «analytisch» bzw.
«synthetisch» gelten die bereits gemachten Vorbehalte (vgl. meine Anmerkungen 92
und 98).

139 Das äußert er bereits zu Beginn seiner Erörterungen über die Ursachen, wo
er auf Aristoteles verweist (De methodo, 24f.). Im vorliegenden Kontext: De methodo,

71.
140 Beide Punkte s. De methodo, 71.
141 Er greift den Punkt wenige Zeilen später wieder auf, indem er von eigener

Erfahrung spricht: «... mihi certe quotiesqumque vel scripti aliquid...» (De methodo,

71).
142 Er verweist auf Topica VIII, 4.



442 Methodus resolutiva

äußerst effektvoll. Im übrigen scheint sich Acontio aber darauf zu
beschränken, potentielle Gegenargumente zu widerlegen oder
abzuschwächen, beziehungsweise Vorteile in Abrede zu stellen, die der

kompositiven Methode beim Lehren zukommen sollen. So weist er
darauf hin, daß es nicht ausreiche, wenn die kompositive Methode
für den Lehrenden angenehmer sei — was Acontio ebenfalls bestreitet

—, sondern es müsse tatsächlich der Schüler leichter Einsicht
gewinnen. Das aber hält er a priori für unmöglich: «Contingere ne-

quaquam possit»143. Er legt mithin auch hier kein Argument vor.
Ein weiterer Punkt der Galen-Anhänger könnte auf der

Beobachtung aufbauen, daß oftmals allgemeinen Sätzen — als Beispiel
nennt Acontio die These «Jede richtige Regierung richtet alles auf
den besten Zustand des Staates aus» — ohne jede vorhergehende
Hinführung (absque ulla inductione144) von vielen zugestimmt wird,
die eine entsprechende Einsicht nicht hätten selbst formulieren
können.145 Dies würde ja durchaus darauf hinweisen, daß in der Lehre
mit allgemeinen Sätzen (die beim Forschen unmöglich den
Ausgangspunkt bilden können) begonnen werden kann. Oberflächlich
betrachtet hat Acontius auch gegen diesen Punkt kein Gegenargument.

Er behauptet lediglich, daß man trotzdem nicht sagen dürfe,
die lehrende Person beginne beim Unbekannten und stosse zum
Bekannten vor. Wieder müssen sich Leserinnen und Leser selber ein

Argument zusammenreimen. Das entscheidende Moment dürfte für
Acontio aber genau darin liegen, daß die Schüler der allgemeinen
These zustimmen, ohne sie selbst eingesehen zu haben. Sie stimmen
deshalb zu, weil sie ihnen unmittelbar einleuchtet, und nicht etwa,
weil sie eine vernünftige Schlußfolgerung darstellt. Aber nur von
solchen Erkenntnissen wollte Acontio überhaupt handeln.146

Im weiteren gesteht Acontio zu, daß es bisweilen ganz angenehm
sei, selbst wenn man die resolutive Methode verfolge, rasch einige

143 De methodo, 71.
144 Sicher darf hier nicht, wie das Von der Stein tut, mit «ohne jede Induktion»

übersetzt werden. Der Begriff der Induktion steht Acontio ganz offensichtlich
nicht zur Verfügung: Anhand von Einzelfällen könne man, so muß er wenige Zeilen

weiter unten unbeholfen formulieren, «gleichsam durch Erinnerung, zur
Erkenntnis der gesamten Sache» geführt werden (De methodo, 72).

145 De methodo, 72.
146

« de illa quidem cognitione hic agi sciendum est, quae ratiocinationis ope
acquiritur» (De methodo, 13).



Methodus resolutiva 443

Zusammenhänge nach kompositiver Methode abzuhandeln, ganz
einfach deshalb, weil sich gerade Gelegenheit biete.147 Auch sei es

beim Vortrag manchmal ganz elegant, von den aufgefundenen
Prinzipien wieder zu den Ausgangspunkten, jetzt aber mittels Folgerungen,

zurückzukehren.148 Beides aber bilde keineswegs einen
ernsthaften Hinweis darauf, daß beim Lehren die komposidve Methode
verwendet werden sollte.

Alles in allem muß betont werden, daß Acontio das bereits in
den allerersten Zeilen seines Traktates gegebene Versprechen nicht
eingelöst hat. Dort hieß es nämlich, daß er der Meinung von Galen
und seinen Anhängern, daß man nicht mit der gleichen Methode
forschen und lehren könne, nicht zustimmen könne, denn:

apertissime réclamante non tantum Aristotele, sed et certissima ra-
tione, et ipsa quoque experientia, id quod suo loco ostendemus.149

Wiederholt hat Acontio diese Auffassung mehrmals; in irgendeiner
Form gezeigt hat er etwas Derartiges indes nie. Der einzige Punkt,
den er für diese Auffassung überhaupt ins Feld führen kann, ist —

neben der Berufung auf Aristoteles, die nur ad homines, gegenüber
seinen aristotelesfrommen Gegnern, eine rhetorische Pointe darstellt
— der, daß Wissenszuwachs immer von einem Vorwissen ausgehen
muß und folglich, da Lernen eine Form von Wissenszuwachs
darstellt, auch hier vom Bekannten zum Unbekannten fortgeschritten
werden muß.

Ein letztes Mal erhält Galenos in De methodo Prominenz, wenn
Acontio ihm etwas unvermittelt eine dritte Methode zuschreibt. Da
dies immer noch im Zusammenhang von Lehre und Forschung mit
Blick auf die Unterschiede von resolutiver und kompositiver
Methode geschieht, kann sich der Ausdruck «dritte» nur auf diese
Dichotomie beziehen.150 Möglicherweise ist Acontio der Meinung, et-

147 De methodo, 72f.
148 De methodo, 73.
149 «Dem widerspricht offenkundig nicht nur Aristoteles, sondern mit

Sicherheit auch die Vernunft und auch die Erfahrung selbst, was wir an passender
Stelle noch zeigen werden.» (De methodo, 7).

150 De methodo, 73. Die Rede von einer dritten Methode Galens scheint relativ
weit verbreitet. Wie ich bereits bemerkte, müssen die drei Methoden Galens wohl
eher als drei Elemente einer Methode verstanden werden. Auch so ist indes unklar,
welches der drei hier als «dritte Methode» bezeichnet wird. Bei Barnes wäre das die

von ihm «Analysis» genannte: «I am assuming that the demonstrative method and



444 Methodus resolutiva

waige Leserinnen und Leser könnten die Vorstellung haben, jene
Methode bilde einen Ausweg für die Frage nach der richtigen
Lehrmethode. Nachdem er sie kurz — um nicht zu sagen kryptisch —

charakterisiert hat, identifiziert er sie mit den ersten beiden Schritten
seiner eigenen Methode: divisio und Definition: « constatque haec

methodus tantummodo definiendi ac dividendi praeceptis, que supra
iam exposuimus»151. Wieso kann dann aber überhaupt der Gedanke
auftreten, daß hiermit eine eigenständige Methode vorliegt?
Wahrscheinlich deshalb, weil Galens Äußerungen dahingehend interpretiert

wurden. Nach Acontio liegt hier ein «eigenständig» zu nennender

Methodenteil aber nur gerade dann vor, wenn die Wissenschaft
bereits voll ausgebildet ist. Das heißt, sie käme nur zur Darstellung
eines ganzen Systems in Betracht: « totum hic intelügitur ipsa ars,
seu scientia intégra»152. Auch hier gesteht Acontius ohne zu zögern
zu, daß eine solche Darstellung gelingen könne; aber eben nur in
diesem eingeschränkten (und seltenen, beziehungsweise hypothetischen)

Fall, in dem die Wissenschaft schon vollständig vorliegt.
Interessanterweise schreibt Acontio eine Anwendung dieser Methode
Cicero zu, der in De oratore eine Skizze davon liefere, und zwar mit
Bezug auf die Rhetorik.153 Abgesehen von diesem Spezialfall, hält
Acontio solches Vorgehen aber für ungeeignet. Der entscheidende
Punkt ist auch hier, daß, wer so vorgeht, die «Ordnung vom
Bekannteren zum weniger Bekannten» nicht beibehält. Schließlich
gestehe auch Galen ein, daß sie «nur zur Zusammenfassung und zur
Gedächtnisstütze geeignet sei»154. Wieder schlägt Acontio seine Gegner

auf deren eigenem Terrain: Ihre Berufung auf Galenos muß
leerlaufen, wenn gezeigt werden kann, daß das Vorbild selbst auf Acon-
tios Seite ist.

the method of division are the two main logical methods, analytics being a minor
partner» (Barnes, Galen on Logic, Anm. 56, p. 67, vgl. Anm. 45; vgl auch meine

Erörterungen in II). Wichtig ist, die dritte Methode nicht etwa mit der von Galen

eingeführten dritten Schlußart zu identifizieren (vgl. meine Anmerkung 46).
151

« diese Methode besteht lediglich aus den Regeln des Definierens und
Einteilens, die wir oben schon genannt haben» (De methodo, 73).

152 De methodo, 73. So auch ZABARELLA: «scientia» ist «methodus»
(Erkenntnisverfahren) plus «ordo» (Darstellungsverfahren); De methodis III (in: Opera Logica,
265).

153 De methodo, 73f. Nur nebenbei sei erwähnt, daß sich auch in diesem Beispiel
die Definitionen geradezu aus der Tätigkeit des Einteilens ergeben.

154 De methodo, 74.



Methodus resolutiva 445

Mit einer nochmaligen Beschwörung seiner Methode, der «reso-
lutio a finis notione», die im Lehren wie im Forschen «jede beliebige
andere Methode an Brauchbarkeit übertrifft»155, sowie einer Reihe
von Empfehlungen und Hinweisen, die beim Einüben derselben
befolgt werden sollen156, beschließt Aconüo den Haupttext seines
Traktates. Angehängt wird noch ein ausführliches Inhaltsverzeichnis,
in dem Acontio beansprucht, «Rechenschaft über die Einhaltung der
Methode» zu geben.157 Er ist nämlich der Auffassung, in seiner
Abhandlung der darin vorgeschlagenen Methode gefolgt zu sein. Daß er
diesen Nachweis nur unter Einsatz verzweifelter Wortakrobatik führen

kann, vermag seiner Leistung indes keinen Abbruch zu tun.

VII. Schluß

Jacopo Acontios De methodo, «die erste Schrift, die im Titel
verspricht, über Methode schlechthin als Weise der Forschung und
Lehre in den Wissenschaften zu handeln»158, greift in entscheidenden
Punkten, und zwar auch da, wo es dem Autor um Abgrenzungen
geht, auf den spätantiken Arzt Galenos zurück; und sie reiht sich so
in eine Tradition ein, die platonisch-euklidsche Elemente ebenso

integriert, wie aristotelische, ohne sich indessen dem Vorwurf des

Eklektizismus auszusetzen. Im Gegenteil, bei Acontios Beitrag handelt

es sich um ein wichtiges Dokument der in der Untersuchung der
Renaissance-Methodik bisher kaum gebührend beachtete Tradition
einer von Galen inspirierten Methodendiskussion. Daß der Arzt
Galen selber ebenso Praktiker war wie sein kritischer, in den
Ingenieurswissenschaften geschulter Diskussionspartner Jacopo Acontio,
könnte die Entstehungsbedingungen frühneuzeitlicher Wissenschaft
in neuem Licht erscheinen lassen. Dies gilt umso mehr, als auch Ga-

155 De methodo, 75.
156 De methodo, 75-78.
157 De methodo, 78—80.
158 So Geldsetzer in seinem Vorwort zur vorliegenden Ausgabe (De methodo, V).

Die Betonung liegt hier auf «Methode schlechthin», wie der Herausgeber richtig
hervorhebt, denn für viele Einzelwissenschaften lagen in Acontios Zeiten in großer
Anzahl Methodentraktate vor. So zählt beispielsweise Otto in einer nur als beispielhaft

verstandenen Aufzählung nicht weniger als 36 verschiedene Wissensbereiche,
für die im 16. Jahrhundert Methodiken veröffentlicht wurden (OTTO, Die
Vorbereitung, 385f£; vgl. Anm. 15).



446 Methodus resolutiva

lileis Resultate bekanntlich zum Teil auf sehr konkrete «Ingenieurprobleme»

zurückgehen. Das Beispiel der florentinischen Brunnenbauer

sei hier nur am Rande vermerkt: Zwar hat Galilei ihr Problem
ebensowenig zu lösen vermocht wie sein Schüler Torricelli159, aber
die Vorgehensweise, die angesichts dieser Art von Schwierigkeiten
Fortschritte verspricht, war bereits gefunden. In ihr ergänzen sich

platonische, aristotelische, eukhdsche und galenische Elemente zu
dem, was noch heute «Naturwissenschaft» ausmacht.160

159 Die Lösung war Pascal vorbehalten; vgl. «Récit de la grande expérience de

l'équilibre des liqueurs», in Chevalier, J. (éd.), L'Oeuvre de Pascal, Bruges 1950,

p. 166—177; und Brunschvicgs Darstellung der Ereignisse in Pascal. Pensées et
opuscules, Paris 1976, p. 66f£).

160 Ich danke Klaus Petrus, mit dem ich viele der hier diskutierten
Problemkonstellationen in für mich fruchtbarer Weise erörtern konnte. Therese Fuhrer half
mir in einigen Fragen bezüglich des lateinischen Textes. Eine Reihe von Hinweisen
und Verbesserungsvorschlägen verdanke ich dem Lektorat der Freiburger Zeitschrift

für Philosophie und Theologie. Schließlich möchte ich Andreas Graeser danken. Es ist
nicht so, daß der vorhegende Text ohne ihn viel erbärmlicher ausgefallen wäre; der
Aufsatz würde ohne ihn gar nicht existieren!


	Methodus resolutiva : Antikes und Neuzeitliches in Jacopo Acontios Methodenschrift

