Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Die angesehene Meinung : Studien zum endoxon im Mittelalter
Autor: Moos, Peter von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER VON MOOS

Die angesehene Meinung

Studien zum endoxon im Mittelaltet’

Abaelard

Peter Abaelard gilt heute zwar nicht mehr als der aufklirerische Erz-
rationalist, zu dem ihn eine zwischen konfessionellen und laizisti-
schen Parteinahmen zerrissene Medidvistik allzu lange stilisiert hat,
aber daf} der grofle Sprachlogiker und «Vater der Scholastik», der die
Dialektik mit Logik gleichsetzte und von einer bloBen a4rs (oder Fet-
tigkeit) zu einer eigentlichen Wissenschaft, ja zur Wissenschaft aller
Wissenschaften umgestalten und damit erstmals Theologie als Syste-
matik des Gottlichen begriinden wollte?, auch als ein Verteidiger des
«MeinungsmaBigen», des wissenschaftlich Ungesicherten und trotz-
dem «Angesehenen» gelten kann, diirfte auch heute noch dem geliu-
figen Bild dieses primir als Logiker herausragenden Denkers wider-
sprechen. In der Tat hat er sich oft fiir den Vorrang des Wissens_vor
dem Meinen, der Stringenz vor der Approximation ausgesprochen.
Doch dieser allgemeinen, in der philosophischen Tradition nicht eben
originellen Abwertung der doxa stehen die differenzierten Bestim-.
mungen der Funktion und Grenzen einer jeden intellektuellen Titig-
keit gegeniiber, die der «Peripatetiker von Le Pallet» im Laufe der

! Der erste Teil dieser in mehreren Fortsetzungen erscheinenden Arbeit ist unter
dem Titel: «Was allen oder den meisten oder den Sachkundigen richtig scheint» er-
schienen in: B. MOJSISCH/O. PLUTA (Hgg.), Historia Philosophiae Medsi Aevi, Studien
zur. Geschichte der Philosophie des Mittelalters, FS Kurt FLASCH, Amster-
dam/Philadelphia 1991, Bd. 2, 711-743. (Einige andere Aspekte des Themas behan-
delt die franzésische Version dieses Beitrags: Introduction a une histoire de Ien-
doxon, in: Chr. PLANTIN (Hg.), Lieux communs, topoi, stéréotypes, clichés, Paris 1994,
3-16.) Der zweite Teil befindet sich unter dem obigen Titel im Druck in: G. UEDING
(Hg.), Rhetorik und Topik (Symposion Blaubeuren 9.-12. Okt. 1997), Rhetorik-
Forschungen, Tibingen 1998.

2 Vgl. A. CROCCO, Abelardo. L’altro versante del Medioevo, Neapel 1979, 86—
113; M. BEONIO-BROCCHIERI FUMAGALLIL: The Logic of Abelard, Dordrecht 1969,
16ff.



344 Die angesehene Meinung

Jahre vornahm, als er sich sukzessive verschiedenen Fichern zu-
wandte, zunichst denen des Triviums, dann der Theologie und auf-
grund derselben der Moralphilosophie und sogar einer ethisch fun-
dierten Religionswissenschaft. Dabei muBlte er die fachspezifische, dem
Gegenstandsbereich jeweils angemessene Perspektive immer wieder
neu durchdenken. Werden Aussagen dieser nicht nur zeitlich, son-
dern auch rangmiBig unterschiedlichen Arbeitsphasen — etwa zu
Grundbegriffen wie probabile/ necessarium, anctoritas/ratio oder opinio ho-
minum/ rei veritas — auf eine Ebene projiziert, so riskiert der moderne
Betrachter, dieselben Widerspriiche aufzudecken, die schon zeitge-
nossische Gegner verwirrt haben. Abaelard selbst aber dirfte diese
Differenzen (trotz einiger fretwilliger oder erzwungener Revisionen)
eher als diverse Facetten, Sichtweisen ein und detselben kontinuier-
lich sich entwickelnden Begrifflichkeit verstanden haben. Im Folgen-
den wird darum das Verhiltnis von Wissen und Meinen auf den vet-
schiedenen Stufen der Logik, der Theologie und der Religionsphilo-
sophie gesondert betrachtet.

1. Endoxales in der Dialektik

1. Am eingehendsten behandelt Abaelard die dem Endoxon naheste-
henden Begriffe probabile (die direkte Ubersetzung von endoxon dutch
Boethius) und opinio sowie deren Gegenbegriffe necessarium und veritas
in den der Topik gewidmeten Kapiteln seiner logischen Frihwerke.

3 Die Werke Abaelards werden im Folgenden (vorzugsweise nach Kapiteln und
Zeilen) so zitiert: Coll. = Pietro Abelardo, Dialogo tra un filosofo, un giudeo ¢ un cristiano,
ed. C. TROVO, Mailand 1992 (emendiert die Ausgabe von R. THOMAS, Dialogus inter
Philosophum, Judaeum et Christianum, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970. Identische Zeilen-
numerierung beider Ausgaben); Comm.Rom. = Commentaria in epistolam ad Romanos,
ed. E.M. BUYTAERT, Petri Abaelardi Opera theologica, CCM 11, Turnhout 1969, 1-
340; De int. = De intellectibus, ed. in L. URBANI ULIVI, La psicologia di Abelardo e il
«T'ractatus de intellectibus», Rom (Storia e lett.) 1976, 101-27, und Abélard, Des in-
tellections, ed. P. MORIN, Paris 1994; Dial. = Petrus Abaelardus, Dialectica, ed. L.M.
DE RIJK, Assen 21970; Ep. 9-14 = Peter Abelard, Letters, ed. E.R. Smits, Groningen
1983; SN = Peter Abailard, Sic ez Non, ed. B.B. BOYER/R. MCKEON, Chicago/
London 1976-1977 (nach Zeilen); Solil. = C. BURNETT, Peter Abelard, Soliloguinm, A
critical edition, in: Studi Medievali 25.2 (1984) 857-94; STop = Lagica ingredientibus: Su-
per Topica glossae, in: Pietro Abelardo, Scritti di logica, ed. M. DAL PRA, Florenz 1969.
205-330; T chr = Theologia christiana, ed. E.M. BUYTAERT, CCM 12, Turnhout 1969,
1-371; Tsch = Theologia Scholarium, Recensiones breviores, ebd. 401-451; T Sch =
Theologia <Scholarium, ed. C. MEws, CCM 13, Turnhout 1987, 310-549; T Sum =
Theologia Summi bonp, ebd., 87-201.



Die angesehene Meinung 345

Paradoxerweise entfernt er sich darin jedoch auch am weitesten von
der aristotelischen Grundannahme des «Einleuchtenden» (aufgrund
einer allgemein, mehrheitlich oder durch Kompetenz anerkannten
Meinung), da er dieses Konzept ausschlieBlich im Zusammenhang
mit dem sprachlogisch-semantischen Pridikations- und SchluBBverfah-
ren beildufig erwihnt und dabei mehr um die Reinheit der Methode
als um deren theologischen oder gar praktisch-lebensweltlichen An-
wendungsmoglichkeiten bemiht ist. Die betont fachimmanente Per-
spektive scheint hier die verbreitete Ansicht zu bestitigen, Abaelard
weise der Logik das Primat iiber alle anderen Erkenntnismoglichkei-
ten zu.

In seiner wohl vor 1117 verfaBBten Dialectica, einem systematischen
Traktat als Einfihrung in alle bis dahin bekannten logischen Schriften
der Antike, setzte er seine Akzente freter als in der etwas spiter, aber
sicher vor 1121 beendeten Logica, einer geschlossenen Sammlung von
Kommentaren tber dieselben antiken Hauptwerke?, weil ithn hier die
Gattung zwang, den Vorlagen weniger selektiv zu folgen und sich
auch mit einigen dem eigenen System gegeniiber sperrigen Stellen
auseinanderzusetzen. Gewisse Widerspriiche zwischen beiden Texten
mogen sich aus dem Eigenrecht der Vorlagen in der Logica erkliren:’
Auch der selbstbewuliteste Kommentator konnte seiner awuctoritas
nicht direkt widersprechen, sondern hochstens in der Form einer kli-
renden, vereindeutigenden Auslegung des ungenauen oder mehrdeu-
tigen Wortlauts, der dadurch wenigstens als bedeutsames Problem er-
halten blieb. Dies ist nun neben vielen anderen Stellen der Logica, an
denen Abaelard sich tber den dquivoken Sprachgebrauch Boethius’
oder Ciceros kritisch duBlert, gerade an seiner Deutung jenes Kapitels
aus De differentiis topicis GUber die argumenta probabilia zu beobachten,
von dem er nicht wissen konnte, dal3 es eine ziemlich getreue, wenn
auch glossierend erweiterte Ubersetzung der endoxon-Definition des
Aristoteles enthilt:® Probabile vero est guod videtur vel omnibus, vel pluribus,
vel sapientibus, et his vel omnibus, vel pluribus, vel maxime notis atque praeci-

4 In dieser Reihenfolge nach C. MEws, On Dating the Works of Abelard, in:
AHD 52 (1985) 73—134, der mit bewundernswertem Scharfsinn eine Reihe etablier-
ter Datierungen in Frage stellt. Vgl. auch John MARENBON, The philosophy of Peter
Abelard, Cambridge 1997, 40£f.; ich ibernehme im Text dessen Bezeichnung Logica
fir diesen friher unter Logica ingredientibus angefihrten Kommentar.

> Vgl. ]. JOLIVET, Arts du langage et théologie chez Abélard, Paris 1969, 166.

S De diff. top. I (PL 64) 1180 C-D, nach Arist. Top.I 1, 100a18; 100b 21-23; ana-
lysiert in Teil I 722ff. und Tei II, Kap. 2 (s. Anm. 1).



346 Die angesehene Meinung

puis, vel guod unicuique artifici secundum propriam facultatem, ut de medicina
medico, gubernatori de navibus gubernandis. Schon Boethius, der gegentiber
Aristoteles in einem dhnlichen Abhingigkeitsverhiltnis stand wie
Abaelard gegeniiber Boethius, hatte dieses Zitat aus dem Kontext der
grundlegenden Unterscheidung apodeiktischer und dialektischer
Schliisse gelost und einer zweiten Bestimmung unterworfen, die alle
Schlisse auf letzte Evidenzen oder per se mota zuriuckfihrt, die durch
nichts anderes mehr zu beweisen sind (indemonstrabilia), seien es wis-
senschaftliche Prinzipien oder in Redesituationen unmittelbar ein-
leuchtende Ansichten.” Die einen sind notwendig, weil sie objektiv
nicht anders sein konnen, die anderen plausibel, weil sie in Redesi-
tuationen subjektiv Giberzeugen. Beide Evidenzarten konnen getrennt
oder vereint verwendet werden und, wenn sie zusammentreffen, mit
der vorrangigen Intention entweder der Wahrheit oder der Glaub-
wiirdigkeit, oder sie konnen schlieBlich auch ganz fehlen. Darauf be-
ruht die Einteilung der vier Disziplinen Philosophie, Dialektik, Rhe-
torik und Sophistik.®

Abaelard scheint einiges an dieser Theorie gestort zu haben, als
hitte er gespiirt, dafl die mitiibernommene aristotelische Endoxon-
Definition darin einen ungentgend verdauten Fremdkorper bildet.
Jedenfalls sucht sein Kommentar Zweideutigkeiten zu beseitigen: Da-
nach hat Boethius den Begriff des probabile in einem engeren und in
einem weiteren Sinn verwendet. Argumenta probabilia sind bei ihm ei-
nerseits Argumente, die «sofort und durch sich selbst» (statim per se)
ohne jeglichen Beweis durch anderes ausschlieBlich vom Angespro-
chenen (ez cum quo sermo conseritur), d. h. vom Gegner in der Dialektik,
vom Richter in der Rhetorik, als glaubwiirdig aufgenommen werden.’
Diese Definition betont die Unmittelbarkeit der Rezeption von Ar-
gumenten unabhingig von jeder Charakterisierung des Adressaten,
auller derjenigen seiner Adressatfunktion. Andererseits aber zihlt
Boethius eine Reihe von Personen auf, die das probabile als Vertreter
einer Meinung konstituieren. Abaelard verbindet diese zweite Defini-
tion so mit der ersten, dafl er diese Meinungstriger in Adressaten

" Vgl. L.F. TUNINETTI, Per se notum, Die logische Beschaffenheit des Selbstver-
standlichen im Denken des Thomas von Aquin, Leiden 1995, und meine Bespre-
chung in Teil II, Kap. 2.

8 De diff. top. 1 (PL 64) 1180-82; vgl. Teil I, 728ff.

9 STop 205, 299, 307: Ef praeterea illud est recte probabile quod videtur ¢ cum quo dis-
putatur, vel ipsi qui iudicat inter eos. Sed hic iudex [...] dicitur in dialectica disputatione, id est
CUME €0 CHIN GHO SETINO SETMO COnSeritur, in rhetoricis vero alius.



Die angesehene Meinung 347

verwandelt, fiir die sich die plausiblen oder unmittelbar akzeptablen
Argumente eignen. Wem also scheint das probabile «geeignet, iber et-
was Glaubwiirdigkeit zu erzeugen»?

Entweder allens Menschen oder «den meisteny, d. h. dem groBeren Teil
der Menschen oder wenigstens «den Weisen» und von diesen Weisen
wiederum entweder alleny, den meisten oder wenigstens den <berithm-
ten> und durch Weisheit <hervorragendeny, und wenn nicht allen oder
den meisten Weisen, so doch drgendeinem» [einzelnen], d. h. einem be-
kannten iiber alle und <aufgrund seiner ihm eigenen Fihigkeits, d. h. sei-
ner Wissenschaft, hervorragenden, wie einem Arzt ber die Arzte; be-
ziehungsweise: «was nach der eigenen Fahigkeit [so] scheint, d. h. was
demjenigen iiber Angelegenheiten seines Fachs, z. B. «inem Arzt iiber
die Medizin> [so] scheint.1?

Dies stellt eine noch detailliertere Paraphrase der schon von Boethius
hinsichtlich der Kompetenz auf Kosten der allgemeinen Konsensua-
litit erweiterten Endoxon-Bestimmung des Aristoteles dar, die derart
wesentlich <kopflastiger> geworden ist. Zur Erlduterung der dritten
Subkategorie der Dreierskala: «die berihmten Weisen» fiigt Abaelard
im Singular 1mplizit sogar noch einen vierten Endoxonreprisentanten
hinzu: den einzelnen «Weisen», den sich in seinem Fach auskennen-
den Experten. Bei Aristoteles qualifizierte umgekehrt die Meinung
der Vielen die «Weisen» als «Angeseheney; sie hing also nicht von der
Qualifikation durch die Weisheit der Wenigen ab.!

Abaelard interessiert nicht die Legitimation des Endoxon aus sei-
ner Herkunft — aus der allgemeingtltig-prominenten Meinung —, die
in der eben erwihnten zweiten Definition des Boethius immerhin
noch durchscheint, sondern die argumentative Effizienz oder Schlis-
sigkeit einer «probablen» Aussage in einem dialektischen Zwiege-
sprich, wie dies aus der ersten Definition hervorgeht. Entsprechend
referiert er die zweite, die urspriinglich aristotelische Definition mit

0 Ebd. 306f.: [...] describit dicens quod probabile est quod statim videtur, id est quod sta-
tim, ut auditum est, approbatur tamquam valens et recipitur tamquam idoneum ad conferendam
fidem quaestions; et cui videatur idoneum subinngit: vel omnibus hominibus, vel pluribus id
est maiori parti hominum, et si neque omnibus neque maiori parti hominum, saltem sapientibus,
et his, scilicet sapientibus, vel omnibus ve/ maiori parti, saltem sapientibus magnae famae et
excellentis sapientiae; et si non ommnibus vel pluribus sapientibus, saltem unicuique, id est alicui
noto de omnibus ac praecipuo secundum propriam facultatem, 7d est scientiam suam, ut
medico noto de medicis; vel ita: quod videtur secundum propriam facultatem, hoc est, quod
videtur ei de eis quae ad scientiam suam pertinent, ut guod videtur medico de medicina.

1 Vgl K. OEHLER, Der Consensus omnium als Kriterium der Wahrheit in der anti-
ken Philosophie und der Patrisitik, in: Ansike und Abendland 10 (1961) 103-29.



348 Die angesehene Meinung

einem kritischen Unterton, der auszudriicken scheint: Wozu diese
(quantitative und qualitative Kriterien vermischende) Vollstindigkeit
zur Charakterisierung der sozialen Dimension? Diese Redundanz et-
klirt sich thm daraus, daB3 Boethius hier «keine mdgliche Auffassung
ibergehen wollte»!2. Die extensive Semantik der zweiten Definition
fihrt jedoch nach Abaelard dazu, dall das probabile so vieles umfalt,
dal3 schlieBlich alles «probabel» wird, auch das nicht unmittelbar Ein-
leuchtende, womit sich Boethius offenkundig selbst widerspricht.!?
Ein Beispiel dafiir ist das in De differentits topicis ausdriicklich als #on
probabile bezeichnete Argument von der Sonnenfinsternis, die der
zwischen Erde und Sonne tretende Mond erzeugt. Dies ist nach der
ersten Definition nicht plausibel, weil es nur dullerst selten geschieht
und selbst einem Astronomen nur durch Beweis verstindlich ist.'4
Entscheidend ist also allein die Bestimmung: probabile est quod statim
videtur. Nicht wer in einer gegebenen Situation wen tiberzeuge, ist von
Belang, sondern daff ein Argument, gleichviel welcher Art und Her-
kunft, beim Hoéren sofort (statim ut auditum esf) Zustimmung erlangt.
Nicht alles Glaubwiirdige, sondern nur das actualiter bzw. naturaliter
Glaubwiirdige gehort in die probabile-Definition. Was erst hinterher
nach einem Beweis einleuchtet, fallt aus ihr heraus.’® Umso weniger
gehort das sophistische Argument zum probabile, da es manifest falsch
ist und nie in irgendeines Menschen gpinio Bestand haben kann. Es ist
(entgegen der Ansicht des Boethius) nicht einmal ein Argument fiir
das Schatfsinntraining, sondern Gberhaupt kein Argument (310). Ob-
wohl «alle probabilia in der Meinung sind», sind nicht alle Meinungen

12 STop 306.24: Hic vero largins describit probabile ut nullam eius acceptionem praeter-
mittat. Vgl. auch ebd. 310.20: Postquam aliorum opinionem secutus |....] corrigit eorum opi-
nionem. AuBerungen von Autoren magis secundum aliorum opinionem quam secundum pro-
priam in kompilatorischer Absicht sind nach dem SN 88f. eine bei der Interpretation
zu iberwindende Verstindnisschwierigkeit.

3 STop 307. 15-18: attende quod si in divisione argumenti superius ita large acceptum est
probabile sicut hic describitur, omnia videntur probabilia esse, etiam illud quod non probabile vo-
cat.

" Ebd. 307.18f.; 308. 15ff.; 309.35.

5 Ebd. 300. 19ff.: Unde rationem quodlibet argumentum vocamus, id est rationabiliter in-
ductum ad faciendam fidem, non tam secundum rei veritatem quam secundum animi qualitatem et
aestimationem eius cui fit, ut saepe quod est incongruum secundum rei veritatem conveniens sit se-
cundum opinionem. Ebd. 300f.: Non enim omne quod fidem facit probabile est, sed guod statim
ut anditum est fidem facit. Si enim aliquod argumentum proferatur et mox, ut anditum est, non
recipiatur, si postea probetur et probatum fidem facit, licet fidem faciat, tamen probabile non est,
quod statim per se sine ulla probatione receptum non fuit. Unde si facere fidem actualiter nibil im-
pedit, quoque non modo naturaliter accipiamus.



Die angesehene Meinung 349

probabilia, sondern nur die situativ unmittelbar iiberzeugenden.!® Die
zuerst genannte «strikte» oder formale Definition aufgrund eines psy-
cho-logischen Kriteriums: der Rezeptivitit des Angesprochenen, ist
somit die einzig prizise und hinreichende. Denn sie bezieht sich im
Gegensatz zu der aristotelischen (von Boethius offenbar nur halb
verstandenen, von Abaelard klar verworfenen) Definition nicht auf
den Beweisanfang oder auf irgendeinen Initialkonsens, sondern auf
das Beweisziel, nicht auf das Finden akzeptabler Primissen, sondern
auf das iberzeugende Ableiten und SchlieBen (307): probabile et necessa-
rium non in se dicitur, sed quantum ad conclusionem.

Abaelard geht dabei gerade nicht von der traditionellen axioma-
tisch-objektiven Bedeutung des per se notum aus'’, sondern betont das
prozessuale, kontextuelle, subjektive Moment unmittelbarer Zustim-
mung in einer konkreten Disputation. Das probabile ist nicht mehr als
das, was ein Diskutant leicht (facile), spontan (sponte) und ex sola opi-
nione «konzedierty, gleichviel ob es es wahr oder falsch sei.’® Es ist das
Resultat einer Auseinandersetzung, die den «Gegner» beim Wort
nimmt und ihm das meinungsmiflig Zugegebene — notwendig
sprachlich GeduBlerte — in einem ihm deshalb auf der Stelle glaubwiir-
digen SchluB} so zuriickgibt, dal3 sich jeder weiterer Beweis oder Re-
grel3 auf schweres und tiefes Sachwissen von selbst ertibrigt. Ein sol-
ches argumentum probabile ist wahrheitsindifferent: ex vero falsum conven:-
enter ostendo non quantum ad rerum natura, sed quantum ad positionem senten-
tiae adversarii, ad opinionem cuins maxime respiciendum est, si ei fidem facere
cupimus. Sola enim ad fidem sufficit, quia sive guod in veritate consistat sive non,
nthil attinet ad probationem, s5i ei minime videtur, cum quo Sermo conseritur
(299). Mit dieser in der Abaelardforschung so gut wie unbekannten
kritischen Verarbeitung der boethianisch gefilterten Endoxondefini-
tion des Aristoteles hat der Peripateticus Palatinus zwel nur scheinbar
kontrire wissenschaftsgeschichltiche Ergebnisse erzielt: Er hat die in
seiner Vorlage angestrebte Logifizierung des Endoxon noch um einen
Grad weitergetrieben, aber — und dies liuft im Grunde auf dasselbe
hinaus — er hat das Theorem zugleich von den metaphysischen, «eali-
stischeny Einfirbungen neuplatonisch-stoischer Provenienz in einem

16 Ebd. 311.17-9: Quippe non est idem penitus quod in opinione est et quod probabile est,
quia omnia probabilia in opinione sunt, sed non convertitur. Vgl. auch ebd. 312.12-6.

17°S. dazu TUNINETTI (wie Anm. 7) und Teil II (wie Anm. 1), Kap. 2.

18 STop 308; s. auch Dial 272.



350 Die angesehene Meinung

vielleicht nominalistischen, jedenfalls rein technisch-instrumentellen
Sinn wieder entschlackt.?

2. Um den Bedeutungswandel des Endoxonkonzepts zu beleuchten,
wurde das «Plausible» bisher isoliert betrachtet, obwohl Abaelard es
meist im Zusammenhang mit dem Gegenbegriff des «Notwendigen»
behandelt. Die Unterscheidung probabile—necessarium bildet ein in sei-
nen logischen Schriften, namentlich in der «Dialecticar zentrales (1m
tbrigen auch gut erforschtes) Thema, das hier nur kurz zu streifen ist,
weil davon die Wesensbestimmung der Logik und deren unterschied-
liches Verhaltnis zu den Disziplinen Dialektik, Rhetorik, Physik und
Metaphysik abhingt. Auch am Notwendigkeitsbegriff des Boethius
findet Abaelard etwas Aquivokes, das es dutch eine saubere Tren-
nung inner- und auBlersprachlicher Aspekte zu beseitigen gilt. Denn
«notwendigr kann sich auf die logische Schlussigkeit (inferentia) oder
auf die Sachwahrheit von Argumenten beziehen. So bildet der hypo-
thetische Syllogismus «Wenn jeder Mensch ein Stein ist, und jeder
Stein Holz ist, dann ist jeder Mensch Holz» eine «notwendige» und
sogar «wahre», d. h. (guantum ad conclusionem) logisch richtige SchluB-
folge, obwohl keine einzige Proposition fiir sich genommen wahr
ist.®® Im eigentlichen Sinne (i# se) «notwendig» sind nur sachwahre,
mit der rerum natura Ubereinstimmende Schlisse, die «unvermeidlich»
und «immergiiltig» sind. Dafiir zeugt das beriihmte nach Boethius zi-
tierte Beispiel Ciceros, das aullerhalb der Dialektik mit Bezug auf die
Gottesmutter soviel AnstoB3 erregt hat:2! S: peperst, cum viro concubuit.
«Wenn eine Frau geboren hat, hat sie mit einem Mann geschlafen.»
«Wer also sagt, das eine konne nicht sein, wenn das andere abwesend
1st, sagt, da3 dessen Existenz notwendig die Gegenwart des anderen
verlangt.» Eine reale, nicht eine enuntiative Konsequenz macht hier
die Notwendigkeit aus.?

Y Vgl. JOLIVET (wie Anm. 5) 172f., 350.

20 STop 155ff.; Dial. 253f.

21 Dial. 272f. nach Cicero, De inv. 1 29; Boeth. De diff. top. 111 (PL 64) 1198C, De
Syllogismis hypothet. 1 (ebd.) 833A; Teil I (wie Anm. 1) 734ff. zu der fiir die mittelal-
terliche Rezeption aulerhalb der Dialektik mal3geblichen Cicero-Kritik des Marius
Victorinus. Abaelard selbst verwendet das Beispiel in seinen theologischen Schriften
(s. unten Anm. 62), um solche necessitas gerade zu verwerfen. Vgl allgemein
W. HARTMANN, Manegold von Lautenbach und die Anfinge der Frithscholastik, in:
DA 26 (1970), 45-149, hier 112ff.

22 Dial. 272.31ff.: Qui enim dicit alterum non posse esse altero absente, profecto dicit ipsius
existentiam necessario exigere alterius praesentiam..



Die angesehene Meinung 351

Doch diese Sachnotwendigkeit fillt nun gerade nicht in die spezi-
fische Fachkompetenz des Sprachlogikers, der sich nicht mit den
«Dingen», sondern mit der korrekten Abfolge von «vorgeschlagenen
Satzen» (propositiones) zu beschiftigen hat. Kaum irgendwo geht Abae-
lard unverhohlener mit seiner Autoritit Boethius ins Gericht als in
diesem Kontext: Anlifllich der berihmten, von Cicero stammenden
Argumentdefinition ratio rei dubiae faciens fidem, wirft er seinem spat-
antiken Vorlidufer vor, dariiber multum ambiguum gesprochen zu haben,
mehr «fremder Lehrmeinungy» (opinio aliorum) als selbstindig der «Wahr-
heit» gefolgt zu sein, so dal} er in dieser Sache sogar ridiculosus esse
videtur.> Was hat Abaelard zu einem solch ungewohnlichen Seitenhieb
gegen den groBen Meister erregt, den er selbst einmal maximum illum
latinorum philosophum genannt hat?** Es ist eben die Vermengung von
res und propositio, die ihm als der Hauptfehler an dieser nicht das
Wesen des zu Definierenden — des argumentum —, sondern blo3 dessen
Funktion bestimmenden Definition erscheint. Was aber ist das Wesen
des Arguments? Nach dem Ausschlull unzureichender Losungen (z#-
tellectio, locus) entscheidet sich Abaelard fir diese: Nur propositiones
dirfen Argumente genannt werden (propositiones quae praemittuntur ad
propositionem alterius propositionis). Auch die res dubia, die dadurch glaub-
wiirdig wird, ist im eigentlichen Sinn keine 7es, sondern eine propositio
dubia, die den Namen guaestio verdient, solange dariiber diskutiert
wird, und conclusio, sobald sie beweiskriftig geklirt ist.2> Nicht die
Kenntnis der Dinge, sondern die Verknlipfung von voces arguentes zu
einem logisch Ganzen macht die Argumentation in einer disputatio
aus;* denn der Disput ist kein wirklicher, bzw. sachbezogener Kampf
(realis pugna) und auch kein forschendes Griibeln des einsamen Gei-
stes (perscrutatio unius hominis in cognitione), sondern ein Konflikt von
Aussagen gemeinsam argumentierender Menschen (alfercatio et contentio
ratiocinantinm).?’

Diese rein sprachlogische, AuBBersprachliches soweit nur kritisch
einbeziechende Methodologie 1iBt den modernen Interpreten perplex.
Ist damit das letzte Wort zum Problem der Referentialitit gespro-
chen? Wozu dienen bei solcher AusschlieBlichkeit des Propositiona-

2 STop 301.6ff. und 19. Vgl. auch oben Anm. 12 zur Interpretation einer sol-
chen Fehlerquelle nach SN 88f.

24 TSum I 199.

35 STop 294f.; vgl. JOLIVET (wie Anm. 5) 135ff.

26 STop 305. 36£.; Dial. 255; vgl. JOLIVET 148f., 161f., 168ff.
21 STop. 305.14—18; vgl. JOLIVET 141f.



352 Die angesehene Meinung

len die vielen auch in Abaelards logischen Schriften durchaus positi-
ven AuBerungen iber die veritas rerum ? Dieser Frage hat Jean Jolivet
im Grunde sein ganzes monumentales Werk gewidmet. Es gentgt
hier, einige das Endoxale bertihrende Aspekte zusammenzufassen: Im
Zusammenhang mit der erwihnten Kritik der res dubia-Formel zitiert
Abaelard gegen Boethius eine (durch diesen selbst tiberlieferte) Stelle
aus dem Rumpf-Organon der logica vetus:® «Aristoteles sagt vom Syl-
logismus, dal} aus dem Vorgeschlagenen und Zugegebenen notwendig
etwas anderes herauskommt.» Dieses Andere ist ein sprachlicher Ge-
genstand, auch wenn der Sinn der Primisse oft mit demjenigen der
Conclusio ubereinstimmt. Da die «zweifelhafte Sache» ein Satz ist,
uber den Zweifel bestehen, mul} ein «anderer Satz» zwischen das zu
Beweisende und den Beweis treten. Der Zweifel aber kann sich nur
auf zwei Probleme des Satzes richten:? « ... ob der Satz sagt, was er
sagt, oder ob er das sagt, was in der Wirklichkeit ist.» Beispiel: Wir
sehen einen lesenden Menschen, ohne zu wissen wie er heillt, und
jemand sagt uns «Sokrates liest», dann bezweifeln wir nicht die Reali-
tit, sondern die Identitit des Lesers, d. h. die Aussage selbst, die et-
was Ungewissem einen Namen zuteilt. Im zweiten Fall kennen wir
Sokrates und wissen, dal3 er abwesend ist. Wenn wir horen «Sokrates
liest», zweifeln wir nicht am Sinn dieses Satzes, sondern, ob das, was
er sagt, auch wirklich geschieht. Zwei notwendige Bedingungen miis-
sen also zusammentreffen, damit ein Satz wahr ist (303,27f.): Primum
quidem ut aliguid in re sit, et postea guod propositio illud dicat. Man konnte
dazu einwenden, das eben noch aus der logischen Notwendigkeitsbe-
stimmung verbannte Sachargument werde derart durch die Hintertir
partiell wieder hereingeholt. Abaelard selbst widerlegt den Einwand
unmittelbar nach dem angefithrten Beispiel so:3? «Obwohl wir nicht
vom Satze, sondern von der Sache selbst, die Sokrates ist, handeln, so
zielt der Zweifel doch auf die propositio, und obwohl er mittels Worten
die Realitit in Frage stellt, strebt er dennoch danach, die Wahrheit
des Satzes an den Tag zu bringen ... » Eine prignante Formel, die

2 STop 302.28-30: Nam et Aristoteles ait ... ex his quae proposita sunt et concessa alind
ab ipsis necessario evenire (Boeth. De syllog. categ., PL 64, 821A).

29 Ebd. 302. 41-303.3: Duabus vero de causis dubitari potest utrum propositio sit vera, id
est dicat id quod in re est: vel quia nescimus eam dicere id quod ipsa dicit et quod certum est nobis,
vel quia cum sciamus eam dicere id quod ipsa dicit, illud tamen quod ipsa dicit nescimus si in re
$it.

30 Ebd.303.40ff.: licet de propositione non agamus sed de re quae est Socrates, intentio ta-
men dubitationis ad propositionem pertinet et licet de re per verba quaerat, intendit tamen veri-
tatem propositionis sibi manifestari.



Die angesehene Meinung 353

man als Motto samtlichen logischen Schriften des Palatinus voran-
stellen kénnte, bringt den ganzen Gedankengang auf den Punkt:3! /Jicer
actio sit circa rem, tamen intentio est circa vocem. «Obwohl die Auseinandet-
setzung sich um Sachverhalte dreht, gilt die Aufmerksamkeit doch
der [horbaren] Sprache» Wenn das ausschlaggebende necessarium «an
sich» die Sachwahrheit darstellt, aber im Beweisverfahren allein die
Schlissigkeit «notwendig», das heillt «wahr» ist, so stehen diese Be-
sttimmungen nicht in einem Gegensatz, sondern in einer hierarchi-
schen Relation von Mittel und Zweck zueinander, die das je eigene
Erkenntnisinteresse verschiedener Disziplinen begriindet. Der Logi-
ker unterscheidet sich durch den Vorrang der sprachbezogenen Per-
spektive vom «Physiket», der sich zuerst um die Sachen kimmert.??
Die wissenschaftliche Prioritit des einen ist das hilfswissenschaftliche
Nebengebiet des anderen und umgekehrt. Die Arbeitsteilung betrifft
jedoch in subtilerer Weise auch die beiden Sprachficher Dialektik
und Rhetorik.

'Hierzu miussen wir nochmals auf den Begriff des probabile zuriick-
greifen, den Abaelard nicht nur unter dem erwihnten Aspekt der si-
tuativen, adressatbezogenen Evidenz, sondern auch von der einge-
schrinkten Sachhaltigkeit her bestimmt: Im Unterschied zu dem mit
dem Wahren identischen Notwendigen, ist das probabile das «dem
Wahren Ahnliche» oder Wahrscheinliche. Abaelard betont dabei stark
die visuelle Dimension:®® secundum visum, secundum quod cuilibet ... videtur,
und stellt den (gelegentlich triigerischen) Sinneseindruck des Auges in
Analogie zur Wahrheitsindifferenz der Meinung (fides, existimatio, opi-
nio): «Vieles wird gesehen/erscheint so (videtur), was nicht ist, und vie-
les ist, was nicht gesehen wird.» Probabilitas itague ad visum referenda est,
veritas autem sola ad rei existentiam. « Wahrscheinliches ist auf das Sehen,
Wahres auf die Existenz einer Sache zu beziehen.»** Was Abaelard
unter visus versteht, geht aus seinen Beispielen hervor (277f.): «Wird

31 STop 304.7f.; vgl. JOLIVET (wie Anm. 5) 139ff.
32 JOLIVET 144.

33 Dial. 272. 2-5: est autem probabile quod veri similitudinem tenet, idest quod facile ab
auditore conceditur. 1d vero modo verum, modo falsum esse pro existimatione andientis contingit;
multa enim videntur quae non sunt et multa sunt quae non videntur.

3 Ebd. 272, 5f. Dies ist eine Verdeutlichung des weder von Aristoteles noch
von Boethius in der endoxon-Definition (s. oben Anm. 6) weiter erklirten Verbs pa-
sin/ videtur, das den modernen Ubersetzer iibrigens in die Schwierigkeit bringt, die-
sem «scheint» ohne Tautologie ein Adverb wie «wahm, «richtigy, «wahrscheinlich»,
«glaubhafty, «plausibel», «einleuchtend», «akzeptabel» beizufiigen, obwohl der Wort-
laut nur den allgemeinen Gegensatz von Sein/Wissen und Schein/Meinen evoziert.



354 Die angesehene Meinung

ein Midchen hiufig nachts mit einem Jungen zusammengesehen, so
schlieBe ich aus diesem Gesprich leicht auf die Liebe, weil wir solche
Zusammenklnfte nie stattfinden sehen, auller zwischen Liebenden.»
Solches «Sehen» ist also durch objektive und subjektive Frequenz
gekennzeichnet (hiaufige Erscheinung, hiufig verwendetes Indiz). Die
darauf beruhende Wahrscheinlichkeit besteht nicht im Schlu, son-
dern in der Plausibilitit (commendatio fidei); sie ist «zufillig und oft dem
Irrtum nahe, Notwendigkeit aber ist bestimmte und unverinderliche
Wahrheit.» Zwei weitere Beispiele: «Wenn ste eine Mutter ist, liebt sie
thre Kinder.» Dies ist, weil auch das Gegenteil zutreffen kann, kein
notwendiges Argument, aber doch ein wahrscheinliches, da Miitter
nur aulerst selten den Tod ihrer Kinder wiinschen.*® Normalerweise
werde eher der Bauer als der Herr geschlagen. Daraus 1a3t sich nach
dem Topos vom Mehr oder Weniger schliefen:* «Wurde der Herr
geschlagen, so erst recht der Bauer.» Dies ist «offenkundig ein fal-
scher Schlul aus einer wahren Primisse», der nut secundum visum ibet-
zeugt, nicht secundum rei veritatem, d. h. nach dem, «was einem jeden
mehr oder weniger so erscheinty (275,17f.). Doch sofern ihn der
Angesprochene akzeptiert, kann ithn der fiir alle Probleme zustindige
Dialektiker, aber am meisten der mit konkreten Einzelfillen beschif-
tigte Redner so verwenden, «als ob er wahr wire»(278). Im Bereich
des Kontingenten entscheidet somit der Alltagsverstand nach ge-
wissen Graden der Glaubwiirdigkeit bald so, bald so und trifft damit
die Sachwahrheit hiufig, aber nicht immer, d. h. nur dann, wenn die
opinio des Angesprochenen und zu Uberzeugenden auch wahr ist.%’
Die Kunst topischer Rede bildet aus solchen Zufallstreffern waht-
scheinliche Primissen und fiihrt sie methodisch, d. h. nach sprachlo-
gischer Notwendigkeit zu sachlich nichtnotwendigen Schlissen. Da-
her die paradoxe Formulierung (278,8f.): haec probabilitas, idest facilis
concessio verae inferentiae, in necessitate recipienda est.

3. Wie verhilt sich diese Kunst zur Wissenschaft, wenn einerseits in
der Topik der Sachbezug, nicht die SchluBform die bloBe Waht-
scheinlichkeit konstituiert, andererseits aber die mit der Logik identi-
fizierte Dialektik immergiiltige Wahrheit findet und deshalb das Prin-
zip aller Wissenschaften und die «Fithrerin der Philosophie» genannt

35 STop 309f.

3 Dial. 274f.

31 Ebd. 272.15-18: Patet itaque necessarium omnino comprehendi in vero, probabile modo
cum vero convenire, cum videlicet auditor veram tenet opinionem, modo etiam dissentire, cum tenet
falsam.



Die angesehene Meinung 355

zu werden verdient? Abaelard hat offenbar nicht nur secessitas und
probabilitas, sondetn auch dialectica in einem engeren und in einem wei-
teren Sinne verstanden, obwohl dies nicht immer ganz klar wird. Ei-
nerseits strebt die Dialekttk in dem dargestellten intersubjektiven
Rahmen wie die Rhetorik einzig probabilitas an, Philosophie aber sucht
entgegen der opinio hominum nach necessitas. Diese Unterscheidung be-
trifft die zntentio, d. h. das fachspezifische Hauptziel, obwohl «der Dia-
lektiker gelegentlich auch notwendige, der Philosoph auch wahr-
scheinliche Argumente verwenden mul» (462). Entscheidend ist fiir
diese Art Dialektik und insbesondere fiir die Rhetorik die 6konomi-
sche Absicht, das fiir die Uberzeugung Hinreichende vorzubringen.
Sola sufficit probabilitas (s. oben, nach Anm. 18). «Glaubwiirdigkeit wird
ebenso gut wie durch Notwendiges durch Nichtnotwendiges erreicht,
wenn es nur von demjenigen, mit dem man disputiert, zugestanden
wird» (462). In diesem Zusammenhang polemisiert Abaelard gegen
die Gleichsetzung des probabile mit dem verum oder necessarium, wie sie
gewisse Rhetoriklehrer seit Cicero vollziehen.?* Besonders gegen diese
Ansicht richtet sich die erwihnte Definition: es? probabile quod veri simi-
litudinem temet. Wenn es in der Dialektik (im engeren Sinn) Wahrheit
gibt, so liegt sie nicht in der ¢/ veritas, sondern einzig in der vis inferen-
tiae des SchlieBens aus Wahrscheinlichem, in der formal richtigen
«Verbindungy», derer sich auch die Philosophie beim Ableiten aus
wahren und notwenigen Primissen bedient. (Schon Aristoteles und
erst recht Boethius sahen das Bindeglied zwischen dem demonstrati-
ven und dem topischen Beweisverfahren im strukturell gleichen Syl-
logismus.)

Es scheint, daB Abaelard erst, als er sich gegen die Verwendung
dialektischer ratio in der Theologie verteidigen mufBte, von dieser
Wahrheit immanenter Kunstregeln ausging, um Dialektik im zweiten,
weiteren Sinn zur Logik oder Sprachphilosophie als universalem In-

38 JOLIVET 171f., 174: «Abélard essaye de tenir ensemble, sans voir clairement ou
git la difficulté, deux types de logiques bien différents», d. h. die aristotelisch sach-
orientierte und die nominalistische, rein sprachorientierte.

3 Dial. 271.35ff. Wohl hier ein Seitenhieb gegen Abaelards Rhetoriklehrer Wil-
helm von Champeaux. Vgl. M. BEONIO-BROCCHIERI FUMAGALLI, «Note per una in-
dagine sul concetto di retorica in Abelardo», in: Arts libéraux et philosophie au
Moyen Age, Montréal-Paris 1969, 829-841, die freilich diesen Aspekt derart gene-
ralisiert, dal Abaelard zu einem Anti-Rhetoriker wird, was er insbesondere als Theo-
loge keineswegs war (s. unten Anm. 126).



356 Die angesehene Meinung

strument aller Wissenschaften zu erkliren.® Mit Berufung auf Augu-
stins bekanntes Lob der Dialektik als disciplina disciplinarum (470) ex-
hebt er dabei den Bereich reiner Verfahrensformen zum Gegenstand
einer eigenen cognitio veri, die nur die von Gottes Gnade inspirierte
Vernunft erlangt (469). Doch die Begriindung fiir diese geistliche
exaltatio dialecticae ist bereits in den ganz technischen Topik-Kapiteln
der Frihschriften angelegt: In dem berihmten Beispiel eines hypo-
thetischen Schlusses s7 est homo, est animal wird nichts uber die Exis-
tenz eines Menschen gesagt, sondern mit Hilfe des locus a specie eine
immergilige Wahrheit tiber die Relation (habitudo) der Begriffe Lebe-
wesen und Mensch ausgesprochen, die selbst dann bestiinde, wenn es
(etwa vor der Schopfung oder nach dem Weltende) weder Menschen
noch Lebewesen auf Erden gibe. Dieses Verhiltnis von Species und
Gattung ist ab aeterno wahr und notwendig; ebenso «ewigy ist der
damit gebildete Schluf3 als reine Form, da der kontingente Inhalt der
Existenz ausgeklammert bleibt. «Jedem Beweisverfahren, das sich auf
anderes als auf [solch] immerwihrende, durch Worte bestimmte Re-
lationen stitzt, geht Notwendigkeit ab ... Deshalb mull man sich
mehr um den eigentlichen Sinn der Worte als um die empirischen
Existenzen kimmern»* Dieser methodologische Wahrheitsbegriff
selbstreferentieller Logik hebt jedoch die inhaltliche Grundunter-
scheidung zwischen den nur hinreichend plausiblen Wahrscheinlich-
keiten der Dialektik (im engeren Sinn) und den sicheren Wahrheiten
der Philosophie (d. h. auch der Dialektik im weiteren Sinn) keines-
wegs auf. Er zeigt nur einen héheren Grad der Spezialisierung des
Logikers an, der bewullt von der Wirklichkeit absieht, um sich aus-
schlieBlich auf die gedanklichen und sprachlichen Moglichkeiten der

Wirklichkeitserfassung zu konzentrieren.*?

4 Der hier aufschluBreiche Prolog zu Buch IV der Dialectica (469—-471) konnte in
die Ubergangszeit von 1119 fallen, in der Abaelard bereits mit der ersten Redaktion
der Theologia Summi boni begonnen hat. Zur frihen Datierung des Gesamtwerks s.
oben Anm. 4.

# Dial. 263£.; 284.16ff.; vgl. JOLIVET 154ff., 159.

42 Formuliert nach L.M. DE RyK, «Einiges zu den Hintergriinden der Scotischen
Beweistheorie: die Schlusselrolle des Sein-Konnens (esse possibile)», in: Die Kolner
Universitit im Mittelalter (Misc. Mediaev. 20), Berlin 1989, 176-191, hier 191, mit Be-
zug auf Frege und die moderne Logik.



Die angesehene Meinung 357

II. Endoxales in Theologie und Religionsethik

1. Abaelard hat, als er vom Logiker zum Theologen wurde — in seinen
Augen ein Aufstieg, ja eine Art Konversion® —, gerade diese Speziali-
sierung auf das Formale in wesentlichen Stiicken hinter sich lassen
missen. Hitte er weniger hohe Anspriiche an seine Logik des sprach-
lich Notwendigen gestellt, sie nicht so scharf von den topischen (des-
wegen nicht verichtlichen) Arten der Argumentation unterschieden,
so wire er vielleicht auch nicht zu einem so klaren BewuBtsein der
Grenzen menschlicher Vernunft gegentiber einer Wirklichkeit gelangt,
die iiber das Offenbarungswort Gottes hinaus keine wahren, sondern
nur wahrscheinliche Erkenntnisse zulaBt. Er duirfte darum in der
Theologie dem urpriinglichen antiszientistischen Sinn der «angese-
henen Meinung», ohne eigens vom Endoxon zu handeln®, wohl
niher gekommen sein als in der Dialektik, wo er das entsprechende
Lehrstiick ausdriicklich kommentiert. Es ist immerhin beachtenswert,
daf3 er in der Theologie, wo er sich nicht mit «Aussagen», sondern mit
den «Sachen selbst» zu beschiftigen hatte, also die Priferenzen seiner
dialektischen Methode gerade umkehren muBite®®, wortlich den von
Cicero abgeleiteten rhetorischen und ethischen Grundbegriff der ratio
honesta, des «angesehenen», aber nichtnotwendigen «Grundes», ge-
braucht, um damit den dem Gegenstand angemessenen Rang, die
hoéhere Wiirde eines spezifisch «probablen» Beweisverfahrens zu be-
zeichnen, mit dem er den Glauben gegen die rafio necessaria anma-
Bender Hyperdialektiker verteidigen wollte.* Es ist eine tragische Iro-

4 TSch, Praef. 2—4, s. unten (Anm. 56).

# Der einzige indirekte Hinweis auf die Endoxondefinition in theologischem
Kontext betrifft den lcus ab auctoritate; s. unten Anm. 65f.

4 7. COTTIAUX, La conception de la théologie chez Abélard, in: RHE 28 (1932)
247-295, 533-551, 788828 pragte (818f.) dafiir den Ausdruck «théologie réelle.»

4 Tchr V 15, 233ff.: Magis autem honestis quam necessariis rationibus nitimur, quoniam
apud bonos id semper praecipuum statuitur quod ex honestate amplins commendatur, et ea semper
potior est ratio quae ad honestatem amplins quam ad necessitudinem vergit, praesertim cuam quae
honesta sunt, per se placeant atque nos statim ad se sua vi quadam alliciant. Tsch 111 1, 5f.: In-
vat |...| quecumque aliquid questionis habere videtur, verisimilibus et honestissimis rationibus dif-
finire, ut quo amplins innotuerit huius summi boni perfectio, maiori umumquemque ad se trahat
desiderio. Diese und dhnliche Stellen enthalten die Substanz der hier aufzuzeigenden
Endoxalitit. Da sie JOLIVET 320ff. eingehend analysiert hat, gehe ich hier nur kurso-
risch darauf ein. Zu beachten ist die Umdeutung des ethischen Begriffspaars hones-
tum-utile von Cicero zu dem erkenntnistheoretischen honestum-necessarium analog zur
oben Absatz I. 2. erlduterten Unterscheidung von probabile und necessarium. Im Unter-
schied zum «Necessitarismus» der scholastischen Boethius-Tradition, die das per se



358 Die angesehene Meinung

nie, dal} er nicht zuletzt aufgrund seiner Vorsicht gegentiber wissen-
schaftlichen GewiBheitsanspriichen auf religicsem Gebiet als rationa-
listischer Relativist, der den Glauben zu einer Sache des bloBen Mei-
nens herabgewiirdigt haben soll, verurteilt worden und als solcher auch
in die Ideengeschichte eingegangen ist, wenn man bedenkt, dal3 nach
thm, vor allem im 13. Jahrhundert Theologen darin wetteiferten, ihre
Disziplin zu verwissenschaftlichen, ja zur wissenschaftlichsten aller
Disziplinen zu machen.*’

Abaelard hat in der Tat den Begriff des Meinens in der Theologie
positiver konnotiert als in der Logik, ja sogar in mehrfachem Sinn mit
demjenigen des (religiosen) Glaubens verbunden, ohne dennoch je
beide Begriffe einfach synonym zu gebrauchen, wie thm dies Wilhelm
von St-Thierry vor dem Konzil von Sens vorwarf und ithn dabei be-
zeichnenderweise nicht (wie in anderem Zusammenhang) vermesse-
ner Wissenschaftsgliubigkeit, sondern «akademischer Skepsis» an-
klagte.*® Es lohnt sich darum an erster Stelle, dieses semantische Feld
etwas genauer zu betrachten: In einer mit der Redaktion seiner spiten
logischen Werken und der Erstfassung seiner Theologie, der Theologia
Summi Boni (kurz vor 1121) zeitlich zusammenfallenden Schrift De in-
tellectibus, einem eigenartigen, zwischen Logik, Sprachphilosophie und
Denkpsychologie anzusiedelnden Traktat, analysiert Abaelard die
«mentalen Reprisentationen» (intellectiones) von der (im grundlegend
aristotelischen Sinn) alle Erkenntnis begriindenden Sinneswahrneh-
mung lber die Vorstellung und Meinung bis hinauf zum Vernunft-

notum-Konzept zusehends logifizierte und ontologisierte (vgl. TUNINETTI, wie Anm.
7), wird hier das unmittelbar (stati7) Einleuchtende gerade dem Bereich des «Wahi-
scheinlichen» zugeteilt. Als probabile, nicht als necessarium stellt es sogar den héchsten
erreichbaren und angesehensten Erkenntnisgrad dar, zumal darin auch ein spirituell
affektive Semantik mitschwingt (v frabat, ad se trahat desiderio). Zur Synonymie von
honestum und probabile s. Teil 1, 712 und Teil II, Anm. 6 (s. Anm. 1).

47 M.-D. CHENU, La théologie comme science au XIII® siecle, Paris 1957; zahl-
reiche Beitrige in: Knowledge and the Sciences in Medieval Philosophy, 3 Bde.,
hrsg. von R. TYORINOJA et al., Helsinki 1990, und unten Anm. 78.

* GUILLELMUS S. THEODORICI, Disputatio adversum Petrum Abaelardum, (PL 180)
249 B: Absit enim ut hos fines habeat christiana fides, aestimationes scilicet sive opiniones aca-
demicorum. Zur Begriffsgeschichte von existimatio vgl. ULIVI (wie Anm. 3) 33ff.; P. MI-
CHAUD-QUANTIN, Etudes sur le vocabulaire philosophique du moyen ige, Rom
1970, 14ff. Johann von Salisbury, der noch in anderer Hinsicht diskret fiir Abaelard
gegen Bernhard von Clairvaux Partei ergriff, hat sich im ibrigen selbst offen zur
«akademischen Skepsis» und zur werthaften Meinung gegen wissenschaftliche und
andere Arten der «Vermessenheit» bekannt; vgl. P. VON MOOs, Geschichte als
Topik, Hildesheim (Olms) 21999, 286ff., und die Fortsetzung dieses Beitrags.



Die angesehene Meinung 259

wissen.® Eingangs schlieBt er die reine, durch keine andere Perzep-
tion getriibte Erkenntnis aus seiner Untersuchung aus. Denn sie ist
keineswegs, wie Boethius meinte, nur wenigen Weisen erreichbar,
sondern ubersteigt grundsitzlich derart die menschlichen Seelen-
krifte, daB3 sie nur Gott besitzen kann und im Jenseits den Seligen,
«n diesem Leben» hochstens einigen «Verziickten» zuteil werden 140t,
denen er etwas im excessus mentis offenbart® (Dies ist in dem nicht-
theologischen Zusammenhang der einzige, wenn auch bedeutsame
Hinweis auf den Einbruch der Transzendenz in das menschliche
Denken.) Im Kapitel iiber Meinen und Wissen nun unterscheidet er
zwel Aspekte am Konzept existimatio®! Einerseits bezieht es sich auf
das Verstehen (intellectus), andererseits auf opinzo, «was dasselbe ist wie
credulitas sive fides» Am Beispiel der Aussage «der Mensch ist Holz»>?
verstehen wir das Gemeinte, aber glauben es nicht, weil es nicht mit
der Wirklichkeit Gbereinstimmt. «Jeder der etwas einschitzend glaubt
(existimat), versteht es notwendig, aber nicht umgekehrt» «Wissen
(scientia) aber ist weder intellectus noch existimatio, sondern dauernde
GewiBheit unabhingig vom Verstehen und Glauben, sonst wiirden
die Schlafenden ithr Wissen verlieren, weshalb Aristoteles das Wissen
wie die Tugend eher zu den langzeitlichen habitus als zu den dispositio-
nes gerechnet hat»’? Abaelard betont fern aller theologischen Impli-
kationen die Identitit von Meinen, Fiurwahrhalten oder Glauben in

# Zur Datierung s. MARENBON (wie Anm. 4) 49ff. Zu diesem Thema kannte
Abaelard von Aristoteles nicht De anima, sondern einzig Peri hermeneias durch den
Boethius-Kommentar.

% De int. 22, ed. MORIN 40, ULIVI 107f.: Quod vero Boetius dicit intelligentiam paucis-
simorum hominum esse, nequaquam, inxta Aristotilem, in hac vita contingere credimus, nisi forte
per excessum contemplationis revelatio divina alcui fiat |...| nec eum [excessum)| humani animi
dicendum sed divini (mit Bezug auf Boeth., Cons. V pr.4.30, und Comm. in librum Aristo-
telis Peri Ermeneias 11, ed. C. MEISER, Leipzig 1880, 28).

51 De int. 24f., ed. MORIN 42, ULIVI 108f.: [...] maxime existimatio idem quod intel-
lectus videtur esse, quod nonnumquam intelligere pro existimare dicimus, et opinionis nomen, quod
idem est quod existimatio, ad intellectum quandogue transfertur. Sed differunt quod existimare
credere est, et existimatio idem quod credulitas sive fides. Intelligere antem speculari est per ratio-
nem, sive credamus esse sive minime. [...] Omnis itaque qui aliguid existimat, id quod existimat
necessario intelligit; non autem e converso.

52 Ebd. Dasselbe Beispiel s. oben (Anm. 20) in logischem Zusammenhang.

>3 Ebd. 27, ed. MORIN 44, ULIVI 109: Scientia antem [...] est ipsa animi certitudo que
non minus, absente vel existimatione vel intellectu, permanet. Alioguin dormientes scientiam
amitterent, cum Aristotiles scientias et virtutes ex diuturnitate sui inter habitus potius quam inter
dispositiones collocavit (Categ. 8, 8b28-29, interpr. Boethiio, ed. MINIO-PALUELLO,
Aristot. lat., 1, 1939, 22-24).



360 Die angesehene Meinung

bezug auf ein Urteil iber die behauptete reale Existenz einer Sache
im Unterschied zum Verstehen einer beliebigen Aussage und zum fe-
sten Wissensbesitz. Er braucht dabei fides im rhetorisch-dialektischen
Sinn von Glaubwiirdigkeit, nicht anders als etwa in der erwihnten
Formel ratio rei dubiae faciens fidem.

Die Doppeldeutigkeit von Fides/fides war dem Theologen Abae-
lard durchaus bewuBt, sonst hitte er damit nicht gelegentlich eigen-
willige Sprachspieler angestellt, um, wie er dachte, dem Glauben apo-
logetisch noch mehr Glaubwiirdigkeit zu verschaffen®, auch wenn er
das Risiko, von Unkundigen milverstanden zu werden, dabei unter-
schitzt haben diirfte. In den theologischen Werken ist er in der spa-
ten Theologia scholarium (nach 1133) auf die in De intellectibus erliuterte
Begrifflichkeit nochmals zuriickgekommen. In einer vollig anderen
Weise gibt er hier eine Definition des christlichen Glaubens. Ausge-
hend von Hebr 11,1 aus: fides est [...] argumentum non apparentium, unter-
scheidet er Glauben und Wissen nach dem Kriterium der Abwesen-
heit oder Gegenwart, Unsichtbarkeit oder Sichtbarkeit des Gegen-
stands, wie dies aus dem Wort an den ungliaubigen Thomas von selbst
hervorgeht: «Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt. Selig, die
nicht sehen und doch glauben» (Joh 20,29). Eine beriihmte Stelle
Gregors des Grof3en, die Abaelard in seinem Werk immer wieder, oft
auch kritisch diskutiert hat — fidem non habere meritum cui humana ratio
praebet experimentum —, zitiert et hier zustimmend als eine /aus fidei und
folgert daraus: fides quippe dicitur existimatio non apparentium, cognitio vero
ipsarum rerum experientia per ipsam earum praesentiam.> Der orthodoxe
Sinn geht nicht nur aus dem Kontext hervor, sondern auch aus dem
eben erwihnten Doppelsinn von existimatio: im Unterschied zu dem
(heilsmiBig verdienstlosen) Erfahrungswissen oder Wahrnehmen von
Gegenwirtigem bezieht sich der Glaube sowohl auf das Verstehen
der Botschaft iiber Abwesendes wie auf das wohliiberlegte Vertrauen
in die Wahrheit oder Wirklichkeit des Mitgeteilten.

Von opinio ist hier nicht die Rede — wohl gerade weil das unge-
wohnliche existimatio einen objektiveren, rationaleren Klang hat% —

 Vor allem in Coll., s. unten Anm. 89, 124 zu 174£f. (fides vel consuetndo und opi-
nio im Gegensatz zu veritas), 1478ff. (ratio fidei mit rei dubie fidem facere gemeinsam in
Opposition zu auctoritas).

35 Tsch 18-19, ; kiirzer in TSch II 47, 753f. (Joh 20,24ff)) und 49, 789ff. Gregor,
Hom. 26.8, PL 76, 1202A, auch in T Sum II 24, T«chr. III 50 und Coll. 1374f.

56 Interessant ist, wie Abaelard in SN 244f. den Begriff opinio der tiblichen Anti-
these opinio/rei veritas durch existimatio ersetzt, um eine unklare Paulus-Stelle (R6m



Die angesehene Meinung 361

doch gewinnt selbst dieser meist negativ (als Synonym von Vorurteil,
opinio vulgi) verwendete Begriff in der Theologie einen besseren Sinn:
Abaelard bezeichnet damit in der groBartigen Praefatio zu derselben
Theologia scholarium die Intention und Tragweite seiner eigenen theolo-
gischen Arbeit, die er auf den Wunsch seiner Schiiler in Angriff ge-
nommen habe (5): «Wir versprechen nicht sosehr die Wahrheit zu
lehren, als den [rechten] Sinn unserer Meinung darzulegen», non tam
nos veritatem docere promitlentes quam opinionis nostrae sensum, quem efflagi-
tant, exponentes. Unmittelbar damit verbindet er den Gedanken an die
Revidierbarkeit solcher gpinzo. Nach dem groBen Vorbild des Augu-
stinus der Retractationes erklirt es sich damit stets bereit, unbeabsich-
tigte VerstoBe gegen das «katholische Verstindnis oder Sprechen» zu-
rickzunehmen oder zu verbessern (7). Opinio bedeutet hier im Kon-
text einer sog. Demutsformel, die auch als Priventivklausel gegen
potentielle Zensoren dient, nicht sosehr (wie sonst oft, parallel zu
anctoritas) dLehrmeinung als vielmehr «bescheidenes eigenes Urteib,
¢personliche Sicht der Dinge».

Uber die Bescheidenheitstopik hinaus weist der Gesamtzusam-
menhang: Die Schiiler anerkennen den Meister der Philosophie und
Dialektik einmiitig als kompetent — in die Sprache des Endoxon-
theorems zurlickiibersetzt: als endoxos, probabilis, honestus, notus et prae-
cipuns — und dringen ihn, sich nun den schwierigeren Fragen der Theo-
logie zuzuwenden, weil sein Alter und (monastischer) Stand nach der
Vollendung (comsummatio) des jung und profan im Trivium Begon-
nenen auf der wiirdigeren Stufe der studia divina verlangen.>” Abaelard

15,28) zu entschuldigen: Aloguin et apostolus Paulus mendacii arguendus esset, qui existi-
mationem suam magis quam veritatem rei secutus [...] ait [...].

3T TSch, Praef. 2: Quo enim fides nostra ... difficilioribus implicita questionibus videtar et
ab humana ratione longins absistere, validioribus utique munidenda est rationum presidiis ...
Dem scheint der kurz davor geduBerte Vergleich zu widersprechen: visum illis est ut
multo facilius divine pagine intelligentiam ... nostre penetraret ingenium quam philosophice abyssi
puteos, ut aiunt, exhausisset. Die hohere Schwierigkeit der Theologie ist eine apophati-
sche Leitidee Abaelards, an der nicht zu zweifeln ist; s. unten (Anm. 74ff.), und VON
Moos, Das Literarische (wie Anm. 79), 440ff. Wenn er die «Abgriinde der Philoso-
phie» mit dem leichteren Verstindnis der Bibel vergleicht, so ist dies, wie die Cicero-
Reminiszenz (Acad. post. 1 12.44) zeigt, im Sinne «akademischer» Wissenschaftsskep-
sis gemeint: Wihrend die Theologie leicht zu rationes honestae des Wahrscheinlich-
keitswissens gelangt, kann die Philosophie die «Brunnenschichte» der Wahrheit gar
nicht ausschépfen. Ahnliches sagt Johann von Salisbury in Metalg. 11 13 (WEBB)
83f.; vgl. vOoN M0oOSs, Geschichte (wie Anm. 48) 301. Wenn M.T. CLANCHY, Abelard.
A medieval life, Oxford 1997, 266 dazu schreibt: «in the opinion of Abaelard’s stu-
dents — and presumably it is his opinion likewise — theology was much easier than



362 Die angesehene Meinung

entspricht der Bitte mit der Einschrinkung, dal er nicht sicheres
Wahrheitswissen, sondern verantwortete, aber korrigierbare, revidier-
bare (wo nicht gar falsifizierbare) «Meinung» anzubieten habe (5).
Anderswo’® bezeichnet et deren Inhalt als aliguid verisimile atgue huma-
nae rationi vicinum, nec sacrae scripturae contrarium. Wir begegnen hier erst-
mals einem etwas konkreteren Hinweis auf die soziale oder mediale
Situation, in der Abaelard das Wort ergreift. Dal} er nicht wie ein
moderner Autor im eigenen Namen subjektive Ansichten duBlert, ver-
steht sich von selbst. Es geht ihm auch nicht wie in der dialektischen
disputatio probabilis nur um die Zustimmung des Partners cum quo
disseritur aufgrund einer schliissigen Ableitung aus konzedierter, aber
wahrheitsindifferenter gpinio. In der Theologie fiihlt er sich vielmehr
drei ithn motivierenden und beurteilenden Instanzen gegeniiber ver-
antwortlich: einmal dem explizit genannten inneren Kreis der thn auf-
fordernden Schiiler, die ithn zum herausragenden Vertreter ihrer Lern-
gemeinschaft, die spiter #niversitas heilBen wird, kiiren (Abaelard selbst
bekennt sich immer wieder als ein wahrheitssuchender, d. h. letnen-
der Lehrer, und insofern als deren primus inter pares); sodann der nur
angedeuteten (57 guis fidelium) groBen Gemeinschaft aller Glaubigen,
implizit: der die Einheit des Glaubens garantierenden Tradition der
Kirche (6); und schlieBlich Gott, der ihm persénlich mit «seinem Ta-
lent zu wuchern» befiehlt, thn als «Atrbeiter der elften Stunde» mit
Aussicht auf unverdienten Lohn in seinen Weinberg holt (Mt 25,14ff.,
20,1£f.) und der allein tber die Herzensabsicht urteilt und ungewollte
Irrtimer verzeiht (3—4). Doch in welchem Verhiltnis stehen diese
drei Rechenschaft verlangenden Instanzen zueinander? Von dieser
Frage hingt wesentlich eine nichtanachronistische Deutung des abae-
lardschen Meinungs- und Konsensbegriffs ab, der keinesfalls direkt
(auch nicht philologisch iiber die aus Boethius bekannte Endoxon-
definition) auf das antike Modell des Endoxalen zuriickzubeziehen
ist, aber doch eine Analogie dazu in dem «okratischen> — am meisten
durch Augustinus vermittelten — Ideal kommunikativer Wissensbil-
dung herauszuarbeiten erlaubt.

2. Alle drei Aspekte der verantwortlichen Rede kreuzen sich in dem
zentralen, semantisch iiberaus vielschichtigen Begriffspaar Abaelards:
ratio und auctoritas, Gber das zwar viel, aber noch wenig unter dem Ge-

philosophy», so bestitigt diese Vereinfachung einmal mehr das herkémmliche Bild
des rationalistischen Draufgingers, das vornehmlich einer biographistischen Lektiire
der Historia calamitatum entstammt.

8T Sum II 26 (mit Parallelen in TSch und Tchr).



Die angesehene Meinung 363

sichtspunkt der <@angesehenen Meinung) geschrieben worden ist. In
der Logik ist der Jocus ab auctoritate das schwichste aller Argumente,
ein locus inartificialss, der nicht zur Argumentationskunst selbst gehort,
sondern von aullen, aus vorgefundenen, festgelegten Zeugnissen in
die Debatte hereingeholt wird. Abaelard sagt in nichttheologischem
Zusammenhang davon, er sei ohne zngenii artificio (fre1 ibersetzt: geist-
oder einfallslos) und werde von Leuten gebraucht, «die nicht auf ihre
eigenen Krifte vertrauen und deshalb Zuflucht bei fremder Hilfe» su-
chen. Da er «mehr in der Meinung als in der Wahrheit besteht»,
schimen sich die Philosophen, ihn zu gebrauchen und iiberlassen ihn
lieber den mit bloBem Meinen operierenden Rednern.>® Auctoritas ist
also flr Dialektiker eine ausgesprochen «erichtliche Meinung, der
grundsitzlich die ratio oder eigene Vernunftleistung vorzuziehen ist.
Vollig umgekehrt wertet Abaelard in der Theologie: Die Vertreter der
Dialektik wihnen in ihrer Arroganz, mit thren Vernunftgriindchen
(ratiunculis) alles erkliren zu konnen; die allgemein tbereinstimmen-
den Autorititen verachtend, «rihmen sie sich, nur an sich selbst zu
glauben.»® Dasselbe gilt vom Hiretiker, der sich nicht durch Irrtum,
sondern durch Stolz aus der Gemeinschaft ausschlieBt, sich also
buchstiblich selber exkommuniziert, indem er hartnickig «allein ge-
gen alle» Recht haben, niemandem (unter den Autorititen) folgen
oder nachstehen, allen iiberlegen sein will.¢!

Erstaunlich ist nun, wie Abaelard diese beiden sich auf den ersten
Blick widersprechenden Wertungen in Dialektik und Theologie durch
ein Drittes versohnt: die Arbeit am uberlieferten Wort Gottes. Der
Unerkennbare und Unaussprechliche, der in seiner Allmacht die Ge-
setze der Natur und des Denkens durchbrechen kann, hat sich nicht
unmittelbar, sondern durch menschliche Vermittlung und in einer
den Menschen verstindlichen Sprache, in der Geschichte, nicht in der

* Coll. 1413-1437.

60 Tchr I1I 20 (kiirzer in TSum II 11); vgl. auch Coll. 137f.

1 TSch Praef. 8 (mit Parallelen in TSum und Tchr): Non enim ignorantia hereticum
Sacit sed magis superbe contentionis obstinatia, cum quis videlicet ex novitate aligua nomen sibi
comparare desiderans, aliquid inusitatum proferre gloriatur, quod adversus omnes imporiune de-
Sendere nititur, ut vel ceteris superior vel nullis habeatur inferior (vgl. Lucan, Ph. 1,124f.). Es
folgen mehrere patristische Zitate; s. vor allem Augustinus, De cv. Dei 18.51. Sehr
dhnlich klingt Tchr III 20: professores dialectice [...] contemptisque universis auctoritatibus,
soli sibi credere gloriantur, und die unten (Anm. 112) zitierte Stelle gegen undialogische
Vertreter der monastischen Spiritualitit. Abaelard fithrte offensichtlich mit seinem
Ideal der kommunikativen Wissensbildung einen im Grunde aussichtslosen Mehr-
frontenkrieg gegen Hiretiker, Dialektiker und Fideisten.



364 Die angesehene Meinung

zeitlosen Welt ewiger Ideen, more rhetorico, nicht more geometrico geof-
fenbart.52 Alles weitere ist Uberlieferung und Auslegung des «Zeug-
nisses eines Abwesenden»®, jedoch begleitet von der gnadenhaften
Hilfe des gegenwirtigen Heiligen Geistes. Bei aller Verbindlichkeit
der Glaubenswahrheit folgt daraus, dall sowohl auctoritas wie ratio als
Meinungen in den hermeneutischen Prozel3 eingehen. Es sind keine
beliebigen, sondern hochst angesehene und verniinftige Meinungen,
weil die gottliche Gnade selbst den Schreibenden und den Auslegen-
den beisteht, die durch Gebet oder guten Lebenswandel, also auf-
grund spiritueller und ethischer Kriterien, diese Inspiration verdie-
nen.® Aber es sind doch Meinungen, keine unverriickbaren Wissens-
notwendigkeiten, und sie sind unter sich keineswegs gleichwertig. So
gibt es eine Hierarchie der Autorititen, die Abaelard ausdriicklich auf
die Lehre vom Endoxon bezieht: «Wenn zeitweilig die Vernunft ver-
borgen ist, mag die auctoritas gentigen, und jene bekannteste und hoch-
ste [Regel] iber die Kraft der Autoritit halte man fest, die von den
Philosophen mitten im Korpus der Kunstlehre tiberliefert wird: (Was
alle oder die meisten oder die Gelehrten meinen, dem darf nicht wi-
dersprochen werden.»% Dies ist die prohibitive Version unseres

62 TSum II 20-24, 78; Tchr III 45f., 128f; T Sch II 25-28, 87f.: Quid itague
mirum si, cum omnia ineffabiliter transcendat dens, omnem quoque institutionis humane sermonem
excedat? Et cum eius excellentia omnem longe excsuperet intellectum, propter intellectus autem
voces institute sint, quid mirum si intellectus transcendat qui transcendit causas? .| Quid etiam
mirum si in seipso deus philosophorum infringat regulas ant exempla que in factis etiam suis fre-
quenter quassat, cum videlicet aligna nova contra naturam facit sive supra naturam, hoc est super
hoc quod prima institutio rerum potest? Im Anschlul daran bestitigt das noch in der Dia-
lectica gelobte Beispiel Ciceros fiir die natirliche und logische necessitas: cum peperit,
concubuit (s. oben Anm. 21) das Bibelwort: Nonne stultam fecit deus sapientiam huins mun-
di? (Kol 2,8); Comm. Rom. Prol. 5ff.: Omnis scriptura divina more orationis rhetoricae ant
docere intendit ant movere. Ausfithrlicher dazu VON M0OS, Das Literarische (wie Anm.
79) 438ff.

63 Vgl. Coll. 1444f.: auctoritas als scriptum absentis, ratio als sententia praesentis (s. un-
ten Anm. 112).

64 Tchr 111 49, 610—613: Alsis dicendi gratia data est, aliis intelligendi reservatur, quons-
que opus sit secundum divinae consilium providentiae, et aliguorum sincera devotio, tum orationi-
bus, tum bonis operibus id promeruit.

65 Ebd., 214. 613—617 (nur hier, nicht in TSum u. Tsch): Interdum autem, dum ratio
latet, satisfaciat auctoritas, et ea motissima atque maxima [propositio| de vigore auctoritalis, in
ipso corpore artis a philosophis tradita, conservetur. «quod omnibus vel pluribus vel doctis videtur
hominibus, ei contradici non oportere.> Zur Ubersetzung von videtur durch neinen s.
oben (Anm. 34). Zu satisfaciat, s. oben (nach Anm. 18).: sufficit probabilitas. Zur Erset-
zung von sapientibus (s. nichste Anm.) durch doctis, vgl. Teil II (wie Anm. 1) Kap. 2,
und TUNINETTI (wie Anm. 7) 54f., eine im Mittelalter traditionelle Interferenz zwi-



Die angesehene Meinung 365

dreigliedrigen Theorems (also nicht die allgemeine aristotelische De-
finition), die Boethius bei der Behandlung einzelnen Topoi unter der
Rubrik locus a rei indicio vorbringt.

Interessant ist, wie Abaelard aus der dialektischen Vorschrift, En-
doxa zu respektieren, selbst ein Autorititsargument fiir den Wert von
auctoritates macht, das die eben erwihnte Geringschitzung des /locus ab
auctoritate bet den Dialektikern hier, in der Theologia christiana (nach der
Verurtetlung von 1121) anders als in fritheren oder spiteren Fassun-
gen der Theologia gerade nicht mit einer theologischen, sondern mit
einer philosophisch-dialektischen Begrindung wieder aufhebt. Man
konnte freilich versucht sein, darin ein typisch mittelalterliches Mif3-
verstindnis zu sehen: die Metamorphose der Endoxa zu kirchlichen
Dogmen und biblisch-patristischen Autorititen. Viel eher verdient
Beachtung, wie Abaelard, ohne die <Topik> des Aristoteles zu kennen,
den primir konsensuellen Sinn des aristotelischen Lehrstiicks, den
Boethius aufgrund seiner stoisch-neuplatonischen Theorie der commu-
nis animi cognitio so grindlich verkannt hat®, aufgrund der spezifisch
christlichen Problematik des durch schwache Menschen in der Zeit
uberlieferten Gottesworts wiederentdeckt hat. Der consensus omnium ist
bei thm nicht mehr jene invariant allgemeinmenschliche, iiber histo-
risch-kulturelle Bedingtheiten erhabene Evidenz der Logik, die jeder
wann und wo immer unweigerlich akzeptieren mul} (wie etwas den

schen der Terminologie der theologischen Hebdomadenschrift, und De diff. tgp., die
den Akzent stirker auf das Expertenwissen legt.

66 De diff. top. 11 (PL 64) 1190 C unter dem «untechnischen» oder «extrinsischen»
Topos: de his [...] qui licet extrinsecus positi, argumenta tamen..subministrant. Et ille quidem
qui rei iudicium tenet est huiusmodi: ut si dicamus id esse quod vero omnes indicant, vel plures. Et
hi vel sapientes vel secundum unamquamgque artium penitus eruditi. |...| Questio est de accidente.
Maxima propositio: quod omnibus vel pluribus vel sapientibus homintbus videtur, ei contradicere
non oportere. Locus a rei indicio. Abaelard zitiert also nur die Regel zur Behandlung die-
ses Jocus. Zur antiken Tradition des vielgliedrigen /ocus a rei iudicio bei Themistius und
Cicero, von der bei Boethius einzig der locus ab auctoritate ibriggeblieben ist, vgl.
E. STUMP, Boethius’s De fopicis differentiis, transl., with notes and essays on the text,
Ithaca-London 1978, 199ff. Die Autorin findet darin freilich eine «Schwierigkeit»,
weil, wenn man (wie sie) Aristoteles im Geiste des Boethius und dessen mittelalterli-
cher Haupt-Tradition liest, sich dieses Stiick «materialer» Topik in der Tat gegen
eine rein formale, auf letzten Evidenzen griindende Pridikationslogik sperrt. Die
Grundlage fiir Boethius war hier weniger die explizit zitierte Stelle Arist. Top I 1,
100 b 18, als dem Sinne nach Top. IV 156b 20-23, eine Anweisung zur Disputati-
onsstrategie: «Es nitzt anzumerken, daB etwas bekannt und anerkannt sei ... Man
hiitet sich, gegen solches anzugehen.»

67 Vgl. Teil II (wie Anm. 1) Kap. II mit Reflexionen iber die Arbeit von
TUNINETTI (wie Anm. 7).



366 Die angesehene Meinung

Satz vom Widerspruch), sondern ein hermeneutisches Instrument zur
intellectio eines schwierigen «Wortlautsy — cum anditur de Deo quod non
intelligitur®® —, an dem schon viele andere sich durch die Jahrhunderte
mit besten Kriften abgemiiht haben. Sie hatten die Bescheidenheit,
offene Fragen dem «Geist, der sie niederschreiben lieB3, zu tberlas-
sen», damit Er sie spiter, zu gegebener Zeit durch andere Exegeten
16se.%? Diese tiber die Jahrhunderte hin zusammenarbeitenden Intet-
preten haben nicht nur akzeptierte und kompetente Lésungen vorge-
schlagen, sondern personlich auch ein Beispiel fiir den rationalen Um-
gang mit Tradition gegeben; sie haben gezeigt, wie jeder Forschende
in seiner Lebenszeit eine Wegstrecke weitergeht — est guoddam prodire
tenus, si non datur ultra (Horaz, Ep. 1.1.32) —, indem er an angesehene
Vorginger anknipfend, seinen eigenen Beitrag zum fortschreitenden,
noch unabgeschlossenen Gesprich aller Wahrheitssucher in der Ge-
schichte leistet.”’ Aristoteles selbst hatte im tbrigen unter Endoxa
nicht nur in gegenwirtigen Dialogsituationen gesellschaftlich ein-
leuchtende Meinungen, sondern aufgrund seines «kumulativen Wahr-
heitsverstindnisses» auch erfahrungsmiBig bewihrte (etwa gnomi-
sche) Weisheiten der Vergangenheit verstanden.”

Wenn auctoritates und rationes demnach als zwei Arten theologisch
transponierter Endoxa gelten konnen, worin besteht ithr Gegenteil,
und in welchem Rangverhiltnis stehen sie zueinander? Abaelards
Antwort auf diese in sich zusammenhingenden Fragen ist komplex.
Es gibt Stellen, in denen er der Autoritit gewissermallen nur eine
LickenbuBerfunktion bei ausbleibender ratio zudenkt, und andere, in
denen er ausdricklich die Prioritit der auctoritas gegeniiber der ratio
betont. (Fiir beides finden sich Beispiele im obigen Abschnitt.) Gele-
gentlich verwirft er entschieden das blo3 erbauliche Herbeizitieren
groBBer Autorititen als eine Art Kohlerglauben, dann aber entriistet er
sich nicht weniger heftig iber die Verachtung geheiligter Tradition
durch aufgeblasene Dialektiker. Was ist also das Fundament, die @mot-
wendiges Argumentationsbasis, hinter die zuriickzufragen, tber die

68 Tchr II 48, 603f.

69 SN 50-54.

"0 Tchr II 61 ; zum Gedanken des Interpretationsfortschrittes s. auch SN 86ff.,
249ff.; Coll. 117ff.; 1174ff.

" Teil T (wie Anm. 1) 715, vgl. R. ScHIAN, Untersuchungen iiber das Argumen-
tum e consensu omnium, Hildesheim 1973, 95ff., W.A. DE PATER, Les topiques d’Aris-

tote et la dialectique platonicinenne. La méthodologie de la définition, Fribourg
1965, 76f., und OEHLER (wie Anm. 11) 106f.



Die angesehene Meinung 367

Privatansichten zu duBern sowohl unverninftig wie ketzerisch wire?
Ist es der Wortlaut der Heiligen Schrift? Man zweifelt, da (trotz der
necessitas credend; aufgrund des Kanons’™) der Sinn des Offenba-
rungsworts gerade eher die ehrwiirdigste guaestio als das letzte Bewets-
prinzip darstellt. (Nach dem Prolog zum Sic et non haben sogar die bi-
blischen Autoren gelegentlich nicht anders als Homer geschlafen.”)
Es gibt nur eine widerspruchlose Antwort auf diese Fragen; nach
moderner Terminologie millite man sie als wmystischy bezeichnen, um
sowohl ithre Verbindlichkeit wie ihre Unschirfe herauszuheben: Al-
lein die gottliche Gnade, die Inspiration, hat in der Heilszeit stets die
letzte, dem Menschen mogliche Gewil3heit gegeben und gibt sie auch
heute noch denen, die nach ihr betend und forschend verlangen. «Bit-
tet, und es wird euch gegeben werden; klopfet an, und es wird euch
aufgetan werden» (Matth 7,7). Dies ist Dialektik in anderer Gestalt,
religiose Metadialektik: Quaerite disputando, pulsate rogando.”™ Gebet und
Diskussion 6ffnen das Verstindnis und ermoglichen die ratio honesta.
In die institutionelle Begrifflichkeit der scholastischen Theologie
ubersetzt, heil3t dies: meditatio und disputatio fihren zur certitudo proba-
bilis.” Aber der Kern dieses Gedankens 1aBt sich ebenso gut mit dem
spatantik-frithmittelalterliche Dialektikverstindnis verbinden, das we-
sentlich eine christliche Uberwindung der platonischen Kluft zwi-
schen aletheia und doxa sowie der aristotelischen Dichotomie von wis-
senschaftlich-apodeiktischer Notwendigkeit und topischer Wahr-
scheinlichkeit darstellt: Wenn Waissenschaft als «Erkenntnis der
menschlichen und géttlichen Dinge» nicht einmal in der Natur- und
Selbsterkenntnis zu definitiver Wahrheit gelangt, wieviel weniger ver-
mag sie das hochste Erkenntnisziel der res divinae ohne die Erleuch-
tung durch den Heiligen Geist zu erreichen! Alle Wissenschaft, ins-
besondere die Wissenschaft von Gott mul3 sich darum mit dem men-
schengerechten, kontingenten Status der probabilis oder opinativa scien-
tia begniigen, den die Dialektik (im Unterschied zur Analytik) schon
seit Aristoteles besessen hat; aber, wenn die Wissenschaft von den
unabinderlichen Seinsgesetzen dahinfillt, der Hybris verdichtig wird

72 Dazu gleich unten zu SN 279ff.

3 SN 195ff. unten Anm. 82.

™ SN 330ff.; Coll. 1453ff. aufgrund von Ps-Augustinus, Tract. de oratione et elemo-
syna (PL 40), 1227.

> Vgl. TH. DEMAN, Probabilis, in: Revue des Sciences philos. et théol. 23 (1933) 260—

90, und A. GARDEIL, La certitude probable, ebd. 5 (1911), 237-266, 441485, 750-
51,



368 Die angesehene Meinung

— scientia inflat —, riickt Dialektik allein auf den leergewordenen Platz
nach und erhilt deshalb als guantum homini possibile est probabilis scien-
714’ bei Augustinus gerade die hochste Wirde der disciplina disciplina-
rum.”’ Als Theologe steht Abaelard noch in dieser wissenschaftsskep-
tischen, aber dialektikfreundlichen Tradition, so sehr er als Sprachlo-
giker mit Boethius die certitudo necessaria angestrebt hat, die erst nach
thm (dank der aristotelischen Analytiken) auch das Ziel der Ontologie
geworden ist.”® Nach seinem eigenen Selbstverstindnis war aber die
theologische Methode die Aufhebung) und Vollendung der (im enge-
ren «rivialeny Sinne) dialektischen, und er suchte sie uber die
devotionellen Vorgaben der Viterzeit hinaus zu erneuern und zu ver-
vollkommnen. Bekannt ist die supetlativische Begriindung seiner
Wortschopfung theo-logia aus dem Logos, der inkarnierten Wortver-
nunft Gottes, die im Pfingstwunder aus den Christen die eigentlichen
«Logiker» gemacht hat: nicht professores dialecticae, sondern die wahren
«Meister der Weisheit und Beredsamkeit»’.

Die Rangordnung zwischen awctoritas und ratio bestimmt sich nach
diesem ebenso vagen wie sakrosankten Prinzip der gottlichen Inspi-
ration.

Am meisten iiber die Dinge, die zur Kenntnis Gottes gehdren, den nie-
mand faBt, auBler er offenbare sich ihm, und den nur die Herzensreinen
schauen, ... sagt er: (Welcher Mensch weil}, was im Menschen ist, als nur
der Geist des Menschen, der im Menschen ist [1Kor 2,11]. Wenn Gott
den Geist nicht von innen belehrt, schligt der Lehrende drauflen um-
sonst Lufthieber [1Kor 9,26]. Was anderes geschieht, wenn die Worte
irgendeines Gelehrten, so wie sie sind, gleichmiBig vor die Ohren ver-

76 Cassiodor, Inst. IT 3.5, ed. R.A.B. MYNORS, Oxford 1961, 110; s. Teil I 737ff.;
vgl. Teil I (wie Anm. 1) 736ff. und G. D’ONOFRIO, «Fons scientiae», La dialettica
nell’Occidente tardo-antico, Neapel 1986, 61ff., 67f., 270ff.

m Augustinus, De ord. 11 13.38 zitiert in Coll. 1460ff.; T Sum II 5; TSch II 19;
vgl. auch oben (Anm. 40) zu Dial. IV 470.

78 Insofern bildet Abaelard eine Art Briickenkopf zwischen der frithmittelalterli-
chen /ogica probabilis und der spitmittelalterlichen Erschiitterung theologischer Ge-
wiBheitsanspriiche der Hochscholastik; zu diesen groen Linien vgl. den unschitz-
baren Beitrag von T. GREGORY, Mundana Sapientia, Forme di conoscenza nella cul-
tura medievale, Rom 1992, 1-60. Man darf den Gedanken wagen, dal Abaelard
diese ideengeschichtliche Vermittlerposition moglicherweise gerade seiner Unkennt-
nis des ganzen Organon verdankte.

" Solil. 889f.; Ep. XIII, 275f.; vgl. P. VON MOOS, «Was galt im lateinischen Mit-
telalter als das Literarische an der Literatur? Eine theologisch-rhetorische Antwort

des 12. Jahrhunderts», in: Literarische Interessenbildung im Mittelalter, hrsg. von
J. HEINZLE, Stuttgart 1993, 431-451, 436f.



Die angesehene Meinung 369

schiedener Menschen gebracht werden, die diese nicht ebenso gleich-
miaflig verstehen, es sei denn, der innere Lehrer, der auch ohne Ge-
rdausch lehrt, wen immer er belehren will, stelle sich einigen — anderen
tiberhaupt nicht — zur Verfiigung .2

Diese auf Augustinus zuriickgehende Grundunterscheidung zwischen
dem interior magister und dem exterior doctor betrifft im Prinzip ebenso
die aus den Bichern sprechenden auctoritates der Vergangenheit wie
die rationes gegenwirtigen Sprechens. Alles ist bloBes Wortgeton ohne
die innere Erleuchtung, die erst den «gesunden Sinn» (sensus incolumis)
gibt.®! Dieser negativen Gleichstellung «geistloserr Worte steht jedoch
eine Hierarchie der vom Geist erleuchteten gegeniiber, auch wenn
sich Abaelard offenbar hiitet, deren Stufen genau gegeneinander ab-
zugrenzen: Aullerhalb oder oberhalb der Rangfolge stehen die weni-
ger auctoritates als sanctorum dicta genannten Schriftzeugnisse der kano-
nischen Biicher, an deren Inspiration grundsitzlich nicht zu zweifeln
ist’? und die eine «Notwendigkeits, die credendi necessitas, also eine
letzte Instanz aller Rede von Gott begriinden.®> Deren Inhalte werden
hier jedoch noch keineswegs wie in der Spatscholastik als prinzipien-
artige articuli fidei, zusammengefal3t, aus deren «Selbstverstindlichkeit»

80 Tchr III 30, 349ff. (kiirzer schon in TSum 11 18-20): Qui etiam ea maxime quae
ad notitiam Dei attinent nonnisi eo revelante percipi posse, quem soli mundicordes conspicere va-
lent [...] convincit dicens: |...] Ita et quae Dei sunt nemo cognovit, nisi Spiritus De, praesertim
cum nec minimum aliquid doceri quis valeat, nisi eo nos interius illuminante, qui nisi mentem in-
Struat interius, frustra qui docet aerem verberat excterius. Quid est enim quod, cum alicuins docto-
ris verba aequaliter ad aures diversorum perferuntur, nec tamen aequaliter ab eis intelliguntur, nisi
quod quibusdam praesto est interior magister, quibusdam minime, qui quos vult etiam sine sono
docear. Zum Begriff des «inneren Lehrers» vgl. z. B. Augustinus, De magistro 12.40.

81 Coll. 1411f. iiber den Wert des Buchwissens nach Athanas. Vita Antonii, in-
terpr. Evagrio, (PL 73) 184 C-D: Cum humanae rationis sensus inventor fuerit litterarum,
cui sensus est incolumis, ei minime necessariae sint hitterae. Zum Hintergrund dieses «gesun-
den Sinns» in der antiken Popularphilosophie vgl. A. DIHLE, Vom gesunden Men-
schenverstand, Sitzungsbericht d. Heidelberger Akad. d. W., phil.-hist. KI., 1995, 1.

82 SN 292ff. Dies steht freilich in einem leichten Kontrast zu SN 195: Constat
guippe et-prophetas ipsos quandogue prophetiae gratia caruisse, den Abaelard (ebd. 200f.)
durch eine Abwigung ungleich verteilter Gnade in der Prophetie zu erkliren ver-
sucht: Spiritus prophetiae ... sicut non omnia uni confert dona ita nec de omnibus mentem eins
guem replet, illuminat, sed modo hoc modo illud revelat, et cum unum aperit alterum occultat.

8 Dies wird indirekt in einem Augustinus-Zitat (Ep. 40.3.3) iiber den Unter-
schied obligatorischer und fakultativer Autorititen ausgedriickt in SN 269ff., 279ff.:
Onod genus litterarum non cum credendi necessitate sed cum iudicandi libertate legendum est; |...]
distincta est [...] excellentia canonicae auctoritatis veteris et novi testamenti. SN 326f.: hoc de
commentatoribus dictum est, non de canonicis scripturis quibus indubitabilem fidem convenit adbi-
bere.



370 Die angesehene Meinung

(per se notum) syllogistisch abgeleitet werden kann wie aus evidenten
Sitzen der Mathematik.3* Es geht vielmehr einzig um die Abwigung
der Inspirationsverhiltnisse. Gegeniliber diesen «Aussagen der Heili-
gen» fillt die ganze Last des Verstehens allein den mehr oder weniger
oder gar nicht inspirierten Interpreten zu. «Was ist daran verwundet-
lich, wenn uns die Einsicht abgeht, da der Geist uns nicht beisteht,
durch den dies geschrieben, dikitiert und den Schreibern auch [pet-
sonlich] mitgeteilt worden ist?»® Diese héchsten Autorititen haben
absoluten Vorrang. Thnen, aber nur ithnen gegeniiber gilt: rationem
praecedat auctoritas.8

Unterschiedliche Verbindlichkeitsgrade beginnen bet Stellen der
Kirchenviter, von denen Abaelard (Hieronymus zitierend) lapidar
sagt: Wer spiter als die Apostel schreibt, «mége er noch so heilig und
beredt sein, hat keine Autoritity; von den ecclesiastici doctores sind «ei-
nige den anderen vorzuziehen», und sie sind beim Lesen «eher zu be-
urteilen als zu befolgen.» Thren «vielen Schriftchen» gegeniiber ist die
Kunst des Numismatikers angezeigt, der echtes vom falschen Geld zu
scheiden weil3. «Prift alles, das Gute behaltet» (1Thess 5,21).87 Die
philologischen, historischen und semantischen Kriterien solcher Pri-
fung werden im Sic et non-Prolog eingehend beschrieben, der nicht
nur, wie dies wohlbekannt ist, eine Methode der colatio oder verglei-
chenden Gegeniberstellung unter sich widerspriichlicher Lehren
(insbesondere solcher der Bibel) anbietet, sondern auch zur Gewich-
tung jener «spiteren», nicht im Vollsinn autoritativen aucforitates bei-
tragt. Hier ist nur unter dem Aspekt des Endoxon-Konzepts darauf
zuriickzukommen: «Ist aber der Widerspruch derart offensichtlich,
dal} er mit keinem Vernunftgrund geldst werden kann, so soll man
die Autorititen miteinander vergleichen und diejenige allen anderen
vorziehen, die die stirkere Bezeugung und die groBere Bestitigung
hat (potioris testimonii et maioris confirmationis). Daher sagt Isidot: «.. fin-
det man in den Akten der Konzilien widerspriichliche Meinungen, so
soll man sich an diejenige halten, die mehr akzeptiert, deren Autoritit
ilter und bedeutender ist.»® Erinnern wir uns an die in der Theologia

8 Dazu vgl. TUNINETTI (wie Anm. 7) und Teil II (wie Anm. 1) Kap. 2.

85 SN 9-11: Quid itque mirum si absente nobis spiritu ipso, per quem ea et scripta sunt et
dictata atque ipso quoque scriptoribus intimata, ipsorum nobis desit intelligentia?

8 Tchr II 1, 194.14 im Augustinuszitat (De morib. eccl. ¢. Manich., 1. 3)

87 SN 318ff. mit Hier. Tract. de Ps. 86; Ep. 129.11.

88 SN 189ff.: Quod si forte adeo manifesta sit controversia, ut nulla possit absolvi ratione,
conferendae sunt auctoritates, et quae potioris est lestimonii et maioris confirmationts potissimum



Die angesehene Meinung 311

christiana zitierte Regel (s. oben, Anm. 65): «Was alle, die meisten oder
die Gelehrten meinen, dem darf nicht widersprochen werden», so
wird klar, dall Abaelard den Wert einer awuctoritas von einem univetsa-
len oder reprisentativen Konsens abhingig macht, der sich iber die
Jahrhunderte christlicher Auslegung gebildet hat. In einem freilich
sehr engen Bereich — dum ratio latet —, ersetzt damit das Alter einer
tradierten Lehrmeinung den antiken consensus omnium, und deren von
groBBen Vorgingern bezeugte Relevanz tritt an die Stelle der kompe-
tenten Meinung, bzw. des consensus philosophorum. Die Autorititen sind
normalerweise nicht das Instrument, sondern der Gegenstand des
Denkens und oft die Quelle aller Probleme. De zpsis prius quam per ipsa
tndicandum [es?].? Nur in Hirtefillen, wenn das Vernunfturteil versagt,
sind einige von ihnen, d. h. ausschlieBlich die endoxal bewihrten, als
Hilfsmittel des Verstindnisses niitzlich.”

Doch welchen Rang hat die prifende und gewichtende ratio
selbst? Fiir den Gebrauch von Vernunftgriinden gilt par exellence), in
einem emphatisch normativen Sinn das qualitative Kriterium der spi-
rituellen #//uminatio, das bisher in deskriptiver Funktion den ungleich-
wertigen auctoritates gegeniiber gezeigt worden ist. Denn die letzte In-
stanz aller Erkenntnis, d. h. Anniherung an die Wahrheit, hei3t weder
auctoritas noch ratio, sondern Gnade. Das «Einleuchtende» — so lautet
eine moderne Definition von endoxon®’ — wird hier das Etleuchtete.
Daher rithren Abaelards scheinbar kontriren Rangbestimmungen: rz-
tio kann ebenso eine «vom Schopfer der Vernunft selbst» geschenkte
Erkenntnis sein®’, die einer beliebigen tradierten Lehrmeinung unbe-
dingt vorzuziehen ist, wie eine auf dem Fundament der (biblischen)
auctoritas erst aufbauende «ehrbare Meinungy (ratio honesta), sowie

retinenda. Unde est illud Isidori |...]: ut quotienscumque in gestis conciliorum discors sententia
invenitur, illius magis teneatur sententia cuins antiquior aut potior extat auctoritasy (Ep. 4.13,
PL 83, 901D-902A, spiter selbst als kanonistische Autoritit iberliefert).

8 Coll. 1478—88: (CHRISTLANUS) Nemo certe nostram, qui discretus sit, rationibus fidem
vestigari ac discuti vetat, [...| Onae videlicet, cum rei dubiae fidem efficit, profecto id, quod a vobis
argumentum dicitur, ipsa fit. In omni quippe disciplina tam de scripto quam de sententia se ingerit
controversia, ef in quolibet disputationis conflictu firmior rationis veritas reddita quam auctoritas
ostensa. Neque enim ad fidem astruendam refert, quid sit in rei veritate, sed quid in opinionem
possit venire, et de ipsius auctoritatis verbis pleraeque quaestiones emergunt, ut de ipsis prius quam
per ipsa indicandum sit. Zur Doppelbedeutung von fides s. oben Absatz II.1.

% Dies wird von CROCCO (wie Anm. 2) 113ff. gut herausgearbeitet.

%1 Riidiger BUBNER, Dialektik als Topik, Frankfurt a.M. 1990, 58; s. Teil II (wie
Anm. 1) Kap. 1.

92T Sum II 79 mit Parallelen in Tchr und Tsch.



372 Die angesehene Meinung

schlieBlich auch eine eigenmachtige ratio humana, eine «bloBe Mei-
nung» oder gar ein Sophisma.”” Welche dieser alternierenden Bedeu-
tungen des ambivalenten (stets auch eine mehr oder weniger doxasti-
sche Dimension implizierenden) Begriffs jeweils zutrifft, 148t sich
nicht anders als aufgrund der religiosen und ethischen Leitidee Abae-
lards entscheiden, dal dem «unbekannten», nicht einmal von den En-
geln verstandenen Gott gegeniiber® einzig die Denkhaltung eines
asketisch «gereinigten Herzens» angemessen ist, die sich der Erkennt-
nisgnade durch «Verlangen» offnet, durch desiderium discendi und assi-
dua sen frequens interrogatio.”® Dunkelheit des transzendenten Gegen-
standes und Intensitit der Wahrheitssuche, negative Theologie und
ratio fidei, Apophatik und Zetetik bedingen sich.”® Man kann kaum sa-
gen, dal} diesem kategorischen Imperativ spiritueller (Denkhygienes in
der Abaelardphilologie dieselbe zentrale Bedeutung zukommt wie in
den Theologiae Abaelards selbst.”” Aufmerksamer hat die Forschung
dagegen einen wesentlich damit zusammenhingenden Gedanken vet-
folgt: die Inspiriertheit antiker Philosophen, vielleicht weil sich daran
eher kithne Freigeistigkeit als intellektuelle Demut illustrieren lif3t.
Auf dieses Thema ist aus einem anderen Grund abschlieBend kurz
einzugehen: Es zeigt am besten das Inspirationsverstindnis Abaelards
und einen darauf beruhenden weiteren Aspekt des Verhiltnisses von
Meinen und Wissen.

3. In den theologischen Werken, aber vornehmlich im «Gesprich ei-
nes Philosophen mit einem Juden und einem Christen» (Collationes)
von 1125/26% kommt Abaelard immer wieder auf seine Uberzeugung

23 TSum II 25f. mit Parallelen in Tchr und Tsch; s. auch oben Anm. 46 zur ratio
honesta.

9 TSum II 22f. nach dem Ambrosiaster I 1: Cherwbin et Seraphin non comprebendunt
penitus quid deus sit, quia nemo novit patrem nisi filius (Mt 11,27). Zum Begriff der mundi-
tia cordis s. oben Anm. 80.

% Coll. 1171; SN 334.

% Vgl. VON M0O0S, Das Literarische (wie Anm. 79) 440ff.

97 Fiir das Verstindnis dieses Gedankens haben insbesondere SMITS (wie Anm.
3) 172ff., und J. JOLIVET, Abelardo, Dialectica e Mistero, Mailand 1996, beigetragen.
Verdienstvoll ist auch die neueste Arbeit MARENBONS (wie Anm. 4), weil sie die
Theologie Abaelards mehr aus der Ethik als aus der Logik zu erkliren versucht. Zur
Tradition vgl. R.E. LERNER, Ecstatic Dissent, in: Spec#lum 67 (1992) 33-57.

98 Zur Datierung in die Zeit des Unterrichts auf dem Paraklet oder des darauf-
folgenden Aufenthalts in St. Gildas, jedenfalls sicher nicht, wie lange angenommen,
in die letzten Lebensjahre in Cluny; vgl. MEwWS 104-26 und MARENBON 66f. (wie
Anm. 4).



Die angesehene Meinung 333

zuriick, dal die Heiden nicht nur aus der Schopfung den Schépfer
erkennen (Rém 1,20) und zum Monotheismus gelangen konnten, wie
dies der traditionellen Lehre von der ersten Offenbarung durch das
«Buch der Natur» entspricht®®, sondern dal Gott einigen von ihnen
auch wesentliche Glaubensinhalte des Christentums wie das Ttini-
titsgeheimnis unmittelbar geoffenbart hat. Sie gehoéren heilsge-
schichtlich entweder zum Stamm der Ismaeliten — nach Ismael, dem
ersten Sohn Abrahams — oder zur Okumene aller Gerechten und
Weisen, die unabhingig vom mosaischen Gesetz und Evangelium al-
lein dem «natiitlichen Gesetz» des Gewissens und der Tugend folgen
und «auf eine natiirlichere Weise» als durch den Zwang einer Vor-
schrift die vollkommene Gottes- und Nichstenliebe verwirklichen.
Unter thnen ragen etwa Abel, Noah, Abraham, Henoch, Hiob, So-
krates, Plato, Seneca, Epikur und Plotin heraus.!® Auch wenn nur
wenige von ihrer Erleuchtung «Zeugnisse» hinterlassen haben!®,
durch die sie zu Vorliufern, ja zu Autorititen der Theologie gewor-
den sind, so sind doch alle aufgrund ihres reinen, enthaltsamen Le-
bens wahre Philosophen und gelten vor allem deshalb als (existenti-
elle) Vorbilder der Theologen.! Damit ist mehr gemeint als die her-
kémmliche — mit vielen Augustinus-Zitaten unterstiitzte — Ansicht,
daf3 die moralischen exempla der Heiden unwiirdige Christen beschi-
men und deshalb # fortiori nachahmenswert sind.1® Abaelard hat ge-
rade aus der antipelagianischen Krittk Augustins, in der die auf eige-
ner Leistung, nicht auf gottlicher Gnade beruhenden virtutes der Hei-
den als splendida vitia verunglimpft werden, den wesentlichen Punkt so
genau beherzigt, daB3 er daraus die gegenteilige Folgerung ziehen und
ein Hauptargument fiir seine Inspirations-Theorie gewinnen konnte:
Nicht alle antiken Philosophen, die seit Pythagoras und Thales unet-
miidlich die Wahrheit suchten, haben die Gnadengabe der Erkenntnis
erhalten, sondern nur die praecipu#i, die thre Philosophie als gottliches

9 So etwa in T Sch I 94 und 102f. Vgl. VON M0OSs, Geschichte (wie Anm. 48)
369f£., 389ff.

100 Coll. 332ff.; 692ff; 1155-63; 1527ff; 1880-83; vgl. M. DE GANDILLAC, Pierre
Abélard, Conférences, Connais-toi toi-méme, Paris 1993, 22; J. JOLIVET, Doctrines
et figures de philosophes chez Abélard, in: R. THOMAS (Hg.), Petrus Abaelardus,
Person, Werk, Wirkung, Trier 1980, 103—-30; MARENBON (wie Anm. 4) 268ff.

101°TSch I 110. 1215ff., begriindet aus der Uberzeugung, daB Gott das Geheim-
nis nicht durch Verbreitung entwerten wollte.

102 Ebd. I 94 —96; 110, 1209f.

103 yON M0Os, Geschichte (wie Anm. 48) 458ff. und passim.



374 Die angesehene Meinung

Geschenk betrachteten, insbesondere Sokrates und Plato.!** Einigen
anderen — paucis potius quam multis — ist vorzuhalten, dal sie sich selbst
zugeschrieben haben, was von Gott kommt.'% Dies war fiir sie selbst
gewi} ein Schaden, ein Denkhindernis. Doch solch verblendender
Stolz ist nicht nur bei den Heiden, sondern auch bei Juden und Chri-
sten verbreitet. SchlieBlich kann Gottes Geist, der weht, wo er will,
der selbst dutrch einen Esel den Propheten (Balaam) belehrte, gerade
auch durch unwiirdige und ungldubige Menschen «GroBtes vollbrin-
gen.» «Er zeigt Wunder und prophezeit durch Verworfene. Er tut es
nicht zu ihrem Nutzen, sondern, sich ihrer wie Werkzeuge bedienend,
will er durch sie andere belehren.»'% Hat er nicht die Wahrheit durch
den schindlichen Kaiphas verkiindet, als er sagte (Joh 11,50): «Es ist
besser, wenn einer flir das ganze Volk stirbt»?1%7 |

Ganz anders jedoch gab er jenen praecipui, Sokrates und Plato, die
Weisheit unmittelbar, zu threm und anderer Wohl, weil sie, im Zwei-
fel an ihren eigenen Kriften, ithn selbst um Hilfe anriefen. Sokrates
hat darauf verzichtet, die causae rerum der Natur zu etforschen, weil er
die hochsten Prinzipien im Willen des einen Gottes beschlossen
glaubte und sie nur fiir einem «gereinigten Geist» verstehbar hielt;
darum nahm er sich zu allererst der Ethik in der Hoffnung an, mit ei-
ner vom Sinnlichen «entlasteten Seele» das Goéttliche sehen zu durfen.
Plato hat ithn mit Timaios ein Gesprich fiihren lassen, in dem sich die
beiden Partner gegenseitig anspornen, «wie es bei den Philosophen
Sitte ist, im GroBen und im Kleinen, abet insbesondete in omni veritate
discutienda die Gottheit anzurufen, weil es hochster Wahnsinn wire,
dies nicht zu tun.»108

Nach diesem Modell" richten sich auch die Disputanten in
Abaelards Collationes. Bevor sie thren «Kampf der Worte» beginnen,
beten der Christ und der heidnische Philosoph gemeinsam um Inspi-

104TSch 199 und107f.

105 Ebd. I 110, 1202-9 als Abschwichung der generellen Kritik durch 1Kor 8,1:
scientia inflat.

196 Ebd. T 106.

107 Tchr I 117, 1546-52 =T Sch I 180, 2143-9 (mit Bezug auf die vorangehende
Macrobius-Auslegung): S7 guis autem me quasi importunum et violentum expositorem cau-
setur, eo quod [...) verba philsosphorum detorquem et hoc eis imponam quod nequguam ipsi
senserint, attendat illam Cayphe prophetiam quam spritus sanctus per eum protulit, longe alium
sensum eam accomodans quam prolator ipse senserit [...].

108 TSch 108-9 mit Tim. 27BC (ed. WASZINK 20). Der Gedanke der «Herzens-
reinigung» wird auch von Augustinus, De vera relig. 2-3 betont, dem Abaelard in die-
ser Platowiirdigung am meisten folgt ; s. unten (Anm. 117).



Die angesehene Meinung 375

ration und geben damit ein Beispiel nicht der kontemplativen Ver-
senkung, sondern der wahren Dialektik, die im Gegensatz zu sophi-
stischer ostentatio und Streitsucht «ein Weg der Demut» ist;!% denn sie
unterstellt die Auseinandersetzung dem gemeinsamen Vertrauen auf
die hohere Fihrung.!!® Nicht zufillig fehlt im Dialog zwischen dem
Juden und dem Philosophen eine solche znvocatio. Denn, wie wir etwas
spater, in der vehementen Kritik des Philosophen an der Autoritits-
horigkeit zeitgenOssischer Antidialektiker lesen!!!) richtet sich das
Pauluswort «Die Juden verlangen nach Zeichen, die Griechen suchen
die Weisheit» (1Kor 1,22) geradezu als eine Kampfparole gegen die
konservativen monastischen «Schriftgelehrten», die zeichengliubigen
iudaizantes des 12. Jahrhunderts, die nur auf fremde Aussagen Abwe-
sender (d. h. Schriftzeugnisse, Autorititen) schworen, statt sich mit
eigenem Verstand miindlich iiber Vernunftgriinde Anwesender aus-
einanderzusetzen.!'? «Wihrend wir aber, so gut wir kénnen, Gott
uber unser Heil befragen, hilft seine Gnade dort aus, wo unsere Miihe
nicht ausreicht, hilft den Wollenden, damit sie konnen, und haucht
thnen auch dies ein, dal3 sie wollen. Er, der uns sogar gegen unseren
Willen zieht, stoBt die Willigen nicht von sich und reicht die Rechte
dem Strebenden, den er keiner Nachlissigkeit zethen kann.»1? Dieser
Kontext gibt der anschlieBenden Verteidigung der Dialektik als Fiih-
rerin aller Wissenschaft!!* einen spezifisch disputations- oder dialog-
theoretischen Sinn; sie ist zugleich ein Plidoyer fir die Spontaneitit

19 Coll. 160-66; 1471-77; 1755-63; 'TSum II 5, 46-54; II 14, 137f; Tchr III 36,
423 etc.

10 Coll. 1204-1209: (CHRISTIANUS) Nunc vero, ne ex diffidentia pugnam hanc differre
videar, tam mibi quam 1ibi orandus est, ut quid tibi quaerendum, quid mihi respondendum sit,
ipse Dominus inspiret, qui valt ommes homines salvos fieri et ad cognitionem sui venire.
(PHILOSOPHUS) Amen. (CHRISTLANUS) Fiat, fiat! Vgl. P. VON MOOS, «Abaelard: Colla-
tiones», in: Interpretationen zu Hauptwerken der Philosophie des Mittelalters, hrsg.
von K. FLASCH, Stuttgart 1998,129-150, hier 141f.

11 Ebd. 1309-15; 1437ff. Ein Teil daraus wurde schon oben (Anm. 63) zitiert.

Y2 Ebd. 1437-45: [...] hominibus, qui rationalis peritia philosophiae et argumentorum ca-
rent discretione; quales se Iudaei profitentur esse, qui pro argumentis signa requirunt, et quicum-
que suum in dictis alterius praesidium ponunt; tamquam de auctoritatis vel scripto absentis faci-
lius indicetur quam de ratione vel sententia praesentis, et sensus illius melius quam istius possit
inquiri.

W3 Ebd. 1445-50: Dum vero, quantum valemus, de nostra solliciti salute Deum inquiri-
mus, eius utique supplet gratia, quod nostra non sufficit opera, et volentes adinvat, ut possint, qui
hoc ipsum etiam inspirat, ut velint. Et qui saepe invitos trahit, volentes non reicit et nitenti porri-
it dexcteram, cuius arguere non potest negligentiam.

114 Stellen daraus wurden oben (Anm. 77, 89) zitiert.



376 Die angesehene Meinung

des gesprochenen Worts gegen jede Art von institutioneller Fixierung
durch Schriftfetischismus: Die Inspiration, die das eigentliche Mo-
vens der Diskussion darstellt, ist ein unvoraussehbares Ereignis; sie
fallt wie ein Funke mitten in den Austausch der Argumente ein. Weil
das Unternehmen Gemeinsamkeit voraussetzt, ist sie das «Einleuch-
tende» auch unter einem in det Endoxon-Tradition bekannten
Aspekt: guod statim videtur.'3

Doch diese Endoxalitit beruht einseitig auf dem qualitativen,
nicht auf dem quantitativen Pol der Reprisentationsskala: «alle, die
meisten, die Kompetenten.» Nirgends duBert sich Abaelard wohl ab-
schitziger liber die «allgemeine Meinungy als gerade im Zusammen-
hang mit dem erleuchteten Gesprich begnadeter Philosophen iiber
den hochsten und verborgensten Gegenstand des Wissens. Auch im
intellektuellen Bereich gibt es eine «Gnadenwahl». Die Inspiration ist,
modern gesagt, das Privileg einer Elite. Die torichte Menge — znfinitus
numerus stultorum — Dbleibt davon ausgeschlossen.’® Dies betont
Abaelard mit geradezu @ntidemokratischer> Schirfe innerhalb seiner
Rechtfertigung des theologischen Gehalts antiker Philosophie. Wie-
derum stitzt er sich dabei auf eine Augustinus-Stelle, entnimmt ihr
sein Argument und verschweigt den gegenteiligen Sinn ihres Kon-
texts. Der Kirchenvater schrieb in De vera religione''’:

Abweichend voneinander waren die Ansichten der Philosophen iiber
das Wesen der Gotter. Keiner scheute sich, seine personliche Meinung
offentlich zu vertreten und zu versuchen, moglichst alle dafiir zu ge-
winnen. Trotzdem liefen sie alle mitsamt thren Gefolgsleuten zu den
gemeinsamen Opferfesten. ... Es mag genug sein festzustellen, daB3 sie
offentlich den hetkémmlichen Kult mitmachten, dagegen privat, jedoch
keineswegs heimlich, sondern vor dem zuhérenden Volke etwas ganz
anderes verteidigten. Sokrates jedoch soll dreister als alle {ibrigen gewe-
sen sein, denn er schwur beim Hund oder Stein ... weil er zeigen wollte,
in welchen Aberglauben die Menschen versunken waren. ... Nach thm
hat im gleichen Sinn Plato geschrieben, freilich mehr gefillig zu lesen

115 Johann von Salisbury wird diesen von Abaelard stammenden Gedanken noch
deutlicher formulieren und dabei ausdriicklich den Begriff des Einleuchtens (i//x-
cescere) brauchen; Pol. VII 8, (ed. WEBB II) 122.11f.: De qutbus dubitare et quaerere li-
berum est, donec ex collatione propositorum quasi ex quadam rationum collisione veritas illucescat,
vgl. VON Moos, Geschichte (wie Anm. 48) 295f., und die Fortsetzung dieses Bei-
trags iber Johannes (s. Anm. 131).

116 TSch I 11, 1261 (Eccle. I 15) im gleich unten besprochenen Lob der platoni-
schen Philosophie.

17 Kap. 1-2 (CCL 32) 187f,; leicht verinderte Ubersetzung von W. THIMME,
Stuttgart 1983, 5-7.



Die angesehene Meinung 371

als kraftvoll iberzeugend. Diese Minner waren noch nicht berufen, die
Meinung ihrer Volker zur wahren Gottesverehrung hinzulenken ... und
vom Gotzendienst zu befreien. So kam es, dal3 selbst ein Sokrates mit
dem Volke Goétzenbilder verehrte. Nach seiner Verurteilung ... wagte
vollends niemand mehr ... einen beliebigen Stein Jupiter zu nennen ...

Der Sinn ist klar: Erst im Christentum ist allen Volkern der wahre
Gott verkiindet worden; Christus hat erreicht, was Plato kaum er-
strebt und kraftlos gepredigt hatte. Abaelard macht aus dieser (hier
verkiirzt angefiihrten) Apologie des christlichen Kerygmas eine Apo-
logie der antiken Philosophie.!® Sokrates witd zum maximus ydolatriae
derisor und mirtyrerhaften Verichter des unwissenden Pébels, Plato
zum eigentlichen Theologen unter den Philosophen, der esoterisch
verhillend die pulcherrima involucri figura der Weltseele fir den Heiligen
Geist dem Volk verborgen, den Weisen als Erkenntnisanreiz hinter-
lassen hat.'’® Die Tarnung des Arkanwissens vor der Menge, «damit
der Skandal die Ungliubigen nicht mehr errege als fides (Glau-
ben/Glaubwiirdigkeit) erzeuge», wird als eine kluge MaBnahme, als
rhetorisch angemessenes apium, verstanden!®, wihrend Augustinus
auf dem Widerspruch, ja auf der Unredlichkeit oder Feigheit dieser
Art «doppelten Wahrheit» bestand!?! und damit die Einheit, Univer-
salitit, Offenheit und sogar rhetorische Uberlegenheit der christlichen
Botschaft konfrontiert. Dem dialektischen Theologen kommt es ein-
zig auf den Konsens im engen Kreis der Schule und auf die Reinhal-
tung der Erkenntnis vor den Vorurteilen der Menge an.

Im ersten Teil der Collationes, dem Gesprich des Philosophen mit
dem Juden, wird noch deutlicher, was Abaelard unter der Kluft zwi-
schen communis populi opinio, bzw. stultorum opinio und probatorum philo-
sophorum excellentia versteht.'?2 Der Philosoph wirft dem Juden — der

18 TSch I 110ff. Andere Aspekte dieser Augustinus-Rezeption beleuchte ich in:
Das Literarische (wie Anm. 79), und in: «Offentlich» und «privat» im Mittelalter. Zu
einem Problem historischer Begriffsbildung, Heidelberger Akademie-Schriften,
Wiesbaden, im Ersch.

19T Sch I 157-9.

120 Ebd. I 110, 1223f; 113, 1255-1269.

121 Es ist nicht unméglich, daB er auf indirekten Wegen den aristotelischen To-
pos vom Privaten und Offentlichen gekannt hat; vgl. Rhet. II 23, 1399a: «Da die
Menschen nicht dasselbe 6ffentlich und privat loben, sondern 6ffentlich das Ge-
rechte ... loben, pivat aber eher den eigenen Vorteil suchen, ergibt sich ein weiterer
Topos dadurch, dal man ... versucht, das eine von beidem zu folgern. Dieser Topos
ist zur Begriindung paradoxer Sitze besonders wirksam.»

122 Coll. 1880f.



378 Die angesehene Meinung

hier, wie gesagt, auch als Chiffre fiir unaufgeklirte Christen dient —
das unreflektierte Festklammern an der Tradition vor und entwickelt
dabei so etwas wie eine Sozialisationstheorie iber die meinungsbil-
dende Macht der Gewohnheit:' Was dem Menschen von Kindheit
an anerzogen worden ist, kann er als Erwachsener nicht mehr bezwei-
feln. Gerade weil er jede Auseinandersetzung dariber fiirchtet,
schwort er auf Unverstandenes wie auf etwas «Sakrosanktes.» Sich als
einzigen Heilsbesitzer wihnend, verurteilt er alle Andersdenkenden.
Dieser «esprit de corps» ist Ursache aller Sektenbildung, Glaubens-
spaltung und Intoleranz. Dal3 sich der Jude mit guten Griinden gegen
diesen Vorwurf der Unmindigkeit verteidigt und nur schon durch
seine Diskussionsfihigkeit zeigt, daB3 er nicht in die Kategorie der
rechthaberischen Nachbeter gehort, verstirkt nur den allgemeingiilti-
gen Sinn dieser Attacke auf denkfaule (Dogmatiken, in der die eigen-
artig ineinander Ubergehenden Begriffe consuetudo, fides, opinio und anc-
toritas gegen ratio und veritas stehen.'** Abaelard verdeutlicht hier, dal3
fir thn die herrschende Meinung der s##/ti kein soziologischer, son-
dern ein moralischer Begriff ist. Sie wurzelt — nicht anders als Hiresie
und szientistisches Virtuosentum — in der s#perbia, in solipsistischer
Arroganz. Nur so ist das Paradox erklirlich, daB3 sich einerseits das
negative Allgemeine der opinio vulgi mit dem Partikuliren einer Grup-
penidentitit, mit dem unbelehrbaren Konventikeltum kreuzt, und an-
dererseits das werthaft Universale des vernunftgeleiteten Glaubens
mit der Wahrheitssuche weniger erlesener Philosophen oder Theolo-
gen zusammenfillt. Es geht um die Opposition zwischen einem en-
gen, «gewohnlich-gewohnheitsmiBigen», und einem weiten, aufge-
klirten Christentum. Der Kernsatz: #¢ omnibus aliis condemnatis solos se
praedicent beatos'® 1aBt sich insofern als eine spezifische Antithese zum
Endoxon verstehen. Statt fragend und suchend andere Meinungen
anzuhoren, verweigert der «sektiererische» Christ von vornherein den
flexibilisierenden Dialog und beharrt auf dem, was ihm von Kind an

123 Coll. 92ff, ausfithrlicher dazu in meinem Beitrag «Abaelard: Collationes» (wie
Anm. 110).

124 Coll. 174ff.: (IUDAEUS) Ommnes quidem homines, dum parvuli sunt nec adbuc discretio-
nis aetate pollent, constat eorum hominum fidem vel consuetudinem sequi, cum quibus conversan-
tur, et eorum maxime, quos amplius diligunt. Postquam vero adulti sunt, ut proprio regi possint
arbitrio, non alieno, sed proprio committi indicio debent, nec tam opinionem sectari quam veri-
tatem scrutari convenit. Zum durchweg negativen consuetudo-Begriff vgl. auch Solil. 891,
unten Anm. 126.

125 Coll. 137f.; vgl. auch oben (Anm. 60f.) zu Hiresie und Hyperdialektik.



Die angesehene Meinung 379

beigebracht worden ist, als wire Religion mit niemandem zu teilender
Privatbesitz.

4. Die uspriingliche, auf das Polis-Ethos verweisende gesellschaftliche
Bedeutung des aristotelischen Endoxon ist dabei freilich kaum mehr
zu erkennen. Selbst wenn Abaelard die geistgeleitete, durch die Zeiten
fortschreitende communio sanctorum seit dem Pfingstereignis seiner Er-
kenntnisethik zugrundelegt, sucht er Konsens durch erleuchtete ratio
— denn dies ist sein Endoxon — weniger in breiter <Kommunikation
als im abgeschiedenen Gesprich der hohen Geister. Wenn er auf die
von Augustinus in einer ganz anderen historischen Situation so stark
betonte Verkiindigungsaufgabe eingeht, so geschieht es weniger in
praktischer, pastoraler Absicht als in eher spekulativem, namentlich
bibelexegetischem Zusammenhang, etwa zur Erklirung der Paulus-
briefe aus deren Rhetorik und adressatotientiertem Kontext.126 Fir
ihn spaltet sich die soziale Welt in die Zirkel der forschenden, disku-
tierenden Theologen, denen er sich zugehorig weill, und in das thm
fremde Forum der Predigt fir die simplices et rustici'?’ Endoxale Ver-
stindigung beschrinkt sich auf den ersten Kreis, ja soll auf ihn be-
schrinkt bleiben, weil die subtile Sprache der Wahrheitssuche eine
andere ist als die grobe, den Hoérern angepalite Rede vor dem Volk.
Mit einer auch fiir Augustinus wichtigen Unterscheidung Ciceros lehrt
et: alia est illa, cum veritas ipsa limatur in disputatione, subtilitas, alia, cum ad

126 Diese durchaus rhetorikfreundliche Bibelauffassung habe ich ausfiihrlich
analysiert in: «Das Literarische» (wie Anm. 79) und: «La retorica», in: Lo spazio let-
terario del Medio Evo, ed. G. CAVALLO et al., Bd. I, 2: La produzione del testo, Rom
1992, 231-271. — In Solil. 891 wird Cic., De énv. 1. 3 ausdriicklich paraphrasiert, um
aufgrund einer Deutung des Pfingstwunders als Erneuerung die Hauptaufgabe des
christlichen Predigers im «Umkehren» liebgewordener Gewohnheiten zu charakteri-
sieren: Szcut enim in ipsa Rhetorice fonte Tullins meminit: Nemo nisi sapientia et eloguentia
preditus homines a iocunda sua consuetudine, que presertim iam nature vim obtineret propter veny-
Statem, convertere et ad diversas rationes vite traducere posset. Quo autem difficiliora videntur ac
perfectiora Christi precepta, maior predicatoribus eius discretio et eloquentia conferenda erat.

1271 Die Fortsetzung dieses Beitrags wird zeigen, wie diese in Abaelards Zeit noch
selbstverstindliche Kluft zwischen dem Denker und dem Prediger im spateren Mit-
telalter zusehends tberbriickt wird. Vgl. schon P. vON MOOs, «Rhetorik, Dialektik
und Civilis scientia» im Hochmittelalter, in: J. FRIED (Hg.), Dialektik und Rhethorik
im friheren und im hohen Mittelalter (Schriften des hist. Kollegs 27), Miinchen
1997, 133-155; R. IMBACH, Laien in der Philosophie des Mittelalters, Amsterdam
1989; Klaus SCHREINER (Hg.), Laienfrommigkeit im spaten Mittelalter (Schriften des
hist. Kollegs 20), Miinchen 1992.



380 Die angesehene Meinung

omnes accommodatur oratio.' Dies ist die traditionelle Arbeitsteilung
oder Rollendifferenz zwischen Forschung und Belehrung, kommu-
nikativer Wissensbildung und monologischer Uberzeugungskunst,
zwischen der gemeinsamen scrutatio schwierigster Fragen, hochster
Geheimnisse im Kreise der Eingeweihten und der offentlichen Ver-
kindigung sicherer Wahrheiten oder durchzusetzender Motivationen,
d. h. zwischen den officia des Philosophen und des Redners. Der Un-
terschied wirkt sich durch die ganze Geschichte des Endoxonkon-
zepts bis heute auf zwei divergierende Interpretationen der angese-
henen Meinung) aus, die dialektische und die rhetorische: Entweder
ist dieser hohere Standpunkt, diese «gemeinsame Ansicht» jenseits be-
schrinkter Einzelsichten oder Parteiinteressen'® ein Medium dialogi-
scher Verstindigung oder die mitreiBende «Erhabenheit des locus com-
munis»'30. Wir sind hier einer mittelalterlichen Variante der ersten, der
dialektischen oder intellektualistischen Deutungsmoglichkeit begeg-
net.131

128 Coll. 1785f; SN 165, Cic. De off 11 10.35. Zu einer kirchenpolitischen An-
wendung dieses Prinzips in der Auseinandersetzung Gersons mit der Tyrannen-
mordtheorie Jean Petits s. P. VON M0Os, «Das Offentliche und das Private im Mit-
telalter. Fiir einen kontrollierten Anachronismus», in: G. MELVILLE/P. VON MOOS
(Hgg.): Das Offentliche und Private im Mittelalter und in der friihen Neuzeit (Norm
und Struktur 10), K6ln-Wien 1998, Kap. IV.

129 BUBNER (wie Anm. 91) 61ff.

130 Zu dieser Dichotomie, die sich auf die unterschiedlichen Topiken des Ari-
stoteles und Ciceros zuriickfihren 1aBt, vgl. Teil II (wie Anm. 1) Kap. 3, insbeson-
dere zu zwei sich reprisentativ auf die eine oder die andere Endoxon-Konzeption
stiitzenden Neuerscheinungen: P. PTASSEK et al., Macht und Meinung. Die rhetori-
sche Konstitution der politischen Welt (Neue Studien z. Philos. 5), Gé6ttingen 1992,
und F. GOYET, Le sublime du lieu commun. L’invention rhétorique dans I’Antiquité
et a la Renaissance (Bibl. litt. de la Renaissance 32), Paris 1996.

B1 Die Fortsetzung dieses Beitrags erscheint unter dem Titel: Die angesehene
Meinung. Studien zum endoxon im Mittelalter IV: Johann von Salisbury, in: Mittella-
teinisches Jahrbuch 34 (1999). Ein vorgesehenes Kapitel iiber die Applikation der in
STop entwickelten Prinzipien einer Disputation mit argumenta probabilia auf die kon-
krete Gesprichsfithrung im «Dialog eines Philosophen mit einem Juden und einem
Christen» mul} hier aus Raumgriinden unterbleiben. Die wichtigsten Aspekte hierzu
finden sich jedoch bereits in meiner Collationes-Interpretation (wie Anm. 110): die
Reduktion der Thematik auf wenige allgemein akzeptierte Evidenzen der ratio (Mo-
notheismus, summum bonam) unter Ausklammerung aller traditionsspezifischer, parti-
kulirer Beweisgriinde (awctoritates), die Riicksicht auf die subjektive Befindlichkeit
des Gegeniiber, cum quo sermo conseritur, naturrechtliche Schlulfolgerungen aus-
schlieBlich aus den von einem Andersdenkenden selbst zugestandenen propositiones.
Ausfihrlich hierzu demnichst in meinem Beitrag: Les «Collationes» d'Abélard et la
«question juive» au XII° siécle, in: Journal des Savants 1999.



	Die angesehene Meinung : Studien zum endoxon im Mittelalter

