
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 3

Artikel: Die angesehene Meinung : Studien zum endoxon im Mittelalter

Autor: Moos, Peter von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761103

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter von Moos

Die angesehene Meinung

Studien zum endoxon im Mittelalter1

Abaelard

Peter Abaelard gilt heute zwar nicht mehr als der aufklärerische Erz-
rationalist, zu dem ihn eine zwischen konfessionellen und laizistischen

Parteinahmen zerrissene Mediävistik allzu lange stilisiert hat,
aber daß der große Sprachlogiker und «Vater der Scholastik», der die
Dialektik mit Logik gleichsetzte und von einer bloßen ars (oder
Fertigkeit) zu einer eigentlichen Wissenschaft, ja zur Wissenschaft aller
Wissenschaften umgestalten und damit erstmals Theologie als Systematik

des Göttlichen begründen wollte2, auch als ein Verteidiger des

«Meinungsmäßigen», des wissenschaftlich Ungesicherten und trotzdem

«Angesehenen» gelten kann, dürfte auch heute noch dem geläufigen

Bild dieses primär als Logiker herausragenden Denkers
widersprechen. In der Tat hat er sich oft für den Vorrang des Wissens vor
dem Meinen, der Stringenz vor der Approximation ausgesprochen.
Doch dieser allgemeinen, in der philosophischen Tradition nicht eben

originellen Abwertung der doxa stehen die differenzierten
Bestimmungen der Funktion und Grenzen einer jeden intellektuellen Tätigkeit

gegenüber, die der «Peripatetiker von Le Pallet» im Laufe der

1 Der erste Teil dieser in mehreren Fortsetzungen erscheinenden Arbeit ist unter
dem Titel: «Was allen oder den meisten oder den Sachkundigen richtig scheint»
erschienen in: B. Mojsisch/O. Pluta (Hgg.), Historia Philosophiae Medii Aevi, Studien
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters, FS Kurt Flasch,
Amsterdam/Philadelphia 1991, Bd. 2, 711—743. (Einige andere Aspekte des Themas behandelt

die französische Version dieses Beitrags: Introduction à une histoire de IV»-
doxon, in: Chr. PLANTIN (Hg.), Lieux communs, topoi, stéréotypes, clichés, Paris 1994,
3-16.) Der zweite Teil befindet sich unter dem obigen Titel im Druck in: G. UEDING

(Hg.), Rhetorik und Topik (Symposion Blaubeuren 9.-12. Okt. 1997), Rhetorik-
Forschungen, Tübingen 1998.

2 Vgl. A. CROCCO, Abelardo. L'altro versante del Medioevo, Neapel 1979, 86-
113; M. Beonio-Brocchieri Fumagalli: The Logic of Abelard, Dordrecht 1969,
16ff.



344 Die angesehene Meinung

Jahre vornahm, als er sich sukzessive verschiedenen Fächern
zuwandte, zunächst denen des Triviums, dann der Theologie und
aufgrund derselben der Moralphilosophie und sogar einer ethisch
fundierten Religionswissenschaft. Dabei mußte er die fachspezifische, dem

Gegenstandsbereich jeweils angemessene Perspektive immer wieder
neu durchdenken. Werden Aussagen dieser nicht nur zeitlich,
sondern auch rangmäßig unterschiedlichen Arbeitsphasen — etwa zu

Grundbegriffen wie probabile/necessarium, auctoritaslratio oder opinio ho-

minum/rei Veritas — auf eine Ebene projiziert, so riskiert der moderne
Betrachter, dieselben Widersprüche aufzudecken, die schon
zeitgenössische Gegner verwirrt haben. Abaelard selbst aber dürfte diese

Differenzen (trotz einiger freiwilliger oder erzwungener Revisionen)
eher als diverse Facetten, Sichtweisen ein und derselben kontinuierlich

sich entwickelnden Begrifflichkeit verstanden haben. Im Folgenden

wird darum das Verhältnis von Wissen und Meinen auf den
verschiedenen Stufen der Logik, der Theologie und der Religionsphilosophie

gesondert betrachtet.

I. Endoxales in der Dialektik

1. Am eingehendsten behandelt Abaelard die dem Endoxon nahestehenden

Begriffe probabile (die direkte Übersetzung von endoxon durch
Boethius) und opinio sowie deren Gegenbegriffe necessarium und Veritas

in den der Topik gewidmeten Kapiteln seiner logischen Frühwerke.3

3 Die Werke Abaelards werden im Folgenden (vorzugsweise nach Kapiteln und
Zeilen) so zitiert: Coli. Pietro Abelardo, Dialogo tra un filosofo, un giudeo e un cristiano,
ed. C. TrovÔ, Mailand 1992 (emendiert die Ausgabe von R. Thomas, Dialogus inter

Philosophant, Judaeum et Christianum, Stuttgart-Bad Cannstatt 1970. Identische
Zeilennumerierung beider Ausgaben); Comm.Rom. Commentaria in epistolam ad Romanos,
ed. E.M. BUYTAERT, Petri Abaelardi Opera theologica, CCM 11, Turnhout 1969, 1-
340; De int. De intellectibus, ed. in L. URBANI Ulivi, La psicologia di Abelardo e il
«Tractatus de intellectibus», Rom (Storia e lett.) 1976, 101—27, und Abélard, Des
intellections, ed. P. MORIN, Paris 1994; Dial. Petrus Abaelardus, Dialectica, ed. L.M.
deRijk, Assen 21970; Ep. 9-14 Peter Abelard, Letters, ed. E.R. Smits, Groningen
1983; SN Peter Abailard, Sic et Non, ed. B.B. Boyer/R. McKeon, Chicago/
London 1976-1977 (nach Zeilen); Solil. C. BURNETT, Peter Abelard, Soliloquium, A
critical edition, in: Studi Medievali 25.2 (1984) 857-94; STop Logica ingredientibus:

Super Topicaglossae, in: Pietro Abelardo, Scritti di logica, ed. M. Dal Prà, Florenz 1969.

205—330; T ehr Theo/ogia Christiana, ed. E.M. BUYTAERT, CCM 12, Turnhout 1969,
1-371; Tsch Theologia Scholarium, Recensiones breviores, ebd. 401-451; T Sch

Theologia <Scholarium>, ed. C. Mews, CCM 13, Turnhout 1987, 310—549; T Sum
Theologia <Summi bonis, ebd., 87-201.



Die angesehene Meinung 345

Paradoxerweise entfernt er sich darin jedoch auch am weitesten von
der aristotelischen Grundannahme des «Einleuchtenden» (aufgrund
einer allgemein, mehrheitlich oder durch Kompetenz anerkannten
Meinung), da er dieses Konzept ausschließlich im Zusammenhang
mit dem sprachlogisch-semantischen Prädikations- und Schlußverfahren

beiläufig erwähnt und dabei mehr um die Reinheit der Methode
als um deren theologischen oder gar praktisch-lebensweltlichen
Anwendungsmöglichkeiten bemüht ist. Die betont fachimmanente
Perspektive scheint hier die verbreitete Ansicht zu bestätigen, Abaelard
weise der Logik das Primat über alle anderen Erkenntnismöglichkeiten

zu.
In seiner wohl vor 1117 verfaßten Dialectica, einem systematischen

Traktat als Einführung in alle bis dahin bekannten logischen Schriften
der Antike, setzte er seine Akzente freier als in der etwas später, aber
sicher vor 1121 beendeten Logica, einer geschlossenen Sammlung von
Kommentaren über dieselben antiken Hauptwerke4, weil ihn hier die

Gattung zwang, den Vorlagen weniger selektiv zu folgen und sich
auch mit einigen dem eigenen System gegenüber sperrigen Stellen
auseinanderzusetzen. Gewisse Widersprüche zwischen beiden Texten
mögen sich aus dem Eigenrecht der Vorlagen in der Logica erklären:5
Auch der selbstbewußteste Kommentator konnte seiner auctoritas

nicht direkt widersprechen, sondern höchstens in der Form einer
klärenden, vereindeutigenden Auslegung des ungenauen oder mehrdeutigen

Wortlauts, der dadurch wenigstens als bedeutsames Problem
erhalten blieb. Dies ist nun neben vielen anderen Stellen der Logica, an
denen Abaelard sich über den äquivoken Sprachgebrauch Boethius'
oder Ciceros kritisch äußert, gerade an seiner Deutung jenes Kapitels
aus De differentiis topicis über die argumenta probabilia zu beobachten,
von dem er nicht wissen konnte, daß es eine ziemlich getreue, wenn
auch glossierend erweiterte Ubersetzung der endoxon-D&Lciition des

Aristoteles enthält:6 Probabile vero est quod videtur vel omnibus, velpluribus,
vel sapientibus, et bis vel omnibus, vel pluribus, vel maxime notis atque praeci-

4 In dieser Reihenfolge nach C. Mews, On Dating the Works of Abelard, in:
AHD 52 (1985) 73-134, der mit bewundernswertem Scharfsinn eine Reihe etablierter

Datierungen in Frage stellt. Vgl. auch John MARENBON, The philosophy of Peter
Abelard, Cambridge 1997, 40ff.; ich übernehme im Text dessen Bezeichnung Logica
für diesen früher unter Logica ingredientibus angeführten Kommentar.

5 Vgl. J- JOLIVET, Arts du langage et théologie chez Abélard, Paris 1969, 166.
6 De diff. top. I (PL 64) 1180 C-D, nach Arist. Top.I 1, 100al8; 100b 21-23;

analysiert in Teil I 722ff. und Teil II, Kap. 2 (s. Anm. 1).



346 Die angesehene Meinung

puis, vel quod unicuique artifici secundum propriam facultatem, ut de medicina

medico, gubernatori de navibus gubernandis. Schon Boethius, der gegenüber
Aristoteles in einem ähnlichen Abhängigkeitsverhältnis stand wie
Abaelard gegenüber Boethius, hatte dieses Zitat aus dem Kontext der
grundlegenden Unterscheidung apodeiktischer und dialektischer
Schlüsse gelöst und einer zweiten Bestimmung unterworfen, die alle
Schlüsse auf letzte Evidenzen oder per se nota zurückführt, die durch
nichts anderes mehr zu beweisen sind (indemonstrabilia), seien es

wissenschaftliche Prinzipien oder in Redesituationen unmittelbar
einleuchtende Ansichten.7 Die einen sind notwendig, weil sie objektiv
nicht anders sein können, die anderen plausibel, weil sie in
Redesituationen subjektiv überzeugen. Beide Evidenzarten können getrennt
oder vereint verwendet werden und, wenn sie zusammentreffen, mit
der vorrangigen Intention entweder der Wahrheit oder der
Glaubwürdigkeit, oder sie können schließlich auch ganz fehlen. Darauf
beruht die Einteilung der vier Disziplinen Philosophie, Dialektik, Rhetorik

und Sophistik.8
Abaelard scheint einiges an dieser Theorie gestört zu haben, als

hätte er gespürt, daß die mitübernommene aristotelische Endoxon-
Definition darin einen ungenügend verdauten Fremdkörper bildet.
Jedenfalls sucht sein Kommentar Zweideutigkeiten zu beseitigen:
Danach hat Boethius den Begriff des probabile in einem engeren und in
einem weiteren Sinn verwendet. Argumenta probabilia sind bei ihm
einerseits Argumente, die «sofort und durch sich selbst» (statim per se)

ohne jeglichen Beweis durch anderes ausschließlich vom Angesprochenen

(ei cum quo sermo conseritur), d. h. vom Gegner in der Dialektik,
vom Richter in der Rhetorik, als glaubwürdig aufgenommen werden.9
Diese Definition betont die Unmittelbarkeit der Rezeption von
Argumenten unabhängig von jeder Charakterisierung des Adressaten,
außer derjenigen seiner Adressatfunktion. Andererseits aber zählt
Boethius eine Reihe von Personen auf, die das probabile als Vertreter
einer Meinung konstituieren. Abaelard verbindet diese zweite Definition

so mit der ersten, daß er diese Meinungsträger in Adressaten

7 Vgl. L.F. Tuninetti, Per se notum, Die logische Beschaffenheit des
Selbstverständlichen im Denken des Thomas von Aquin, Leiden 1995, und meine Besprechung

in Teil II, Kap. 2.
8 De diff. top. I (PL 64) 1180-82; vgl. Teil I, 728ff.
9 STop 205, 299, 307: Etpraeterea illud est recteprobabile quod videtur ei cum quo

disputâtur, vet ipsi qui iudicat inter eos. Sed hic iudex [...] diätur in dialectica disputatione, id est

cum eo cum quo sermo sermo conseritur, in rhetoricis vero alius.



Die angesehene Meinung 347

verwandelt, für die sich die plausiblen oder unmittelbar akzeptablen
Argumente eignen. Wem also scheint das probabile «geeignet, über
etwas Glaubwürdigkeit zu erzeugen»?

(Entweder allen) Menschen oder (den meisten), d. h. dem größeren Teil
der Menschen oder wenigstens (den Weisen) und von diesen Weisen
wiederum (entweder allen), den meisten oder wenigstens den (berühmten)

und durch Weisheit (hervorragenden), und wenn nicht allen oder
den meisten Weisen, so doch (irgendeinem) [einzelnen], d. h. einem
bekannten über alle und (aufgrund seiner ihm eigenen Fähigkeit), d. h. seiner

Wissenschaft, hervorragenden, wie einem Arzt über die Ärzte;
beziehungsweise: (was nach der eigenen Fähigkeit [so] scheint), d. h. was
demjenigen über Angelegenheiten seines Fachs, z. B. (einem Arzt über
die Medizin) [so] scheint.10

Dies stellt eine noch detailliertere Paraphrase der schon von Boethius
hinsichtlich der Kompetenz auf Kosten der allgemeinen Konsensua-
lität erweiterten Endoxon-Bestimmung des Aristoteles dar, die derart
wesentlich (kopflastiger) geworden ist. Zur Erläuterung der dritten
Subkategorie der Dreierskala: «die berühmten Weisen» fügt Abaelard
im Singular implizit sogar noch einen vierten Endoxonrepräsentanten
hinzu: den einzelnen «Weisen», den sich in seinem Fach auskennenden

Experten. Bei Aristoteles qualifizierte umgekehrt die Meinung
der Vielen die «Weisen» als «Angesehene»; sie hing also nicht von der

Qualifikation durch die Weisheit der Wenigen ab.11

Abaelard interessiert nicht die Legitimation des Endoxon aus seiner

Herkunft — aus der allgemeingültig-prominenten Meinung —, die
in der eben erwähnten zweiten Definition des Boethius immerhin
noch durchscheint, sondern die argumentative Effizienz oder Schlüssigkeit

einer «probablen» Aussage in einem dialektischen Zwiegespräch,

wie dies aus der ersten Definition hervorgeht. Entsprechend
referiert er die zweite, die ursprünglich aristotelische Definition mit

10 Ebd. 306f.: [...] describit dicens quodprobabile est quod statim videtur, id est quod sta-

tim, ut auditum est, approbatur tamquam Valens et reüpitur tamquam idoneum ad conferendam

fidem quaestioni; et cui videatur idoneum subiungit: vel omnibus hominibus, vel pluribus id
est maioriparti hominum, et si neque omnibus neque maioriparti hominum, saltern sapientibus,
et his, scilicet sapientibus, vel omnibus vel maiori parti, saltern sapientibus magnae jamae et

excellentis sapientiae; et si non omnibus velpluribus sapientibus, saltern unicuique, id est alicui

noto de omnibus ac praecipuo secundum propriam facultatem, id est scientiam suam, ut
medico noto de médias; vel ita: quod videtur secundum propriam facultatem, hoc est, quod
videtur ei de eis quae ad scientiam suam pertinent, ut quod videtur medico de medicina.

11 Vgl. K. OEHLER, Der Consensus omnium als Kriterium der Wahrheit in der antiken

Philosophie und der Patrisitik, in: Antike und Abendland 10 (1961) 103-29.



348 Die angesehene Meinung

einem kritischen Unterton, der auszudrücken scheint: Wozu diese

(quantitative und qualitative Kriterien vermischende) Vollständigkeit
zur Charakterisierung der sozialen Dimension? Diese Redundanz
erklärt sich ihm daraus, daß Boethius hier «keine mögliche Auffassung
übergehen wollte»12. Die extensive Semantik der zweiten Definition
führt jedoch nach Abaelard dazu, daß das probabile so vieles umfaßt,
daß schließlich alles «probabel» wird, auch das nicht unmittelbar
Einleuchtende, womit sich Boethius offenkundig selbst widerspricht.13
Ein Beispiel dafür ist das in De differentiis topicis ausdrücklich als non

probabile bezeichnete Argument von der Sonnenfinsternis, die der
zwischen Erde und Sonne tretende Mond erzeugt. Dies ist nach der
ersten Definition nicht plausibel, weil es nur äußerst selten geschieht
und selbst einem Astronomen nur durch Beweis verständlich ist.14

Entscheidend ist also allein die Bestimmung: probabile est quod statim
videtur. Nicht wer in einer gegebenen Situation wen überzeuge, ist von
Belang, sondern daß ein Argument, gleichviel welcher Art und
Herkunft, beim Hören sofort (statim ut auditum est) Zustimmung erlangt.
Nicht alles Glaubwürdige, sondern nur das actualiter bzw. naturaliter

Glaubwürdige gehört in die probabi/e-Defmition. Was erst hinterher
nach einem Beweis einleuchtet, fällt aus ihr heraus.15 Umso weniger
gehört das sophistische Argument zum probabile, da es manifest falsch
ist und nie in irgendeines Menschen opinio Bestand haben kann. Es ist
(entgegen der Ansicht des Boethius) nicht einmal ein Argument für
das Scharfsinntraining, sondern überhaupt kein Argument (310).
Obwohl «alle probabilia in der Meinung sind», sind nicht alle Meinungen

12 STop 306.24: Hic vero largius describit probabile ut nullam eins acceptionem praeter-
mittat. Vgl. auch ebd. 310.20: Postquam aliorum opinionem secutus [....] corrigit eorum opi-
nionem. Äußerungen von Autoren magis secundum aliorum opinionem quam secundum pro-
priam in kompilatorischer Absicht sind nach dem SN 88f. eine bei der Interpretation
zu überwindende Verständnisschwierigkeit.

13 STop 307. 15-18: attende quod si in divisione argumenti superius ita large acceptum est

probabile sicut hic describitur, omnia videnturprobabilia esse, etiam illud quod non probabile vo-
cat.

14 Ebd. 307.18f.; 308. 15f£; 309.35.
15 Ebd. 300. 19ff.: Unde rationem quodlibet argumentum vocamus, id est rationabiliter in-

ductum adfaäendamfidem, non tarn secundum rei veritatem quam secundum animi qualitatem et

aestimationem eius cui fit, ut saepe quod est incongruum secundum rei veritatem conveniens sit
secundum opinionem. Ebd. 300f.: Non enim omne quodfidem faätprobabile est, sed quod statim

ut auditum est fidem faät. Si enim aliquod argumentum proferatur et mox, ut auditum est, non

recipiatur, si postea probetur et probatum fidem faät, licet fidem faäat, tarnen probabile non est,

quod statim per se sine ulla probatione receptum non fuit. Unde si facere fidem actualiter nihil im-
pedit, quoque non modo naturaliter acäpiamus.



Die angesehene Meinung 349

probabilia, sondern nur die situativ unmittelbar überzeugenden.16 Die
zuerst genannte «strikte» oder formale Definition aufgrund eines psy-
cho-logischen Kriteriums: der Rezeptivität des Angesprochenen, ist
somit die einzig präzise und hinreichende. Denn sie bezieht sich im
Gegensatz zu der aristotelischen (von Boethius offenbar nur halb
verstandenen, von Abaelard klar verworfenen) Definiüon nicht auf
den Beweisanfang oder auf irgendeinen Inidalkonsens, sondern auf
das Beweisziel, nicht auf das Finden akzeptabler Prämissen, sondern
auf das überzeugende Ableiten und Schließen (307): probabile et necessa-

rium non in se dicitur, sed quantum ad conclusionem.

Abaelard geht dabei gerade nicht von der traditionellen axioma-
tisch-objektiven Bedeutung des per se notum aus17, sondern betont das

prozessuale, kontextuelle, subjektive Moment unmittelbarer Zustimmung

in einer konkreten Disputation. Das probabile ist nicht mehr als

das, was ein Diskutant leicht {facile), spontan (sponte) und ex sola opi-
nione «konzediert», gleichviel ob es es wahr oder falsch sei.18 Es ist das

Resultat einer Auseinandersetzung, die den «Gegner» beim Wort
nimmt und ihm das meinungsmäßig Zugegebene — notwendig
sprachlich Geäußerte — in einem ihm deshalb auf der Stelle glaubwürdigen

Schluß so zurückgibt, daß sich jeder weiterer Beweis oder
Regreß auf schweres und tiefes Sachwissen von selbst erübrigt. Ein
solches argumentum probabile ist wahrheitsindifferent: ex vero falsum conveni-

enter ostendo non quantum ad rerum natura, sed quantum adpositionem senten-

tiae adversarii, ad opinionem cuius maxime respiciendum est, si ei fidem facere

cupimus. Sola enim adfidem sujficit, quia sive quod in veritate consistât sive non,
nihil attinet ad probationem, si ei minime videtur, cum quo sermo conseritur

(299). Mit dieser in der Abaelardforschung so gut wie unbekannten
kritischen Verarbeitung der boethianisch gefilterten Endoxondefini-
tion des Aristoteles hat der Peripateticus Palatinus zwei nur scheinbar
konträre wissenschaftsgeschichltiche Ergebnisse erzielt: Er hat die in
seiner Vorlage angestrebte Logifizierung des Endoxon noch um einen
Grad weitergetrieben, aber — und dies läuft im Grunde auf dasselbe
hinaus — er hat das Theorem zugleich von den metaphysischen,
(realistischem Einfärbungen neuplatonisch-stoischer Provenienz in einem

16 Ebd. 311.17—9: Quippe non est idem penitus quod in opinione est et quodprobabile est,

quia omnia probabilia in opinione sunt, sed non convertitur. Vgl. auch ebd. 312.12—6.
17 S. dazu Tuninetti (wie Anm. 7) und Teil II (wie Anm. 1), Kap. 2.
18 STop 308; s. auch Dial 272.



350 Die angesehene Meinung

vielleicht nominaüstischen, jedenfalls rein technisch-instrumentellen
Sinn wieder entschlackt.19

2. Um den Bedeutungswandel des Endoxonkonzepts zu beleuchten,
wurde das «Plausible» bisher isoliert betrachtet, obwohl Abaelard es

meist im Zusammenhang mit dem Gegenbegriff des «Notwendigen»
behandelt. Die Unterscheidung probabile—necessarium bildet ein in
seinen logischen Schriften, namentlich in der <Dialectica> zentrales (im
übrigen auch gut erforschtes) Thema, das hier nur kurz zu streifen ist,
weil davon die Wesensbestimmung der Logik und deren unterschiedliches

Verhältnis zu den Disziplinen Dialektik, Rhetorik, Physik und
Metaphysik abhängt. Auch am Notwendigkeitsbegriff des Boethius
findet Abaelard etwas Äquivokes, das es durch eine saubere Trennung

inner- und außersprachlicher Aspekte zu beseitigen gilt. Denn
«notwendig» kann sich auf die logische Schlüssigkeit (inferentia) oder
auf die Sachwahrheit von Argumenten beziehen. So bildet der
hypothetische Syllogismus «Wenn jeder Mensch ein Stein ist, und jeder
Stein Holz ist, dann ist jeder Mensch Holz» eine «notwendige» und
sogar «wahre», d. h. (quantum ad conclusionem) logisch richtige Schlußfolge,

obwohl keine einzige Proposidon für sich genommen wahr
ist.20 Im eigentlichen Sinne (in se) «notwendig» sind nur sachwahre,
mit der rerum natura übereinsdmmende Schlüsse, die «unvermeidlich»
und «immergültig» sind. Dafür zeugt das berühmte nach Boethius
zitierte Beispiel Ciceros, das außerhalb der Dialektik mit Bezug auf die
Gottesmutter soviel Anstoß erregt hat:21 Si peperit, cum viro concubuit.

«Wenn eine Frau geboren hat, hat sie mit einem Mann geschlafen.»
«Wer also sagt, das eine könne nicht sein, wenn das andere abwesend

ist, sagt, daß dessen Existenz notwendig die Gegenwart des anderen

verlangt.» Eine reale, nicht eine enuntiative Konsequenz macht hier
die Notwendigkeit aus.22

19 Vgl. JOLIVET (wie Anm. 5) 172f., 350.
20 STop 155ff.; Dial. 253f.
21 Dial. 272f. nach Cicero, De inv. I 29; Boeth. De diff. top. III (PL 64) 1198C, De

Syllogismes hypothet. I (ebd.) 833A; Teil I (wie Anm. 1) 734ff. zu der für die mittelalterliche

Rezeption außerhalb der Dialektik maßgeblichen Cicero-Kritik des Marius
Victorinus. Abaelard selbst verwendet das Beispiel in seinen theologischen Schriften
(s. unten Anm. 62), um solche nécessitas gerade zu verwerfen. Vgl. allgemein
W. HARTMANN, Manegold von Lautenbach und die Anfange der Frühscholastik, in:
DA 26 (1970), 45-149, hier 112ff.

22 Dial. 272.31 ff.: Qui enim dicit alterum non posse esse altero absente, projecto dicit ipsius
existentiam necessario exigere alteriuspraesentiam..



Die angesehene Meinung 351

Doch diese Sachnotwendigkeit fällt nun gerade nicht in die
spezifische Fachkompetenz des Sprachlogikers, der sich nicht mit den

«Dingen», sondern mit der korrekten Abfolge von «vorgeschlagenen
Sätzen» (propositiones) zu beschäftigen hat. Kaum irgendwo geht Abae-
lard unverhohlener mit seiner Autorität Boethius ins Gericht als in
diesem Kontext: Anläßlich der berühmten, von Cicero stammenden

Argumentdefinition ratio rei dubiae faciens fidem, wirft er seinem
spätantiken Vorläufer vor, darüber multum ambiguum gesprochen zu haben,
mehr «fremder Lehrmeinung» (opinio aliorum) als selbständig der «Wahrheit»

gefolgt zu sein, so daß er in dieser Sache sogar ridiculosus esse

videturP Was hat Abaelard zu einem solch ungewöhnlichen Seitenhieb

gegen den großen Meister erregt, den er selbst einmal maximum ilium
latinorum philosophum genannt hat?24 Es ist eben die Vermengung von
res und propositio, die ihm als der Hauptfehler an dieser nicht das

Wesen des zu Definierenden — des argumentum —, sondern bloß dessen

Funktion bestimmenden Definition erscheint. Was aber ist das Wesen
des Arguments? Nach dem Ausschluß unzureichender Lösungen (in-
tellectio, locus) entscheidet sich Abaelard für diese: Nur propositiones
dürfen Argumente genannt werden {propositiones quae praemittuntur ad

propositionem alteriuspropositions). Auch die res dubia, die dadurch
glaubwürdig wird, ist im eigentlichen Sinn keine res, sondern eine propositio
dubia, die den Namen quaestio verdient, solange darüber diskutiert
wird, und conclusio, sobald sie beweiskräftig geklärt ist.25 Nicht die
Kenntnis der Dinge, sondern die Verknüpfung von voces arguentes zu
einem logisch Ganzen macht die Argumentation in einer disputatio
aus;26 denn der Disput ist kein wirklicher, bzw. sachbezogener Kampf
(realis pugna) und auch kein forschendes Grübeln des einsamen Geistes

(perscrutatio unius hominis in cognitionè), sondern ein Konflikt von
Aussagen gemeinsam argumentierender Menschen (altercatio et contentio

ratiocinantium)F
Diese rein sprachlogische, Außersprachliches soweit nur kritisch

einbeziehende Methodologie läßt den modernen Interpreten perplex.
Ist damit das letzte Wort zum Problem der Referentialität gesprochen?

Wozu dienen bei solcher Ausschließlichkeit des Propositiona-

23 STop 301.6ff. und 19. Vgl. auch oben Anm. 12 zur Interpretation einer
solchen Fehlerquelle nach SN 88f.

24TSumI 199.
25 STop 294f.; vgl. JOLIVET (wie Anm. 5) 135ff.
26 STop 305. 36f.; Dial. 255; vgl. JOLIVET 148f., 161 f., 168ff.
27 STop. 305.14-18; vgl. JOLIVET 141f.



352 Die angesehene Meinung

len die vielen auch in Abaelards logischen Schriften durchaus positiven

Äußerungen über die Veritas rerum Dieser Frage hat Jean Jolivet
im Grunde sein ganzes monumentales Werk gewidmet. Es genügt
hier, einige das Endoxale berührende Aspekte zusammenzufassen: Im
Zusammenhang mit der erwähnten Kritik der res dubia-Votmû zidert
Abaelard gegen Boethius eine (durch diesen selbst überlieferte) Stelle

aus dem Rumpf-Organon der logica vetus\2i «Aristoteles sagt vom
Syllogismus, daß aus dem Vorgeschlagenen und Zugegebenen notwendig
etwas anderes herauskommt.» Dieses Andere ist ein sprachlicher
Gegenstand, auch wenn der Sinn der Prämisse oft mit demjenigen der
Conclusio übereinstimmt. Da die «zweifelhafte Sache» ein Satz ist,
über den Zweifel bestehen, muß ein «anderer Satz» zwischen das zu
Beweisende und den Beweis treten. Der Zweifel aber kann sich nur
auf zwei Probleme des Satzes richten:29 « ob der Satz sagt, was er

sagt, oder ob er das sagt, was in der Wirklichkeit ist.» Beispiel: Wir
sehen einen lesenden Menschen, ohne zu wissen wie er heißt, und
jemand sagt uns «Sokrates best», dann bezweifeln wir nicht die Realität,

sondern die Identität des Lesers, d. h. die Aussage selbst, die
etwas Ungewissem einen Namen zuteilt. Im zweiten Fall kennen wir
Sokrates und wissen, daß er abwesend ist. Wenn wir hören «Sokrates

liest», zweifeln wir nicht am Sinn dieses Satzes, sondern, ob das, was
er sagt, auch wirklich geschieht. Zwei notwendige Bedingungen müssen

also zusammentreffen, damit ein Satz wahr ist (303,27f.): Primum

quidem ut aliquid in re sit, etpostea quod propositio illud dicat. Man könnte
dazu einwenden, das eben noch aus der logischen Notwendigkeitsbestimmung

verbannte Sachargument werde derart durch die Hintertür
partiell wieder hereingeholt. Abaelard selbst widerlegt den Einwand
unmittelbar nach dem angeführten Beispiel so:30 «Obwohl wir nicht
vom Satze, sondern von der Sache selbst, die Sokrates ist, handeln, so
zielt der Zweifel doch auf die propositio, und obwohl er mittels Worten
die Realität in Frage stellt, strebt er dennoch danach, die Wahrheit
des Satzes an den Tag zu bringen » Eine prägnante Formel, die

28 STop 302.28—30: Nam et Aristoteles ait... ex his quaeproposita sunt et concessa aliud
ab ipsis necessario evenire (Boeth. De syllog. categ., PL 64, 821A).

29 Ebd. 302. 41—303.3: Duabus vero de causis dubitaripotest utrum propositio sit vera, id
est dicat id quod in re est: vel quia nescimus earn dicere id quod ipsa dicit et quod cerium est nobis,

vel quia cum sciamus earn dicere id quod ipsa dicit, illud tarnen quod ipsa dicit nescimus si in re

sit.
30 Ebd.303.40ff.: licet depropositione non agamus sed de re quae est Socrates, intentio

tarnen dubitationis ad propositionem periinet et licet de re per verba quaerat, intendit tarnen veri-

tatempropositionis sibi manifestari.



Die angesehene Meinung 353

man als Motto sämtlichen logischen Schriften des Palatinus voranstellen

könnte, bringt den ganzen Gedankengang auf den Punkt:31 licet

actio sit circa rem, tarnen intentio est circa vocem. «Obwohl die Auseinandersetzung

sich um Sachverhalte dreht, gilt die Aufmerksamkeit doch
der [hörbaren] Sprache.» Wenn das ausschlaggebende necessarium «an
sich» die Sachwahrheit darstellt, aber im Beweisver fahren allein die

Schlüssigkeit «notwendig», das heißt «wahr» ist, so stehen diese

Bestimmungen nicht in einem Gegensatz, sondern in einer hierarchischen

Relation von Mittel und Zweck zueinander, die das je eigene
Erkenntnisinteresse verschiedener Disziplinen begründet. Der Logiker

unterscheidet sich durch den Vorrang der sprachbezogenen
Perspektive vom «Physiker», der sich zuerst um die Sachen kümmert.32
Die wissenschaftliche Priorität des einen ist das hilfswissenschaftliche
Nebengebiet des anderen und umgekehrt. Die Arbeitsteilung betrifft
jedoch in subtilerer Weise auch die beiden Sprachfächer Dialektik
und Rhetorik.

Hierzu müssen wir nochmals auf den Begriff des probabile
zurückgreifen, den Abaelard nicht nur unter dem erwähnten Aspekt der
situativen, adressatbezogenen Evidenz, sondern auch von der
eingeschränkten Sachhaltigkeit her bestimmt: Im Unterschied zu dem mit
dem Wahren identischen Notwendigen, ist das probabile das «dem
Wahren Ahnliche» oder Wahrscheinliche. Abaelard betont dabei stark
die visuelle Dimension:33 secundum visum, secundum quod cuilibet... videtur,

und stellt den (gelegentlich trügerischen) Sinneseindruck des Auges in
Analogie zur Wahrheitsindifferenz der Meinung (fides, existimatio,
opinio)-. «Vieles wird gesehen/erscheint so (videtur), was nicht ist, und vieles

ist, was nicht gesehen wird.» Probabilitas itaque ad visum referenda est,

Veritas autem sola ad rei existentiam. «Wahrscheinliches ist auf das Sehen,
Wahres auf die Existenz einer Sache zu beziehen.»34 Was Abaelard
unter visus versteht, geht aus seinen Beispielen hervor (277f.): «Wird

31 STop 304.7f.; vgl. JOLIVET (wie Anm. 5) 139ff.

32Jolivet 144.
33 Dial. 272. 2-5: est autem probabile quod veri similitudinem tenet, idest quod facile ab

auditore conceditur. Id vero modo verum, modo falsum esse pro existimatione audientis contingit;
multa enim videntur quae non sunt et multa sunt quae non videntur.

34 Ebd. 272, 5f. Dies ist eine Verdeudichung des weder von Aristoteles noch
von Boethius in der «»(ÄwoK-Definition (s. oben Anm. 6) weiter erklärten Verbs
pasin/ videtur, das den modernen Ubersetzer übrigens in die Schwierigkeit bringt,
diesem «scheint» ohne Tautologie ein Adverb wie «wahr», «richtig», «wahrscheinlich»,
«glaubhaft», «plausibel», «einleuchtend», «akzeptabel» beizufügen, obwohl der Wortlaut

nur den allgemeinen Gegensatz von Sein/Wissen und Schein/Meinen evoziert.



354 Die angesehene Meinung

ein Mädchen häufig nachts mit einem Jungen zusammengesehen, so
schließe ich aus diesem Gespräch leicht auf die Liebe, weil wir solche
Zusammenkünfte nie stattfinden sehen, außer zwischen Liebenden.»
Solches «Sehen» ist also durch objektive und subjektive Frequenz
gekennzeichnet (häufige Erscheinung, häufig verwendetes Indiz). Die
darauf beruhende Wahrscheinlichkeit besteht nicht im Schluß,
sondern in der Plausibilität (commendatio fidei); sie ist «zufällig und oft dem
Irrtum nahe, Notwendigkeit aber ist bestimmte und unveränderliche
Wahrheit.» Zwei weitere Beispiele: «Wenn sie eine Mutter ist, hebt sie

ihre Kinder.» Dies ist, weil auch das Gegenteil zutreffen kann, kein
notwendiges Argument, aber doch ein wahrscheinliches, da Mütter
nur äußerst selten den Tod ihrer Kinder wünschen.35 Normalerweise
werde eher der Bauer als der Herr geschlagen. Daraus läßt sich nach
dem Topos vom Mehr oder Weniger schließen:36 «Wurde der Herr
geschlagen, so erst recht der Bauer.» Dies ist «offenkundig ein
falscher Schluß aus einer wahren Prämisse», der nur secundum visum

überzeugt, nicht secundum rei veritatem, d. h. nach dem, «was einem jeden
mehr oder weniger so erscheint» (275,17f.). Doch sofern ihn der

Angesprochene akzeptiert, kann ihn der für alle Probleme zuständige
Dialektiker, aber am meisten der mit konkreten Einzelfällen beschäftigte

Redner so verwenden, «als ob er wahr wäre»(278). Im Bereich
des Kontingenten entscheidet somit der Alltagsverstand nach
gewissen Graden der Glaubwürdigkeit bald so, bald so und trifft damit
die Sachwahrheit häufig, aber nicht immer, d. h. nur dann, wenn die

opinio des Angesprochenen und zu Uberzeugenden auch wahr ist.37

Die Kunst topischer Rede bildet aus solchen Zufallstreffern
wahrscheinliche Prämissen und führt sie methodisch, d. h. nach sprachlogischer

Notwendigkeit zu sachlich nichtnotwendigen Schlüssen. Daher

die paradoxe Formulierung (278,8f.): haec probabilitas, idest facilis
concessio verae inferentiae, in necessitate recipienda est.

3. Wie verhält sich diese Kunst zur Wissenschaft, wenn einerseits in
der Topik der Sachbezug, nicht die Schlußform die bloße
Wahrscheinlichkeit konstituiert, andererseits aber die mit der Logik
identifizierte Dialektik immergültige Wahrheit findet und deshalb das Prinzip

aller Wissenschaften und die «Führerin der Philosophie» genannt

35 STop 309f.
36 Dial. 274f.
37 Ebd. 272.15-18: Patet itaque necessarium omnino comprehendi in vero, probabile modo

cum vero concentre, cum videlicet auditor veram tenet opinionem, modo etiam dissentire, cum tenet

falsam.



Die angesehene Meinung 355

zu werden verdient? Abaelard hat offenbar nicht nur nécessitas und
probabilitas, sondern auch dialectica in einem engeren und in einem
weiteren Sinne verstanden, obwohl dies nicht immer ganz klar wird.38
Einerseits strebt die Dialektik in dem dargestellten intersubjektiven
Rahmen wie die Rhetorik einzig probabilitas an, Philosophie aber sucht

entgegen der opinio hominum nach nécessitas. Diese Unterscheidung
betrifft die intentio, d. h. das fachspezifische Hauptziel, obwohl «der
Dialektiker gelegentlich auch notwendige, der Philosoph auch
wahrscheinliche Argumente verwenden muß» (462). Entscheidend ist für
diese Art Dialektik und insbesondere für die Rhetorik die ökonomische

Absicht, das für die Überzeugung Hinreichende vorzubringen.
Sola sufficitprobabilitas (s. oben, nach Anm. 18). «Glaubwürdigkeit wird
ebenso gut wie durch Notwendiges durch Nichtnotwendiges erreicht,
wenn es nur von demjenigen, mit dem man disputiert, zugestanden
wird» (462). In diesem Zusammenhang polemisiert Abaelard gegen
die Gleichsetzung des probabile mit dem verum oder necessarium, wie sie

gewisse Rhetoriklehrer seit Cicero vollziehen.39 Besonders gegen diese
Ansicht richtet sich die erwähnte Definition: estprobabile quod veri simi-
litudinem tenet. Wenn es in der Dialektik (im engeren Sinn) Wahrheit
gibt, so Hegt sie nicht in der rei Veritas, sondern einzig in der vis inferen-
tiae des SchHeßens aus WahrscheinHchem, in der formal richtigen
«Verbindung», derer sich auch die Philosophie beim Ableiten aus
wahren und notwenigen Prämissen bedient. (Schon Aristoteles und
erst recht Boethius sahen das Bindeghed zwischen dem demonstrativen

und dem topischen Beweisverfahren im strukturell gleichen
Syllogismus.)

Es scheint, daß Abaelard erst, als er sich gegen die Verwendung
dialektischer ratio in der Theologie verteidigen mußte, von dieser
Wahrheit immanenter Kunstregeln ausging, um Dialektik im zweiten,
weiteren Sinn zur Logik oder Sprachphilosophie als universalem In-

38 JOLIVET 171 f., 174: «Abélard essaye de tenir ensemble, sans voir clairement où

gît la difficulté, deux types de logiques bien différents», d. h. die aristotelisch sach-
orientierte und die nominalistische, rein sprachorientierte.

39 Dial. 271.35ff. Wohl hier ein Seitenhieb gegen Abaelards Rhetoriklehrer
Wilhelm von Champeaux. Vgl. M. Beonio-Brocchieri FUMAGALLI, «Note per una in-
dagine sul concetto di retorica in Abelardo», in: Arts libéraux et philosophie au

Moyen Age, Montréal-Paris 1969, 829-841, die freilich diesen Aspekt derart
generalisiert, daß Abaelard zu einem Anti-Rhetoriker wird, was er insbesondere als Theologe

keineswegs war (s. unten Anm. 126).



356 Die angesehene Meinung

strument aller Wissenschaften zu erklären.40 Mit Berufung auf Augu-
stins bekanntes Lob der Dialektik als disciplina disciplinarum (470)
erhebt er dabei den Bereich reiner Verfahrensformen zum Gegenstand
einer eigenen cognitio veri, die nur die von Gottes Gnade inspirierte
Vernunft erlangt (469). Doch die Begründung für diese geistliche
exaltatio dialecticae ist bereits in den ganz technischen Topik-Kapiteln
der Frühschriften angelegt: In dem berühmten Beispiel eines
hypothetischen Schlusses si est homo, est animal wird nichts über die Existenz

eines Menschen gesagt, sondern mit Hilfe des locus a specie eine

immergülige Wahrheit über die Relation (hahitudo) der Begriffe
Lebewesen und Mensch ausgesprochen, die selbst dann bestünde, wenn es

(etwa vor der Schöpfung oder nach dem Weltende) weder Menschen
noch Lebewesen auf Erden gäbe. Dieses Verhältnis von Species und
Gattung ist ah aeterno wahr und notwendig; ebenso «ewig» ist der
damit gebildete Schluß als reine Form, da der kontingente Inhalt der
Existenz ausgeklammert bleibt. «Jedem Beweisverfahren, das sich auf
anderes als auf [solch] immerwährende, durch Worte bestimmte
Relationen stützt, geht Notwendigkeit ab Deshalb muß man sich
mehr um den eigentlichen Sinn der Worte als um die empirischen
Existenzen kümmern.»41 Dieser methodologische Wahrheitsbegriff
selbstreferentieller Logik hebt jedoch die inhaltliche Grundunterscheidung

zwischen den nur hinreichend plausiblen Wahrscheinlichkeiten

der Dialektik (im engeren Sinn) und den sicheren Wahrheiten
der Philosophie (d. h. auch der Dialektik im weiteren Sinn) keineswegs

auf. Er zeigt nur einen höheren Grad der Spezialisierung des

Logikers an, der bewußt von der Wirklichkeit absieht, um sich
ausschließlich auf die gedanklichen und sprachlichen Möglichkeiten der

Wirklichkeitserfassung zu konzentrieren.42

40 Der hier aufschlußreiche Prolog zu Buch IV der Diabetica (469—471) könnte in
die Übergangszeit von 1119 fallen, in der Abaelard bereits mit der ersten Redaktion
der Theologia Summi boni begonnen hat. Zur frühen Datierung des Gesamtwerks s.

oben Anm. 4.
41 Dial. 263f.; 284.16ff.; vgl. Jolivet 154ff., 159.
42 Formuliert nach L.M. DE RlJK, «Einiges zu den Hintergründen der Scotischen

Beweistheorie: die Schlüsselrolle des Sein-Könnens (esse possibile)», in: Die Kölner
Universität im Mittelalter (Mise. Mediaev. 20), Berlin 1989, 176—191, hier 191, mit
Bezug auf Frege und die moderne Logik.



Die angesehene Meinung 357

II. Endoxales in Theologie und Keligionsethik

1. Abaelard hat, als er vom Logiker zum Theologen wurde — in seinen

Augen ein Aufstieg, ja eine Art Konversion43 —, gerade diese Spezialisierung

auf das Formale in wesentlichen Stücken hinter sich lassen
müssen. Hätte er weniger hohe Ansprüche an seine Logik des sprachlich

Notwendigen gestellt, sie nicht so scharf von den topischen
(deswegen nicht verächtlichen) Arten der Argumentation unterschieden,
so wäre er vielleicht auch nicht zu einem so klaren Bewußtsein der
Grenzen menschlicher Vernunft gegenüber einer Wirklichkeit gelangt,
die über das Offenbarungswort Gottes hinaus keine wahren, sondern

nur wahrscheinliche Erkenntnisse zuläßt. Er dürfte darum in der

Theologie dem urprünglichen antiszientistischen Sinn der «angesehenen

Meinung», ohne eigens vom Endoxon zu handeln44, wohl
näher gekommen sein als in der Dialektik, wo er das entsprechende
Lehrstück ausdrücklich kommentiert. Es ist immerhin beachtenswert,
daß er in der Theologie, wo er sich nicht mit «Aussagen», sondern mit
den «Sachen selbst» zu beschäftigen hatte, also die Präferenzen seiner
dialektischen Methode gerade umkehren mußte45, wörtlich den von
Cicero abgeleiteten rhetorischen und ethischen Grundbegriff der ratio
honesta, des «angesehenen», aber nichtnotwendigen «Grundes»,
gebraucht, um damit den dem Gegenstand angemessenen Rang, die
höhere Würde eines spezifisch «probablen» Beweisverfahrens zu
bezeichnen, mit dem er den Glauben gegen die ratio necessaria

anmaßender Hyperdialektiker verteidigen wollte.46 Es ist eine tragische Iro-

43 TSch, Praef. 2—4, s. unten (Anm. 56).
44 Der einzige indirekte Hinweis auf die Endoxondefinition in theologischem

Kontext betrifft den locus ab auctoritate; s. unten Anm. 65f.
45

J. CoTTIAUX, La conception de la théologie chez Abélard, in: RHE 28 (1932)
247-295, 533-551, 788-828 prägte (818f.) dafür den Ausdruck «théologie réelle.»

46 Tchr V 15, 233ff.: Magis autem honestis quam necessariis rationibus nitimur, quoniam
apud bonos id semperpraecipuum statuitur quod ex honestate amplius commendatur, et ea semper

potior est ratio quae ad honestatem amplius quam ad necessitudinem vergit, praesertim cum quae
honesta sunt, per seplaceant atque nos statim ad se sua vi quadam alliciant. Tsch III 1, 5f.: Iu-
vat [...] quecumque aliquid questionis habere videtur, verisimilibus et honestissimis rationibus dif-
finire, ut quo amplius innotuerit huius summi boni perfectio, maiori umumquemque ad se trahat
desiderio. Diese und ähnliche Stellen enthalten die Substanz der hier aufzuzeigenden
Endoxalität. Da sie JOLIVET 320ff. eingehend analysiert hat, gehe ich hier nur kursorisch

darauf ein. Zu beachten ist die Umdeutung des ethischen Begriffspaars hones-

tum-utile von Cicero zu dem erkenntnistheoretischen honestum-necessarium analog zur
oben Absatz I. 2. erläuterten Unterscheidung von probabile und necessarium. Im Unterschied

zum «Necessitarismus» der scholastischen Boethius-Tradition, die das per se



358 Die angesehene Meinung

nie, daß er nicht zuletzt aufgrund seiner Vorsicht gegenüber
wissenschaftlichen Gewißheitsansprüchen auf religiösem Gebiet als
rationalistischer Relativist, der den Glauben zu einer Sache des bloßen Meinens

herabgewürdigt haben soll, verurteilt worden und als solcher auch
in die Ideengeschichte eingegangen ist, wenn man bedenkt, daß nach

ihm, vor allem im 13. Jahrhundert Theologen darin wetteiferten, ihre
Disziplin zu verwissenschaftlichen, ja zur wissenschaftlichsten aller

Disziplinen zu machen.47

Abaelard hat in der Tat den Begriff des Meinens in der Theologie
positiver konnotiert als in der Logik, ja sogar in mehrfachem Sinn mit
demjenigen des (religiösen) Glaubens verbunden, ohne dennoch je
beide Begriffe einfach synonym zu gebrauchen, wie ihm dies Wilhelm
von St-Thierry vor dem Konzil von Sens vorwarf und ihn dabei
bezeichnenderweise nicht (wie in anderem Zusammenhang) vermessener

Wissenschaftsgläubigkeit, sondern «akademischer Skepsis»
anklagte.48 Es lohnt sich darum an erster Stelle, dieses semantische Feld
etwas genauer zu betrachten: In einer mit der Redaktion seiner späten
logischen Werken und der Erstfassung seiner Theologie, der Theologia
Summi Boni (kurz vor 1121) zeitlich zusammenfallenden Schrift De in-
tellectibus, einem eigenartigen, zwischen Logik, Sprachphilosophie und
Denkpsychologie anzusiedelnden Traktat, analysiert Abaelard die
«mentalen Repräsentationen» (intellectiones) von der (im grundlegend
aristotelischen Sinn) alle Erkenntnis begründenden Sinneswahrnehmung

über die Vorstellung und Meinung bis hinauf zum Vernunft-

notum-Konzept zusehends logifizierte und ontologisierte (vgl. TUNINETTI, wie Anm.
7), wird hier das unmittelbar (statim) Einleuchtende gerade dem Bereich des
«Wahrscheinlichen» zugeteilt. Als probabile, nicht als necessarium stellt es sogar den höchsten
erreichbaren und angesehensten Erkenntnisgrad dar, zumal darin auch ein spirituell
affektive Semantik mitschwingt (vi trahat, ad se trahat desiderio). Zur Synonymie von
honestum und probabile s. Teil I, 712 und Teil II, Anm. 6 (s. Anm. 1).

47 M.-D. CHENU, La théologie comme science au XIIT' siècle, Paris 1957;
zahlreiche Beiträge in: Knowledge and the Sciences in Medieval Philosophy, 3 Bde.,
hrsg. von R. TyöRINOJA et al., Helsinki 1990, und unten Anm. 78.

48 GUILLELMUS S. Theodorici, Disputatio adversum Petrum Abaelardum, (PL 180)
249 B: Absit enim ut hos fines habeat Christiana fides, aestimationes scilicet sive opiniones aca-
demicorum. Zur Begriffsgeschichte von existimatio vgl. ULIVI (wie Anm. 3) 33ff.; P. Ml-
CHAUD-Quantin, Etudes sur le vocabulaire philosophique du moyen âge, Rom
1970, 14ff. Johann von Salisbury, der noch in anderer Hinsicht diskret für Abaelard

gegen Bernhard von Clairvaux Partei ergriff, hat sich im übrigen selbst offen zur
«akademischen Skepsis» und zur werthaften Meinung gegen wissenschaftliche und
andere Arten der «Vermessenheit» bekannt; vgl. P. VON MOOS, Geschichte als

Topik, Hildesheim (Olms) 21999, 286f£, und die Fortsetzung dieses Beitrags.



Die angesehene Meinung 359

wissen.49 Eingangs schließt er die reine, durch keine andere Perzep-
tion getrübte Erkenntnis aus seiner Untersuchung aus. Denn sie ist
keineswegs, wie Boethius meinte, nur wenigen Weisen erreichbar,
sondern übersteigt grundsätzlich derart die menschlichen Seelenkräfte,

daß sie nur Gott besitzen kann und im Jenseits den Sehgen,
«in diesem Leben» höchstens einigen «Verzückten» zuteil werden läßt,
denen er etwas im excessus mentis offenbart.50 (Dies ist in dem
nichttheologischen Zusammenhang der einzige, wenn auch bedeutsame
Hinweis auf den Einbruch der Transzendenz in das menschliche
Denken.) Im Kapitel über Meinen und Wissen nun unterscheidet er
zwei Aspekte am Konzept existimatio:51 Einerseits bezieht es sich auf
das Verstehen (intellectus), andererseits auf opinio, «was dasselbe ist wie
credulitas sive fides.v> Am Beispiel der Aussage «der Mensch ist Holz»52
verstehen wir das Gemeinte, aber glauben es nicht, weil es nicht mit
der Wirklichkeit übereinstimmt. «Jeder der etwas einschätzend glaubt
(existimat), versteht es notwendig, aber nicht umgekehrt.» «Wissen
(scientia) aber ist weder intellectus noch existimatio, sondern dauernde
Gewißheit unabhängig vom Verstehen und Glauben, sonst würden
die Schlafenden ihr Wissen verlieren, weshalb Aristoteles das Wissen
wie die Tugend eher zu den langzeitlichen habitus als zu den dispositions

gerechnet hat.»53 Abaelard betont fern aller theologischen
Implikationen die Identität von Meinen, Fürwahrhalten oder Glauben in

49 Zur Datierung s. MARENBON (wie Anm. 4) 49ff. Zu diesem Thema kannte
Abaelard von Aristoteles nicht De anima, sondern einzig Peri hermeneias durch den
Boethius-Kommentar.

50 De int. 22, ed. MORIN 40, ULIVI 107f.: Quod vero Boetius diät intelligentiampaucis-
simorum hominum esse, nequaquam, iuxta Aristotilem, in hac vita contingere credimus, nisi forte
per excessum contemplations revelatio divina alcui fiat [...] nee eum [excessum\ humani animi
dicendum sed divini (mit Bezug auf Boeth., Cons. V pr.4.30, und Comm. in librum Aristo-
te/is Peri Ermeneias II, ed. C. Meiser, Leipzig 1880, 28).

51 De int. 24f., ed. MORIN 42, ULIVI 108f.: [...] maxime existimatio idem quod
intellectus videtur esse, quod nonnumquam intelligere pro existimare dicimus, et opinionis nomen, quod
idem est quod existimatio, ad intellectum quandoque transfertur. Sed differunt quod existimare
credere est, et existimatio idem quod credulitas sive fides. Intelligere autem speculari est per ratio-

nem, sive credamus esse sive minime. [...] Omnis itaque qui aliquid existimat, id quod existimat
necessario intelligit; non autem e conversa.

52 Ebd. Dasselbe Beispiel s. oben (Anm. 20) in logischem Zusammenhang.
53 Ebd. 27, ed. Morin 44, ULIVI 109: Scientia autem [...] est ipsa animi certitudo que

non minus, absente vel existimatione vel intellect», permanet. Alioquin dormientes scientiam

amitterent, cum Aristotiles säentias et virtutes ex diuturnitate sui inter habitus potius quam inter
dispositiones collocavit (Categ. 8, 8b28-29, interpr. Boethiio, ed. MiNIO-PALUELLO,
Artstot. lot., I, 1939, 22-24).



360 Die angesehene Meinung

bezug auf ein Urteil über die behauptete reale Existenz einer Sache

im Unterschied zum Verstehen einer behebigen Aussage und zum
festen Wissensbesitz. Er braucht dabei fides im rhetorisch-dialektischen
Sinn von Glaubwürdigkeit, nicht anders als etwa in der erwähnten
Formel ratio rei dubiae faciens fidem.

Die Doppeldeutigkeit von Fides/fides war dem Theologen Abae-
lard durchaus bewußt, sonst hätte er damit nicht gelegentlich
eigenwillige <Sprachspiele> angestellt, um, wie er dachte, dem Glauben
apologetisch noch mehr Glaubwürdigkeit zu verschaffen54, auch wenn er
das Risiko, von Unkundigen mißverstanden zu werden, dabei
unterschätzt haben dürfte. In den theologischen Werken ist er in der späten

Theologia scholarium (nach 1133) auf die in De intellectibus erläuterte

Begrifflichkeit nochmals zurückgekommen. In einer völlig anderen
Weise gibt er hier eine Definition des christlichen Glaubens. Ausgehend

von Hebr 11,1 aus: fides est [...] argumentum non apparentium,
unterscheidet er Glauben und Wissen nach dem Kriterium der Abwesenheit

oder Gegenwart, Unsichtbarkeit oder Sichtbarkeit des Gegenstands,

wie dies aus dem Wort an den ungläubigen Thomas von selbst

hervorgeht: «Weil du mich gesehen hast, hast du geglaubt. Selig, die
nicht sehen und doch glauben» (Joh 20,29). Eine berühmte Stelle

Gregors des Großen, die Abaelard in seinem Werk immer wieder, oft
auch kritisch diskutiert hat — fidem non habere meritum cui humana ratio

praebet experimentum —, zitiert er hier zustimmend als eine laus fidei und
folgert daraus: fides quippe dicitur existimatio non apparentium, cognitio vero

ipsarum rerum experientia per ipsam earum praesentiam,55 Der orthodoxe
Sinn geht nicht nur aus dem Kontext hervor, sondern auch aus dem
eben erwähnten Doppelsinn von existimatio-. im Unterschied zu dem

(heilsmäßig verdienstlosen) Erfahrungswissen oder Wahrnehmen von
Gegenwärtigem bezieht sich der Glaube sowohl auf das Verstehen
der Botschaft über Abwesendes wie auf das wohlüberlegte Vertrauen
in die Wahrheit oder Wirklichkeit des Mitgeteilten.

Von opinio ist hier nicht die Rede — wohl gerade weil das
ungewöhnliche existimatio einen objektiveren, rationaleren Klang hat56 -,

54 Vor allem in Coll., s. unten Anm. 89, 124 zu 174ff. (fides vel consuetudo und opinio

im Gegensatz zu Veritas), 1478ff. (ratio fidei mit rei dubie fidem facere gemeinsam in
Opposition zu auctoritas).

55 Tsch 18-19, ; kürzer in TSch II 47, 753f. (Joh 20,24ff.) und 49, 789ff. Gregor,
Horn. 26.8, PL 76, 1202A, auch in T Sum II 24, Tchr. III 50 und Coli. 1374f.

56 Interessant ist, wie Abaelard in SN 244f. den Begriff opinio der üblichen Antithese

opinio/rei Veritas durch existimatio ersetzt, um eine unklare Paulus-Stelle (Rom



Die angesehene Meinung 361

doch gewinnt selbst dieser meist negadv (als Synonym von Vorurteil,
opinio vulgî) verwendete Begriff in der Theologie einen besseren Sinn:
Abaelard bezeichnet damit in der großartigen Praefatio zu derselben
Theologia scholarium die Intention und Tragweite seiner eigenen
theologischen Arbeit, die er auf den Wunsch seiner Schüler in Angriff
genommen habe (5): «Wir versprechen nicht sosehr die Wahrheit zu
lehren, als den [rechten] Sinn unserer Meinung darzulegen», non tarn

nos veritatem docere promittentes quam opinionis nostrae sensum, quem ejflagi-

tant, exponentes. Unmittelbar damit verbindet er den Gedanken an die
Revidierbarkeit solcher opinio. Nach dem großen Vorbild des Augustinus

der Retractationes erklärt es sich damit stets bereit, unbeabsichtigte

Verstöße gegen das «katholische Verständnis oder Sprechen»
zurückzunehmen oder zu verbessern (7). Opinio bedeutet hier im Kontext

einer sog. Demutsformel, die auch als Präventivklausel gegen
potentielle Zensoren dient, nicht sosehr (wie sonst oft, parallel zu
auctoritas) <Lehrmeinung> als vielmehr bescheidenes eigenes Urteib,
(persönliche Sicht der Dingo.

Über die Bescheidenheitstopik hinaus weist der Gesamtzusammenhang:

Die Schüler anerkennen den Meister der Philosophie und
Dialektik einmütig als (kompetent) — in die Sprache des Endoxon-
theorems zurückübersetzt: als endoxos, probabilis, honestus, notus et prae-
cipuus — und drängen ihn, sich nun den schwierigeren Fragen der Theologie

zuzuwenden, weil sein Alter und (monastischer) Stand nach der

Vollendung (consummatio) des jung und profan im Trivium Begonnenen

auf der würdigeren Stufe der studia divina verlangen.57 Abaelard

15,28) zu entschuldigen: Alioquin et apostolus ~Paulus mendacii arguendus esset, qui existi-
mationem suam magis quam veritatem rei secutus [...] ait [...].

57 TSch, Praef. 2: Quo enim fides nostra dijficilioribus implicita questionibus videtur et

ab humana ratione longius absistere, validioribus utique munidenda est rationum presidiis
Dem scheint der kurz davor geäußerte Vergleich zu widersprechen: visum Ulis est ut
multo facilius divine pagine intelligentiam nostre penetraret ingenium quam philosophice abyssi

puteos, ut aiunt, exhausisset. Die höhere Schwierigkeit der Theologie ist eine apophati-
sche Leitidee Abaelards, an der nicht zu zweifeln ist; s. unten (Anm. 74ff.), und VON
MOOS, Das Literarische (wie Anm. 79), 440ff. Wenn er die «Abgründe der Philosophie»

mit dem leichteren Verständnis der Bibel vergleicht, so ist dies, wie die Cicero-
Reminiszenz (Acad. post. I 12.44) zeigt, im Sinne «akademischer» Wissenschaftsskepsis

gemeint: Während die Theologie leicht zu rationes honestae des Wahrscheinlichkeitswissens

gelangt, kann die Philosophie die «Brunnenschächte» der Wahrheit gar
nicht ausschöpfen. Ähnliches sagt Johann von Salisbury in Metalog. II 13 (Webb)
83f.; vgl. VON MOOS, Geschichte (wie Anm. 48) 301. Wenn M.T. CLANCHY, Abelard.
A medieval life, Oxford 1997, 266 dazu schreibt: «in the opinion of Abaelard's
students - and presumably it is his opinion likewise - theology was much easier than



362 Die angesehene Meinung

entspricht der Bitte mit der Einschränkung, daß er nicht sicheres

Wahrheitswissen, sondern verantwortete, aber korrigierbare, revidierbare

(wo nicht gar falsifizierbare) «Meinung» anzubieten habe (5).
Anderswo58 bezeichnet et deren Inhalt als aliquid verisimile atque huma-

nae rationi vicinum, nec sacrae scripturae contrarium. Wir begegnen hier
erstmals einem etwas konkreteren Hinweis auf die soziale oder mediale
Situation, in der Abaelard das Wort ergreift. Daß er nicht wie ein
moderner Autor im eigenen Namen subjektive Ansichten äußert,
versteht sich von selbst. Es geht ihm auch nicht wie in der dialektischen
disputatio probabilis nur um die Zustimmung des Partners cum quo
disseritur aufgrund einer schlüssigen Ableitung aus konzedierter, aber
wahrheitsindifferenter opinio. In der Theologie fühlt er sich vielmehr
drei ihn motivierenden und beurteilenden Instanzen gegenüber
verantwortlich: einmal dem explizit genannten inneren Kreis der ihn
auffordernden Schüler, die ihn zum herausragenden Vertreter ihrer
Lerngemeinschaft, die später universitas heißen wird, küren (Abaelard selbst
bekennt sich immer wieder als ein wahrheitssuchender, d. h. lernender

Lehrer, und insofern als deren primus inter pares)-, sodann der nur
angedeuteten (si quis fidelium) großen Gemeinschaft aller Gläubigen,
implizit: der die Einheit des Glaubens garantierenden Tradition der
Kirche (6); und schließlich Gott, der ihm persönlich mit «seinem
Talent zu wuchern» befiehlt, ihn als «Arbeiter der elften Stunde» mit
Aussicht auf unverdienten Lohn in seinen Weinberg holt (Mt 25,14f£,
20,1 ff.) und der allein über die Herzensabsicht urteilt und ungewollte
Irrtümer verzeiht (3-4). Doch in welchem Verhältnis stehen diese

drei Rechenschaft verlangenden Instanzen zueinander? Von dieser

Frage hängt wesentlich eine nichtanachronistische Deutung des abae-

lardschen Meinungs- und Konsensbegriffs ab, der keinesfalls direkt
(auch nicht philologisch über die aus Boethius bekannte Endoxon-
definition) auf das antike Modell des Endoxalen zurückzubeziehen
ist, aber doch eine Analogie dazu in dem <sokratischen> — am meisten
durch Augustinus vermittelten — Ideal kommunikativer Wissensbildung

herauszuarbeiten erlaubt.

2. Alle drei Aspekte der verantwortlichen Rede kreuzen sich in dem
zentralen, semantisch überaus vielschichtigen Begriffspaar Abaelards:
ratio und auctoritas, über das zwar viel, aber noch wenig unter dem Ge-

philosophy», so bestätigt diese Vereinfachung einmal mehr das herkömmliche Bild
des rationalistischen Draufgängers, das vornehmlich einer biographistischen Lektüre
der Historia calamitatum entstammt.

58 T Sum II 26 (mit Parallelen in TSch und Tchr).



Die angesehene Meinung 363

sichtspunkt der (angesehenen Meinung) geschrieben worden ist. In
der Logik ist der locus ab auctoritate das schwächste aller Argumente,
ein locus inartifiäalis, der nicht zur Argumentationskunst selbst gehört,
sondern von außen, aus vorgefundenen, festgelegten Zeugnissen in
die Debatte hereingeholt wird. Abaelard sagt in nichttheologischem
Zusammenhang davon, er sei ohne ingenii artificio (frei übersetzt: geist-
oder einfallslos) und werde von Leuten gebraucht, «die nicht auf ihre
eigenen Kräfte vertrauen und deshalb Zuflucht bei fremder Hilfe»
suchen. Da er «mehr in der Meinung als in der Wahrheit besteht»,
schämen sich die Philosophen, ihn zu gebrauchen und überlassen ihn
lieber den mit bloßem Meinen operierenden Rednern.59 Auctoritas ist
also für Dialektiker eine ausgesprochen (verächtliche Meinung), der

grundsätzlich die ratio oder eigene Vernunftleistung vorzuziehen ist.

Völlig umgekehrt wertet Abaelard in der Theologie: Die Vertreter der
Dialektik wähnen in ihrer Arroganz, mit ihren Vernunftgründchen
(ratiunculis) alles erklären zu können; die allgemein übereinstimmenden

Autoritäten verachtend, «rühmen sie sich, nur an sich selbst zu
glauben.»60 Dasselbe gilt vom Häretiker, der sich nicht durch Irrtum,
sondern durch Stolz aus der Gemeinschaft ausschließt, sich also
buchstäblich selber exkommuniziert, indem er hartnäckig «allein

gegen alle» Recht haben, niemandem (unter den Autoritäten) folgen
oder nachstehen, allen überlegen sein will.61

Erstaunlich ist nun, wie Abaelard diese beiden sich auf den ersten
Blick widersprechenden Wertungen in Dialektik und Theologie durch
ein Drittes versöhnt: die Arbeit am überlieferten Wort Gottes. Der
Unerkennbare und Unaussprechliche, der in seiner Allmacht die
Gesetze der Natur und des Denkens durchbrechen kann, hat sich nicht
unmittelbar, sondern durch menschliche Vermittlung und in einer
den Menschen verständlichen Sprache, in der Geschichte, nicht in der

59 Coli. 1413-1437.
60 Tchr III 20 (kürzer in TSum II 11); vgl. auch Coli. 137f.
61 TSch Praef. 8 (mit Parallelen in TSum und Tchr): Non enim ignorantia hereticum

facit sed magis superbe contentionis obstinatia, cum quis videlicet ex novitate aliqua nomen sibi

comparare desiderans, aliquid inusitatum proferre gloriatur, quod adversus omnes importune de-

fendere nititur, ut vel ceteris superior vel nullis habeatur inferior (vgl. Lucan, Ph. I,124f.). Es
folgen mehrere patristische Zitate; s. vor allem Augustinus, De civ. Dei 18.51. Sehr
ähnlich klingt Tchr III 20: professores dialectice [...] contemptisque universis auctoritatibus,
soli sibi credere gloriantur, und die unten (Anm. 112) zitierte Stelle gegen undialogische
Vertreter der monastischen Spiritualität. Abaelard führte offensichtlich mit seinem
Ideal der kommunikativen Wissensbildung einen im Grunde aussichtslosen
Mehrfrontenkrieg gegen Häretiker, Dialektiker und Fideisten.



364 Die angesehene Meinung

zeitlosen Welt ewiger Ideen, more rhetorico, nicht more geometrico
geoffenbart.62 Alles weitere ist Überlieferung und Auslegung des «Zeugnisses

eines Abwesenden»63, jedoch begleitet von der gnadenhaften
Hilfe des gegenwärtigen Heiligen Geistes. Bei aller Verbindlichkeit
der Glaubenswahrheit folgt daraus, daß sowohl auctoritas wie ratio als

Meinungen in den hermeneutischen Prozeß eingehen. Es sind keine

behebigen, sondern höchst angesehene und vernünftige Meinungen,
weil die göttliche Gnade selbst den Schreibenden und den Auslegenden

beisteht, die durch Gebet oder guten Lebenswandel, also

aufgrund spiritueller und ethischer Kriterien, diese Inspiration verdienen.64

Aber es sind doch Meinungen, keine unverrückbaren
Wissensnotwendigkeiten, und sie sind unter sich keineswegs gleichwertig. So

gibt es eine Hierarchie der Autoritäten, die Abaelard ausdrücklich auf
die Lehre vom Endoxon bezieht: «Wenn zeitweilig die Vernunft
verborgen ist, mag die auctoritas genügen, und jene bekannteste und höchste

[Regel] über die Kraft der Autorität halte man fest, die von den

Philosophen mitten im Korpus der Kunstlehre überliefert wird: <Was

alle oder die meisten oder die Gelehrten meinen, dem darf nicht
widersprochen werden»»65 Dies ist die prohibitive Version unseres

62 TSum II 20-24, 78; Tchr III 45f., 128f.; T Sch II 25-28, 87f.: Quid itaque
mirum si, cum omnia inejfabiliter transcendat deus, omnem quoque institutionis humane sermonem

excedat? Et cum eius excellentia omnem longe exsuperet intellectum, propter intellectus autem

voces institute sint, quid mirum si intellectus transcendat qui transcendit causas? [...] Quid etiam

mirum si in seipso deus philosophorum infringat régulas aut exempla que in factis etiam suis

frequenter quassat, cum videlicet aliqua nova contra naturam facit sive supra naturam, hoc est super
hoc quodprima institutio rerum potest? Im Anschluß daran bestätigt das noch in der Dia-
lectica gelobte Beispiel Ciceros für die natürliche und logische nécessitas: cum peperit,
concuhuit (s. oben Anm. 21) das Bibelwort: Nonne stultam fecit deus sapientiam huius mun-
di? (Kol 2,8); Comm. Rom. Prol. 5ff.: Omnis scriptura divina more orationis rhetoricae aut
docere intendit aut movere. Ausführlicher dazu VON MOOS, Das Literarische (wie Anm.
79) 438ff.

63 Vgl. Coli. 1444f.: auctoritas als scriptum ahsentis, ratio als sententiapraesentis (s. unten

Anm. 112).
64 Tchr III 49, 610—613: Aliis dicendi gratia data est, aliis intelligendi reservatur, quous-

que opus sit secundum divinae consilium providentiae, et aliquorum sincera devotio, tum orationi-
bus, tum bonis operibus idpromeruit.

65 Ebd., 214. 613-617 (nur hier, nicht in TSum u. Tsch): lnterdum autem, dum ratio

latet, satisfaciat auctoritas, et ea notissima atque maxima \propositio\ de vigore auctoritatis, in
ipso corpore artis a philosophis tradita, conservetur. <quod omnibus velpluribus vel doctis videtur

hominibus, ei contradici non oportere.) Zur Übersetzung von videtur durch <meinen> s.

oben (Anm. 34). Zu satisfaciat, s. oben (nach Anm. 18).: sufficitprobabilitas. Z*ut Ersetzung

von sapientibus (s. nächste Anm.) durch doctis, vgl. Teil II (wie Anm. 1) Kap. 2,
und TunineTTI (wie Anm. 7) 54f., eine im Mittelalter traditionelle Interferenz zwi-



Die angesehene Meinung 365

dreigliedrigen Theorems (also nicht die allgemeine aristotelische
Definition), die Boethius bei der Behandlung einzelnen Topoi unter der
Rubrik locus a rei iudicio vorbringt.66

Interessant ist, wie Abaelard aus der dialektischen Vorschrift, En-
doxa zu respektieren, selbst ein Autoritätsargument für den Wert von
auctoritates macht, das die eben erwähnte Geringschätzung des locus ab

auctoritate bei den Dialektikern hier, in der Theologia christiana (nach der

Verurteilung von 1121) anders als in früheren oder späteren Fassungen

der Theologia gerade nicht mit einer theologischen, sondern mit
einer philosophisch-dialektischen Begründung wieder aufhebt. Man
könnte freilich versucht sein, darin ein typisch mittelalterliches
Mißverständnis zu sehen: die Metamorphose der Endoxa zu kirchlichen
Dogmen und biblisch-patristischen Autoritäten. Viel eher verdient
Beachtung, wie Abaelard, ohne die <Topik> des Aristoteles zu kennen,
den primär konsensuellen Sinn des aristotelischen Lehrstücks, den
Boethius aufgrund seiner stoisch-neuplatonischen Theorie der communis

animi cognitio so gründlich verkannt hat67, aufgrund der spezifisch
christlichen Problematik des durch schwache Menschen in der Zeit
überlieferten Gottesworts wiederentdeckt hat. Der consensus omnium ist
bei ihm nicht mehr jene invariant allgemeinmenschliche, über
historisch-kulturelle Bedingtheiten erhabene Evidenz der Logik, die jeder
wann und wo immer unweigerlich akzeptieren muß (wie etwas den

sehen der Terminologie der theologischen Hebdomadenschrift, und De diff. top., die
den Akzent stärker auf das Expertenwissen legt.

66 De diff. top. II (PL 64) 1190 C unter dem «untechnischen» oder «extrinsischen»
Topos: de his [...] qui licet extrinsecus positi, argumenta tarnen..subministrant. Et ille quidem

qui rei indicium tenet est huiusmodi: ut si dicamus id esse quod vero omnes iudicant, velplures. Et
hi vel sapientes vel secundum unamquamque artium penitus eruditi. [...] Questio est de accidente.

Maxima propositio: quod omnibus velpluribus vel sapientibus hominibus videtur, ei contradicere

non oportere. Locus a rei iudicio. Abaelard zitiert also nur die Regel zur Behandlung dieses

locus. Zur antiken Tradition des vielgüedrigen locus a rei iudicio bei Themistius und
Cicero, von der bei Boethius einzig der locus ab auctoritate übriggeblieben ist, vgl.
E. STUMP, Boethius's De topicis differentiis, transi., with notes and essays on the text,
Ithaca-London 1978, 199ff. Die Autorin findet darin freilich eine «Schwierigkeit»,
weil, wenn man (wie sie) Aristoteles im Geiste des Boethius und dessen mittelalterlicher

Haupt-Tradition liest, sich dieses Stück «materialer» Topik in der Tat gegen
eine rein formale, auf letzten Evidenzen gründende Prädikationslogik sperrt. Die
Grundlage für Boethius war hier weniger die explizit zitierte Stelle Arist. Top I 1,
100 b 18, als dem Sinne nach Top. IV 156b 20-23, eine Anweisung zur
Disputationsstrategie: «Es nützt anzumerken, daß etwas bekannt und anerkannt sei Man
hütet sich, gegen solches anzugehen.»

67 Vgl. Teil II (wie Anm. 1) Kap. II mit Reflexionen über die Arbeit von
Tuninetti (wie Anm. 7).



366 Die angesehene Meinung

Satz vom Widerspruch), sondern ein hermeneutisches Instrument zur
intellectio eines schwierigen «Wortlauts» — cum auditur de Deo quod non

intelligitur68 —, an dem schon viele andere sich durch die Jahrhunderte
mit besten Kräften abgemüht haben. Sie hatten die Bescheidenheit,
offene Fragen dem «Geist, der sie niederschreiben Heß, zu überlassen»,

damit Er sie später, zu gegebener Zeit durch andere Exegeten
löse.69 Diese über die Jahrhunderte hin zusammenarbeitenden
Interpreten haben nicht nur akzeptierte und kompetente Lösungen
vorgeschlagen, sondern persönlich auch ein Beispiel für den rationalen
Umgang mit Tradition gegeben; sie haben gezeigt, wie jeder Forschende
in seiner Lebenszeit eine Wegstrecke weitergeht — est quoddam prodire
tenus, si non datur ultra (Horaz, Ep. 1.1.32) —, indem er an angesehene

Vorgänger anknüpfend, seinen eigenen Beitrag zum fortschreitenden,
noch unabgeschlossenen Gespräch aller Wahrheitssucher in der
Geschichte leistet.70 Aristoteles selbst hatte im übrigen unter Endoxa
nicht nur in gegenwärtigen Dialogsituationen gesellschaftlich
einleuchtende Meinungen, sondern aufgrund seines «kumulativen
Wahrheitsverständnisses» auch erfahrungsmäßig bewährte (etwa gnomische)

Weisheiten der Vergangenheit verstanden.71
Wenn auctoritates und rationes demnach als zwei Arten theologisch

transponierter Endoxa gelten können, worin besteht ihr Gegenteil,
und in welchem Rangverhältnis stehen sie zueinander? Abaelards
Antwort auf diese in sich zusammenhängenden Fragen ist komplex.
Es gibt Stellen, in denen er der Autorität gewissermaßen nur eine
Lückenbüßerfunktion bei ausbleibender ratio zudenkt, und andere, in
denen er ausdrücklich die Priorität der auctoritas gegenüber der ratio

betont. (Für beides finden sich Beispiele im obigen Abschnitt.)
Gelegentlich verwirft er entschieden das bloß erbauliche Herbeizitieren
großer Autoritäten als eine Art Köhlerglauben, dann aber entrüstet er
sich nicht weniger heftig über die Verachtung geheiligter Tradition
durch aufgeblasene Dialektiker. Was ist also das Fundament, die
«notwendige) Argumentationsbasis, hinter die zurückzufragen, über die

68 Tchr II 48, 603f.
69 SN 50-54.
70 Tchr II 61 ; zum Gedanken des Interpretationsfortschrittes s. auch SN 86ff.,

249ff.; Coli. 117ff.; 1174ff.
71 Teil I (wie Anm. 1) 715, vgl. R. Schian, Untersuchungen über das Argumentum

e consensu omnium, Hildesheim 1973, 95ff., W.A. DE PATER, Les topiques d'Aris-
tote et la dialectique platonicinenne. La méthodologie de la définition, Fribourg
1965, 76f., und OEHLER (wie Anm. 11) 106f.



Die angesehene Meinung 367

Privatansichten zu äußern sowohl unvernünftig wie ketzerisch wäre?

Ist es der Worüaut der Heiligen Schrift? Man zweifelt, da (trotz der
nécessitas credendi aufgrund des Kanons72) der Sinn des

Offenbarungsworts gerade eher die ehrwürdigste quaestio als das letzte Beweisprinzip

darstellt. (Nach dem Prolog zum Sic et non haben sogar die
biblischen Autoren gelegentlich nicht anders als Homer geschlafen.73)

Es gibt nur eine widerspruchlose Antwort auf diese Fragen; nach
moderner Terminologie müßte man sie als <mysdsch> bezeichnen, um
sowohl ihre Verbindlichkeit wie ihre Unschärfe herauszuheben:
Allein die göttliche Gnade, die Inspiration, hat in der Heilszeit stets die

letzte, dem Menschen mögliche Gewißheit gegeben und gibt sie auch
heute noch denen, die nach ihr betend und forschend verlangen. «Bittet,

und es wird euch gegeben werden; klopfet an, und es wird euch

aufgetan werden» (Matth 7,7). Dies ist Dialektik in anderer Gestalt,
religiöse Metadialektik: Quaerite disputando, pulsate rogando.74 Gebet und
Diskussion öffnen das Verständnis und ermöglichen die ratio honesta.

In die institutionelle Begrifflichkeit der scholastischen Theologie
übersetzt, heißt dies: meditatio und disputatio führen zur certitudo proha-
hilis.75 Aber der Kern dieses Gedankens läßt sich ebenso gut mit dem

spätantik-frühmittelalterliche Dialektikverständnis verbinden, das
wesentlich eine christliche Überwindung der platonischen Kluft
zwischen aletheia und doxa sowie der aristotelischen Dichotomie von wis-
senschaftlich-apodeiktischer Notwendigkeit und topischer
Wahrscheinlichkeit darstellt: Wenn Wissenschaft als «Erkenntnis der
menschlichen und göttlichen Dinge» nicht einmal in der Natur- und
Selbsterkenntnis zu definitiver Wahrheit gelangt, wieviel weniger
vermag sie das höchste Erkenntnisziel der res divinae ohne die Erleuchtung

durch den Heiligen Geist zu erreichen! Alle Wissenschaft,
insbesondere die Wissenschaft von Gott muß sich darum mit dem
menschengerechten, kontingenten Status der prohahilis oder opinativa scien-

tia begnügen, den die Dialektik (im Unterschied zur Analytik) schon
seit Aristoteles besessen hat; aber, wenn die Wissenschaft von den
unabänderlichen Seinsgesetzen dahinfällt, der Hybris verdächtig wird

72 Dazu gleich unten zu SN 279ff.
73 SN 195ff. unten Anm. 82.
7+ SN 330ff.; Coli. 1453ff. aufgrund von Ps-Augustinus, Tract, de oratione et elemo-

syna (PL 40), 1227.
75 Vgl. Th. DEMAN, Probabilis, in: Kerne des Sciences philos, et théol. 23 (1933) 260—

90, und A. Gardeil, La certitude probable, ebd. 5 (1911), 237-266, 441-485, 750-
757.



368 Die angesehene Meinung

— scientia inflat —, rückt Dialektik allein auf den leergewordenen Platz
nach und erhält deshalb als quantum homini possibile est probabilis scientia76

bei Augustinus gerade die höchste Würde der disciplina disciplina-
rum?1 Als Theologe steht Abaelard noch in dieser wissenschaftsskeptischen,

aber dialektikfreundlichen Tradition, so sehr er als Sprachlogiker

mit Boethius die certitudo necessaria angestrebt hat, die erst nach
ihm (dank der aristotelischen Analytiken) auch das Ziel der Ontologie
geworden ist.78 Nach seinem eigenen Selbstverständnis war aber die

theologische Methode die <Aufhebung> und Vollendung der (im engeren

<trivialen> Sinne) dialektischen, und er suchte sie über die
devotionellen Vorgaben der Väterzeit hinaus zu erneuern und zu
vervollkommnen. Bekannt ist die superlativische Begründung seiner

Wortschöpfung tbeo-logia aus dem Logos, der inkarnierten Wortvernunft

Gottes, die im Pfingstwunder aus den Christen die eigentlichen
«Logiker» gemacht hat: nicht professores dialecticae, sondern die wahren
«Meister der Weisheit und Beredsamkeit»79.

Die Rangordnung zwischen auctoritas und ratio bestimmt sich nach
diesem ebenso vagen wie sakrosankten Prinzip der göttlichen
Inspiration.

Am meisten über die Dinge, die zur Kenntnis Gottes gehören, den
niemand faßt, außer er offenbare sich ihm, und den nur die Herzensreinen
schauen, sagt er: (Welcher Mensch weiß, was im Menschen ist, als nur
der Geist des Menschen, der im Menschen ist> [IKor 2,11]. Wenn Gott
den Geist nicht von innen belehrt, schlägt der Lehrende draußen
umsonst <Lufthiebe> [IKor 9,26]. Was anderes geschieht, wenn die Worte
irgendeines Gelehrten, so wie sie sind, gleichmäßig vor die Ohren ver-

76 Cassiodor, Inst. II 3.5, ed. R.A.B. Mynors, Oxford 1961, 110; s. Teil I 737ff.;
vgl. Teil I (wie Anm. 1) 736ff. und G. D'ONOFRIO, «Fons scientiae», La dialettica
nell'Occidente tardo-antico, Neapel 1986, 61 ff., 67f., 270ff.

77 Augustinus, De ord. II 13.38 zitiert in Coll. 1460ff.; T Sum II 5; TSch II 19;

vgl. auch oben (Anm. 40) zu Dial. IV 470.
78 Insofern bildet Abaelard eine Art Brückenkopf zwischen der frühmittelalterlichen

logica probabilis und der spätmittelalterlichen Erschütterung theologischer
Gewißheitsansprüche der Hochscholastik; zu diesen großen Linien vgl. den unschätzbaren

Beitrag von T. Gregory, Mundana Sapientia, Forme di conoscenza nella cul-
tura medievale, Rom 1992, 1-60. Man darf den Gedanken wagen, daß Abaelard
diese ideengeschichtliche Vermittlerposition möglicherweise gerade seiner Unkenntnis

des ganzen Organon verdankte.
79 Solil. 889f.; Ep. XIII, 275f.; vgl. P. VON MOOS, «Was galt im lateinischen

Mittelalter als das Literarische an der Literatur? Eine theologisch-rhetorische Antwort
des 12. Jahrhunderts», in: Literarische Interessenbildung im Mittelalter, hrsg. von
J. HEINZLE, Stuttgart 1993, 431-451, 436f.



Die angesehene Meinung 369

schiedener Menschen gebracht werden, die diese nicht ebenso gleichmäßig

verstehen, es sei denn, der innere Lehrer, der auch ohne
Geräusch lehrt, wen immer er belehren will, stelle sich einigen - anderen

überhaupt nicht — zur Verfügung ,80

Diese auf Augustinus zurückgehende Grundunterscheidung zwischen
dem interior magister und dem exterior doctor betrifft im Prinzip ebenso
die aus den Büchern sprechenden auctoritates der Vergangenheit wie
die rationes gegenwärtigen Sprechens. Alles ist bloßes Wortgetön ohne
die innere Erleuchtung, die erst den «gesunden Sinn» (sensus incolumis)

gibt.81 Dieser negativen Gleichstellung <geistloser> Worte steht jedoch
eine Hierarchie der vom Geist erleuchteten gegenüber, auch wenn
sich Abaelard offenbar hütet, deren Stufen genau gegeneinander
abzugrenzen: Außerhalb oder oberhalb der Rangfolge stehen die weniger

auctoritates als sanctorum dicta genannten Schriftzeugnisse der
kanonischen Bücher, an deren Inspiration grundsätzlich nicht zu zweifeln
ist82 und die eine «Notwendigkeit», die credendi nécessitas, also eine
letzte Instanz aller Rede von Gott begründen.83 Deren Inhalte werden
hier jedoch noch keineswegs wie in der Spätscholastik als prinzipienartige

articulifidei, zusammengefaßt, aus deren «Selbstverständlichkeit»

80 Tchr III 30, 349ff. (kürzer schon in TSum II 18-20): Qui etiam ea maxime quae
ad notitiam Dei attinent nonnisi eo revelante percipi posse, quem soli mundicordes conspicere
valent [...] convinüt dicens: [...] Ita et quae Dei sunt nemo cognovit, nisi Spiritus Dei, praesertim
cum nec minimum aliquid doceri quis valeat, nisi eo nos interius illuminante, qui nisi mentem in-
struat interius, frustra qui docet aerem verberat exterius. Quid est enim quod, cum alicuius docto-

ris verba aequaliter ad aures diversorum perferuntur, nec tarnen aequaliter ab eis intelliguntur, nisi

quod quibusdam praesto est interior magister, quibusdam minime, qui quos vult etiam sine sono

doceat. Zum Begriff des «inneren Lehrers» vgl. z. B. Augustinus, De magistro 12.40.
81 Coli. 1411 f. über den Wert des Buchwissens nach Athanas. Vita Antonii, in-

terpr. Evagrio, (PL 73) 184 C-D: Cum bumanae rationis sensus inventor fuerit litterarum,
cui sensus est incolumis, ei minime necessariae sint litterae. Zum Hintergrund dieses «gesunden

Sinns» in der antiken Popularphilosophie vgl. A. DlHLE, Vom gesunden
Menschenverstand, Sitzungsbericht d. Heidelberger Akad. d. W., phil.-hist. Kl., 1995, 1.

82 SN 292ff. Dies steht freilich in einem leichten Kontrast zu SN 195: Constat

quippe et prophetas ipsos quandoque prophetiae gratia caruisse, den Abaelard (ebd. 200f.)
durch eine Abwägung ungleich verteilter Gnade in der Prophétie zu erklären
versucht: Spiritus prophetiae sicut non omnia uni confert dona ita nec de omnibus mentem eius

quem replet, illuminât, sed modo hoc modo illud revelat, et cum unum aperit alterum occultât.
83 Dies wird indirekt in einem Augustinus-Zitat (Ep. 40.3.3) über den Unterschied

obligatorischer und fakultativer Autoritäten ausgedrückt in SN 269ff., 279ff.:
Quod genus litterarum non cum credendi necessitate sed cum iudicandi libertate legendum est; [...]
distincta est [...] excellentia canonicae auctoritatis veteris et novi testamenti. SN 326£: hoc de

commentatoribus dictum est, non de canonicis scripturis quibus indubitabilem fidem convenit adhi-
bere.



370 Die angesehene Meinung

(per se notum) syllogistisch abgeleitet werden kann wie aus evidenten
Sätzen der Mathematik.84 Es geht vielmehr einzig um die Abwägung
der Inspirationsverhältnisse. Gegenüber diesen «Aussagen der Heiligen»

fällt die ganze Last des Verstehens allein den mehr oder weniger
oder gar nicht inspirierten Interpreten zu. «Was ist daran verwunderlich,

wenn uns die Einsicht abgeht, da der Geist uns nicht beisteht,
durch den dies geschrieben, dikitiert und den Schreibern auch
[persönlich] mitgeteilt worden ist?»85 Diese höchsten Autoritäten haben
absoluten Vorrang. Ihnen, aber nur ihnen gegenüber gilt: rationem

praecedat auctoritas.8Ö

Unterschiedliche Verbindlichkeitsgrade beginnen bei Stellen der
Kirchenväter, von denen Abaelard (Hieronymus zitierend) lapidar
sagt: Wer später als die Apostel schreibt, «möge er noch so heilig und
beredt sein, hat keine Autorität»; von den ecclesiastici doctores sind
«einige den anderen vorzuziehen», und sie sind beim Lesen «eher zu
beurteilen als zu befolgen.» Ihren «vielen Schriftchen» gegenüber ist die
Kunst des Numismatikers angezeigt, der echtes vom falschen Geld zu
scheiden weiß. «Prüft alles, das Gute behaltet!» (IThess 5,21).87 Die
philologischen, historischen und semantischen Kriterien solcher
Prüfung werden im Sic et »««-Prolog eingehend beschrieben, der nicht
nur, wie dies wohlbekannt ist, eine Methode der collatio oder
vergleichenden Gegenüberstellung unter sich widersprüchlicher Lehren
(insbesondere solcher der Bibel) anbietet, sondern auch zur Gewichtung

jener «späteren», nicht im Vollsinn autoritativen auctoritates

beiträgt. Hier ist nur unter dem Aspekt des Endoxon-Konzepts darauf
zurückzukommen: «Ist aber der Widerspruch derart offensichtlich,
daß er mit keinem Vernunftgrund gelöst werden kann, so soll man
die Autoritäten miteinander vergleichen und diejenige allen anderen
vorziehen, die die stärkere Bezeugung und die größere Bestätigung
hat (potions testimonii et maioris confirmations). Daher sagt Isidor: <... findet

man in den Akten der Konzilien widersprüchliche Meinungen, so
soll man sich an diejenige halten, die mehr akzeptiert, deren Autorität
älter und bedeutender ist.)»88 Erinnern wir uns an die in der Theologia

84 Dazu vgl. Tuninetti (wie Anm. 7) und Teil II (wie Anm. 1) Kap. 2.
85 SN 9—11: Quid itque mirum si absente nobis spiritu ipso, per quem ea et scripta sunt et

dictata atque ipso quoque scriptoribus intimata, ipsorum nobis desit intelligentia?
86 Tchr II 1, 194.14 im Augustinuszitat (De morib. eccl. c. Manich., I. 3)
87 SN 318ff. mit Hier. Tract, de Ps. 86; Ep. 129.11.
88 SN 189 ff.: Quod si forte adeo manifesta sit controversia, ut nulla possit absolvi ratione,

conferendae sunt auctoritates, et quae potioris est testimonii et maioris confirmationis potissimum



Die angesehene Meinung 371

christiana zitierte Regel (s. oben, Anm. 65): «Was alle, die meisten oder
die Gelehrten meinen, dem darf nicht widersprochen werden», so
wird klar, daß Abaelard den Wert einer auctoritas von einem universalen

oder repräsentativen Konsens abhängig macht, der sich über die

Jahrhunderte christlicher Auslegung gebildet hat. In einem freilich
sehr engen Bereich — dum ratio latet —, ersetzt damit das Alter einer
tradierten Lehrmeinung den antiken consensus omnium, und deren von
großen Vorgängern bezeugte Relevanz tritt an die Stelle der kompetenten

Meinung, bzw. des consensus philosophorum. Die Autoritäten sind
normalerweise nicht das Instrument, sondern der Gegenstand des

Denkens und oft die Quelle aller Probleme. De ipsis prius quam per ipsa
iudicandum \est~\P Nur in Härtefällen, wenn das Vernunfturteil versagt,
sind einige von ihnen, d. h. ausschließlich die endoxal bewährten, als

Hilfsmittel des Verständnisses nützlich.90
Doch welchen Rang hat die prüfende und gewichtende ratio

selbst? Für den Gebrauch von Vernunftgründen gilt <par exellence>, in
einem emphatisch normativen Sinn das qualitative Kriterium der
spirituellen illuminatio, das bisher in deskriptiver Funktion den ungleichwertigen

auctoritates gegenüber gezeigt worden ist. Denn die letzte
Instanz aller Erkenntnis, d. h. Annäherung an die Wahrheit, heißt weder
auctoritas noch ratio, sondern Gnade. Das «Einleuchtende» — so lautet
eine moderne Definition von endoxori°x — wird hier das Erleuchtete.
Daher rühren Abaelards scheinbar konträren Rangbestimmungen: ratio

kann ebenso eine «vom Schöpfer der Vernunft selbst» geschenkte
Erkenntnis sein92, die einer beliebigen tradierten Lehrmeinung unbedingt

vorzuziehen ist, wie eine auf dem Fundament der (biblischen)
auctoritas erst aufbauende «ehrbare Meinung» (ratio honestd), sowie

retinenda. Unde est illud Isidors [...]: <ut quotienscumque in gestis contiHorum discors sententia

invenitur, illius magis teneatur sententia cuius antiquior aut potior extat auctoritas> (Ep. 4.13,
PL 83, 901D-902A, später selbst als kanonistische Autorität überliefert).

89 Coli. 1478-88: (CHRISTIANUS) Nemo certe nostram, qui discretus sit, rationibus fidem
vestigari ac discuti vetat, [...] Quae videlicet, cum rei dubiae fidem ejfitit, profecto id, quod a nobis

argumentum dititur, ipsafit. In omni quippe disciplina tarn de scripto quam de sententia se ingerit
controversia, et in quolibet disputationis conflictu firmior rationis Veritas reddita quam auctoritas

ostensa. Neque enim ad fidem astruendam refert, quid sit in rei veritate, sed quid in opinionem

possit venire, et de ipsius auctoritatis verbis pleraeque quaestiones emergunt, ut de ipsis prius quam
per ipsa iudicandum sit. Zur Doppelbedeutung von fides s. oben Absatz IIA.

90 Dies wird von CROCCO (wie Anm. 2) 113f£. gut herausgearbeitet.
91 Rüdiger Bubner, Dialektik als Topik, Frankfurt a.M. 1990, 58; s. Teil II (wie

Anm. 1) Kap. 1.
92 T Sum II 79 mit Parallelen in Tchr und Tsch.



372 Die angesehene Meinung

schließlich auch eine eigenmächtige ratio humana, eine «bloße

Meinung» oder gar ein Sophisma.93 Welche dieser alternierenden Bedeutungen

des ambivalenten (stets auch eine mehr oder weniger doxasti-
sche Dimension implizierenden) Begriffs jeweils zutrifft, läßt sich
nicht anders als aufgrund der religiösen und ethischen Leitidee Abae-
lards entscheiden, daß dem «unbekannten», nicht einmal von den
Engeln verstandenen Gott gegenüber94 einzig die Denkhaltung eines
asketisch «gereinigten Herzens» angemessen ist, die sich der Erkenntnisgnade

durch «Verlangen» öffnet, durch desiderium discendi und assi-

dua seu frequens interrogation Dunkelheit des transzendenten Gegenstandes

und Intensität der Wahrheitssuche, negative Theologie und
ratio fidei, Apophadk und Zetetik bedingen sich.96 Man kann kaum
sagen, daß diesem kategorischen Imperativ spiritueller <Denkhygiene> in
der Abaelardphilologie dieselbe zentrale Bedeutung zukommt wie in
den Theologiae Abaelards selbst.97 Aufmerksamer hat die Forschung
dagegen einen wesentlich damit zusammenhängenden Gedanken
verfolgt: die Inspiriertheit anüker Philosophen, vielleicht weil sich daran
eher kühne Freigeistigkeit als intellektuelle Demut illustrieren läßt.
Auf dieses Thema ist aus einem anderen Grund abschließend kurz
einzugehen: Es zeigt am besten das Inspirationsverständnis Abaelards
und einen darauf beruhenden weiteren Aspekt des Verhältnisses von
Meinen und Wissen.

3. In den theologischen Werken, aber vornehmlich im «Gespräch
eines Philosophen mit einem Juden und einem Christen» (Collationes)

von 1125/2698 kommt Abaelard immer wieder auf seine Überzeugung

93 TSum II 25f. mit Parallelen in Tchr und Tsch; s. auch oben Anm. 46 zur ratio
honesta.

94 TSum II 22f. nach dem Ambrosiaster I 1: Cherubin et Seraphin non comprehendunt

penitus quid deus sit, quia nemo novitpatrem nisi filius (Mt 11,27). Zum Begriff der mundi-
tia cordis s. oben Anm. 80.

95 Coli. 1171; SN 334.
96 Vgl. VON MOOS, Das Literarische (wie Anm. 79) 440ff.
97 Für das Verständnis dieses Gedankens haben insbesondere SMITS (wie Anm.

3) 172ff., und J. JOLIVET, Abelardo, Dialectica e Mistero, Mailand 1996, beigetragen.
Verdienstvoll ist auch die neueste Arbeit MARENBONS (wie Anm. 4), weil sie die

Theologie Abaelards mehr aus der Ethik als aus der Logik zu erklären versucht. Zur
Tradition vgl. R.E. LERNER, Ecstatic Dissent, in: Speculum 67 (1992) 33-57.

98 Zur Datierung in die Zeit des Unterrichts auf dem Paraklet oder des

darauffolgenden Aufenthalts in St. Gildas, jedenfalls sicher nicht, wie lange angenommen,
in die letzten Lebensjahre in Cluny; vgl. MEWS 104—26 und MARENBON 66f. (wie
Anm. 4).



Die angesehene Meinung 373

zurück, daß die Heiden nicht nur aus der Schöpfung den Schöpfer
erkennen (Rom 1,20) und zum Monotheismus gelangen konnten, wie
dies der traditionellen Lehre von der ersten Offenbarung durch das

«Buch der Natun> entspricht", sondern daß Gott einigen von ihnen
auch wesentliche Glaubensinhalte des Christentums wie das Trini-
tätsgeheimnis unmittelbar geoffenbart hat. Sie gehören
heilsgeschichtlich entweder zum Stamm der Ismaeliten — nach Ismael, dem
ersten Sohn Abrahams — oder zur Ökumene aller Gerechten und
Weisen, die unabhängig vom mosaischen Gesetz und Evangelium
allein dem «natürlichen Gesetz» des Gewissens und der Tugend folgen
und «auf eine natürlichere Weise» als durch den Zwang einer
Vorschrift die vollkommene Gottes- und Nächstenhebe verwirklichen.
Unter ihnen ragen etwa Abel, Noah, Abraham, Henoch, Hiob, So-

krates, Plato, Seneca, Epikur und Plodn heraus.100 Auch wenn nur
wenige von ihrer Erleuchtung «Zeugnisse» hinterlassen haben101,

durch die sie zu Vorläufern, ja zu Autoritäten der Theologie geworden

sind, so sind doch alle aufgrund ihres reinen, enthaltsamen
Lebens wahre Philosophen und gelten vor allem deshalb als (existentielle)

Vorbilder der Theologen.102 Damit ist mehr gemeint als die
herkömmliche — mit vielen Augustinus-Zitaten unterstützte — Ansicht,
daß die moralischen exempla der Heiden unwürdige Christen beschämen

und deshalb a fortiori nachahmenswert sind.103 Abaelard hat
gerade aus der antipelagianischen Kritik Augustins, in der die auf eigener

Leistung, nicht auf göttlicher Gnade beruhenden virtutes der Heiden

als splendida vitia verunglimpft werden, den wesentlichen Punkt so

genau beherzigt, daß er daraus die gegenteilige Folgerung ziehen und
ein Hauptargument für seine Inspirations-Theorie gewinnen konnte:
Nicht alle antiken Philosophen, die seit Pythagoras und Thaies
unermüdlich die Wahrheit suchten, haben die Gnadengabe der Erkenntnis
erhalten, sondern nur die praecipui, die ihre Philosophie als göttliches

99 So etwa in T Sch I 94 und 102f. Vgl. VON MOOS, Geschichte (wie Anm. 48)
369ff., 389ff.

100 Coli. 332ff.; 692ff; 1155-63; 1527ff; 1880-83; vgl. M. DE Gandillac, Pierre
Abélard, Conférences, Connais-toi toi-même, Paris 1993, 22; J. JOLIVET, Doctrines
et figures de philosophes chez Abélard, in: R. THOMAS (Hg.), Petrus Abaelardus,
Person, Werk, Wirkung, Trier 1980, 103-30; MARENBON (wie Anm. 4) 268ff.

101 TSch I 110. 1215ff., begründet aus der Überzeugung, daß Gott das Geheimnis

nicht durch Verbreitung entwerten wollte.
102 Ebd. I 94-96; 110, 1209f.
103 VON MOOS, Geschichte (wie Anm. 48) 458ff. und passim.



374 Die angesehene Meinung

Geschenk betrachteten, insbesondere Sokrates und Plato.104 Einigen
anderen — paucispotius quam multis - ist vorzuhalten, daß sie sich selbst

zugeschrieben haben, was von Gott kommt.105 Dies war für sie selbst

gewiß ein Schaden, ein Denkhindernis. Doch solch verblendender
Stolz ist nicht nur bei den Heiden, sondern auch bei Juden und Christen

verbreitet. Schließlich kann Gottes Geist, der weht, wo er will,
der selbst durch einen Esel den Propheten (Balaam) belehrte, gerade
auch durch unwürdige und ungläubige Menschen «Größtes vollbringen.»

«Er zeigt Wunder und prophezeit durch Verworfene. Er tut es

nicht zu ihrem Nutzen, sondern, sich ihrer wie Werkzeuge bedienend,
will er durch sie andere belehren.»106 Hat er nicht die Wahrheit durch
den schändlichen Kaiphas verkündet, als er sagte (Joh 11,50): «Es ist
besser, wenn einer für das ganze Volk stirbt»?107

Ganz anders jedoch gab er jenen praecipui, Sokrates und Plato, die
Weisheit unmittelbar, zu ihrem und anderer Wohl, weil sie, im Zweifel

an ihren eigenen Kräften, ihn selbst um Hilfe anriefen. Sokrates
hat darauf verzichtet, die causae rerum der Natur zu erforschen, weil er
die höchsten Prinzipien im Willen des einen Gottes beschlossen

glaubte und sie nur für einem «gereinigten Geist» verstehbar hielt;
darum nahm er sich zu allererst der Ethik in der Hoffnung an, mit
einer vom Sinnlichen «endasteten Seele» das Göttliche sehen zu dürfen.
Plato hat ihn mit Timaios ein Gespräch führen lassen, in dem sich die
beiden Partner gegenseitig anspornen, «wie es bei den Philosophen
Sitte ist, im Großen und im Kleinen, aber insbesondere in omni veritate

discutienda die Gottheit anzurufen, weil es höchster Wahnsinn wäre,
dies nicht zu tun.»108

Nach diesem Modell richten sich auch die Disputanten in
Abaelards Collationes. Bevor sie ihren «Kampf der Worte» beginnen,
beten der Christ und der heidnische Philosoph gemeinsam um Inspi-

104 TSch I 99 undl07f.
105 Ebd. I 110, 1202-9 als Abschwächung der generellen Kritik durch IKor 8,1:

scientia inflat.
106 Ebd. I 106.
107 Tchr I 117, 1546-52 =T Sch I 180, 2143-9 (mit Bezug auf die vorangehende

Macrobius-Auslegung): Si quis autem me quasi importunum et violentum expositorem cau-

setur, eo quod [...] verba philsosphorum detorquem et hoc eis imponam quod neququam ipsi
senserint, attendat illam Cayphe prophetiam quam spritus sanctus per eum protulit, longe alium
sensum earn accomodans quamprolator ipse senserit [...].

108 TSch 108-9 mit Tim. 27BC (ed. WASZINK 20). Der Gedanke der
«Herzensreinigung» wird auch von Augustinus, De vera relig. 2—3 betont, dem Abaelard in dieser

Platowürdigung am meisten folgt ; s. unten (Anm. 117).



Die angesehene Meinung 375

ration und geben damit ein Beispiel nicht der kontemplativen
Versenkung, sondern der wahren Dialektik, die im Gegensatz zu
sophistischer ostentatio und Streitsucht «ein Weg der Demut» ist;109 denn sie

unterstellt die Auseinandersetzung dem gemeinsamen Vertrauen auf
die höhere Führung.110 Nicht zufällig fehlt im Dialog zwischen dem

Juden und dem Philosophen eine solche invocatio. Denn, wie wir etwas

später, in der vehementen Kritik des Philosophen an der Autoritätshörigkeit

zeitgenössischer Antidialektiker lesen111, richtet sich das

Pauluswort «Die Juden verlangen nach Zeichen, die Griechen suchen
die Weisheit» (IKor 1,22) geradezu als eine Kampfparole gegen die
konservativen monastischen «Schriftgelehrten», die zeichengläubigen
mdaipantes des 12. Jahrhunderts, die nur auf fremde Aussagen Abwesender

(d. h. Schriftzeugnisse, Autoritäten) schwören, statt sich mit
eigenem Verstand mündlich über Vernunftgründe Anwesender
auseinanderzusetzen.112 «Während wir aber, so gut wir können, Gott
über unser Heil befragen, hilft seine Gnade dort aus, wo unsere Mühe
nicht ausreicht, hilft den Wollenden, damit sie können, und haucht
ihnen auch dies ein, daß sie wollen. Er, der uns sogar gegen unseren
Willen zieht, stößt die Willigen nicht von sich und reicht die Rechte
dem Strebenden, den er keiner Nachlässigkeit zeihen kann.»113 Dieser
Kontext gibt der anschließenden Verteidigung der Dialektik als
Führerin aller Wissenschaft114 einen spezifisch disputations- oder
dialogtheoretischen Sinn; sie ist zugleich ein Plädoyer für die Spontaneität

109 Coli. 160-66; 1471-77; 1755-63; TSum II 5, 46-54; II 14, 137f.; Tchr III 36,
423 etc.

110 Coli. 1204—1209: (CHRISTIANUS) Nunc vero, ne ex diffidentia pugnam hanc differre

videar, tarn mihi quam tibi orandus est, ut quid tibi quaerendum, quid mihi respondendum sit,
ipse Dominus inspiret, qui vult omnes homines salvos fieri et ad cognitionem sui venire.

(PHILOSOPHUS) Amen. (CHRISTIANUS) Fiat, fiat! Vgl. P. VON Moos, «Abaelard: Colla-
tiones», in: Interpretationen zu Hauptwerken der Philosophie des Mittelalters, hrsg.
von K. FLASCH, Stuttgart 1998,129-150, hier 141 f.

111 Ebd. 1309-15; 1437ff. Ein Teil daraus wurde schon oben (Anm. 63) zitiert.
112 Ebd. 1437-45: [...] hominibus, qui rationalisperitiaphilosophiae et argumentorum ca-

rent discretione; quales se Iudaei profitentur esse, qui pro argumentis signa requirunt, et quicum-

que suum in dictis alterius praesidium ponunt; tamquam de auctoritatis vel scripto absentis faci-
lius iudicetur quam de ratione vel sententia praesentis, et sensus illius melius quam istius possit

inquiri.
113 Ebd. 1445—50: Dum vero, quantum valemus, de nostra solliciti salute Deum inquiri-

mus, eius utique supplet gratia, quod nostra non sufficit opera, et volentes adiuvat, utpossint, qui
hoc ipsum etiam inspirât, ut velint. Et qui saepe invitos trahit, volentes non reiàt et nitenti porri-
git dexteram, cuius arguere non potest negligentiam.

114 Stellen daraus wurden oben (Anm. 77, 89) zitiert.



376 Die angesehene Meinung

des gesprochenen Worts gegen jede Art von institutioneller Fixierung
durch Schriftfetischismus: Die Inspiration, die das eigentliche
Moyens der Diskussion darstellt, ist ein unvoraussehbares Ereignis; sie

fällt wie ein Funke mitten in den Austausch der Argumente ein. Weil
das Unternehmen Gemeinsamkeit voraussetzt, ist sie das «Einleuchtende»

auch unter einem in der Endoxon-Tradition bekannten

Aspekt: quod statin videtur.ni
Doch diese Endoxalität beruht einseitig auf dem qualitativen,

nicht auf dem quantitativen Pol der Repräsentationsskala: «alle, die

meisten, die Kompetenten.» Nirgends äußert sich Abaelard wohl
abschätziger über die «allgemeine Meinung» als gerade im Zusammenhang

mit dem erleuchteten Gespräch begnadeter Philosophen über
den höchsten und verborgensten Gegenstand des Wissens. Auch im
intellektuellen Bereich gibt es eine «Gnadenwahl». Die Inspiration ist,
modern gesagt, das Privileg einer Elite. Die törichte Menge - infinitus
numerus stultorum — bleibt davon ausgeschlossen.116 Dies betont
Abaelard mit geradezu antidemokratischer) Schärfe innerhalb seiner

Rechtfertigung des theologischen Gehalts antiker Philosophie.
Wiederum stützt er sich dabei auf eine Augustinus-Stelle, entnimmt ihr
sein Argument und verschweigt den gegenteiligen Sinn ihres Kon-
texts. Der Kirchenvater schrieb in De vera religionenl\

Abweichend voneinander waren die Ansichten der Philosophen über
das Wesen der Götter. Keiner scheute sich, seine persönliche Meinung
öffentlich zu vertreten und zu versuchen, möglichst alle dafür zu
gewinnen. Trotzdem Hefen sie alle mitsamt ihren Gefolgsleuten zu den

gemeinsamen Opferfesten. Es mag genug sein festzustellen, daß sie

öffentlich den herkömmlichen Kult mitmachten, dagegen privat, jedoch
keineswegs heimlich, sondern vor dem zuhörenden Volke etwas ganz
anderes verteidigten. Sokrates jedoch soll dreister als alle übrigen gewesen

sein, denn er schwur beim Hund oder Stein weil er zeigen wollte,
in welchen Aberglauben die Menschen versunken waren. Nach ihm
hat im gleichen Sinn Plato geschrieben, freilich mehr gefälhg zu lesen

115 Johann von Sahsbury wird diesen von Abaelard stammenden Gedanken noch
deutlicher formulieren und dabei ausdrücklich den Begriff des Einleuchtens (illu-
cescere) brauchen; Pol. VII 8, (ed. WEBB II) 122.11 f.: De quibus dubitare et quaerere
liberum est, donec ex collationepropositorum quasi ex quadam rationum collisione Veritas illucescat,

vgl. VON Moos, Geschichte (wie Anm. 48) 295f., und die Fortsetzung dieses

Beitrags über Johannes (s. Anm. 131).
116 TSch III, 1261 (Eccle. I 15) im gleich unten besprochenen Lob der platonischen

Philosophie.
117 Kap. 1-2 (CCL 32) 187f.; leicht veränderte Übersetzung von W. Thimme,

Stuttgart 1983, 5-7.



Die angesehene Meinung 377

als kraftvoll überzeugend. Diese Männer waren noch nicht berufen, die

Meinung ihrer Völker zur wahren Gottesverehrung hinzulenken und
vom Götzendienst zu befreien. So kam es, daß selbst ein Sokrates mit
dem Volke Götzenbilder verehrte. Nach seiner Verurteilung wagte
vollends niemand mehr einen behebigen Stein Jupiter zu nennen

Der Sinn ist klar: Erst im Christentum ist allen Völkern der wahre
Gott verkündet worden; Christus hat erreicht, was Plato kaum
erstrebt und kraftlos gepredigt hatte. Abaelard macht aus dieser (hier
verkürzt angeführten) Apologie des christlichen Kerygmas eine Apologie

der antiken Philosophie.118 Sokrates wird zum maximus jdolatriae
derisor und märtyrerhaften Verächter des unwissenden Pöbels, Plato
zum eigentüchen Theologen unter den Philosophen, der esoterisch
verhüllend die pulcherrima involucrifigura der Weltseele für den Heiligen
Geist dem Volk verborgen, den Weisen als Erkenntnisanreiz hinterlassen

hat.119 Die Tarnung des Arkanwissens vor der Menge, «damit
der Skandal die Ungläubigen nicht mehr errege als fides
(Glauben/Glaubwürdigkeit) erzeuge», wird als eine kluge Maßnahme, als

rhetorisch angemessenes aptum, verstanden120, während Augustinus
auf dem Widerspruch, ja auf der Unredlichkeit oder Feigheit dieser
Art «doppelten Wahrheit» bestand121 und damit die Einheit, Universalität,

Offenheit und sogar rhetorische Überlegenheit der christlichen
Botschaft konfrontiert. Dem dialektischen Theologen kommt es einzig

auf den Konsens im engen Kreis der Schule und auf die Reinhaltung

der Erkenntnis vor den Vorurteilen der Menge an.
Im ersten Teil der Collationes, dem Gespräch des Philosophen mit

dem Juden, wird noch deutlicher, was Abaelard unter der Kluft
zwischen communis populi opinio, bzw. stultorum opinio und probatorum philo-
sophorum excellentia versteht.122 Der Philosoph wirft dem Juden — der

118 TSch I 11 Off. Andere Aspekte dieser Augustinus-Rezeption beleuchte ich in:
Das Literarische (wie Anm. 79), und in: «Öffentlich» und «privat» im Mittelalter. Zu
einem Problem historischer Begriffsbildung, Heidelberger Akademie-Schriften,
Wiesbaden, im Ersch.

119 T Schi 157-9.
120 Ebd. I 110, 1223f.; 113, 1255-1269.
121 Es ist nicht unmöglich, daß er auf indirekten Wegen den aristotelischen Topos

vom Privaten und Öffentlichen gekannt hat; vgl. Rhet. II 23, 1399a: «Da die
Menschen nicht dasselbe öffentlich und privat loben, sondern öffendich das
Gerechte loben, pivat aber eher den eigenen Vorteil suchen, ergibt sich ein weiterer
Topos dadurch, daß man versucht, das eine von beidem zu folgern. Dieser Topos
ist zur Begründung paradoxer Sätze besonders wirksam.»

122 Coli. 1880f.



378 Die angesehene Meinung

hier, wie gesagt, auch als Chiffre für unaufgeklärte Christen dient —

das unreflektierte Festklammern an der Tradition vor und entwickelt
dabei so etwas wie eine Sozialisationstheorie über die meinungsbildende

Macht der Gewohnheit:123 Was dem Menschen von Kindheit
an anerzogen worden ist, kann er als Erwachsener nicht mehr bezweifeln.

Gerade weil er jede Auseinandersetzung darüber fürchtet,
schwört er auf Unverstandenes wie auf etwas «Sakrosanktes.» Sich als

einzigen Heilsbesitzer wähnend, verurteilt er alle Andersdenkenden.
Dieser «esprit de corps» ist Ursache aller Sektenbildung, Glaubensspaltung

und Intoleranz. Daß sich der Jude mit guten Gründen gegen
diesen Vorwurf der Unmündigkeit verteidigt und nur schon durch
seine Diskussionsfähigkeit zeigt, daß er nicht in die Kategorie der
rechthaberischen Nachbeter gehört, verstärkt nur den allgemeingülti-
gen Sinn dieser Attacke auf denkfaule <Dogmatiker>, in der die eigenartig

ineinander übergehenden Begriffe consuetudo, fides, opinio und auc-
toritas gegen ratio und Veritas stehen.124 Abaelard verdeutlicht hier, daß

für ihn die herrschende Meinung der stulti kein soziologischer,
sondern ein moralischer Begriff ist. Sie wurzelt — nicht anders als Häresie
und szientistisches Virtuosentum — in der superbia, in solipsistischer
Arroganz. Nur so ist das Paradox erklärlich, daß sich einerseits das

negative Allgemeine der opinio vulgi mit dem Partikulären einer
Gruppenidentität, mit dem unbelehrbaren Konventikeltum kreuzt, und
andererseits das werthaft Universale des vernunftgeleiteten Glaubens
mit der Wahrheitssuche weniger erlesener Philosophen oder Theologen

zusammenfällt. Es geht um die Opposition zwischen einem
engen, «gewöhnlich-gewohnheitsmäßigen», und einem weiten,
aufgeklärten Christentum. Der Kernsatz: ut omnibus aliis condemnatis solos se

praedicent beatos125 läßt sich insofern als eine spezifische Antithese zum
Endoxon verstehen. Statt fragend und suchend andere Meinungen
anzuhören, verweigert der «sektiererische» Christ von vornherein den
flexibilisierenden Dialog und beharrt auf dem, was ihm von Kind an

123 Coli. 92ff, ausführlicher dazu in meinem Beitrag «Abaelard: Collationes.» (wie
Anm. 110).

124 Coll. 174ff.: (lUDAEUS) Omnes quidem homines, dumparvuli sunt nec adhuc discretions

aetate pollent, constat eorum hominum fidem vel consuetudinem sequi, cum quibus conversan-

tur, et eorum maxime, quos amplius diligunt. Postquam vero adulti sunt, ut proprio regi possint
arbitrio, non alieno, sed proprio committi iudicio debent, nec tarn opinionem sectari quam veri-

tatem scrutari convenit. Zum durchweg negativen consuetudo-Begriff vgl. auch Solil. 891,
unten Anm. 126.

125 Coli. 137£; vgl. auch oben (Anm. 60f.) zu Häresie und Hyperdialektik.



Die angesehene Meinung 379

beigebracht worden ist, als wäre Religion mit niemandem zu teilender
Privatbesitz.

4. Die usprüngliche, auf das Polis-Ethos verweisende gesellschaftliche
Bedeutung des aristotelischen Endoxon ist dabei freilich kaum mehr
zu erkennen. Selbst wenn Abaelard die geistgeleitete, durch die Zeiten
fortschreitende communio sanctorum seit dem Pfingstereignis seiner
Erkenntnisethik zugrundelegt, sucht er Konsens durch erleuchtete ratio
— denn dies ist sein Endoxon — weniger in breiter (Kommunikation)
als im abgeschiedenen Gespräch der hohen Geister. Wenn er auf die

von Augustinus in einer ganz anderen historischen Situation so stark
betonte Verkündigungsaufgabe eingeht, so geschieht es weniger in
praktischer, pastoraler Absicht als in eher spekulativem, namentlich
bibelexegetischem Zusammenhang, etwa zur Erklärung der Paulusbriefe

aus deren Rhetorik und adressatorientiertem Kontext.126 Für
ihn spaltet sich die soziale Welt in die Zirkel der forschenden,
diskutierenden Theologen, denen er sich zugehörig weiß, und in das ihm
fremde Forum der Predigt für die simplices et rustiä.127 Endoxale
Verständigung beschränkt sich auf den ersten Kreis, ja soll auf ihn
beschränkt bleiben, weil die subtile Sprache der Wahrheitssuche eine
andere ist als die grobe, den Hörern angepaßte Rede vor dem Volk.
Mit einer auch für Augustinus wichtigen Unterscheidung Ciceros lehrt
er: alia est illa, cum Veritas ipsa limatur in disputatione, subtilitas, alia, cum ad

126 Diese durchaus rhetorikfreundliche Bibelauffassung habe ich ausführlich
analysiert in: «Das Literarische» (wie Anm. 79) und: «La retorica», in: Lo spazio let-
terario del Medio Evo, ed. G. CAVALLO et al., Bd. I, 2: La produzione del testo, Rom
1992, 231-271. - In Solil. 891 wird Cic., De inv. I. 3 ausdrücklich paraphrasiert, um
aufgrund einer Deutung des Pfingstwunders als Erneuerung die Hauptaufgabe des

christlichen Predigers im «Umkehren» liebgewordener Gewohnheiten zu charakterisieren:

Sicut enim in ipsa Rhetorice fonte Tullius meminit: Nemo nisi sapientia et eloquentia

preditus homines a iocunda sua consuetudine, quepresertim iam nature vim obtineretpropter venu-

statem, convertere et ad diversas rationes vite traducere posset. Quo autem difficiliora videntur ac

petfectiora Christiprecepta, maiorpredicatoribus eius discretio et eloquentia conferenda erat.
127 Die Fortsetzung dieses Beitrags wird zeigen, wie diese in Abaelards Zeit noch

selbstverständliche Kluft zwischen dem Denker und dem Prediger im späteren
Mittelalter zusehends überbrückt wird. Vgl. schon P. VON MOOS, «Rhetorik, Dialektik
und (Civilis scientia> im Hochmittelalter», in: J. FRIED (Hg.), Dialektik und Rhethorik
im früheren und im hohen Mittelalter (Schriften des hist. Kollegs 27), München
1997, 133—155; R. IMBACH, Laien in der Philosophie des Mittelalters, Amsterdam
1989; Klaus SCHREINER (Hg.), Laienfrömmigkeit im späten Mittelalter (Schriften des
hist. Kollegs 20), München 1992.



380 Die angesehene Meinung

omnes accommodatur oratio.128 Dies ist die traditionelle Arbeitsteilung
oder Rollendifferenz zwischen Forschung und Belehrung,
kommunikativer Wissensbildung und monologischer Überzeugungskunst,
zwischen der gemeinsamen scrutatio schwierigster Fragen, höchster
Geheimnisse im Kreise der Eingeweihten und der öffentlichen
Verkündigung sicherer Wahrheiten oder durchzusetzender Motivationen,
d. h. zwischen den officia des Philosophen und des Redners. Der
Unterschied wirkt sich durch die ganze Geschichte des Endoxonkon-
zepts bis heute auf zwei divergierende Interpretationen der angesehenen

Meinung) aus, die dialektische und die rhetorische: Entweder
ist dieser höhere Standpunkt, diese «gemeinsame Ansicht» jenseits
beschränkter Einzelsichten oder Parteiinteressen129 ein Medium dialogischer

Verständigung oder die mitreißende «Erhabenheit des locus

communis.»13°. Wir sind hier einer mittelalterlichen Variante der ersten, der
dialektischen oder intellektualistischen Deutungsmöglichkeit begegnet.131

128 Coli. 1785f; SN 165, Cic. De off. II 10.35. Zu einer kirchenpolitischen
Anwendung dieses Prinzips in der Auseinandersetzung Gersons mit der Tyrannen-
mordtheorie Jean Petits s. P. VON Moos, «Das Öffentliche und das Private im
Mittelalter. Für einen kontrollierten Anachronismus», in: G. Melville/P. VON MOOS

(Egg-): Das Öffentliche und Private im Mittelalter und in der frühen Neuzeit (Norm
und Struktur 10), Köln-Wien 1998, Kap. IV.

129 Bubner (wie Anm. 91) 61 ff.
130 Zu dieser Dichotomie, die sich auf die unterschiedlichen Topiken des

Aristoteles und Ciceros zurückführen läßt, vgl. Teil II (wie Anm. 1) Kap. 3, insbesondere

zu zwei sich repräsentativ auf die eine oder die andere Endoxon-Konzeption
stützenden Neuerscheinungen: P. PTASSEK et al., Macht und Meinung. Die rhetorische

Konstitution der politischen Welt (Neue Studien z. Philos. 5), Göttingen 1992,
und F. GOYET, Le sublime du heu commun. L'invention rhétorique dans l'Antiquité
et à la Renaissance (Bibl. litt, de la Renaissance 32), Paris 1996.

131 Die Fortsetzung dieses Beitrags erscheint unter dem Titel: Die angesehene
Meinung. Studien zum endoxon im Mittelalter IV: Johann von Salisbury, in:
Mittellateinisches Jahrbuch 34 (1999). Ein vorgesehenes Kapitel über die Applikation der in
STop entwickelten Prinzipien einer Disputation mit argumenta probabilia auf die
konkrete Gesprächsführung im «Dialog eines Philosophen mit einem Juden und einem
Christen» muß hier aus Raumgründen unterbleiben. Die wichtigsten Aspekte hierzu
finden sich jedoch bereits in meiner Collationes-Interpretation (wie Anm. 110): die
Reduktion der Thematik auf wenige allgemein akzeptierte Evidenzen der ratio

(Monotheismus, summum bonuni) unter Ausklammerung aller traditionsspezifischer,
partikulärer Beweisgründe {auctoritates), die Rücksicht auf die subjektive Befindlichkeit
des Gegenüber, cum quo sermo conseritur, naturrechtliche Schlußfolgerungen
ausschließlich aus den von einem Andersdenkenden selbst zugestandenen propositiones.
Ausführlich hierzu demnächst in meinem Beitrag: Les «Collationes» d'Abélard et la

«question juive» au XIIe siècle, in: Journal des Savants 1999.


	Die angesehene Meinung : Studien zum endoxon im Mittelalter

