
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Theo Kobusch/Burkhard Mojsisch: Piaton in der abendländischen

Geistesgeschichte. Neue Forschungen eçum Piatonismus. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft 1997. VII + 311 p.

Le sous-titre du volume est plus heureux que son titre. En effet, il ne s'agit
pas de l'influence de Platon sur la pensée occidentale, mais plutôt des

retours au platonisme auxquels la philosophie occidentale a assisté; il ne s'agit
pas de ceux qui, depuis Aristote, ont entrepris leur propre démarche en
réagissant à la pensée platonicienne, mais plutôt de ceux qui se sont revendiqués

comme platoniciens. Le premier de ces deux groupes est très vaste —

même si le «bekannte, von A.N. Whitehead kolportierte Bonmot» (p. 1),
selon lequel toute la philosophie occidentale n'est qu'une suite d'annotations à

Platon, est carrément faux. Mais le deuxième groupe est lui-même assez

nombreux, de sorte que le volume ne nous offre que des études à propos
des «Knotenpunkte der Rezeption des platonischen Denkens» (p. 1—2).

Parmi ces noeuds, l'ouvrage en choisit seize: (1) le platonisme dit
«moyen», un tour d'horizon (J.M. Dillon, p. 15ss.); (2) Plotin: sur l'origine du
mal, Enn I 8 (D.J. O'Meara, 33ss.); (3) le platonisme chrétien: les attitudes
d'Origène et de Grégoire de Nysse (A. Meredith, 48ss.); (4) St Augustin: ses

Eibri Platonicorum et sa formation philosophique (W. Geerhngs, 60ss.); (5)

Denys l'Aréopagite: la métaphysique d'un «Proclus chrétien» (W. Beierwal-
tes, 71 ss.); (6) le Platonisme du 12e siècle (J. Marenbon, lOlss.); (7) le 13e

siècle, représenté par le personnage obscur de Heinrich Bate (C. Steel,

120ss.); (8) Nicolas de Cuse et sa docta ignorantia (B. Mojsisch, 134ss.); (9)
Marsile Ficin, le traducteur de Platon et son platonisme (E.B. Mahoney,
142ss.); (10) les platonistes de Cambridge, qui se sont servis de Platon pour
conciher la théologie et la nouvehe science (G.A.J. Rogers, 155ss.); (11)
Hemsterhuis, qui a écrit des dialogues sur le modèle de Platon (M.F. Fresco,
170ss.); (12) Jacobi, qui cite à chaque page son Platon (K. Hammacher,
183ss.); (13) Hegel et Schelling à propos du Timée et des «doctrines non-
écrites» (J. Halfwassen, 193ss.); (14) Schlegel, Schleiermacher, Solger: la

philosophie et le dialogue (Th. Kobusch, 210ss.); (15) les néokantiens de

Marburg: l'épistémologie et la philosophie de la science (H. Holzhey,
226ss.); (16) Heidegger et Gadamer (O. Pôggeler, 241ss.).

Il est évident que les noeuds ont été identifiés d'une façon aussi
généreuse que judicieuse. Bien entendu, chaque lecteur trouvera des omissions;
moi-même, j'aurais échangé les néokantiens (qui ne possèdent qu'un intérêt
restreint, p. 240) contre un chapitre sur Justin, sur Leibniz (p. 172 no 9) ou
sur le platonisme mathématique. Mais les éditeurs ont droit à leur choix,
qu'ils expliquent d'une manière tout à fait raisonnable (p. 2—13) et seuls les

acariâtres se plaindront. Quant aux collaborateurs, le récit de leurs noms



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 297

suffit pour démontrer que la discussion se déroulera à un niveau scientifique
exceptionnel: tous sont des experts de renommée mondiale.

Les auteurs s'engagent, pour la plus grande partie des cas, dans
l'histoire des idées plutôt que dans l'histoire de la philosophie. (Seul O'Mea-
ra fait des démarches sur le plan philosophique: son essai, qui est un modèle
de clarté, ajoute à une analyse ponctuelle du texte plotinien une critique
compréhensive et sévère.) Les articles qui tous paraissent ici pour la

première fois, abordent leur sujet de façon diverse, et des résumés côtoient
des études détaillées. Bien qu'ils apportent tous une contribution importante
à leur spécialité, le néophyte (et quel lecteur ne se confessera pas néophyte
par rapport à la moitié du volume?) arrivera à comprendre ce qu'il ht et à en
profiter. Non qu'il s'agisse de <haute vulgarisation): les auteurs ont pris soin
d'être aussi accessibles que leur sujet le leur permet et de ne pas présupposer
une expérience professionnelle de la part du lecteur.

J'ai beaucoup appris de ce volume: au sujet de Hemsterhuis ou de

Jacobi, dont je ne connaissais auparavant que les noms, et à propos de Heinrich

Bate, dont même le nom m'était inconnu. A propos des platonistes de

Cambridge — même si, à mon avis, Rogers plaidoie un peu trop fort en
faveur de ses clients qui n'avaient peut-être pas toute l'importance historique
qu'il leur attribue (p. 158) —, le chapitre donne un exposé lumineux et ardent
de la pensée de Henry More et de Ralph Cudworth, de leurs opinions
platoniciennes, de leur influence sur Newton.

La lecture du volume provoque maintes questions parmi lesquelles
la suivante s'impose: quelle a été la valeur de Platon pour la philosophie
occidentale? Je dois avouer que le volume, pris dans sa totalité, suggère une
réponse assez décourageante: Platon a eu un impact désastreux sur ses
héritiers. En effet, les platonistes se sont accrochés, presque sans exception, aux
parties les plus ténébreuses de sa pensée. Ils ont rempli leur mongolfïère
d'un gaz métaphysique, pompé de la théorie des Idées ou de la doctrine de

l'Un et du Multiple; ils sont montés dans un brouillard épais où l'on ne

voyait que d'une façon trouble et nébuleuse; et si les esprits les plus hardis
se sont hissés jusqu'à un ciel pur, le ciel, hélas, était vide et sa pureté celle du

non-sens pur. Qui peut prononcer sans avoir le spleen les phrases profondes
et dépourvues de signification d'un Denys l'Aréopagite, d'un Nicolas de

Cuse, d'un Hegel? Qui n'aura pas le cafard en se rappelant que de telles
balivernes ont été inspirées par une lecture de Platon? Je ne suis pas persuadé

que «le platonisme est sans aucun doute la forme fondamentale de la

métaphysique européenne» (p. 193) - si je ne me trompe pas, Aristote aussi a

bricolé quelque chose dans ce domaine. Mais c'est évidemment le platonisme
qui a suscité la forme fondamentale du délire philosophique.

Il va sans dire que mes jérémiades ne visent pas les auteurs ni leur
contribution: la description d'une méditation floue et futile n'est pas forcément

elle-même futile et floue; ce que Mojsisch écrit à propos de Nicolas,

par exemple, est facile à suivre et plein d'intérêt. Pourtant, les auteurs



298 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

s'enthousiasment parfois pour leur sujet (c'est une faute admirable). On a

beau jurer, par exemple: «Ihre [Hegel et Schelling] Piatondeutung kann auch
für uns heute noch fruchtbar und anregend sein» (p. 194): Hegel, si on le

juge sur la base de l'essai de Halfwassen, n'a rien compris de Platon et son
interprétation est sans valeur.

Il y a un autre Platon — celui que j'ai rencontré quand j'étais
étudiant, celui qui adore la raison et vénère le raisonnement, qui exige que l'on
chasse un argument jusqu'au bout. Ce Platon-ci s'est absenté du volume, à

l'exception de deux pages dans le chapitre dédié à Hemsterhuis (p. 180—

182). Il est vrai que le chapitre consacré à Schlegel, Schleiermacher et Solger
semble lui souhaiter la bienvenue. Schlegel, n'a-t-il pas reconnu «das

Element des Dialogisch-Dialektischen» (p. 211) dans la pensée de Platon, n'a-t-
il pas mis en évidence le fait que les dialogues ne présentent aucun système
de philosophie, qu'ils prônent une méthode aporétique, balancée,
tâtonnante? Mais qu'est-ce que Schlegel entend par le «Dialogisch-Dialektische»?
Il attribue à Platon «ein stets fortschreitendes Philosophieren, ein uner-
müdetes Forschen und Streben nach Wahrheit und Gewißheit, ein
methodisches Bilden und Vervollkommnen des Denkens und Nachdenkens» (p.
212), à la fin duquel il a espéré parvenir à «eine Andeutung des Unendlichen,
Göttlichen und einer Aussicht in dasselbe» (p. 213). Schlegel s'extasie sur la

«Dialektik», il se tait à propos de la dialectique, de la logique. Son Platon ne
pourchasse pas des arguments, il se plonge dans des rêves romantiques. Oui,
le bon Platon s'absente du volume. Pourquoi? Parce qu'il n'a guère influencé
les platonistes. C'est plutôt — paradoxe agréable - ceux qui ont critiqué
Platon et rejeté la philosophie platonicienne qui en ont profité.

Le volume a été soigneusement préparé. On souhaitera pourtant
qu'une réimpression ajoute un index des loci Platonici et dresse une petite
bibliographie <raisonnée> (qui serait plus utile au lecteur que la liste alphabétique

des ouvrages cités par les auteurs qui occupe plus que 30 pages). — Mais

pour finir, des éloges. C'est un livre bien conçu et bien écrit (une fois j'ai
même ri de plaisir: p. 149) qui mérite une recommandation chaleureuse.

Jonathan Barnes

Pierre Hadot: Die innere Burg. Anleitung zu einer Lektüre Marc Aurels. Aus
dem Französischen von Makoto Ozaki und Beate von der Osten. Frankfurt
am Main: Eichborn 1997. 479 Seiten.

« Aus diesem Grund ist das von Leidenschaften freie Denken der
Menschen eine Burg. Denn nichts Festeres besitzt der Mensch als diese. Wer
sich, Zuflucht suchend in sie zurückzieht, wird fortan unangreifbar sein»

(Marc Aurel, VIII, 48; S. 177). Dieses Bild der akropolis ist es, welches
P. Hadot seinem Werk als Titel voranstellt. Daß sich diese innere Burg
tatsächlich als das leitende Prinzip der individuellen Seele erweist, wird darin



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 299

deutlich, daß es ein vollkommenes Bild der Haltung des Menschen in seiner

Beziehung zur Außenwelt aufzeigt. «Die Dinge berühren die Seele nicht»
(S. 156). Diese einprägsame Formulierung, in mehrfachen Varianten, setzt
Hadot durch die Ermahnungen an sich selbst (Kap. VI, 2, S. 156f.) als Grundlegung

für die innere Burg, die «der unantastbare Zufluchtsort der Freiheit»
(S. 157) der menschlichen Seele wird.

Daß dem deutschsprachigen Leser dieses Werk nun auch zugänglich ist,
ist höchst willkommen. Das 1992 erschienene französische Original wurde
mit allgemeinem Lob und mit Anerkennung aufgenommen, nicht zuletzt aus
dem Grund, weil hiermit eine systematische, gründliche Studie des Werkes
und der Person Marc Aurels vorhegt, die stets nahe am griechischen Urtext
Marc Aurels bleibt. Die vom Autor selbst durchgesehene und autorisierte
deutsche Ubersetzung steht dem französichen Originaltext keineswegs nach.
Hadot geht sogar so weit, daß er sich nicht mit den bereits vorhegenden und
zudem von ihm als ausgezeichnet eingestuften deutschen Übersetztungen
Marc Aurels von W. Theiler (Zürich 1974) und R. Nickel (Zürich 1992)
zufrieden gibt, sondern daß er überwiegend eine gänzhch neue Übertragung
vorschlägt (vgl. S. 13). Dies zeugt nicht zuletzt von der Aufmerksamkeit, die
der deutschen Fassung zugeflossen ist.

In der Einleitung schreibt Hadot, er habe seit über zwanzig Jahren an
Marc Aurel gearbeitet, und man gewinnt in der Tat den Eindruck, es handle
sich hier um ein reifes, durchdachtes Ganzes, welches er hier vorstellt; der
Leser wird mitgerissen durch den erfrischenden Stil Hadots, der stets darauf
bedacht ist, die Texte selbst, Marc Aurel selbst, sprechen zu lassen. Man
taucht mit ihm in die Gedankenwelt des Kaiser-Philosophen und läßt sich
recht bald überzeugen, daß hier mehr der Mensch als der Kaiser denkt,
schreibt und mit sich selber ringt. Auch folgt man Hadot bei der Lektüre der
Texte darin, daß hier nicht so sehr die Suche nach oder die Berufung auf
Originalität von Wichtigkeit ist, sondern vielmehr das Ganze als ein
Lebensexerzitium betrachtet werden muß (Kap. III, S. 62-87). Hadot entwik-
kelt eine ihn seit langem charakterisierende These, die in der antiken
Philosophie eine Praxis verschiedener Lebensformen und Exerzitien sieht. Die
Ermahnungen Marc Aurels eignen sich tatsächlich besonders gut zu einer
solchen Lektüre, auch wenn eine solche Perspektive die Gefahr in sich birgt,
ein zu vereinheitlichendes Bild von der antiken Philosophie zu geben. Somit
kann der Ansatz Hadots als berechtigt betrachtet werden. Dennoch würde
man etwas mehr Nuancierung betreffs des Stoizismus erwarten, wenn man
liest: «... insbesondere aber für die Stoiker und Marc Aurel ist die
Philosophie vor allem eine Lebensform» (S. 62). Die eingangs erstellte Untersuchung

zur literarischen Gattung des Werkes (S. 47—52) unterstreicht und
untermauert diesen Ansatz, indem der spezifische Charakter der hypomne-

mata, der persönlichen Notizen, untersucht und hervorgehoben wird (vgl.
S. 55—61). Diese persönlichen Notizen dienen dem eigenen geistigen
Fortschritt desjenigen, der sie niederschreibt (vgl. S. 58), und wurden somit kei-



300 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

neswegs für ein breiteres Publikum verfaßt. Hierin muß auch die Begründung

für den anfangs dunkel erscheinenden deutschen Titel, den Hadot den
Notizen Marc Aurels verleiht, gesucht werden: Sie sind regelrechte Ermahnungen

an sich selbst und als Exerzitien zu verstehen, die dazu ermahnen,
stets den idealen sittlichen Menschen als Vorbild vor Augen zu haben (vgl.
S. 62). Daher auch die vielen Wiederholungen, die man im Verlauf der

Textsammlung bei Marc Aurel vorfindet, und das scheinbare Durcheinander
der behandelten Themen: Es ist ein Dialog mit sich selbst, von dem man
keine systematische Entwicklung fordern kann. Es erstaunt daher auch, daß

der französische Text der Originalausgabe den Notizen Marc Aurels den
Titel Pensées verleiht und nicht den Titel Exhortations bevorzugt, der im
deutschen Text Ermahnungen an sich selbst lautet; über diesen doch wesentlichen
Unterschied äußert sich der Autor jedoch bedauerlicher Weise nicht.

Im Zentrum des Werkes steht der enge Bezug Marc Aurels zum
Stoizismus, insbesondere den des Epiktet (Kap. IV, S. 87-113). Der Kaiser als

Schüler des Sklaven, so erscheint uns Marc Aurel. Es wird immer wieder
deutlich, daß das Anliegen der Ermahnungen an sich selbst keineswegs eine

Weiterführung oder Entwicklung des Stoizismus ist, sondern vielmehr dessen

richtige Anwendung für den eigenen Gebrauch intendiert. Dank des

systematischen Bemühens Hadots wird ein zusammenhängendes Bild dieser
stoischen Grundausrichtung der Texte Marc Aurels gewonnen, wie es in den
Texten allein in dieser klaren Form nicht erscheint. So setzt Hadot die
stoische Dreiteilung von Logik, Physik und Ethik ein, um die aurelische

Textsammlung zu strukturieren. Diese drei Grundausrichtungen finden sich
insbesonders in den drei Lebensregeln des praktischen Verhaltens, die
jeweils das Verhältnis des Individuums zum notwendigen Lauf der Natur, zu
den anderen Menschen und zu seinem eigenen Denken ausmachen (vgl.
Kap. III, 3, S. 73-78). Diesen drei Lebensregeln entsprechen zum einen die
drei Tätigkeiten der Seele (Urteil, Begehren, Handlungsantrieb), zum anderen

die drei Bereiche der Wirklichkeit (individuelles Urteilsvermögen,
Allnatur, menschliche Natur). Was hierbei deutlich wird, ist, daß dieses

grundlegende dreiteilige Modell die Ermahnugen an sich selbst durchzieht, so daß

Hadot in diesen drei Lebensregeln den eigentlichen Schlüssel zu ihnen sieht
(vgl. S. 77). Wichtig sei hierbei, daß sie eine eigene Doktrin des Epiktet
seien, die im frühen Stoizismus nicht aufgefunden würden (Kap. IV, 4,
S. 108f.). Auch müsse hierin ein wesentlicher Beleg für die Nähe zwischen

Epiktet und Marc Aurel gefunden werden. Synonym zu den Lebensregeln
setzt Hadot die Disziplinierungen der Zustimmung, des Begehrens und des

Handelns. Die Ausführungen hierzu (Kap. VI—VIII, S. 150—318) bilden das

Kernstück des Werkes und tragen wesentlich dazu bei, aus den Notizen
Marc Aurels eine strukturierte Form zu gewinnen. Dieser dreiteiligen Struktur

zum Trotz setzt Hadot schließlich noch einen vierten Teil hinzu, der «die

Tugenden und die Freude» (Kap. IX, S. 318ff.) behandelt. Wesentlich sei

hierin, daß entsprechend dieser dreiteiligen Struktur des Systems auch die



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 301

Struktur der Tugenden dreiteilig werde und sich scharf von der
traditionellen platonischen Einteilung abtrenne (vgl. S. 318f.). Hadot
unterstreicht den innovativen Charakter dieser Dreiteilung der Tugenden: Wahrheit

für die Disziplinierung der Zustimmung, Mäßigung für die des Begehrens,

Gerechtigkeit für die des Handelns (vgl. S. 320). Umso interessanter
sind diese Ausführungen Marc Aurels, wenn man liest, diese Elemente seien
bei Epiktet nicht aufzufinden, auch wenn Hadot sogleich zu betonen
bedacht ist, dies beweise indes nicht, «daß sie [diese Theorie der Tugenden] in
der Lehre des Philosophen nicht vorhanden gewesen sei, denn [...] Arrian
kann uns unmöglich die ganze Lehre Epiktets überliefert haben» (S. 326).

Relativ viel Platz räumt Hadot der autobiographischen Stellung Marc
Aurels zu seinen Ermahnungen an sich selbst ein (Kap. X, S. 332—419), und in
Verbindung hierzu braucht er auch erstaunlich viel Raum, um anachronistische

Irrtümer der Interpretation von Schriften aus der Antike, hier am
Beispiel Marc Aurels, aufzuzeigen (vgl. S. 332ff.). Das Musterbeispiel
weitreichender Fehlinterpretationen der psychologischen Geschichtsschreibung
(Kap. X, 2, S. 334—351) dient nicht zuletzt dem Autor dazu, seinen eigenen
Ansatz zu rechtfertigen und hervorzuheben (Kap. X, 3—11, S. 351—419).

Hervorzuheben ist bei dieser Studie zu Marc Aurel, daß sie trotz ihrer
wissenschaftlichen Darstellung stets verständlich und lebendig bleibt, wohl
nicht zuletzt dadurch, daß Hadot den Kontakt zu den Texten selbst nie
aufgibt, sondern im Gegenteil den Leser stets zu diesen zurückführt. Somit
erweist es sich als eine zutreffende Formulierung, wenn Hadot in seinem Titel
von einer Anleitung zur Lektüre Marc Aurels spricht. Daß es sich jedoch um
eine Anleitung aus der Hand eines gelehrten Kenners handelt, wird dem Leser

sehr bald zur Gewißheit.
Nebst den zahlreichen, stets weiterführenden Endnoten findet sich eine

kommentierte Literaturliste (S. 451-456), die in der deutschen Fassung auch
die deutschen Titelangaben, insbesonders bezüglich der Ubersetzungen
antiker Texte, angibt. Register der Zitate aus den Ermahnungen an sich selbst (S.

457—462), den Unterredungen des Epiktet (S. 463—464), ein Namensregister
der alten und modernen Autoren sowie ein Begriffsregister der griechischen,
lateinischen und deutschen Begriffe runden dieses vorzügliche Werk gänzlich

ab.

Alexandrine Schniewind

Marcia W. Baron/Philip Pettit/Michael Slote: Three Methods of Ethics.

Maiden, Massachusetts, Oxford: Blackwell Publishers 1998. 285 S. (Great
Debates in Philosophy).

In der Reihe «Great Debates in Philosophy» sind bisher sechs Bände
erschienen, in denen je zwei Autoren ihre Positionen dargelegt und in
anschließenden Erwiderungen gegen ihren Kontrahenten kurz verteidigt
haben. Der gewohnte Rahmen von zwei Opponenten wurde nun für die nor-



302 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

mative Ethik durchbrochen, denn hier stehen sich nicht nur Konsequentiali-
sten und Kantianer (die sich meist als Antikonsequentialisten verstehen)
gegenüber, sondern es treten gegenwärtig wieder Verteidiger der Tugendethik
auf, die sich jenseits vom Konsequentialismus und von Kants Pflichtethik
situieren. Die Kantianerin Marcia Baron steht dem Konsequentialisten Philipp

Pettit und dem Tugendethiker Michael Slote entgegen. Ob es sich bei
dieser Kontroverse — wie der Titel nahelegt - um drei verschiedene
Methoden oder vielmehr um verschiedene Auffassungen der Gestalt und des

Inhalts einer normativen Ethik handelt, bleibe dahingestellt. Immerhin sind
sich die Autorin und die beiden Autoren in der klaren Absage an die «Anti-
theorie», d. h. den programmatischen Theorieüberdruß einig, dessen Spuren
etwa in den jüngsten Arbeiten von Bernard Williams zu finden sind. Der
Antitheorie gegenüber betonen alle drei Autoren die Unverzichtbarkeit auf
Theorie und die UnZuverlässigkeit der common-sense-Moral.

Das Anliegen der Tugendethik wird von Michael Slote vertreten. Nach
Slote machen gewisse Paradoxien und Inkonsistenzen in der common-sense-
Moral den Rückgriff auf Theorie unverzichtbar. Tugendethik muß nicht
notwendigerweise aristotelisch oder neoaristotelisch sein, obwohl Aristoteles
bis heute als eine der wichtigsten Inspirationsquellen gilt. Slote lehnt zwar
die Aristotelische Mesotes-Lehre kurzerhand ab, weil einige Tugenden wie
z. B. Aufrichtigkeit und Wahrheitsliebe nicht als Mitte zwischen zwei Exzessen

charakterisiert werden könnten. Doch bei Aristoteles findet sich ein

Bemühen, eine Balance zwischen Sorge um sich selber und Sorge um andere

zu finden (194). Slote macht die Herstellung eines Gleichgewichts zwischen
selbstbezüglichlichen und fremdbezogenen Tugenden zum zentralen Anliegen

einer zeitgemäßen Tugendethik. Er versucht, jene Asymmetrie zu
überwinden, die man z. B. bei Kant ausdrücklich verteidigt findet, nämlich die

Auffassung, wir hätten eine moralische Pflicht, das Glück anderer zu
fördern, doch wir hätten keine direkte moralische Pflicht, für das eigene Glück
zu sorgen. Im Unterschied zu Kant scheint der Konsequentialismus eine
moralische Symmetrie zwischen dem Selbst und den Anderen zu postulieren,

nämlich mit der Norm der Unparteilichkeit. Doch de facto folgen aus
dem Konsequentialismus eine Abwertung des Akteurs und eine Pflicht zur
totalen Selbstaufopferung für das Glück anderer. Einer der häufigsten
Vorwürfe gegen den Konsequentialismus lautet bekanntlich, daß er das Individuum

überfordere. Die Überforderung und Selbstaufopferung kommen
dadurch zustande, daß nach dem Konsequentialismus die anderen nicht in
sensu composito, sondern in sensu diviso berücksichtigt werden sollen.
Dem folgenorientierten Akteur steht sozusagen die erdrückende Mehrheit
der Bedürfnisse aller anderen gegenüber, die - für sich selbst genommen —

gleich beachtet werden sollten. Slote versucht dagegen den Anderen im
singulare tantum, und nicht als das kollektive Heer der Artgenossen zu verstehen.

Ganz im Gegensatz zu den anderen Moraltraditionen: Dort werden die
anderen als anonyme Teile der Gesamtsumme des Wohls eines jeden einzel-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 303

nen in Betracht gezogen. Deshalb kommt es nach Slote sowohl im Kantia-
nismus als auch und noch vielmehr im Konsequentialismus zu einer
Abwertung des Wohls und damit des Wertes der handelnden Person selber. Die
Selbstachtung und die Rücksicht auf das eigene Wohl sollten nach Slote ein
gleiches moralisches Gewicht haben wie das moralische Engagement für
andere. Slote sieht in der verbreiteten Uberbetonung altruistischer Tugenden
eine latente Ermunterung zur Selbstvernachlässigung. Deshalb verlangt er
eine akteurbegründete Tugendethik. Im Gegensatz zum Konsequentialismus
lehnt Slote auch die eudaimonistische Begründung der Ethik in Glücksfolgen

für den Akteur ab. Statt dessen sollen Tugenden, und nur Tugenden, um
ihrer selbst willen gefördert werden. Slote sieht mehrere Varianten einer
akteurbegründeten Tugendethik vor, ohne sich definitiv für die eine oder
andere zu entscheiden. Eine Variante stützt sich v. a. auf die Idee der
seelischen Stärke des Akteurs — sie hat nach Slote den Vorzug, die Frage «Warum

moralisch sein?» direkt zu beantworten, nämlich folgendermaßen: «Sei

moralisch, weil es dich selber stark macht.» Diese Antwort ist besser als die

verdächtige, «moralpopulistische» (mein Ausdruck) Antwort: «Sei moralisch,

weil es dich glücklicher macht.» Der Nachteil dieser Position hegt
allerdings in der Vagheit des Ideal der Seelenstärke und in der Tendenz zur
Vernachlässigung des Mitgefühls auf Kosten einer robusten Selbstverwirklichung.

Damit wird nicht nur dem Amoralismus (etwa von Nietzsche) eine
Hintertüre geöffnet, sondern auch einer moralischen Asymmetrie zugunsten
des Akteurs und auf Kosten seiner Empfänger. Eine andere Variante der

Tugendethik stützt sich auf das universelle Wohltun; eine dritte Variante auf
die Sorge um einzelne andere (z. B. Freunde) — die feministische Care-Ethik
von Nell Nodding steht für diesen Partikularismus. In beiden Varianten
kommt es auf den Eigenwert des Motivs (wie z. B. echte Zuneigung, Sorge
um des anderen selbst willen) an, im Kontrast zum Utilitarismus, der nach
Slote «handlungsfokussiert» sei. (Dieser Auffassung wird von Pettit auf S.

255 und 258 widersprochen.) Warum aber nur das Motiv (und die Handlung
nur in Abhängigkeit vom Motiv) moralisch zähle, wird von Slote nicht
weiter begründet. Geht es ihm primär um die Rettung eines Elements der
common-sense-Moral und gewisser moralischer Gefühle, die besonders
sensibel auf die Motive reagieren? Doch hat Slote nicht von Anfang an die

UnZuverlässigkeit der Alltagsmoral gebrandmarkt? Vielleicht jedoch geht es

Slote ganz einfach darum, der Tugendethik als einer dritten und
eigenständigen Moraltheorie ein möglichst scharfes Profil zu verleihen. Dies
ist ihm gelungen, wenngleich auf Kosten der Plausiblität einer Theorie, die
sittliche Motive um ihrer selbst willen anbetet. In seinen Erwiderungen
bemüht sich Slote um eine Skizze einer Politik der Tugend, der es offenbar
darum geht, daß es möglichst viele Menschen mit universellem Wohlwollen
oder mit echter Sorge um andere gebe. Man kann sich allerdings fragen, ob
eine Politik der Tugend nicht zu einer illiberalen Moralisierung der Politik
führt.



304 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Marcia Baron versteht es, der Kantischen Ethik ein zeitgemäßes Profil zu
verleihen. Sie macht u. a. geltend, daß der Begriff der Maximierung im Kan-
tianismus so gut wie keine Rolle spiele; der eigentümliche Charme von
Kants Ethik liege in seiner Doktrin der unvollkommenen Pflichten, die
keine egoistischen Optionen, aber doch so etwas wie ein Gestaltungskompetenz

für das eigene Lebens offenhielten. Weil es bei Kant zwei obligatorische

Ziele gebe — die Selbstvervollkommnung und die Förderung des

Glücks anderer —, die sich gegenseitig im Schach hielten, seien die Exzesse
einer ausschließlichen Mutter-Theresa-Konzeption der Ethik ausgeschlossen
(19); überdies sei maximale Hervorbringung nur eine Wertantwort unter
anderen — andere Werte wie z. B. die Würde des Menschen verlangten eher die

Werthaltung der Ehrung, der Nicht-Verletzung, der Exemplifizierung oder
der maßvollen Förderung. Maximierung ist so gesehen nicht die einzige
(rationale) Haltung gegenüber Werten. Slotes Forderung nach einer Symmetrie
zwischen Selbst und Anderen verwirft sie als gegenstandslos. Baron ist
beizupflichten, daß es bei Kant nicht zu einer Abwertung des Selbsts komme,
da er sogar ausdrücklich die «Pflicht zur moralischen Selbstschätzung»
verteidige. - Barons Position ist reich und anregend, doch verdient sie das
Etikett «Kantianismus»?

Die einfachste Theorie ist der Konsequentialismus. Philip Pettits Verteidigung

besticht durch die Tatsache, daß er das Verhältnis von Rationalität,
angenommenen Werten und Handlungsanweisungen völlig transparent
macht. Eine rationale Person wird versuchen, die von ihr angenommenen
Werte zu maximieren (oder jedenfalls nach allen Kräften zu fördern
[promote]). Es handelt sich beim Konsequentialismus um eine präzis definierte
und dadurch auch sehr begrenzte Theorie, die als solche noch nichts über
Ziele und Mittel aussagt, sondern nur über die Struktur der Folgenorientierung.

Zahlreiche vermeintliche Einwände gegen den Konsequentialismus
(wie z. B. das der Uberforderung) treffen daher gar nicht den Konsequentialismus

per se, sondern die ihn komplementierenden Auffassungen von
Werten oder der menschlichen Psychologie. So kann es nach Pettit nicht
Aufgabe einer plausibeln Ethik sein, den Menschen ohne Rücksicht auf eine
minimale realistische Psychologie zu normieren und ihn z. B. zur radikalen
Unparteilichkeit in seinen Motiven zu verpflichten. Menschen sind nicht
atomistisch, sondern holistisch, in ihrem sozialen Kontext zu betrachten.
Daher müssen Beziehungen, Sympathien für andere, aber auch der Respekt
vor anderen in Betracht gezogen werden. Pettit plädiert für eine pluralistische

Erweiterung der Wertbasis, und in diesem Punkt weicht der von ihm
vertretene Konsequentialismus deutlich vom klassischen Utilitarismus ab,
der sich auf einen einzigen Grundwert (Lust oder Interessenbefriedigung)
stützt. In Übereinstimmung mit manchen modernen Kritikern des Utilitarismus

charakterisiert Pettit den Utilitarismus als Kombination von
Konsequentialismus und «welfarism». Dies würde allerdings heißen, daß die Utili-
taristen das Wohl aller (sei es als Summe, sei es als Durchschnittsnutzen) in



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 305

Betracht ziehen, aber nicht die gleiche Achtung vor Individuen und deren
Rechten. Diese müßten, wenn überhaupt, nur als Mittel zur Wohlfahrtssteigerung

berücksichtigt werden. (Der Rezensent hat Zweifel, ob diese
verbreitete Charakterisierung die Positionen von Bentham und Mill tatsächlich

trifft.) Ein Konsequentialismus dagegen, der neben Lust und subjektivem
Wohl von Individuen ihre Freiheit und die gleiche Achtung in die Wertbasis
aufnimmt, wird diese Werte um ihrer selbst willen schätzen und daher noch
stärker gewichten als der klassische Utilitarismus.

Obwohl Baron und Slote glauben, bessere Gründe gegen die Uberforderung

des Individuums durch die Moral zu haben als der Konsequentialismus,
muß man sich doch fragen, warum gegen den Konsequentialismus

immer noch der gleiche Einwand erhoben wird wie bereits im 19. Jahrhundert

gegen den Utilitarismus. Haben nicht bereits Hume, Bentham und Mill
festgehalten, daß Opfer, Verzicht und Entsagung als solche kein Gut sind?
Auch Pettit bedient sich der Elemente einer minimalen realistischen
Psychologie, um den Einwand der Überforderung zu entkräften. Würde eine
Moraltheorie von allen Menschen verlangen, ihre eigenen Projekte zu
vergessen, freundschaftliche und familiäre Beziehungen abzubrechen und sich
der rastlosen Rettung anderer zu widmen, so wäre das nicht die Schuld des

Konsequentialismus, sondern einer unrealistischen Psychologie. Zwar enthält

der Konsequentialismus (ähnlich wie Kants Ethik) einen Stachel gegen
die allzu menschliche Neigung zur Trägheit und Selbstgefälligkeit. Doch
muß man (pace Baron, 31) Kantianerin sein, um einzusehen, daß Respekt
vor einer Person nicht notwendigerweise heißt, deren Wohl unter allen
Umständen — auch gegen ihren Willen - zu fördern? So subtil und geistreich
manche zeitgenössische Kantianerinnen wie Baron, Korsgaard, O'Neill und
Herman sein mögen, so blind scheinen manche Kritiker des Konsequentialismus

für dessen argumentative Ressourcen zu sein.

Jean-Claude Wolf

Shelly Kagan: Normative Ethics. Boulder, Colorado, Oxford: Westview Press

1998,337 S.

Bei der gegenwärtigen Flut von Neuerscheinungen zur Ethik macht sich ein
starkes Bedürfnis nach Übersicht bemerkbar. Es ist Aufgabe von Einführungen,

den aktuellen Problemstand zu spiegeln und darüber hinaus neue
und eigene Akzente zu setzen. Diesen Anforderungen wird das Buch von
Kagan gerecht. Die normative Ethik wird auf einem mittleren Abstraktionsniveau

zwischen Metaethik und angewandter Ethik situiert. Leitmotive
seines früheren Buchs mit dem Titel The Limits ofMorality (1989) werden leichter

zugänglich gemacht. Im früheren Buch hat Kagan den Konsequentialismus

gegen zwei Einwände verteidigt: Er sei blind für deontologische
Einschränkungen (constraints) und für die Möglichkeit, zugunsten eigener Le-



306 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

bensprojekte auf die Maximierung des Guten zu verzichten (options). Beide
Einwände stammen aus der common-sense-Moral. Obwohl er im zweiten
Buch nicht von dieser Linie abweicht, räumt er nun einer umsichtigen und
behutsam problematisierenden Erörterung der Vielfalt normativer Faktoren
breiteren Raum ein. Er bringt auch Positionen und Argumente zur Sprache,
die er selber nicht teilt, und versucht manche Intuitionen der common-
sense-Moral möglichst fair zu diskutieren. Unter «normativen Faktoren»
versteht Kagan etwas, was man mit einem Katalog von Pflichten vergleichen
könnte. Zu den normativen Faktoren gehören die guten Konsequenzen,
aber auch das Verbot der Schädigung, das Lügenverbot, die Pflicht,
Versprechen zu halten, und andere spezielle Verpflichtungen (zur Wiedergutmachung,

familiäre und patriotische Pflichten, die Pflicht, Leben zu retten
u. ä.). Die immer wiederkehrende und systematisch wichtigste Frage lautet:
Handelt es sich — wie es uns das alltägliche Verständnis von Moral oft
nahelegt — bei diesen normativen Faktoren um selbständige Gebilde, oder lassen

sie sich in einigen übergeordneten Faktoren oder letztlich gar in einem

einzigen normativen Faktor zusammenfassen? Spitz gesagt: Sind die guten
Konsequenzen in letzter Instanz der einzige unabhängige normative Faktor?
Seit dem Jahrhundertwerk von Henry Sidgwick, den 1907 in siebter Auflage
erschienenen Methods of Ethics, wird diese Frage unter dem Blickwinkel des

Konflikts zwischen rein folgenorientierten Kriterien wie dem Egoismus und
dem Utilitarismus auf der einen Seite und der auf vermeintlichen
moralischen Intuitionen basierenden Moral des gesunden Menschenverstandes

auf der anderen Seite debattiert. Ein knapper Vergleich mit
Sidgwick mag die Eigenart von Kagans Buch beleuchten. Während Sidgwick
für eine subjektive Werttheorie plädierte, die nicht nur an Präferenzen,
sondern auch an Gefühle von Lust und Unlust zurückgebunden war, so
diskutiert Kagan einige Implikationen zwischen alternativen Werttheorien,
ohne sich auf die eine oder andere festzulegen. Er unterscheidet ausdrücklich

zwischen BewußtseinsZustands-Theorie (wie z. B. dem Hedonismus),
Wunschtheorie und objektiven Werttheorien. Sidgwick hat der common-
sense-Moral eine zwiespältige Rolle zugewiesen: Sie ist sowohl das in sich
reiche und unumgängliche Repertoire der alltäglichen Orientierung, ohne
das wir kaum in der Lage wären, rasch zu entscheiden, als auch ein Reservoir

von Vorurteilen und Konfusionen, das nach der Herstellung von mehr
Präzision, Kohärenz und systematischer Durchsichtigkeit verlangt. Niemand
kann sich der common-sense-Moral völlig entledigen (sofern er oder sie

überhaupt den moralischen Standpunkt einnehmen mag). Es kann also kaum
eine ernsthafte Debatte darüber geben, ob Mord und Lüge, Treue in
Versprechen und Dankbarkeit überhaupt zur Moral gehören oder nicht
vielmehr als konventionelle oder ästhetische Vorurteile zu verstehen seien.

Doch es gibt sehr wohl andauernde Debatten darüber, ob z. B. Lüge eine
Form von Schädigung und das Verbot der Schädigung eine Unterart des

Prinzips der guten Konsequenzen seien. Ebenso stellt sich die Frage, ob es



Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus 307

- in Übereinstimmung mit dem common sense - zutreffend sei, Hilfe für
entfernte Notleidende nur als löblich, aber nicht im strikten Sinne als

obligatorisch zu betrachten. Umgekehrt wird Unterlassung von direkter Hilfeleistung

- wenn solche Hilfe direkt und ohne große Opfer möglich wäre -
nicht nur als «unschön», sondern als moralisch schlecht betrachtet. Vom
Standpunkt der Alltagsmoral aus wird damit einer verbreiteten Erwartung
Rechnung getragen, daß uns die Moral nicht überfordern sollte (oder daß
nicht jedermann ein Pestalozzi sei, wie man gelegentlich sagt); vom Standpunkt

der guten Konsequenzen aus betrachtet, scheinen dagegen unsere
Pflichten, zu helfen und Gutes zu bewirken, viel weiterreichend und
anspruchsvoller zu sein. Wer hat recht?

«Der Konsequentialismus behauptet, daß es einen und nur einen Faktor
gibt, der für die Bestimmung des moralischen Status einer Handlung
ausschlaggebend ist — die guten Handlungskonsequenzen im Vergleich zu
alternativen, für den Akteur offenen Handlungen. Aber die Commonsense-Mo-
ral beruht auf der Überzeugung, daß es viele andere Faktoren gibt, die
gleichermaßen intrinsische moralische Bedeutung haben. Wenn die Common-
sense-Moral in diesem Punkt recht hat, dann ist der Konsequentialismus
eine inadäquate normative Theorie.» (69, Übers. J.-C. W.) Der fundamentale
Streit zwischen Konsequentialisten und Deontologen dreht sich nicht nur
um die Existenz genuiner (von Folgenerwägungen unabhängiger) Beschränkungen

und Optionen, sondern auch um die Frage, ob eine angemessene
Ethik auf einem Prinzipienmonismus oder einem Prinzipienpluralismus
basiert. Allerdings ist auch eine deontologische Theorie denkbar, die nur auf
einem Prinzip — etwa dem fair play - basiert und somit prinzipienmonistisch
ist. Ob ein solcher Ansatz den ganzen Bereich der normativen Ethik, also
auch die sog. natürlichen Pflichten des Mitleids, der Dankbarkeit u. ä.

abzudecken vermag, ist fraglich, denn die moralische Verbindlichkeit des fair
play scheint nur unter sehr spezifischen Bedingungen tragfähig zu sein (vgl.
141fl). Von der Frage nach Inhalt und Anzahl der normativen Faktoren zu
unterscheiden ist die Frage, ob eine Ethik einen Wertmonismus (wie z. B.
den Hedonismus) oder einen Wertpluralismus voraussetzen muß. Bekanntlich

ist der Konsequentialismus (im Gegensatz zum klassischen hedonistischen

Utilitarismus) ebenso offen für eine reichere Palette von Grundwerten
wie die Alltagsmoral. Er ist per defmitionem prinzipienmonistisch, aber
nicht notwendigerweise wertmonistisch. Jede Form von Konsequentialismus
setzt mindestens einen Wert zur Folgenbewertung voraus.

Nach Kagan ist es nicht hilfreich, die Kritiker des Konsequentialismus
als «Absolutisten» (d. h. Anhänger eines Prinzips, das ohne Ausnahme gilt)
zu charakterisieren (vgl. den Index zum Stichwort «absolutism»). Denn auf
der einen Seite ließe sich der radikale Konsequentiahst mit gleichem Recht
als «Absolutist» etikettieren, beharrt er doch darauf, daß es keine prinzipiellen

Einschränkungen (constraints) des Prinzips der guten Konsequenzen
geben könne; auf der anderen Seite ist die Position einer gemäßigten Deon-



308 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tologie durchaus plausibel, für die es mehrere selbständige normative Faktoren

gibt, die zwar irreduzibel sind, aber nicht absolut gelten. Falls der
Deontologe nach der Festlegung klarer Prioritäten strebt, muß er diese
Prioritäten nicht als absolute Größen festlegen, sondern er kann sie als
Schwellenwerte festsetzen. Die in unserer Alltagsmoral eingeschriebene deontolo-
gische Normierung lautet etwa, daß es nicht zulässig ist, unschuldige
Menschen (gemeint sind nicht-angreifende Menschen) zu töten, um das Leben
anderer zu retten. Die Vorstellung einer systematischen Tötung gesunder
Menschen zur Erhaltung einer Organspende-Industrie ist für unser normales

Empfinden eine Schreckensvision. Für den puren Konsequentialismus ist es

erlaubt - sofern keine anderen Mittel bestehen und sofern keine
unerwünschten Nebenwirkungen (z. B. eine generelle Herabsetzung des

Respekts und damit des Schutzes des Lebens oder der Freiheit) eintreten —, ein

unschuldiges Leben zu vernichten, um zwei oder mehr andere zu retten.
Geht es nicht mehr um kleine Zahlen oder geringe Vorteile, sondern um die

Frage, ob man ein unschuldiges Leben vernichten dürfte, um eine ganze
Nation oder gar die Menschheit zu retten, so erweisen sich selbst die schärfsten

Kritiker des Konsequentialismus meist als gemäßigte Deontologen,
d. h. sie geben zu, daß zumindest hypothetisch ein Fall denkbar ist, in dem
die Schranke gegen die Tötung Unschuldiger durchbrochen werden dürfte
oder sogar müßte. Das heißt, daß es so etwas wie eine Grauzone gibt, in der
auch der gesunde Menschenverstand unsicher wird. In vergleichbaren
juristischen Zweifelsfällen werden gelegentlich Schwellenwerte festgelegt, wie
z. B. das Mündigkeitsalter oder eine Geschwindigkeitsbeschränkung. Diesen
Schwellenwerten haftet jedoch der Charakter einer gewissen Willkür an.

So verschieden der Konsequentialismus und die common-sense-Moral
bei der Begründung von Entscheidungen vorgehen, so können doch beide

(zufällig?) im konkreten Fall zu gleichen Resultaten gelangen. Auch der pure
Konsequentialist kann Gründe geltend machen, warum eine Lizenz zum
Töten Unschuldiger unerwünscht ist. Tötung Unschuldiger kann nicht als

legalisierte Routine, sondern nur als verzweifelte (und juristisch gesprochen
strafmildernde) Ausnahme in Betracht gezogen werden. Er (oder sie) wird
sich dabei aber nicht auf die Intuition stützen können, daß Mord etwas
Abscheuliches sei oder daß man - unabhängig von den guten Konsequenzen —

Personen immer auch als Zwecke, nicht nur als Mittel behandeln müsse;
vielmehr wird sich der Konsequentiahst auf die Gefahren des Mißbrauchs
einer vermeintlich nutzenmaximierenden Tötungslizenz konzentrieren, die
im Endeffekt zu einer Verminderung guter Konsequenzen führen. Das Verbot

einer staatlich lizenzierten Ermordung von Organspendern macht eine
indirekte Begründung erforderlich; der Appell an eine intrinsische Abscheulichkeit

des Mordes («Mord ist schlecht, was auch immer daraus folgt»)
genügt nicht. Die Frage, ob ein normativer Faktor selbständig oder von einem

übergeordneten Prinzip abgeleitet ist, hat gelegenlich auch praktische
Bedeutung, so z. B. bei der Frage, ob es eine selbständige Kompensations-



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 309

pflicht gebe oder ob diese lediglich ein Anhängsel des Schädigungsverbotes
sei. Der Unterschied der Positionen wird dann deutlich, wenn eine Schädigung

als moralisch zulässig betrachtet wird, wenn sich z. B. jemand durch
die Zerstörung einer Türe in ein Haus flüchtet, um sich vor einem Sturm zu
retten (123, 130). Obwohl es sich um eine erlaubte Schädigung handelt, weil
der Wert des Lebens dem Wert des Eigentums vorgeht, besteht trotzdem
(nach gängiger Auffassung) eine Entschädigungspflicht gegenüber dem
Eigentümer. Wenn uns die Intuition hier nicht trügt, so wäre die
Entschädigungspflicht eine Pflicht sui generis, die sich nicht einfach als Verlängerung
oder Vollstreckung der Verhütung unerlaubter Schädigung verstehen ließe.

Der Zweck dieser Einführung ist es, verschiedene Ansätze darzustellen
und zu vergleichen. Gleichwohl kommt Kagans kompromißloser Konse-
quentialismus klar zum Ausdruck, etwa in seiner bereits in seinem ersten
Buch ausführlich verteidigten ablehnenden Haltung gegenüber Versuchen,
die Pflicht zur Maximierung des Guten durch die Annahme persönlicher
Optionen abzuschwächen. Das zweite Buch hilft besser verstehen, warum —

trotz der hartnäckigen Plausibilität der Alltagsmoral - eine begründete
Entscheidung gegen den puren Konsequentialismus so schwer fällt.

Jean-Claude Wolf

Günter Rager (Hg.): beginn, Personalität und Würde des Menschen. Freiburg,
München: Alber Verlag 21998. 448 S. («Grenzfragen». Veröffentlichungen
des Institutes der Görres-Gesellschaft Bd. 23, Studienausgabe).

Die vorhegende Studie ist das Ergebnis einer dreijährigen, interdisziplinären
Arbeit von fünfzehn in ganz unterschiedlichen Fachbereichen tätigen
Wissenschaftlern. Aufgrund der Zusammensetzung der Forschungsgruppe weist
der Band drei Teile (Naturwissenschaft-Medizin/Philosophie/Theo-logie)
auf, die jeweils von mehreren Autoren gezeichnet werden. Obwohl im
einzelnen Positionen durchaus kontrovers diskutiert werden, teilt das

Autorenkollektiv sowohl das leitende Anliegen: nämlich das Suchen und
Formulieren von Antworten im Hinblick auf die Begründung des Schutzes
des Lebens, insbesondere in seinem vorgeburtlichen Stadien, wie auch das

Endergebnis der Reflexion: daß nämlich menschliches Leben mit der
Vereinigung von Ei- und Samenzelle aufgrund der Personwürde eines
fundamentalen Schutzes bedarf (vgl. die Einleitung von H.-M. Baumgartner). Das
Autorenkollektiv ist der Überzeugung, daß die Entwicklung neuer Techniken

- z. B. in der Reproduktionstechnologie, der Pränatalmedizin und der
Gentherapie — auf eine vertiefte Reflexion der ethischen Begründung der
mit diesen Techniken verbundenen Handlungsoptionen hindrängt, vor
allem in Bezug auf den direkten Zugriff auf den menschlichen Embryo.

Um es vorwegzunehmen: Die Originalität des Projektes ist weniger in
neuen spektakulären Erkenntnissen zu suchen, als vielmehr in der Erörertung



310 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

des jeweiligen Diskussionsstandes der jeweiligen Disziplin und in der
verknüpfenden Zusammenschau der unterschiedlichen Problemzugänge und
deren Ergebnissen. Exemplarisch ist das verdienstvolle Bemühen,
naturwissenschaftliche Grundlagen aus der Frühembryologie und Erkenntnisse aus
der klinischen Medizin mit philosophischen und theologischen Überlegungen

in Verbindung zu setzen. Dieser Dialog ist bereits als solcher - und um
einen solchen handelt es sich hier, und nicht einfach um Juxtapositionen
einzelner Beiträge - als wertvoll zu beurteilen, (noch) unabhängig davon,
wie die materialen Ergebnisse zu beurteilen sind. Die Grundthese dieses

Bandes, worauf hin die Teilperspektiven konvergieren, lautet: Aus
naturwissenschaftlicher (embryologischer) Sicht ist die Ontogenese des Menschen als

ein kontinuierlicher Prozeß ohne erkennbare Zäsuren zu werten. Von der
Fertilisation an handelt es sich beim neuen Organismus um ein «dynamisches,

sich selbst organisierendes System» (S. 153). — In philosophischer
Hinsicht kommt dem Menschen das Prädikat «Person» zu aufgrund seines sittlichen

Subjekt-Seins. Vorgeburtlich gründet diese Zuschreibung in der aktiven

Potenz zum Person-Sein. — In theologischer Perspektive erfährt die
philosophische Wertung in den theologischen Grunddaten der «Geschöpflich-
keit» und «Gottebenbildlichkeit» des Menschen eine entsprechende
Tiefendimension und leistet so einen spezifischen Beitrag zum Verständnis der
Personwürde «von Anfang an». Im einzelnen gliedert sich das Buch in
folgende Teile:

TeilA\ Beginn und Entwicklung des Menschen: Biologisch-medizinische
Grundlagen und ärztlich-klinische Aspekte (Autoren: R. Bodden-Heidrich,
Th. Cremer, K. Decker, H. Hepp, W. Jäger, G. Rager, W. Wickler, S. 15—159). -
In diesem Kapitel wird die Grundthese entfaltet, daß der neue Mensch mit
der Fertilisation entsteht (S. 15); vor allem für die ethische und moraltheologische

Diskussion relevant, wird diese Aussage dahingehend verdeutlicht,
daß es gute Gründe für die Annahme gibt, daß der «neue Mensch» bereits
mit der zweiten Reifeteilung (Pronucleus-Stadium) entsteht (S. 152). Entgegen

der üblichen Annahme wird die Anordnung der Chromosomen bereits
als integrierter Prozeß des neuen, sich selbst organisierenden Systems
angesehen. Sollte sich dieses empirische Datum erhärten, müßten die mittlerweile
als klassisch anzusehenden moraltheologischen Positionen revidiert werden
(vgl. etwa: J. Fuchs, «Seele» und «Beseelung» im individuellen Werden des

Menschen, in: Ders., Für eine menschliche Moral. Grundfragen der theol.
Ethik, Bd. III, Fribourg 1991, 70—79). Die Moraltheologie wäre überhaupt
gut beraten, würde sie die differenzierten, neueren empirischen Ergebnisse
zur Kenntnis nehmen. - Die Autoren verstehen den Menschen in jeder
Beziehung als einen Werdenden, dessen Entwicklung über biologische,
physiologische, kognitive und moralische Entwicklungsstufen führt, die ihren
Anfang mit der Fertilisation nehmen und mit dem Tode enden. Der ganze
Prozeß muß als Kontinuum verstanden werden (Ethik und Recht gehen in
praktischer Absicht von Zäsuren aus, wenn beispielsweise die Phase vor der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 311

Innidation vom Rechtsschutz ausgenommen wird); die einzig uns bekannte
Diskontinuität ist die Entstehung des Genoms. Wenn man — und dies gestehen

die Autoren durchaus ein - die Kontinuität in der Individualität des

Organismus betont, wird es schwierig mit den üblichen philosophischen
Kategorien Zwillingsbildung und Individualität widerspruchsfrei zu denken. Dieses

für die moraltheologische und ethische Tradition wichtige Kapitel bedarf
sicherlich des weiteren Nachdenkens, zumal in der klassischen Definition
die Individualität gerade als «conditio sine qua non» für die Person gilt. Für
den Nichtbewanderten sind die verständlich gehaltenen und teilweise
bebilderten Darstellung der Embryonal- und Fötalentwicklung sowie die
Darstellung der Grundlagen der Zellbiologie und der Humangenetik sehr
hilfreich. So erfährt der Leser/die Leserin auch interessante, wenig bekannte
Informationen zur Schwangerschaft aus verhaltensbiologischer Sicht (z. B.

zur Rivalität zwischen Frau und Embryo um die Lebensgrundlagen S. Hill
7). Besonders hervozuheben ist das Bemühen der Autoren, ihre

Ergebnisse auch im Hinblick auf kontroverse, rechtsethische Problembe-reiche
hin zu diskutieren (Pränataldiagnostik, Reproduktionsmedizin, Em-bryo-
nenforschung usw.). In einer weiteren Auflage wäre insbesondere die «Bio-
ethik-Konvention» mit ihren kontrovers geführten Diskussionen zu diesen
Themen mit zu berücksichtigen.

Teil B: Menschenwürde und Lebensschutz: Philosophische Aspekte
(Autoren: H.-M. Baumgartner, L. Honnefelder, W. Wickler, A.G. Wildfeuer,
S. 161—242). - Einleitend wird entsprechend neuerer evolutionärer Erkenntnisse

festgehalten, daß die biologische Tötungshemmung, die offensichtlich
nur dem «Nächstenkreis» gilt, keine verläßliche Basis für den Schutz
mensch-lichen Lebens abgibt. Vielmehr besteht die kulturelle Leistung darin,
daß das Tötungsverbot seine Universalisierung im Menschenrechtsethos
erfahren hat. Insgesamt ist dieses Kapitel eine interessante Nachzeichnung
der historischen Genese und Gültigkeit der Menschenrechte und der
Menschenwürde-Diskussion. Die Schutzwürdigkeit menschlichen Lebens wird —

historisch weit ausholend und systematisch abwägend — im Rückgriff auf
den Personstatus und die Menschenwürde diskutiert. Die
Begriffsgeschichte zur Person, die bei Aristoteles ansetzt, sich über wichtige
Stationen des Mittelalters fortsetzt, schließlich die folgenschwere Umdefinition
bei J. Locke («Person als Bewußtsein der Einheit, und nicht Einheit des

Bewußtseins») thematisiert, um dann die im Vergleich zur Tradition als

«Reduktionismen» zu bezeichnenden Positionen (etwa P. Singers Präferenzuti-
litarismus) zu diskutieren, will letztendlich zeigen, daß die Begriffe «Person»
und «Menschenwürde» nicht einer «veralteten» Metaphysik angehören,
sondern durchaus noch in der Lage sind, Grundintentionen zu reflektieren.
Naturgemäß besteht die Crux in der für Praxis und Rechtsprechung sehr
entscheidenden Frage, wie weit der Anspruch auf Würde der Person
(«Subjektivität») auf den Respekt menschlicher Natur («Substantialität») ausgedehnt

werden kann. Zwar lehnen die Autoren mit Recht den längst als nicht



312 Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus

stichhaltig enttarnten Speziesismus ab, doch stellt sich dann erst recht die

Frage nach der Gradualität bzw. der Zumutbarkeit des Lebensschutzes.
Auch wenn man dem Ergebnis der Autoren zuzustimmen vermag: daß nämlich

der ungeborene Mensch vom Zeitpunkt der Befruchtung an unter dem
Schutz für Leib und Leben steht, bleibt immer noch die sehr diskutierte
Frage, ob die «Potentialität als Vermögen zur Person» etwa jeglichen
verbrauchenden Umgang mit Embryonen, z. B. im Hinbhck auf den Transfer
von Embryonalgeweben, erfolgreich abzuwehren imstande sei. Hier, scheint
mir, muß das Gespräch fortgesetzt werden.

Teil C: Menschenwürde und Lebensschutz: Theologische Aspekte
(Autoren: St.N. Bosshard, G. Höver, R. Schulte,.H. Waldenfels, S. 243-329). - In
diesem letzten Teil wird eine christlichen Anthropologie entfaltet. Sie wird
eingebettet in einen interessanten Überblick über den Respekt vor dem
menschlichen Leben im Kontext der Religionen und Kulturen (S. 246ff.).
Dabei kommen vor allen Dingen zwei Grundanliegen zum Tragen: Den
Hochreligionen ist der Gedanke gemeinsam, daß der Mensch nur als ein in
vielfältigen, naturalen, kosmischen, mitmenschlichen und transzentenden
Bezügen stehendes Wesen begriffen werden kann; den Hochreligionen
scheint aber auch die Universalität des (teilweise abgestuften?) Lebensschutzes

gemeinsam zu sein. Die jüdisch-christlichen Vorverständnisse über den
Menschen (z. B. der einzelne als Repräsentant der Menschheit; der Mensch
geschaffen als Mann und Frau) münden in die zentrale Aussage der «Ge-

schöpflichkeit» bzw. der «Gottebenbildlichkeit» des Menschen (S. 259ff.).
Diese Aussagen werden mit dem in der christlichen Trinitätslehre entwik-
kelten Personbegriff verknüpft. Die Autoren sprechen hier von «Konnotationen»

und machen damit wohl selbst deutlich, daß manches in historischer
und systematischer Hinsicht entfaltet werden müßte, oder aber, daß sich

beispielsweise die Überlegungen zur Verantwortung nicht ohne weiteres aus
dieser Tradition herleiten lassen.

Das letzte Kapitel im Teil C setzt sich folgerichtig mit der Frage nach
der sittlichen Verantwortung hinsichtlich des Lebensrechtes des Ungeborenen

auseinander. Ausgehend von der kritischen Sicht auf einige Thesen
Dworkins führen die Autoren hin zum Begriff der «Heiligkeit des Lebens»
und der damit gegebenen unantastbaren Würde des Menschen. Die Unteilbarkeit

des Lebensschutzes wird dann auch wieder im Rückgriff auf embryologische

Daten gestützt. Zwar ist der These durchaus zuzustimmen, daß das

Proprium des christlichen Ethos für den Einsatz des Schutzes des Lebens in
all seinen Phasen von Anfang an plädiert (vgl. S. 319), doch verlaufen die

theologischen Diskussionen doch wohl nicht so geradlinig (Vgl. 0. Wer-

melinger, Abortus, in: Augustinus-Lexikon, Bd. 1, Basel 1994, 6—10). Den
Abschluß dieser Erwägungen bildet eine (erfreulich) differenzierte
Auseinandersetzung mit der Schwangerschaftsabbruchproblematik unter
fundamentalethischen, verfassungsrechtlichen und gesellschaftlichen Gesichtspunkten.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 313

Die «Team-work-Studie» ist ein wertvoller Diskussionsbeitrag in der
gegenwärtigen Debatte um den (vorgeburtlichen) Lebensschutz. Besonders
hervorzuheben ist die fruchtbare Interdisziplinarität wie auch die differenzierte

Auseinandersetzung mit abweichenden Positionen. In der Tat ist dem
Buch — so wünschen es auch die Verfasser - nicht nur eine weite Verbreitung

in Politik und Geisteswissenschaften, sondern eine ebenso starke
Berücksichtigung im Medizin-Studium zu wünschen.

Adrian Holderegger

Origeniana Sexta, Origine et la Bible / Origen and the Bible. Actes du Colloquium
Origenianum Sextum, Chantilly, 30 août — 2 septembre 1993, édités par
Gilles Dorival et Alain le Boulluec. Leuven: University Press 1995. XIII +
865 S. (Bibliotheca Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium, CXVIII).
Die sechzig Beiträge des Bandes sind in acht Teilen angeordnet, die im
wesentlichen in zwei Gruppen zerfallen: Beiträge zu Origenes' Hermeneutik
selbst (S. 1—575) und Beiträge zum Nachleben von Origenes' Hermeneutik
(S. 577-797). Es sind naturgemäß eher knappe und spezielle Kongreßvorträge,

die hier versammelt sind, und nicht alle Beiträge bringen neue
Erkenntnisse. Aber insgesamt breitet der Band viel Material an Origeneszitaten
und an Literaturangaben aus. Die geistige Gestalt des großen Origenes wird
dabei kaum neu beleuchtet. Das Gebotene wird durch minutiös gearbeitete
Register erschlossen.

Es ist hier nicht möglich, auch nur die einzelnen Aufsätze zu nennen.
Erwähnt seien folgende Beiträge: E. Junod, Que savons-nous des «scholies»

(scholia — semeioseis) d'Origène? (S. 133-149): Die sogenannten Schoben

waren nicht nur private Notizen, sondern sie waren (unzusammenhängende)
Exegesen zu einzelnen Bibelstellen, die Origenes durchaus zur Veröffentlichung

vorgesehen hatte; hat vielleicht Pamphilos die Zusammenstellung
besorgt? — O. Munnich, Les Hexaples d'Origène à la lumière de la tradition
manuscrite de la Bible grecque (S. 167-185), G.J. Norton, The fragments of the

Hexapla of the Psalter and the preparation of a critical edition of the Hebrew

Psalter (S. 187—201), und P Jaj, Jérôme et la Septante origénienne (S.

203-214), fördern das Verständnis der Hexapla. Für Hieronymus ist der
Septuagintatext des Origenes identisch mit der hexaplarischen Septuaginta,
wie Jay schlüssig darlegt. Die fünfte Spalte der Hexapla wird Origenes' Sep-
tuagintarezension enthalten haben (S. 203 und S. 212, so auch Munnich,
S. 177). — B. Studer, Die doppelte Exegese bei Origenes (S. 303—323):

«Origenes erklärt die kirchlichen Riten nicht anders als die Worte der Heiligen
Schrift» (S. 303). - C. Kannengießer, Écriture et théologie trinitaire d'Origène
(S. 351—364): In der ursprünglichen Fassung von Peri Archon (Buch I, Buch
II, Kap. 1 bis 3, Buch IV, Kap. 4) findet Origenes in der Schrift eine Rede

von drei unterschiedenen Hypostasen in Gott (S. 358). Die Rekonstruktion



314 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

einer ersten Fassung von Peri Archon, die um 215 entstanden sein soll, wie
auch die hochtrinitarische Struktur, die sie aufweisen soll, sind mir
unbegreiflich; entgegenstehende Beobachtungen bleiben zum größten Teil
unerwähnt. — Y.-M. Duval, Vers le commentaire sur Joèl d'Origène (S. 393—

410): Spuren des Origeneskommentars werden in Hieronymus' Joelkommentar

aufgewiesen. — Caroline Bammel, Origen's Pauline prefaces and the
chronology of his Pauline commentaries (S. 495-513): Aus Hieronymus'
Origenesbenutzung läßt sich wohl folgern, daß Origenes seine Kommentare

zu den kleineren Paulusbriefen mit der Auslegung des Philemonbriefes
begann; der Philemonkommentar wird nach De oratione verfaßt worden sein;
über die relative Chronologie der Kommentare läßt sich einiges vermuten. -
P.F. Beatrice, Didyme l'Aveugle et la tradition de l'allégorie (S. 579-590):
Didymos wird Porphyrios benutzt haben. Beatrice vermutet, ein Fragment
von Origenes' Stromata entdeckt zu haben. Er wiederholt seine (mir noch
nicht ganz einleuchtenden) Behauptungen über die Christenschrift des

Porphyrios. Über Porphyrios handelt auch anregend R.M. Berchman, In the
shadow of Origen: Porphyry and the patristic origins of New Testament
criticism (S. 657 -673): Porphyrios sei in seiner Schriftkritik von Origenes
beeinflußt (Berchman geht auf Beatrices Thesen nicht ein). - G. Gould, The
influence of Origen on fourthcentury monasticism (S. 591—598): eine

(berechtigte) Warnung, den origenistischen Einfluß in den Antoniusbriefen und
im ägyptischen Mönchtum allgemein nicht zu überschätzen. - B. Daley,
What did <Origenism> mean in the sixth century (S. 627—638): Was die

sogenannten origenistischen Theologen der Jahrhundertmitte als «politically
incorrect» erscheinen ließ, «what made them seem dangerous for both
abbots and emperors, was probable their intellectual independence, their
challenging presence as <gnostics> and logioteroi in a world and a Church
desperately seeking to recapture, in concrete institutional ways, the vision of
a lost unity (S. 638).» - P.M Blowers, The anagogical imagination: Maximus
the Confessor and the legacy of Origenian hermeneutics (S. 639—654): Maxi-
mos kritisiert einerseits Origenes, andererseits «he commits himself — not
uncritically - to an essentially Origenian approach to the Bible» (S. 639). -
A. Bastit-Kalinowska, Conception du commentaire et tradition exé-gétique
dans les In Matthaeum d'Origène et d'Hilaire de Poitiers (S. 675-692), J.

Doignon, De l'absence à la présence d'Origène dans l'exégèse d'Hilaire de
Poitiers: deux cas typiques (S. 693-699), und M. Milhau, Comparaison entre
la version grecque du Psaume CXVIII par Origène et sa version latine par
Hilaire de Poitiers (S. 701—707): drei gehaltvolle Beiträge. Schön die
Beobachtung von Bastit-Kalinowska zu Origenes: «... qui a introduit dans le
travail exégétique la première personne de l'exégète (hemeis de, écrit-il
souvent) et transporté dans le sanctuaire de l'individu les vieilles lectures
économiques» (S. 691). Die Autorin hat Origenes' Geist verspürt.

Hans-Dietrich Altendorf



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 315

Thomas Franklin O'Meara O.P.: Thomas Aquinas Theologian. Notre Dame,
Indiana: University of Notre Dame Press 1997, 302 p.

Aussi étonnant que cela puisse paraître, étant donné la vitalité actuelle de la

philosophie d'inspiration thomiste aux Etats-Unis, il n'y existait aucun livre
présentant l'ensemble de la pensée théologique de Thomas d'Aquin. Il y a certes
bien des monographies théologiques d'inspiration thomiste, mais alors que
des ouvrages philosophiques généraux peuvent se trouver, il n'en va pas de
même pour la théologie. Un des recenseurs de mon Initiation pouvait même,
non sans humour, avertir ses lecteurs qu'ils seraient peut-être étonnés

d'apprendre que Thomas d'Aquin était aussi théologien. Dans ce contexte,
on comprendra que le titre choisi par O'Meara sonne un peu comme un
manifeste.

D'entrée de jeu, on est frappé par le ton personnel employé par l'auteur
dans sa substantielle introduction. Insistant sur le fait qu'on ne peut pas lire
et comprendre saint Thomas sans préparation, qu'il y faut un minimum de
connaissances historiques: de son milieu, de sa culture, de ses sources, qu'il
faut se familiariser avec son mode de penser, il souligne qu'il est hautement
souhaitable de disposer d'un guide pour cela. C'est le rôle qu'il veut remplir
et il ne craint de décliner les titres qui l'y autorisent: sept années consacrées

presque exclusivement à l'étude de saint Thomas lors de sa formation
dominicaine, suivies de quelque vingt-cinq ans d'enseignement inspiré par lui à

différents niveaux et en diverses cultures. Mais s'il est vrai que son existence

théologique lui a permis d'expérimenter pas moins de cinq thomismes
différents, le récit de cette expérience est aussi une manière d'avertir le lecteur: il
faut à l'occasion savoir prendre quelque salutaire distance à l'égard des
guides.

Un premier chapitre retrace très classiquement la vie et la carrière de

Thomas d'Aquin. Sans être médiéviste de profession, O'Meara est très bien
informé: ancien élève de Weisheipl, il en a gardé le souci de l'enracinement
historique, mais il a également beaucoup reçu de Chenu, et il connaît aussi et
utilise à bon escient Pesch et Torrell. Ces pages sont donc généralement
bien au point et feront connaître au lecteur l'homme qu'a été le théologien
dominicain en son temps. Je regrette seulement quelques imprécisions de

dates, qui me paraissent moins intentionnelles que fortuites, de simples lapsus

que le contexte contredit et qu'il sera aisé de rectifier. (Voici ces quelques

erreurs qu'il sera possible de corriger dans une nouvelle édition: p. 9: le

voyage vers Paris se situe plutôt en 1245 qu'en 1246; p. 16: l'arrivée à Paris

pour l'enseignement des Sentences est à placer en 1252; pp. 17 et 24: le

séjour à Rome va de 1265 à 1268 [Viterbo était une erreur de Mandonnet, que
Weisheipl a corrigée dans sa deuxième édition, en 1983]; p. 22: en 1260, il y
avait quinze, seize ans que Thomas avait pris l'habit; p. 25: en 1265, l'ordre
des prêcheurs n'avait guère que cinquante ans, pas soixante; p. 53: le
Commentaire sur Job doit être placé en 1264—65 plutôt qu'en 1269—70).



316 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Puisqu'il ne peut être question d'introduire également à l'oeuvre
complète, l'auteur centre résolument son effort sur la Somme de théologie à laquelle
il consacre deux grands chapitres, dont le premier se propose de donner
accès aux «patterns» qui commande l'ouvrage (chap. 2). On est un peu embarrassé

pour traduire en français ce terme qui semble combiner les structures,
internes et externes, les principes, les motifs, les thèmes constamment
retrouvés sans jamais être très clairement explicités. Parmi les motifs archi-
tectoniques dominants, l'auteur énumère les notions d'ordo, d'existence, de

réalité, de vérité; il ne craint pas de reprendre la comparaison souvent
exploitée, mais ici utilisée avec un rare bonheur, entre Sommes de théologie et
cathédrales médiévales. Parmi les principes, nous trouvons la notion de

nature («la force des choses»), celle de finalité, de causalité (première et
seconde), le couple être et connaître, Dieu comme intelligence et amour, et
surtout la réalité de la grâce, vie divine communiquée, à partir de laquelle il
faut situer tout l'organisme des vertus. (L'auteur ne peut tout dire ici, mais

on se souviendra qu'il a consacré à ces sujets deux articles remarqués; cf.
Grâce as a Theological Structure in the Summa Theologiae of Thomas Aquinas,

in: Recherches de théologie ancienne et médiévale 55 [1988] 130—153; Virtues in
the Theology of Thomas Aquinas, in: Theological Studies 58 [1997] 254—285).

Il y a enfin les macrostructures et les microstructures, et parmi les
premières évidemment le plan de la Somme. Il est difficile ici d'apporter du
nouveau; O'Meara y réussit pourtant. S'il utilise le schème exitus—reditus désormais

consacré, il insiste au plus haut point sur le fait qu'il ne faut pas
comprendre le reditus comme un retour en arrière, mais bien comme une ascension,

une progression en avant et vers le haut. Au heu d'une représentation
graphique par un simple cercle comme on le fait couramment, il propose
donc une illustration sous la forme d'une spirale ascendante. La riche
complexité de la Somme ne se laisse réduire à aucun schéma, il le sait bien, mais il
faut reconnaître que celui-ci est assez séduisant.

Le troisième chapitre intitulé «Un monde théologique», est subdivisé en
huit paragraphes dont il suffit d'énumérer les titres pour qu'on en perçoive
le propos: I. Dieu inconnu mais présent; II. Dieu en sa vie trinitaire; III. La
décision de créer les êtres; IV. Une vie privilégiée dans l'univers (celle de la

personne humaine); V. La vie humaine dans l'Esprit; VI. La Parole de Dieu
incarnée en Jésus; VII. L'incarnation continuée; VIII. La fin comme
nouveau commencement. A l'exception de l'avant-dernier point, qui explicite ce

que Thomas a traité de façon plus diffuse, et du dernier que la mort l'a
empêché de développer, on reconnaît sans peine aucune les grandes étapes du
déroulement de la Somme. A défaut de pouvoir entrer dans le détail, on
admire la maîtrise de l'exposé. Rassembler la vision d'ensemble de l'Aquinate
aussi exactement et en si peu de pages relève du tour de force. Une longue
pratique de l'enseignement rend la chose plus aisée, mais on devine aussi

une intime familiarité avec l'oeuvre.



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 317

Ce qui transparaît également et qu'il faut mettre en valeur, car c'est là

qu'on saisit au mieux le dessein de l'auteur, c'est le double souci d'exprimer
la vérité de Thomas au plus près de ce qu'il a voulu dire, mais dans le

langage de la culture d'aujourd'hui. Au service de cette double préoccupation,
de nombreuses images ou comparaisons sont utilisées pour rendre la lecture
plus évocatrice. Nous sommes ainsi invités à découvrir la géniale et tendre
sollicitude de Dieu à l'égard de sa création cachée derrière le vol de l'aigle
qui fend l'azur ou sous le jeu de l'enfant qui patine sur l'étang gelé, aussi
bien que dans les myriades d'espèces nichées dans l'infïniment petit ou dans
les milliards de galaxies. La force divine créatrice est à l'oeuvre en chaque
être et sa beauté se laisse deviner à travers toutes sortes d'animaux,
d'insectes ou d'éléments, ainsi bien sûr que dans les créations de l'homme:
musiciens, comme Mozart, Beethoven, Poulenc, Messiaen, ...; peintre,
comme Giotto, Raphaël ou Rubens (à qui est empruntée l'admirable peinture

de Thomas, offerte en couverture); poètes et littérateurs, comme
Hopkins, Greene Jamais saint Thomas n'aura été à pareille fête! Si je
souligne cela, ce n'est pas uniquement pour mettre en valeur le talent de l'auteur
et sa personnalité sensible et attachante; bien davantage, ce regard attentif
posé sur la nature, les personnes et l'expérience humaine en sa totalité,
traduit à sa manière mais avec exactitude et bonheur le regard de Thomas lui-
même sur l'univers de la création, sa pensée résolument positive à l'égard de

tout le réel sorti des mains de Dieu. O'Meara sait très bien articuler et
exprimer le jeu des causes secondes dans leur multiple diversité à celui de la
causalité première omniprésente, mais il était important de réussir à le dire

pour des lecteurs qui ne seront pas forcément des métaphysiciens et à qui il
donnera ainsi accès à une pensée qui sans cela leur serait peut-être restée
inaccessible.

Avec le chapitre suivant (IV), l'attention se détourne provisoirement de
la Somme pour se tourner vers son histoire dans le temps. La périodisation de
l'histoire du thomisme varie selon les auteurs, mais ce n'est pas cela qui
intéresse O'Meara; il veut plutôt montrer la continuité de son influence et sa

fécondité. Il passe donc assez rapidement sur les premiers défenseurs de
Thomas et ses premiers commentateurs, pour s'étendre un peu plus sur le
second thomisme, celui de la Contre-Réforme et de l'âge baroque, dans
lequel il range Cajetan, Vitoria, Banez, Cano, Jean de Saint-Thomas, les Sal-

manticenses, etc. On le sent ici plus à l'aise car c'est une période qu'il connaît

mieux (cf. ses études sur l'école de Salamanque, in: The Thomist 56

[1992] 555 —582; et in: Angelicum 71 [1994] 321—370). Le traitement du
troisième thomisme (de 1860 à 1960) est plus développé, mais particulièrement
sévère à l'égard du néothomisme. A la regarder rétrospectivement à sa suite

on s'aperçoit pourtant de la grande diversité des thomismes au XXe siècle

puisque l'éventail s'étend des auteurs de type spéculatif (Sertillanges, Garri-
gou-Lagrange, Billot, Maritain, Journet) à d'autres qui se situent dans une
ligne plus historique (Gilson, Chenu ou Congar) ou dans la perspective d'un



318 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

dialogue avec la pensée moderne (Przywara, Maréchal, Rousselot, Lonergan,
Rahner, Schillebeeckx). On peut s'interroger sur les raisons de ces choix,
mais l'auteur ne prétend pas être complet. Pour rejoindre de plus près son
public direct, il consacre encore quelques pages aux États-Unis; à son
jugement, le néothomisme y est resté une affaire de clercs, limité aux séminaires
et aux maisons de formations religieuses, et n'a mis en valeur que des données

philosophiques assez réductrices par rapport à l'authentique pensée
thomasienne.

Une constatation positive termine ce chapitre: le thomisme, qui semblait
mort et enterré au moment du Concile, a pris un nouveau départ à

l'occasion du septième centenaire de la mort de son fondateur (1274): la

récente bibliographie de Richard Ingardia compte 3500 entrées pour les
années 1977 -1990. O'Meara sera sans doute d'accord avec moi si j'ajoute que
ce chiffre à lui seul pourrait être trompeur. Si les signes d'un renouveau de
l'intérêt porté à Thomas d'Aquin sont incontestables (en particulier aux
États-Unis et en France), il faut sérieusement nuancer le bilan quantitatif: les
résultats résolument positifs obtenus par la mise en oeuvre des méthodes
historiques et critiques et le renouvellement qui en découle pour les études

plus spéculatives qui s'en inspirent sont une bonne chose, mais il y a une
marge considérable entre cela et le thomisme polémique et défensif qui
continue à être pratiqué malgré tout en de larges secteurs.

Dans la perspective de ce livre, le thomisme définit au contraire une
attitude ouverte et vivante et son dernier chapitre entend montrer la fécondité

pour aujourd'hui de cette pensée formulée il y a sept siècles. Il donne donc
l'exemple de ce que peut représenter une réflexion inspirée par Thomas
d'Aquin dans le domaine de la culture au sens le plus général: psychologie,
art, spiritualité, politique, théologie de l'Église, dialogue avec les grandes
religions du monde. Dans la conviction que la grâce conduit la nature à sa

perfection, il pense que cette théologie conduit à une meilleure intelligence du
monde et de Dieu, de la personne humaine et de la vie chrétienne dans

l'Esprit. Il reste encore fort à faire pour que toutes les potentialités de la

théologie thomasienne soient exploitées comme elles pourraient l'être et
l'auteur suggère encore en guise de conclusion quelques pistes à poursuivre.
Quiconque suivra notre invitation à le lire se rendra compte que, dans le

genre qu'il a choisi, il offre lui-même un exemple convaincant de ce qui peut
être fait.

Jean-Pierre Torrell

Luc-Thomas Somme: Fils adoptifs de Dieu par Jésus Christ. La filiation divine

par adoption dans la théologie de saint Thomas d'Aquin. Paris: Vrin 1997,
408 p. (BiblThom 49).

Depuis le XVIIe s., où d'éminents érudits comme Lessius, Petau ou Tho-
massin ont voulu la comparer à celle des Pères grecs, la doctrine de saint



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 319

Thomas sur ce point a donné heu à de nombreuses études. Celle-ci n'est pas
seulement la énième d'une série déjà longue; pour la première fois, cette
étude est menée à l'aide des nouveaux moyens d'investigation, désormais à

la disposition des chercheurs, qui permettent de la faire de façon exhaustive.
L'Index thomisticus, dont l'utilisation est maintenant facilitée par CD-ROM, a

sans doute ses limites, mais il permet des vérifications qui n'avaient pas été

faites jusqu'ici. Puisque d'excellentes études scripturaires et patristiques sur
ce sujet existent déjà, l'auteur n'a pas jugé utile de reprendre ce travail et
consacre donc sa recherche exclusivement à saint Thomas et à son
interprétation. C'est le type même de la monographie scientifique très fouillée et
méthodiquement conduite qui explore son sujet dans ses moindres détails.

Quant à son plan, ce livre comporte trois grandes parties. La première
est consacrée à la présentation directe des textes de saint Thomas qui traitent

de l'adoption (adoptio, adoptare, adoptiuus: 743 occurrences) selon leur
ordre chronologique. Répartie en deux sections, elle traite d'abord des oeuvres
théologiques: Sentences, De ueritate, Contra Gentiles, Somme de Théologie, données
éparses dans d'autres livres (chap. 1—5); puis des commentaires scripturaires:
le Corpus paulinien, la Lectura super Matthaeum et celle Super loannem, ainsi

que les indications disséminées dans le Super Isaiam, les Psaumes et la Catena

aurea (chap. 6—9).

Selon les termes mêmes de l'auteur, cette première partie répond à la

question: «Que dit saint Thomas lui-même?» Antérieurement à tout status

quaestionis plus ou moins orienté dans le sens de la thèse à défendre, il veut
donner accès aux textes, à tous les textes, qu'il présente en colonnes parallèles

avec leur traduction. Il veut permettre au lecteur de juger par lui-même
et lui montre d'emblée à quel point il faut étendre la documentation trop
étroite dont se nourrissait jusqu'ici la discussion. Il s'agit donc d'un volumineux

dossier, complet, très soigné, admirablement présenté, qui propose au
fur et à mesure les données qui permettent de les situer et de les

comprendre, mais qui s'abstient délibérément de tout jugement appréciatif, voulant

plutôt provoquer le lecteur à suppléer lui-même le commentaire absent.
Au terme de cette première partie, l'auteur rassemble sous quatre points

les résultats de son enquête: 1) la préoccupation de Thomas de bien marquer
la différence entre le Fils par nature et les fils par adoption de façon à éviter
toute trace d'adoptianisme et de pélagianisme (puisqu'elle est le fait d'un
amour purement gratuit); 2) le caractère trinitaire de l'adoption n'exclut pas
le souci de mettre en valeur le rôle respectif du Fils (puisque c'est par son
intermédiaire que s'effectue l'adoption) et de l'Esprit; 3) le rôle de l'Esprit
étant justement de nous conformer au Fils par nature et de constituer les

arrhes de l'héritage filial; la relation filiale ainsi créée par l'Esprit étant vie de

Dieu en nous par l'inhabitation de la Trinité, et de nous en Dieu, par
assimilation au Fils par nature; 4) le baptême est l'instrument de cette régénération

dans l'Esprit. — L'ordre chronologique ne permet pas de déceler de
variations dans la présence de ces quatre thèmes principaux, mais on peut dis-



320 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

cerner un recul progressif du droit à l'héritage et une mise en valeur croissante

de la similitude entre la filiation divine du Christ et la nôtre. Ces
premiers résultats seront repris et précisés dans la troisième partie.

La deuxième partie continue l'étude non plus che% mais autour de Thomas

d'Aquin. Si l'absence d'un status quaestionis pouvait surprendre au début
du livre, cette partie en tient Heu très avantageusement. L'auteur rappelle
d'abord la doctrine de P. Lombard dans les Sentences (dont Thomas lui-même
est parti) ainsi que des Commentaires d'Alexandre de Halès, d'Albert le
Grand et de Bonaventure, ce qui lui permet de mieux mettre en relief ce qui
est commun à la scolastique et ce qui est propre à Thomas (chap. 10). Viennent

alors les auteurs postérieurs à saint Thomas: Pierre de Tarentaise, Jean
Duns Scot, Durand de Saint-Pourçain, Pierre d'Aquila, Denys le Chartreux
(chap. 11); puis ses commentateurs: Cajetan, Barthélémy de Médina, Banez,
Vasquez, Suarez (chap. 12), Jean de Saint-Thomas, Gonet, les Salmanticen-
ses, Billuart (chap. 13). Avec les ressources de leur érudition positive, les

savants jésuites: Lessius, Petau, Thomassin, relancent la discussion et en
conditionnent la suite (chap. 14). Au XIXe s., outre les travaux de Desjardins, de

Régnon et Terrien, l'auteur s'étend longuement sur une controverse entre
Scheeben et Granderath (chap. 15). Une première série de huit auteurs, dans
la première moitié du XXe s. (chap. 16), et une seconde de neuf auteurs dans
la seconde moitié (chap. 17) témoignent que le sujet garde son actualité.

On ne peut reprendre ici tous les résultats de cette vaste enquête historique

directement documentée sur les textes des auteurs étudiés dont
l'analyse précise et sans phrases permet de saisir l'apport et la limite. La

multiplicité des aspects sous lesquels saint Thomas aborde la question est la

cause de méprises qui conduit les auteurs à mettre en avant de façon parfois
unilatérale des points de vue Hmités. On voit successivement émerger des

impulsions novatrices qui se transforment peu à peu en modes théologiques:
la prédominance de la grâce créée, de l'inhabitation du Saint-Esprit, de

l'actuation créée par Acte incréé et de la cause quasiformelle, de
l'incorporation au Christ, de l'appropriation, de la participation. Dans la mesure où
ces points de vue partiels sont érigés en clés interprétatives, d'autres aspects
sont laissés dans l'ombre, on perd de vue ce qui est effectivement la
véritable doctrine de l'auteur étudié et on ne la distingue pas toujours de ce

qui n'est que déductions par lesquelles on prétend le prolonger. On s'aperçoit

aussi combien les controverses doctrinales sur la grâce ont pesé sur
l'étude de la fihation divine et ont focalisé l'attention sur la détermination
d'une causaHté formelle, au risque de restreindre ou d'occulter les
implications spirituelles. De ce point de vue, le renouveau apporté par la théologie

positive a quelque peu ébranlé la «dérive scolastique» et la confrontation

avec les Pères grecs a permis de mieux se rendre compte à quel point
la perspective thomasienne était marquée par la tradition latine et plus
précisément augustinienne. Plus récemment, le débat en cours influence
progressivement, de concert avec l'exégèse, la remise en cause de l'affir-



Besprechungen — Rezensionen - Comptes-rendus 321

mation, commune en théologie scolastique, selon laquelle nous sommes
adoptés comme Fils par la Trinité.

La troisième partie revient directement à saint Thomas pour savoir non
plus seulement ce qu'il a dit ni ce qu'on a dit à son propos, mais bien les

raisons de ses dires. L'auteur définit son propos comme celui d'une enquête
exégétique qui met l'Index thomisticus de nouveau à contribution de manière à

éclairer non plus l'adoption filiale mais la filiation divine en tant que telle. La
matière en est répartie sur trois chapitres: la filiation divine par adoption
comme similitude participée de la filiation divine par nature (chap. 18); la

régénération spirituelle (chap. 19); la crainte filiale (chap. 20).
Cette relecture donne des résultats parfois inattendus puisqu'elle permet

de mettre en valeur l'influence explicite de certains Pères grecs par la voie
du Pseudo-Denys. C'est elle, conjuguée à une inspiration augustinienne
toujours présente et à une utilisation extensive du principe de la causalité du
maximum emprunté à Aristote (occasion d'une très intéressante mise au

point), qui permet à l'Aquinate de penser la participation par similitude, par
laquelle il caractérise l'analogie entre notre filiation divine et celle du Verbe.
Par ailleurs, Thomas met en oeuvre les concepts bibliques et patristiques de

génération et de naissance qui lui permettent de mettre en valeur le rôle du
baptême et les implications sacramentelles et ecclésiologiques du thème.
Mais l'auteur souligne également un équilibre christologique étonnant dans
la façon de caractériser la filiation divine par adoption, car l'assimilation et la

dérivation qui caractérisent cette similitude participée s'accompagnent
toujours de la mise en évidence de l'intangible distance qui sépare les fils par
participation du Fils par nature. Nous sommes réellement fils, mais un seul est
le vrai Fils.

On l'aura compris, ce travail est remarquable à plusieurs titres. Tout
d'abord, par l'ampleur de sa documentation historique qui s'étend de

l'époque médiévale à nos jours. Ensuite par la sobriété avec laquelle il traite
cette énorme masse. Il aurait pu être débordé par elle en se livrant à des

développements latéraux qui l'auraient entraîné trop loin de son propos. Au
contraire il a su garder le droit fil de sa recherche. Par la précision et la
sûreté de son analyse des textes, il excelle à dégager le point de vue propre
des auteurs étudiés, ce en quoi ils apportent du nouveau; ce en quoi ils sont
fidèles ou infidèles à la doctrine qu'ils prétendent commenter.

En outre, il faut souligner l'importance de l'étude des commentaires
scripturaires. L'auteur l'a bien compris qui synthétise sa conclusion finale
autour des principaux versets de l'Écriture car, explique-t-il, dans l'étude de

ce thème, la référence à l'Écriture et au genre d'oeuvre pèse plus lourd que
la chronologie. S'il est vrai qu'il est difficile de faire une synthèse, cela vient
du fait que Thomas ne l'a jamais tentée pour elle-même se contentant de

traiter au passage de la multiplicité des aspects de ce thème au fur et à

mesure qu'il les rencontrait. Mais ce sont eux précisément qui permettent de

dépasser l'étroitesse de la base documentaire de tant d'autres études.



322 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

Enfin, par la manière dont il a fouillé et synthétisé la doctrine de saint
Thomas, mettant en valeur ses multiples facettes mais aussi ses points
faibles, ce travail correspond assez bien au type d'études que l'on peut souhaiter

aujourd'hui pour renouveler l'approche du Maître d'Aquin. On a besoin
de ce genre de recherches conduites avec une méthodologie exigeante, sans

idéologie ni apologétique, et qui permettront d'apprécier sur des bases plus
objectives la place exacte de saint Thomas dans l'histoire de la théologie.

Je ne cacherai pas cependant que j'aurais aimé encore quelque chose de

plus et que je ressens à la lecture une relative frustration. De toutes les pistes
ouvertes dans la première partie, l'auteur n'a finalement exploré qu'un petit
nombre. Etant donné leur ampleur, il était difficile de faire autrement, mais
la chose mérite d'être soulignée car elle dépasse le seul cas de Luc Somme.

J'y vois - à côté d'autres aspects bénéfiques - un des effets pervers de
l'utilisation de l'Index thomisticus: la masse des références que cet instrument
de travail permet de rassembler exerce parfois un effet stérilisant sur la

réflexion, car le chercheur se révèle souvent incapable de les utiliser toutes.
Il y a donc là une juste mesure à trouver et, pour notre cas présent, il faut
inviter l'auteur à continuer à construire lui-même sur les fondations qu'il a

effectivement posées. Il faut donc souhaiter qu'il puisse un jour reprendre ce
chantier et l'exploiter jusqu'au bout.

Jean-Pierre Torrell

Johann Sebastian Drey: Mein Tagebuch überphilosophische, theologische und historische

Gegenstände 1812—1817 (Theologisches Tagebuch). Mit historisch-kritischem,

textkritischem und sachbezogenem Apparat und Register. Herausgegeben

und eingeleitet von Max Seckler. Editorisch bearbeitet von Winfried
Werner nach Vorarbeiten von Abraham P. Kustermann. Tübingen/Basel
1997. LVII + 628 S. (Johann Sebastian Drey. Nachgelassene Schriften,
Bd. 1).

Der Kurztitel der hier anzuzeigenden Quellenedition könnte beim flüchtigen
Leser nur allzu leicht falsche Erwartungen wecken. Wer nämlich Bekenntnisse

intimer Natur oder auch nur den Blick durchs Schlüsselloch in die
Privaträume eines großen Theologen des 19. Jahrhunderts erhofft, der wird
diesen Band bald recht enttäuscht zur Seite legen.

Was Johann Sebastian von Drey (1777-1853), Gründergestalt der
sogenannten katholischen Tübinger Schule und Wegbereiter einer intrinsezisti-
schen Wesensapologetik, in den von ihm selber als «Mein Tagebuch»
bezeichneten Konvolut festgehalten hat, ist anderer Natur. Lesefrüchte, Notizen,

Gedankenskizzen, Einfälle, Beobachtungen sind es, die Einblick geben
in die theologische Werkstatt des jungen Professors während der Jahre 1812
bis 1817, wo er an der Friedrichs-Universität in Ellwangen als Ordinarius für
Dogmatik, Dogmengeschichte, Apologetik und Enzyklopädie wirkte. Die
Arbeitsbedingungen an der Hochschule in Ellwangen, einem Ort, der in



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 323

zeitgenössischen Quellen als «Ort der Finsterniß und der Beschränktheit»
bezeichnet wurde und der fernab der kulturellen Zentren lag, waren
schlecht. Die Bibliothekszustände waren unzureichend, und besonders an
Periodica herrschte Mangel. Was wichtig war, mußte exzerpiert werden. Vor
allem protestantische Literaturzeitschriften waren es, die Drey eifrig
konsultierte und exzerpierte: die Leipziger Literatur-Zeitung, die Jenaische
Allgemeine Literatur-Zeitung, die Göttingische(n) gelehrte(n) Anzeigen, die

Heidelbergische(n) Jahrbücher der Literatur und andere.
Das Exzerpieren kam wohl Dreys Naturell, der ein leidenschaftlicher

Sammler war, entgegen. Nicht nur Theologisches interessierte ihn, sondern
er zeigte auch Interesse an Archäologie, Kulturgeschichte und Volkskunde.
Hier bietet das Tagebuch Unerwartetes, das den damaligen Kenntnisstand
und den Zeitgeist (unkritisch) spiegelt und aus heutiger Perspektive als sehr

fragwürdig bezeichnet werden muß. Eine Folge von Berichten im Morgenblatt

(1815) über die Wirkungen des Klimas auf Mensch und Tier faßt Drey
ungefiltert unter dem Titel «Physischtheologische Merkwürdigkeit(en)»
zusammen (S. 296ff.). Eine Kostprobe: «Besonders nachtheilig wirkt das Klima
und der Boden Afrikas auf das Gemüth und den Geist der europäischen
Ankömmlinge. Die Geisteskräfte überhaupt, besonders Phantasie und
Gedächtnis werden ausgelöscht, daher die unglaubliche Vergeßlichkeit,
vermöge der auch der pünktlichsten Menschen alle ihnen gegebenen Aufträge
in wenigen Augenblick rein vergessen [...] eine gleichfalls merkwürdige
Erscheinung ist die; daß, auch in der größten Hitze, die Hindus immer kalte
Hände, die Neger eine kalte Haut behalten, das erstere gilt auch von den

Eingebornen auf Sumatra, [...] und selbst den Creolen» (S.299—300).

Ursprünglich machte Drey seine Notizen auf losen Bögen, Blättern und
Zetteln, später ordnete er sie und teilte sie auf fünf Bände auf, die er
paginierte und bandweise durch eigenhändige Register erschloß. Von diesen fünf
Bänden sind als Autographen die Bände II bis V in der Bibliothek des
Wilhelmsstifts Tübingen erhalten. Band I gilt als verschollen. Bislang war nur
eine Auswahl-Edition von Josef Rupert Geiselmann, aus dem Jahr 1940
datierend, bekannt: J.R. Geiselmann (Hg. und Erläuterungen), Geist des

Christentums und des Katholizismus. Ausgewählte Schriften katholischer Theologie

im Zeitalter des Deutschen Idealismus und der Romantik. Mainz 1940,
S. 101-193 (S. XLV); das führte die Drey-Forschung teilweise zu falschen
oder zumindest fragwürdigen Ergebnissen. Weist doch Geiselmanns Edition
gravierende Mängel und zahlreiche irreführende Ungenauigkeiten auf. Vor
allem die fehlende Zitatkennzeichnung bei Geiselmann führte dazu, daß

Fremdgut als Eigengut Dreys erscheinen mußte (S. XLVI—XLVII).
Die Erstellung einer verläßlichen Textfassung des Dreyschen Autographen

war somit ein dringendes Desiderat der Forschung. Doch seriöse

Quellenedition ist Knochenarbeit, die wenige auf sich zu nehmen bereit
sind, ist doch (scheinbar) mit theologischer Tagesliteratur mehr Staat zu
machen als mit solch mühseligem Dienst am Werk eines anderen. Aufbauend



324 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

auf Vorarbeiten von Abraham P. Kustermann hat sich Winfried Werner
dieser Kernersarbeit unterzogen: Er legt das vierbändige Tagebuchmanuskript

Dreys unter der Ägide und Herausgeberschaft des Tübinger
Fundamentaltheologen und Emeritus Max Seckler in originalgetreuer Übertragung
vor, erschlossen durch einen vorbildlichen dreifachen Apparat. Einen kleinen

Schönheitsfehler stellt die Unstimmigkeit in der Bezeichnung des ersten
der drei Apparate dar, der auf dem Titelblatt als «historisch-kritischer», auf
S. LIV der Einleitung hingegen - richtigerweise - als «historisch.-literarischer»
beschrieben wird. Hier werden Textsorte, die jeweilige Vorlage sowie
Querverbindungen bestimmt und Hinweise auf Sekundärliteratur gemacht. Des
weiteren bietet er auch, was sehr hilfreich ist, eine Synopse der (manipulierten)

Lesart der Auswahl-Edition Geiselmanns. Der textkritische Apparat enthält

alle Angaben zur Textkonstitution sowie Hinweise auf Streichungen
und Korrekturen aus der Hand Dreys. Der Sachapparat schließlich bietet alle

zur Erschließung einer Textstelle erforderlichen biographischen und
bibliographischen Nachweise.

Die Drey-Forschung hat, aufgrund einer Notiz aus dem Jahre 1930, die

Entdeckung des Tagebuch-Manuskriptes bislang dem Tübinger
Fundamentaltheologen Joseph Rupert Geiselmann (1890-1970) zugeschrieben. Der
Herausgeber Max Seckler räumt in seiner Einleitung zur Edition mit dieser
Legende auf. Er kann in einer detektivischen Rekonstruktion zeigen, daß

nicht Geiselmann, sondern der Tübinger Neutestamentier Stefan Lösch
(1881—1966) als «Entdecken) des Tagebuches gelten muß, wenn man denn

überhaupt von Entdeckerschaft sprechen will - angesichts der Tatsache, daß
das Autograph Dreys im normalen alphabetischen Katalog der Bibliothek
des Tübinger Wilhelmsstiftes spätestens seit 1865 als Titelei figurierte
(S. XXXIII -XLVII).

Weiter hebt Seckler den «beträchtlichen dokumentarischen Wert»
(S. XXXI) der Aufzeichnungen Dreys hervor. «Sie lassen die Interessengebiete

DREYS, die Eigenart seines methodischen Vorgehens, die Intensität
seiner Arbeitsweise, das langsame Reifen seiner grundlegenden Ideen und
den Entwicklungsgang seines Denkens gerade in jener fünfjährigen
Inkubationszeit erkennen, als welche die Jahre in Ellwangen anzusehen sind»

(S. XXXI). Dies im einzelnen herauszuarbeiten und aufzuzeigen, wird Aufgabe

der Drey-Forschung sein, die durch die vorhegende Edition zweifelsohne

einen starken Impuls erfahren wird. Daß dazu die Tagebuch-Edition
im Bibliothekstitel als «erster Band» der Nachgelassenen Schriften Johann
Sebastian Dreys ausgewiesen ist, zeigt, daß Herausgeber und editorische
Bearbeiter weiter am Ball sind. Bleibt für die Drey-Forschung zu hoffen, daß
die in Aussicht gestellte Fortführung der Herausgabe der Schriften Dreys in
Form der Dogmatikvorlesungen Dreys nicht allzu lange auf sich warten läßt
(S. X).

Elke Pahud de Mortanges



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 325

Gisbert Greshake: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie. Freiburg
i.Br.: Herder 1997. 568 S.

Der ganze Titel wird in seiner programmatischen Absicht im Inhaltsverzeichnis

sichtbar, das es darum zu beachten gilt. Greshake weiß sehr wohl
um den Eindruck außerhalb und innerhalb der Theologie, daß Trinität ein
«abgelegenes» Thema zu sein scheint, daß zwischen Trinität und dem
Gesamtkosmos des Glaubens und der Theologie oft kaum ein übergreifender
und durchgehaltener Zusammenhang zu bestehen scheint. Bewußt formuliert

er darum sein Thema im Untertitel als «Eine trinitarische Theologie».
Dieser Bogen wird denn auch einleitend und in der Struktur des Buches
immer wieder eröffnet und ausgespannt. In der Einführung wird die
wechselseitige Beziehung zwischen menschlicher und religiöser Erfahrung einerseits

und dem trinitarischen Geheimnis andererseits freigelegt. Die frühere
Problematik von Natur und Gnade, Vernunft und Glaube, natürlicher
Gotteserkenntnis und Offenbarung wird hier inhaltlich konkreter an den Ansätzen

zu einem menschlichen Vorverständnis von Trinität behandelt. Ebenso
wichtig ist es aber auch, von Anfang an weiterzublicken über den I. Teil hinaus:

Wohl werden hier die Grundlagen und Grundprobleme eines Trini-
tätstraktates aus der frühen Kirche, aus der Patristik (Augustinus), aus einem

pluralen Mittelalter (neben Thomas auch die Viktoriner, Bonaventura u. a.)

und aus neuzeitlichen Ansätzen (Hegel, Barth, Rahner) gründlich behandelt.
Aber vor, während und nach dieser Durchführung wird immer wieder
vorausgeblickt auf Teil II: «Trinität als Mitte und Verstehensschlüssel des

christlichen Glaubens» (Schöpfung, Inkarnation und Kreuz, Geisterfahrung
und Kirche usw). Schließlich wird in Teil III die glaubens- und theologieinterne

Perspektive ausgeweitet auf allgemein menschliche philosophische
und gesellschaftliche Problemfelder: «Problemknoten der Wirklichkeit im
Licht des trinitarischen Glaubens» (Einheit und Vielfalt, Gesellschaft und
Trinität, Religion, Religionen und Religionskritik). An die Stelle des

Eindrucks, Trinitätstheologie sei ein einzelner regionaler Traktat vor, neben
oder nach den anderen Traktaten - notfalls auch zu vernachlässigen und
auszuklammern — wird eine offensive Gegenstrategie entwickelt: Das trinitarische

Geheimnis Hegt nicht nur dem Ganzen des christhchen Glaubens
zugrunde, sondern stößt in außertheologischen Themen und Problemen auf
Spiegelungen und fruchtbare Verbindungen, ist also nicht nur ein «»greifendes

dogmatisches, sondern auch ein «begreifendes fundamentaltheologisches
Thema. Bei der Lektüre zeigt sich auch, daß Greshake nicht nur eine

solche großräumige Perspektive über sein ganzes Vorhaben spannt, sondern
daß er durch die Ausführung hindurch diese Zusammenhänge in
Querverbindungen und -verweisen durchziehen will. Der abschließende kurze «Aus-
BUck» stellt vier Typen der künstlerischen Darstellung vor. Aber nicht erst
in diesem über die systematische Theologie hinaus sich artikuherenden Teil
weiß Greshake auch, mitten in der spekulativen Anstrengung des Begriffs,
um die nicht minder wichtige und fruchtbare Bedeutung geisthcher Erfah-



326 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

rung und um den begleitenden korrektiven oder komplementären Strang der

Frömmigkeit als «locus theologicus». - Aus den einzelnen großen Teilen
seien jetzt einige besonders interessante und weiterführende Abschnitte
erwähnt und vorgestellt.

Die einzelnen geschichtlichen Etappen der trinitarischen Reflexion werden

von Greshake nicht in einem beziehungslosen Nebeneinander und
Nacheinander vorgestellt, sondern er öffnet sie sowohl räumlich als auch
zeitlich aufeinander hin: Neben die mehr östliche Betonung der Verschiedenheit

der Personen mit der «Schlagseite» des Subordinatianismus tritt
schon immer die westliche Betonung der Wesenheit mit der «Schlagseite»
des Modalismus. Eine diachrone Verbindung zeigt sich im Bemühen Gres-
hakes, Komponenten des Personbegriffs, die erst später deutlich und
programmatisch herausgearbeitet wurden, auch schon in Ansätzen und Spuren
in früheren Gestalten angedeutet zu erkennen. Hier fragt sich aber, ob nicht
spätere Ausdrücklichkeit zu stark rückwirkend und -blickend in frühere
Ansätze implizit oder auch explizit hineingesehen und -gelesen wird. So

erhalten die relationalen Begriffe in der patristischen Diskussion wohl mehr
personale und personal-gegenseitige Gesichtszüge, als dies aus den Begriffen
selber hervorgeht (die 60f. im Text und in den Anmerkungen nachhallende
Kontroverse mit Basil Studer über das Dialogische im Personenbegriff
scheint mir nach wie vor nicht eindeutig entschieden). Wertvoll sind dann
die Erweiterungen eines sonst vereinfachten und verkürzten Bildes
mittelalterlicher Trinitätstheologie, die sich nicht nur auf Thomas beschränkt,
sondern auch andere Stränge vorstellt, wenn etwa die Viktoriner mehr und
besser als Thomas die menschliche Erfahrung der gegenseitigen Liebe von
Anfang an in die Reflexion der trinitarischen Begriffe einbringen. Als
gewichtigen Ertrag wird man aus diesem Teil differenziertere Begriffe von
Person, Hypostasis, Beziehung usw. behalten. Noch wichtiger erweist sich
das auf den ersten Blick nachgeordnete Kapitel über Trinität als Communio:
Es hat wie ein magnetischer Pol schon auf die vorherigen Ausführungen
vorausgewirkt und wird am stärksten in die nachfolgenden Kapitel aus- und
nachstrahlen: Trinität als Communio füllt den sonst abstrakten Begriff des

einen Wesens vielfältig auf, so daß der Eindruck oder die unausgesprochene
Vorstellung, die Trinität der Personen komme nachträglich und äußerlich zu
einer beziehungslosen Wesenheit erst hinzu, überwunden wird: Die Einheit
ist immer schon eine interpersonale und relationale, eine gegenseitige
Durchdringung und Communio (in der patristischen Tradition Perichorese

genannt). Auf dieses Kapitel wird später immer wieder zurückgegriffen und
davon in neuen Ausweitungen ausgegangen. Allerdings: Wenn Greshake die

Gegenseitigkeit der Communio auch über die Ordnung der Hervorgänge
und der Sendungen stellt, lockert er auf bedenkliche Weise den Nexus
zwischen der konkreten heilsgeschichtlichen Ordnung der Selbstoffenbarung
Gottes und der entsprechenden innergöttlichen Lebenshervorgänge (199);
seinerzeit hatte dagegen Hugo Rahner noch im später diffamierten Subor-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 327

dinatianismus das berechtigte Anliegen der heilsgeschichtlichen Trinität
gegenüber einer abstrakter werdenden immanenten Trinität gewürdigt. Wenn
auch durch Perichorese und Communio die Beziehungen als gegenseitig
verstanden werden, sind die heilsgeschichtlichen Sendungen und die ihnen
vorausliegenden innergöttlichen Hervorgänge doch nicht einfach vertauschbar.

Bei Greshake droht das von ihm kritisierte und zu überholende «genetische

Konstitutionsmodell» der Ursprungsbeziehungen in einer perichoreti-
schen und gegenseitigen Communio («Wechselspiel» 205) zu zerfließen.

Natürlich kommt Greshake nicht erst in Teil II auf die sogenannte
«heilsgeschichtliche Trinität» zu sprechen, sondern von ihr aus ist er auch in
den Durchstieg der innergöttlichen Trinitätslehre eingestiegen: «Trinität
muß, bevor sie bedacht, auf den Begriff gebracht wird, als Ereignis der
Offenbarung Gottes zunächst erzählt werden» (48). Das kurze und knappe
«Sprungbrett» wird aber doch erst ausführlich und breiter in Teil II, nach

Behandlung der innergöttlichen Probleme,eingerichtet. Hier ist aber
anerkennenswert und weiterführend, daß und wie er die Schöpfungslehre aus
ihrer Verkümmerung als Werk des einen und einwesentlichen Gottes in einen
trinitarischen Raum hineinstellt. Damit bricht er auch Axiome auf, die es

vorher zu verbieten schienen, dieses Opus ad extra auch trinitarisch zu
rekonstruieren und es bloß appropriativ und aus Konvenienz dem Vater
zueigneten. An dieser Stelle — leider fast die einzige - wird auch ein Verste-
hensquergang zur jüdischen Theologie aufgetan, die bei den Rabbinen und
in der Kabbala eine beinah hypostasierte Selbstbeschränkung Gottes kannte
(«zimzum»). Schließlich vermag er so auch das antithetische Nach und
Gegeneinander von Abhängigkeit und Eigenstand der Welt als Schöpfung in
einen Raum aufzuheben, in dem beides gewahrt bleibt: wiederum eine über
den regionalen Traktat hinausreichende Fruchtbarkeit des trinitarischen
Gottesbegriffs, oder auch - umgekehrt — ein bereits in der Schöpfungsoffenbarung

angelegter Erkenntniszugang zum trinitarischen Geheimnis. Ferner

erfährt das biblische Wort von der Ebenbildlichkeit bei Greshake
vielfältige Konkretisierungen, wie sie in den Polaritäten der philosophischen
oder psychologischen Anthropologie wie nicht abgeholte Fundgegenstände
bereitliegen und so heimgebracht werden: die Distinktion von Sein und Wesen,

ternarische und triadische Rhythmen, die Communialität des Geschaffenen,

das Frausein als Bild des Heiligen Geistes (259—266), letzteres in
einer kritischen Revision der patriarchalen Dominanz der traditionellen
Theologie und Anthropologie. Allerdings wird man an dieser Stelle wie auch
bei den später in Teil III vorgestellten Problemknoten die theoretische und
symbolische patriarchale Übergewichtung nicht nur anders «interpretieren»,
sondern die praktischen Verhältnisse stärker «verändern» müssen (um Marx'
These zu zitieren!).

Das eigentliche Fundament und die zentrale «Sprungfeder» jeder Reflexion

über die innergöttliche Trinität wird in Kapitel II «Das trinitarische
Drama» (326) freigelegt. Sünde und Erlösimg werden als Verweigerung und



328 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

als endgültige Stiftung von Communio vorgestellt. Dabei will Greshake die
konkrete Geschichte der Selbstoffenbarung Gottes schon immer als hamar-
tiologisch-soteriologische Geschichte trinitarisch interpretieren; damit
erhalten auch Werk und Person Christi stark erlösende Züge im Sinn der

Uberwindung von Sünde. Dennoch bleibt die in der Theologiegeschichte
etwas unterlegene Sicht eines erfüllenden und überhöhenden Inkarnationsmotivs

nicht außer Acht. Die Dramatik von Sünde und Erlösung führt aber
bei der so trinitarisch und soteriologisch situierten Christologie zu einer
Verkürzung und Verengung. Nur kurz hält sich Greshake bei der Inkarnation

auf, beinahe völlig übergangen wird aber die noch nicht so gebrochene
Proklamation und inchoative Realisierung der Gottesherrschaft durch das

heilende Handeln und durch die evangelische Verkündigung Jesu. Diese ist
nicht schon immer und in allen Fällen vom Widerspruch und vom Konflikt
des Kreuzes und der Passion überschattet, wie dies bei Greshake durch die

Konzentrierung auf das Kreuz geschieht. Man ist versucht zu fragen, von
welchem Gott her und auf welchen Gott hin Jesus lebte und handelte, als er
in Galiläa wohltuend umherzog, den Anbruch der Basileia verkündend und
zeichenhaft realisierend. Wird da nicht %u zielstrebig auf das Kreuz zugegangen

und die doch auch trinitarische Struktur des geistbewegten und sohn-
haftlichen Lebens und Handelns Jesu verkürzt?

Schon in früheren Veröffentlichungen hat Greshake die vergröbernden
Interpretationen des Kreuzestodes, auch der anselmianischen Satisfaktionslehre,

von der trinitarischen Beziehung zwischen Gott dem Vater und Jesus
dem Sohn her von innen aufgehellt und personalisiert. Das geschieht auch
hier in anerkennenswerter Weise: Das Drama von Tod und Auferweckung
vertiert nicht etwa seine Abgründigkeit, weil es die gegenseitige Bewegung
zwischen Vater und Sohn «strapaziert»; aber es gerät auch in dieser Radikalisierung

nicht aus der Liebesgemeinschaft heraus, es vermag vielmehr den

Widerspruch und das Gericht von Sünde und Tod zu umspannen und
aufzufangen. Greshake schließt sich hier an Balthasar an und hält Distanz zu
einer Hereinnahme des Leidens in Gott, wie es etwa Moltmann wiederholt
getan hat. Auferweckung erscheint auf diesem dunklen Kontrasthintergrund
als die durchhaltende und durchgreifende Treue Gottes zu Jesus, aber auch
als die nicht loslassende Treue Jesu zu Gott, zu dessen Willen und zu dessen

Liebe. Zugleich hält diese Beziehung Raum offen einerseits für den vertrauenden

Glauben des sündigen Menschen, andererseits auch für den nachfolgenden

Mitvollzug und die Solidarität mit dem leidenden Jesus. Hier kommen

spirituelle und mystische Register zum Klingen, die durch die
Frömmigkeitsgeschichte und die Hagiographie hindurch immer wieder auftauchen
(Pascal: «Jesus immer wieder in Agonie»).

Dennoch sind hier zwei Vorbehalte anzumelden, ein christologischer
und ein kreuzestheologischer. Zwar versucht Greshake die chalkedonensi-
sche Zweinaturenlehre mit der relationalen Struktur zwischen Gott und
Jesus zu vermitteln, übersieht aber und läßt unaufgearbeitet, wie die traditio-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 329

nelle Christologie der zwei Naturen das Communio-Drama des Todes und
der Auferweckung weitgehend in das andere verkürzte Schema der Beziehung

der beiden Naturen in der Person Jesu Christi übertragen und wegversetzt

hat. So wird die strukturelle Unverträglichkeit der beiden Christologien
- der trinitarischen Beziehungschristologie und der Zweinaturenchristologie
— eingeebnet, bevor sie überhaupt sichtbar geworden und sichtbar gemacht
worden ist (359-362). Noch ernster scheint mir die Verkürzung und Ver-
selbstständigung der Passion ohne die vorausgehende, heilende und befreiende

Praxis der Verkündigung Jesu im Horizont der Gottesherrschaft. Auch
eine personale und trinitarische Sinngebung der Passion riskiert, der Passion
selber eine inhärente Sinnhaftigkeit innewohnen zu lassen, die den kausalen

Zusammenhang zwischen dem provozierenden heilenden und lebenschaffenden

Handeln Jesu und dem tätlichen Widerspruch der Kreuzigung (nicht:
des Kreuzes!) zertrennt und so dem Leiden eine zu eigenständige und inhärente

Werthaftigkeit gibt. Bevor sich die Beziehung zwischen Gott und Jesus
auf das schmale Nadelöhr des Todes und der Auferweckung verengt, bewegen

sich Gott und Jesus innerhalb des weiten Horizontes der anbrechenden
Basileia und der realisierenden messianischen Sendung und Praxis Jesu als

Sohn. Nicht zufällig orientiert sich Greshake hier einseitig an der jo-
hanneischen und paulinischen Kreuzestheologie und zu wenig an der bei
den Synoptikern ausführlicher dargestellten aktiven Handlungsgemeinschaft
zwischen Jesus und dem Gott der Basileia: Zwischen der Inkarnation und
dem Kreuz lagen und hegen für Jesus und für die Nachfolge ein nicht zum
vornherein auf Passion und Tod hinstrebender Weg, dann aber auch eine
«hellere» Erfahrung von Beziehung und Communio, sowohl für Jesus wie
für die Glaubenden.

Vor und seit dem Vaticanum II sind auch die wechselseitigen
Zusammenhänge zwischen Trinität und Ekklesiologie von verschiedenen Seiten

beleuchtet, als «Pathologien» diagnostiziert und als «Therapien» verordnet
worden: in der westlichen Kirche eine Dominanz des Christologisch-petrini-
schen auf Kosten der pneumatologischen Offenheit und Beweglichkeit,
umgekehrt bei der Ostkirche eine kaum zusammenhaltende Vielfalt und
Eigenständigkeit der einzelnen autokephalen Kirchen ohne genügende institutionelle

und rechtliche Struktur usw. Auf verschiedenen Spannungsfeldern von
nicht nur theoretisch-ekklesiologischer, sondern auch von kirchenpraktischer

und kirchenpolitischer Gestalt macht Greshake die Fruchtbarkeit einer
communialen Trinitätstheologie und einer entsprechend trinitarisch strukturierten

Kirche sichtbar: Institution und Charisma, Besonderheit und
Allgemeinheit, Tradition und Inkulturation, Frau und Mann, Laie und Priester,
Zentralismus und «Corpus ecclesiarum». Tatsächlich lassen sich, auch durch
geschichtliche Belege, analoge Defizite sowohl der Trinitätstheologie wie der

Ekklesiologie einander zuordnen. Der Ausfall einer Person hat — wie ein
organischer Vitaminmangel - auch entsprechende Ausfälle im Leben und in
der Ordnung der Kirche zur Folge: Die übergewichtige Dominanz einer tri-



330 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

nitarischen Person wirkt sich auch aus im Übergewicht etwa des Zentrums
gegenüber den Regionen, des Amtes gegenüber dem Charisma, der Männerkirche

gegenüber den Frauen. Diese Diagnosen und Therapien sind
zweifellos grundlegender als viele konkrete kirchliche «Krankengeschichten» und
ihre kurzfristigen und kurzatmigen Krisenbewältigungen. Sie machen den

geistlichen und theologischen Verlust solcher Ausfälle deutlich, sie erschlie-
ssen aber auch die heilenden und rettenden Quellen. Trotzdem wirken die

Diagnosen und Therapien %u stimmig und noch in ihrer Dialektik und ihrer
Antithetik %u harmonisch: Solche trinitarische «Vertiefungen» der Analyse
finden wir auf den gegensätzlichsten Fronten der heutigen Kirche und deren

Spannungen, und ebenso greifen beide und alle Seiten auf solche «radikale»

Perspektiven zurück (Anzeichen dafür sind die höchst unterschiedlichen
Zitate in den Fußnoten). Es wäre besser, die kirchlichen und gesellschaftlichen

Unausgeglichenheiten, die Übergewichte und die Defizite erst einmal
konkret, theoretisch und praktisch, aufzulisten und auch ihre kirchenpolitischen

Kräfteverhältnisse gegeneinander aufzurechnen. Dann würde sich

zeigen, daß eine beidseitige Vertiefung und eine perspektivische Ausweitung
für alle Teile zwar notwendig und hilfreich sind, daß diese theologisch-theoretische

Sicht aber für eine praktische und wirksame Veränderung nicht
ausreicht. Da ist uns in den dreißig Jahren nachkonziliärer Restauration und
Reformverweigerung der optimistische Glaube an eine beinahe automatische
Wirksamkeit und Fruchtbarkeit von guten und «schönen» Ekklesiologien
abhanden gekommen: was eine noch so gute communiale Trinitätstheologie
und -ekklesiologie leisten kann und was sie - ohne kirchenpolitische Praxis
— nicht leisten kann.

Das gleiche — um hier die detaillierte Inhaltsangabe und -besprechung
abzubrechen — wäre zu sagen von den interessanten fruchtbaren Ausweitungen

im Teil III auf «Problemknoten der Wirklichkeit im Licht des trinitari-
schen Glaubens»: Sicher sind solche Praxisfelder für eine größere, lebensnähere

und welthaltigere Trinitätstheologie fruchtbar und für eine

binnentheologisch und innerkirchlich befangene Theologie heilsam; aber solche

Balancierungen können nicht analytisch-inspirierend und handlungs-moti-
vierend umgesetzt werden ohne gleichzeitige nüchterne Aufrechnung der
politischen Kräfte und ohne praktische Strategien. Sonst bleiben sie

ohnmächtig und wirkungslos.
Die ausführliche Wiedergabe und die ausgewählten Hinweise auf fruchtbare

Ansätze und Durchführungen dieser trinitarischen Theologie verstehen
sich weitgehend als Zustimmung zu Greshakes Ansatz, ihren vielfältigen
Ausweitungen und ihrer wirklichkeitsnahen Fruchtbarkeit. Neben einzelnen
kritischen Vorbehalten und abweichenden Gewichtungen müssen aber
abschließend ein grundsätzhcher Vorbehalt und eine Kritik angebracht werden,

die die Struktur und den Aufbau des Buches als ganzes betreffen. Zwar
ist Greshake voll zuzustimmen, wenn er eine gründlich durchdachte und
begrifflich präzise Theologie auch der innergöttlichen Trinität für sinnvoll und



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 331

auch für notwendig und unverzichtbar hält, soll die heilsgeschichtliche
Selbsterschließung Gottes auch ihren eigenen Offenbarungscharakter
behalten. Dennoch scheinen mir sowohl die methodische Reihenfolge und der
Aufbau wie auch das Kräfteverhältnis zwischen Greshakes Darstellung der
innergöttlichen Trinität einerseits und der von ihm wiederholt betonten
erkenntnismäßigen Priorität der heilsgeschichlichen Trinität andererseits nicht
geglückt und gewahrt. Bevor Greshake einsteigt in die subtilen Wege der
innergöttlichen Trinität, der Begriffe von Person und Wesen, der Beziehungen
und der Communio, schickt er zwar mehrmals voraus, daß alle Reflexion
ausgehen müsse von der konkreten geschichtlichen Offenbarung in Leben,
Praxis und Person Jesu, von seinem Verhältnis zu Gott als Abba, vom Flie-
ssen des Geistes zwischen Gott und Jesu messianischer Sendung und aus
seiner erhöhten österlichen Herrlichkeit. Und immer wieder bringt Greshake
vorausverweisende Bezüge auf die Offenbarung, auf das heilsgeschichtliche
Drama von Schöpfung, Sünde, Erlösung, Tod und Auferweckung,
Geistsendung und Kirche. Dennoch hat Greshake aber für eine umgekehrte
Reihenfolge optiert: Nach dem kurzen Fundament (48-51) bewegen wir uns als

Leser/Innen ausführlich in den Problemen der Trinitätslehre, der
Begriffserarbeitung und -klärung von Person, Wesen, Beziehung, Communio, Pe-
richorese usw. Und erst spät nähern wir uns der Trinität als Mitte und Ver-
stehensschlüssel des christlichen Glaubens (219), schrittweise annähernd in
Schöpfung, Menschenbild, Sünde - um erst jetzt direkt mit der endgültigen
Communio-stiftung durch Jesus Christus konfrontiert zu werden. Es ist
natürlich dem vorausgehenden Kapitel immer wieder anzumerken, daß und
wie es sich aus Vorgriffen auf diese konkrete Geschichte nähert und sich
selber kontrolliert. Dennoch vermag an so später Stelle die konkrete
Geschichte zwischen Jesus und Gott als seinem Abba, aber auch zur Basileia
Gottes und ihrer inchoativen Verwirklichung nicht mehr radikal, von der
Wurzel und vom Erkenntnisgrund und -einstieg her, wirksam zu werden.
Einzelne Defizite, Verkürzungen und Auslassungen sind schon vorher in
dieser Rezension genannt worden. Vor allem aber ist der Darstellung des

christologischen Dramas die höchst problematische Reihenfolge anzumerken:

«Endgültige Communio-stiftung durch Jesus Christus», als Titel wie in
den Ausführungen, erweist sich doch weit mehr als die nachträgliche spätere
Ausführung eines voraushegenden innergöttlichen Geheimnisses in die
Geschichte hinein: derart, daß es die ewige, bereits konstituierte Communio ist,
die den Weg und die Person Christi bestimmt, und nicht umgekehrt: daß
nämlich von der konkreten lebens- und beziehungsgeschichtlichen Dramatik
des Lebens und der Person Jesu auszugehen ist und nur von ihr her auch die
innergöttliche Trinität zu erhellen und zu bestimmen ist. Wir kämen und
kommen gewiß in vielem zu den gleichen Ergebnissen. Aber es ist nicht
dasselbe, ob wir schon immer von der innergöttlichen Trinität ausgehen und sie

in der Geschichte endgültig gestiftet sehen, oder ob wir von ebendieser
Geschichte aus auf das innergöttliche Geheimnis ^«gehen. Eine dergestalt vor-



332 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

gehende Trinitätstheologie könnte nicht weniger die Weite und den
Wirklichkeitsbezug einhalten, die sich Greshake vorgenommen hat; aber sie

fände nicht schon immer die trinitarische Struktur vor, sondern sie würde
vorsichtig und behutsam, aber auch offen an und aus diesem Drama allmählich

die Beziehungslinien und die Dynamik der gegenseitigen Communio
sichtbar machen und so eine von Anfang an geschichtlich und konkret
verwurzelte Trinitätstheologie entwickeln. In ihr hätte aber die Geschichte Jesu
und des Geistes und dessen Wirken in den Menschen und in der Welt das

erste Wort und würde es auch behalten. Das bekannte Axiom «Die
innergöttliche Trinität ist die heilsgeschichtliche und umgekehrt» teile ich mit
Rahner, Greshake und wohl allen katholischen Dogmatikern; aber das «und
umgekehrt» stellt uns die Reihenfolge und die Bewegung nicht beliebig frei,
sondern die Offenbarung trifft eine eindeutige Entscheidung, in welcher
Richtung querst zu denken ist: von der heilsgeschichtlichen Trinität zur
innergöttlichen, und nicht umgekehrt. Die Debatte darüber ist von Greshake
auf sehr hohem argumentastivem Niveau geführt worden, aber sie wird auch

jetzt und noch mehr in umgekehrter Richtung «angespielt» werden müssen.

Dietrich Wiederkehr

Unterwegs %um einen Glauben. Festschrift für Lothar Ullrich zum 65. Geburtstag.

Hrsg. von Wolfgang Beinert, Konrad Feiereis und Hermann-Josef
Röhrig. Leipzig: Benno-Verlag 1997. 678 S. (Erfurter theologische Studien
Bd. 74).

Die Rezension einer Festschrift mag als eine besonders undankbare Arbeit
erscheinen: fast 700 Seiten, 47 Beiträge, ein thematisches Spektrum, das

über Biblische Theologie, Systematische Theologie, Kanonistische Beiträge,
Theologie und Moderne, Theologie- und Kirchengeschichte bis hin zur
Ökumene reicht. Vertreten sind Autoren katholischer und protestantischer
Herkunft sowie verschiedene Nationalitäten, insbesondere Osteuropas. Wie
kann eine Präsentation erfolgen, ohne disparate theologische Einzelergebnisse

aneinanderzureihen? Doch der Reiz der Aufgabe überwiegt: Tut nicht
gerade eine Festschrift in verdichteter Form kund, in welchen Bezügen
Theologie entsteht, lebt und ihre Wirksamkeit entfaltet?

Einen ersten nüchternen Überblick gibt der Anhang: Lothar Ullrich,
geboren 1932 in Berlin, Studium in Fulda und Erfurt, Promotion in Mainz,
Subregens, Regens und Dozent/Professor der Dogmatik in Huysburg und
Erfurt, Ehrendoktor der Akademie für Katholische Theologie in Warschau,
Gastvorlesungen in Ost und West. Die Liste «Mitglied und Mitarbeit in
verschiedenen theologischen und kirchlichen Gremien» enthält überwiegend
ökumenische Aktivitäten. Das chronologische Verzeichnis der Veröffentlichungen

dokumentiert u. a., daß Lothar Ullrich bereits vor der «Wende» für
den Nachdruck theologischer Autoren des Westens wie E. Schillebeeckx,



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 333

W. Kasper und O.H. Pesch im Benno-Verlag Leipzig verantwortlich zeichnete.

Das Vorwort der Herausgeber entwirft eine erste Skizze des profilierten

«<Diasporatheologen»> mit der Devise «Grenzüberschreitungen» (9) —

nach Westen, nach Osten und nicht zuletzt im ökumenischen Sinne zu den
Brüdern und Schwestern protestantischer Konfession. «So hat er ein Stück
Kirchlichkeit im mitteldeutschen Raum mitgeprägt» (9). Die ökumenische
Orientierung des Geehrten hat den Titel der Festschrift inspiriert: «Unterwegs

zum einen Glauben». Bereits die zum Auftakt unter dem Titel «Biblische

Theologie» zusammengefaßten Artikel tragen sämtlich diesen ökumenischen

Akzent. Hier zeigt z. B. der Jakobusbrief, von Luther als «stroherne
Epistel» tituliert, durch die weisheitliche Auslegung des Claus-Peter März
sein ökumenisches Potential. Im Bild des Exodus erscheint «Ökumene als

Wüstenwanderung: das bedeutet 40 Jahre Leiden, Irrtum, Umwege, vor und
zurück, Hunger und Durst. Das bedeutet aber auch 40 Jahre unerwarteter
Erfahrung von Gottes Macht und Herrlichkeit, unerwarteter Rettung von
Hunger und Durst, unerwarteter Aufbrüche ...» (Heinz-Albert Raem, 42).

Die ausdrücklich ökumenischen Beiträge am Schluß der Festschrift
geben dem Wegmotiv des Titels einen starken Akzent: Aloys Klein ruft die

Bedeutung des «ökumenischen Lernens» in Erinnerung, das im Ökumenischen

Direktorium von 1993 «mit erneutem Nachdruck ins kirchlich-öffentliche

Bewußtsein gehoben» wird (605). Im «konziüaren Prozeß» erkennt
Hans Jörg Urban ein «Novum» für die ökumenische Bewegung, «nämlich die
gemeinsame Akzeptanz und gemeinsame Übernahme einer zwischenkirchlichen

Bewegung durch unsere Kirchen» (612). Für die gegenwärtig viel
diskutierte Frage einer «ökumenischen Hermeneutik» gibt Harding Meyer einen
hilfreichen Impuls durch sein Plädoyer für deutlichere «Qualifikationen des

erreichten Konsenses», z. B. im Sinne eines «differenzierten Konsenses»
(626). Zum Weg der Ökumene gehört nicht zuletzt die «Versöhnung der
trennenden Erinnerungen», die Johannes Paul II. in seiner Enzyklika «Ut
unum sint» erneut ans Herz gelegt hat; im Licht der Emmaus-Erzählung gibt
Jos E. Vercruysse SJ eine Auslegung dieser Aufgabe. Bemerkenswert
«ökumenisch» wird in mehreren Beiträgen die Gestalt Marias behandelt als diejenige,

die - gemäß dem Hymnos akathistos — «das Entgegengesetzte ins Selbe
führt» (vgl. 157).

Das Wegmotiv gilt jedoch nicht nur für die Ökumene, sondern für die

«Wüstenwanderung» der Kirche zur Zeit der DDR — ohne daß die gewandelten

politischen Verhältnissen nun den Einzug in das gelobte Land
ermöglicht hätten. In solchen Zeiten erweist sich nicht das theologische
System, sondern die gelebte christliche Solidarität als die glaubwürdige Gestalt
der Weggemeinschaft. Davon legen verschiedene Beiträge Zeugnis ab, z. B.
die statt eines Nachwortes abgedruckten Erinnerungen des tschechischen
Priesters Josef Dolista an das heimliche, von Lothar Ullrich organisierte
Fernstudium in Erfurt, das eine ganze Generation von Dozenten der Theologie

hervorbrachte. Von der Offenheit gen Osten zeugen auch eine erhebli-



334 Besprechungen - Rezensionen — Comptes-rendus

che Zahl von Beiträgen polnischer Autoren. Hermann-Josef Röhrig weitet
den Blick bis nach Rußland und untersucht am Beispiel des russischen
orthodoxen Laientheologen Michail Tareev (1866—1934) den Kenosisgedanken
als «ein Geschenk der russischen Theologie an die moderne westliche
Theologie» (489). Bereits verstorbene Persönlichkeiten des gemeinsamen
Weges werden gewürdigt: Wolfgang Trilling (J 1993) und seine exegetischen
Beiträge zum ökumenischen Gespräch (B. Pittner); der Dichter und
Hörspielautor Franz Fühmann (f 1984; M. Gabel) sowie Heinrich Wienken (f
1961), der «als Commissar der Fuldaer Bischofskonferenz viele
Weichenstellungen für die katholische Kirche in der SBZ und DDR vorgenommen»
hat (547, J. Pilvousek). Dank tut sich kund an den «Kollegen, Bruder in
Christus und Freund» Lothar Ullrich (256), der dem damaligen evangelischen

Habilitanden Ulrich Kühn 1961 Zugang zu Spezialliteratur über
Thomas von Aquin verschaffte. Ullrichs leitende Mitwirkung im «Internationalen

Arbeitskreis von Dogmatikern, Fundamentaltheologen und Kano-
nisten» findet in vier kanonistischen Beiträgen Ausdruck.

Nicht nostalgische Erinnerungen werden hier gepflegt: Das alte
«gemeinsame Anliegen, der Botschaft des Evangeliums in wissenschaftlicher
Forschung, theologischer Lehre und pastoraler Verkündigung zu dienen»

(K. Feiereis, 274) trägt weiterhin und äußert sich nun in der Sorge um die
«Evangelisierung in den neuen Bundesländern» (ebd.). Hier zeigen sich
eindrucksvoll die Erblasten, aber auch die Früchte der gemeinsam durchlebten
und durchlittenen Zeit vor dem Fall der Mauer. Die Augen werden nicht
verschlossen vor dem immensen «Traditionsabbruch» (283); «die Nöte eines

säkularisierten, eines neu (fundamentalistisch) religiösen und eines postmodernen

Menschen» (167) werden aufgrund der bedrängenden Erfahrung
ihrer Realität ernst genommen als Grundfrage an eine glaubwürdige Theologie
«in Zeiten der Gotdosigkeit» (304, Th. Gertler). Der Westen wird dabei
nicht in eine selbstzufriedene Überlegenheit entlassen: Thomas Gertler, in
der DDR aufgewachsener Theologe, der nun in Frankfurt arbeitet, deckt die
fundamentale Gemeinsamkeit auf: «Das Alltagsleben ist weithin gottlos
geworden, im Osten aus der langen antireligiösen Propaganda heraus, aber
auch wegen der gleichen Gründe wie im Westen» (316). Alle Beiträge
verbindet die Überzeugung, daß es der «materiellen Aufholjagd» (277) und der
«Ellenbogengesellschaft» (287) Widerstand zu leisten gilt. Der von der
sozialistischen Ideologie verworfene Gedanke eines «(dritten Weges> über
Kapitalismus und Kommunismus hinaus» (278f.) gewinnt neue Aufmerksamkeit.

Gesucht sind Werte, durch die in den einseitig wirtschaftlich bestimmten

Entwicklungen eine ethische Orientierung und eine Perspektive
sinnvollen Lebens erschlossen und das «Erbarmen» (289) mit den Opfern der
alten und der neuen Ungerechtigkeiten nicht vergessen wird. Der für die
Ökumene beschworene «Exodus» taucht wieder auf: als «Exodus aus dem
Ägypten unserer modernen Kultur» bzw. «Abkehr von den Irrwegen dieser
Kultur» (M. Kehl, zit. 289), vor allem aber als Vorzug für den Aufbruch



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 335

Abrahams ins Ungewisse vor der Rückkehr des Odysseus in die vertraute
Heimat — wie Emmanuel Lévinas propagiert. Als eine leise, aber souverän
wegweisende Stimme erhält dieser Philosoph (f 1995) in der Festschrift
gleich in zwei Beiträgen Raum: Bernhard Casper entfaltet anhand von
Lévinas das Phänomen der Verantwortung in der konkreten Gestalt der
Rechtsordnung; Siegfried Hübner zeigt, wie «vor dem Antlitz des anderen»

(235) das Denken von Gott sich wandelt. Das abendländische Denken
kommt — nach dem Modell des Odysseus - «am Ende immer wieder bei sich
selber an. Ja, es ist zuinnerst davon bestimmt, sich selber alles, was es

wahrnimmt, zu unterwerfen» (239). Dem setzt Lévinas die Geschichte Abrahams

entgegen, «der für immer sein Vaterland verläßt, um nach einem noch
unbekannten Land aufzubrechen, und der seinem Knecht gebietet, selbst seinen
Sohn nicht zu diesem Ausgangspunkt zurückzuführen» (zit. 239).

Angesichts einer Philosophie und Theologie des Anderen wird der
«freundschaftliche <Streitbedarf> mit Lothar Ullrich» (576), den Otto
Hermann Pesch über den Begriff der «konfessionellen Identität» anmeldet,
hinfällig. «Die Zukunft der Ökumenischen Bewegung und die Chancen für ihr
Gelingen hängen von der Bewahrung und Bewährung der konfessionellen
Identität ab», so formuliert Lothar Ullrich selbst (zit. 648). Wird «Identität»
im Sinne von Lévinas als die konkret mich angehende Verantwortung für
den Anderen verstanden, dann erübrigt sich der Verdacht, hier werde das

Pochen auf Identität «als bequeme Waffe zur Verteidigung des Status quo»
mißbraucht (Pesch 577). Keinesfalls dürfte Lothar Ullrich richtig verstanden
sein, wenn ihn Heinrich Döring für die pluralistische Religionstheologie
vereinnahmen möchte, die er in seinem Beitrag in eine pluralistische Theorie
der Konfessionen zu transformieren versucht, tilgt doch der Pluralismus
gerade die unbedingte Gebundenheit in der Sendung zum Anderen. Lothar
Ullrich selbst stellt mit seinem Plädoyer für die «alltägliche Freiheit» unter
Beweis, daß er Last und Segen der unscheinbaren Antwort auf die konkrete
Wirklichkeit erfahren hat: «Die Freiheit ist eben viel alltäglicher als der
Traum von ihr» (Vortragstitel; zit. 354, Anm. 26).

Die Festschrift dokumentiert ein grenzüberschreitendes Beziehungsnetz,

das eine «Theologie des Anderen» nicht nur bedenkt, sondern sie als

gelebt bezeugt; insofern bewirkt die Lektüre nicht nur Erkenntnisgewinn,
sondern dankbare Freude und Frieden. Zu bedauern ist das Fehlen einer
Kurzvorstellung der Autoren, die das Bild vom Kollegenkreis Lothar
Ullrichs und damit vom Geehrten selbst mit einfachen Mitteln hätte
vervollständigen können.

Barbara Hallensleben


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

