
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Auf dem Weg zu einer neuen Identität : gegenwärtige
moraltheologische Trends im Spiegel der "Studien zur theologischen
Ethik"

Autor: Römelt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761102

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Römelt

Auf dem Weg zu einer neuen Identität

Gegenwärtige moraltheologische Trends im Spiegel der
«Studien zur theologischen Ethik»

Der Aufbruch der Moraltheologie aus der reinen Apologie, wie er sich in
den Wandlungen nach dem II. Vatikanischen Konzil vollzog und in einer

neuen, positiven Verhältnisbestimmung zwischen christlicher Ethik und
moderner, freiheitsbezogener Gesellschaft seinen Ausdruck gefunden hat (vgl.
die «autonome Ethik im christlichen Kontext»), war notwendig. Er führte
von einseitigen naturrechtlichen Konzepten kirchlicher Moralverkündigung
in eine offene Auseinandersetzung theologischer Ethik mit den vielschichtigen

Anliegen der wissenschaftlichen, kulturellen und geistesgeschichtlichen
Entwicklung moderner, pluralistischer Gesellschaft. Und doch stellt sich bei
aller Offenheit der gegenwärtigen Moraltheologie die Frage nach ihrer eigenen

Identität im Horizont der sich immer weiter säkularisierenden Umwelt,
die immer weniger einen Zugang zu theologischen Dimensionen hat.

In diesem Sinn fallen die in den letzten Jahren vorgelegten Bände der
mittlerweile zur größten und renommiertesten moraltheologischen Reihe

angewachsenen «Studien zur theologischen Ethik» - in ihrer deutschsprachigen
Sektion herausgegeben von Adrian Holderegger, Moraltheologe an der

theologischen Fakultät der Universität Freiburg/Schweiz — als ein Versuch
auf, Kriterien für die Bestimmung der Identität theologischer Ethik im Kontext

pluralistischer Gesellschaft zu erarbeiten. Es dominieren Fragen der
Bedeutung der theologischen Kompetenz im Konzept der autonomen Ethik
im christlichen Kontext, der Zuordnung zwischen christlicher Kultur und
neuzeitlicher Subjekterfahrung innerhalb der abendländischen Entwicklung,
der Zuordnung zwischen Theologie und demokratischer Rechtskultur, der

Bilanzierung einer «autonomen Moral» und der möglichen Neuansätze der

Moraltheologie heute. Und die Untersuchungen weisen in eine Richtung, in
der es darum geht, das theologische Ja zur modernen Kultur der Freiheit zu
vertiefen, aber auch die eigentümliche Hilfe zu beschreiben, die der Glaube
der menschlichen Freiheit gerade in ihren eigenen inneren Gefährdungen
anbieten kann.



280 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

1. Die Bedeutung der theologischen Dimension innerhalb der Ethik

Die Sammlung der Aufsätze aus dem Lebenswerk Alfons Auers mit dem Titel
«Zur Theologie der Ethik»1 gibt in diesem Sinne noch einmal einen klaren
und vielseitigen Überblick zu seinem Ansatz der «autonomen Moral im christlichen

Kontext» und macht so den innersten Impetus des moraltheologischen,

nachkonziliaren «Aggiornamento» rekapitulierend deutlich. Entscheidend

bleibt, daß «das Sittliche auf die optimale Entfaltung des Menschlichen

in der konkreten Situation des einzelnen, der Gesellschaft und der
Menschheit im ganzen» abzielt, also «auf das (Gelingen des menschlichen
Lebens) (G. Meyer).» Es ist deshalb wichtig, daß «die ethische Aussage
jedem Menschen verständlich gemacht werden können» muß, daß «sie kom-
munikabel sein» muß, weil man «mit jedem darüber sprechen können» muß,
«was das eigentliche Gut des Menschseins (bonum humanum) ausmacht —

auch mit dem, der nicht Christ ist» (208). Aber auch Alfons Auer, der Theologe

der radikalen Öffnung für den Kontext moderner säkularer Gesellschaft,

betont im Anschluß an diese klare Affirmation seines Ansatzes, daß
«die Aporie einer Ethik ohne Religion nicht zu übersehen» sei. Auer
verortet diese Aporie in den Fragen der Letztbegründung des ethischen
Anspruchs. «Wenn der Mensch sich ganz und gar in sich selbst abkapselt, kann
er die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs nicht erklären.» Denn: «Sollte
er selbst den Grund dieses unbedingten Anspruchs ausmachen, könnte er
sich, wenn es ernst wird, von ihm befreien. Daß ihm dies nicht möglich ist,
können wir» nach Auer «als Signal dafür deuten», daß der Mensch «auf eine
ihn überragende Wirklichkeit verwiesen ist, in der er seinen letzten Grund
und die Möglichkeit seiner Erfüllung hat» (209). Auer spricht in diesem Sinne

auch von der «Unmittelbarkeit zu Gott als wesentliche und unverzichtbare

Forderung christlicher Existenz» (147). Sein theologisches Engagement

geht so immer in eine doppelte Richtung: Die eindeutig theologisch
begründete Identität des Christen soll für ein vernünftiges Handeln im Kontext

säkularer Welt mit ihren Herausforderungen fruchtbar gemacht werden.
Die Bestimmung des Glaubens als «Sinnhorizont», der einen «Effekt» «im
Prozeß der autonomen sittlichen Bewußtseinsbildung als kritisierendes,
stimulierendes und integrierendes Moment» (212) hat, erweist die «Reziprozität
von Heilsethos und Weltethos», «Gottunmittelbarkeit und Weltethos, von
transzendenter und immanenter Lebensorientierung» (149).

2. Abendländische Kultur als authentisch christliche Kulturl

Eine solche optimistische Deutung des theologischen Beitrags für eine
moderne ethische Kultur wird allerdings in der gegenwärtigen, immer stärker

1 Auer, Alfons, Zur Theologie der Ethik. Das Weltethos im theologischen
Diskurs. Freiburg i.Ue. 1995 (Studien zur theologischen Ethik 66).



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 281

säkularisierten Realität der modernen Gesellschaften zunehmend bezweifelt.
Theologische Prämissen erscheinen als metaphysische Voraussetzungen, die
im offenen Diskurs die hilfreiche Strukturierung der moralischen Konflikte
und eine sachgerechte Konsensfindung der weltanschaulich pluralisierten
Gesellschaft eher behindern. Gegenüber solchen radikalen Abkoppelungs-
versuchen der modernen abendländischen Kultur als weltanschaulich
differenzierter, plurahstisch-demokratischer Gesellschaft von der christlichen
Tradition stellt Wolfgang Göbel in einer breit angelegten Studie2 dar, wie die
christliche Kultur gerade die Entwicklung zur modernen Kultur mit ihrer
spezifischen Wahrnehmung der «Subjektgeltung des Menschen» entscheidend

mitgeprägt hat.3 Hinter dieser Studie steht innerkirchlich gesehen der
an der Debatte zwischen «autonomer Ethik» und «Glaubensethik» deutlich
werdende Selbstvergewisserungsbedarf theologischer Ethik im Kontext der
Moderne.

Göbel entwirft eine historische Konstruktion, in der er - ausgehend von
den geschichtswissenschaftlichen Problematisierungen der Begriffe Neuzeit
und Moderne in den terminologischen Amplifikationen «Alteuropa,
Frühneuzeit, Frühe Neuzeit, konventionelle Neuzeit, Neuzeit, Moderne,
Postmoderne» (247) usw. - die gesamte abendländische Entwicklung von der
ersten Jahrtausendwende an bis heute als «Okzidentale Zeit» beschreibt. Er
verdeutlicht, wie in den verschiedenen epochalen Kontexten dieser
Entwicklung die Subjekterfahrung des Menschen mit ihren spezifischen theoretischen

und praktischen Dimensionen initiiert, entfaltet und variiert wird bis
hin zur heutigen kulturellen Landschaft der pluralistischen Postmoderne.
«Die Okzidentale Zeit ist die um die Wende zum 2. Jahrtausend n. Chr. im
westlichen Europa aufgehende, von ihm aus zu globaler Bedeutung sich
entfaltende und in dieser Bedeutung andauernde Epoche der Menschheitsgeschichte,

in der der Mensch, als Subjekt Wirklichkeit gestaltend, die ihm
eigenen Möglichkeiten des Wirklichkeitsbezuges, Maß und Logiken seiner

anthropologischen Dimensionen, sukzessive zur Geltung bringt und so das Prinzip

der Konstruktion von Wirklichkeit ist» (86). Diese Entwicklung vollzieht
sich nach dieser Deutung in einer spekulativen Periode, einer theologisch-
voluntativen Periode, in den Perioden des Praktischen und Theoretischen,
des Poietischen und Vitalen abendländischer Kultur.

2 GÖBEL, Wolfgang, Okzidentale Zeit. Die Subjektgeltung des Menschen im
Praktischen nach der Entfaltungslogik unserer Geschichte. Freiburg i.Ue., 1996 (Studien

zur theologischen Ethik 70).
3 «Die Bedeutung des Menschen, in der er nach einer theologisch und

philosophisch geläufigen Vorstellung in der Neuzeit zur Geltung kommt, läßt sich» dabei
nach Göbel «so fassen: Der Mensch als Subjekt ist endliches, nicht selbstbewußt
Sein setzendes, wohl aber selbstbewußt begründungsgewisses Prinzip der
Wirklichkeitskonstruktion» (81).



282 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

Die «spekulative Eröffnung» der okzidentalen Dynamik vollzieht sich
demnach «zugleich mit der steigenden Sicherung der materiellen Welt des

westlichen Europas» (238). Die «Neudarstellung des christlichen Glaubens
durch die glaubende Vernunft» entwickle sich zur «Hinführung zur Geltung
des Menschen als Prinzip der spekulativen Konstruktion von Wirklichkeit»
(117). Göbel verfolgt diese Spur über Anselm von Canterbury, Peter Abae-
lard und Thomas von Aquin und sieht ihre letzte Manifestation zunächst

vor allem im Werk Meister Eckharts zu Beginn des 14. Jahrhunderts gegeben.

Das zentrale Thema seiner Theologie sei die Aussage, daß «die
konstruktive Bedeutung des Menschen für die als intelligere sich vollziehende
Wirklichkeit Gottes die konstruktive Geltung des Menschen in einem zweiten

Sinne» mit einschließe. Der Mensch sei zum ersten Mal in seiner Macht
als konstituierendes Subjekt ausdrücklich mit angesprochen. Diese «Eröffnung»

der Okzidentalen Zeit wird «durch die voluntativen Theologien
fortgeführt» (189). Gerade «mit der Rechtfertigungslehre M. Luthers» tritt eine

theologisch begründete anthropologisch relevante Dynamik «an die Spitze
der innovatorisch geschichtsbestimmenden Kräfte: die Inhalte der theo-
logisch-voluntativen Dimension des Menschen als Maß und Logik der
Wirklichkeitskonstruktion» gewinnen «zeitprägende, revolutionäre Bedeutung»
(232).

«Diesem zweifachen theologischen Anfang folgt» nach Göbel die
Entfaltung der Okzidentalen Zeit, zunächst als «die theoretisch-wissenschaftliche

Periode, mit der die Logik des Theoretischen im 17. Jahrhundert zeitgestaltende

Bedeutung erlangt» (239). Er zeigt, daß etwa auch die — für die moderne
technisch geprägte Zivilisation so wichtige - selbstverständliche Voraussetzung

der «Theorieoffenheit der Natur» bei Galilei theologisch begründet ist.
«Der Mensch erkennt als spekulatives Subjekt die Wahrheit Gottes; also umso

eher als theoretisches Subjekt die Wahrheit der Natur» (278). Und Göbel
hebt gerade an diesem Paradigma hervor: «An einem repräsentativen
Beispiel zeigt sich so der Begründungsschub, der von der spekulativen Periode
der Okzidentalen Zeit aus das theoretische Subjekt im Prozeß seiner Entfaltung

erreicht» (278).
Göbel nimmt auf dem Hintergrund solcher geistigen Entwicklungen

eine «fortschreitende periodische Thematisierung der anthropologischen
Dimensionen» an, «... eine ständige Amphfikation der Lebensformen» (240).
Der spekulativen, der theologisch-voluntativen und der theoretisch-wissenschaftlichen

Evolution schließen sich demnach «die politischen Revolutionen

der durch die Logik des Praktischen bestimmten Zeit an, deren berühmte

Erscheinungen das späte 18. Jahrhundert prägen» (239) (poietische Periode,
239; vgl. 95ff.). Danach entwickeln sich «Theorien, die Macht und Größe
der menschlichen Triebnatur zur Geltung bringen und die vitale Revolution
unserer jüngeren Vergangenheit vorbereiten» (vitale Periode). «Schließlich
drängt heute mit der elektronischen Revolution und gestützt durch die
mit ihr entwickelten Medien die Imagination mit ihren Vorgaben als Prinzip



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 283

der Wirklichkeitsgestaltung ins allgemeine Bewußtsein. Die Fas-cinosa der
Phantasie werden dem menschlichen Subjekt, statt als Träume nur Schäume
zu bleiben, zum Korrektiv des Wirklichen» (239/240) und entfalten noch
einmal auf ihre Weise die Kräfte der Okzidentalen Zeit.

Überblickt man die gesamte Dynamik dieser Entwicklung, wie sie von
Göbel analysiert wird, dann ergibt sich nach seinem Verständnis eine «Fassung

des strukturierten Ganzen» (241) des Okzidentalen Zeitalters durch die

gezeigten Wandlungen seiner Epochen hindurch. Und diese Dynamik
formuliere «die weltgeschichtlich einmalige Gesetzlichkeit, nach der unsere
besondere Geschichte sich konstituiert und entfaltet» (247). Ja, die letzte
Zielbestimmung dieser Deutung der Okzidentalen Zeit hegt für den Autor in
der Relevanz, die «die Kenntnis dieser Gesetzlichkeit und des sie formulierenden

Begriffs» «für das aktuelle allgemeine Bemühen um das Verständnis
der die Chancen und Gefahren unserer Gegenwart bedingenden Zeit» hat
(ebd.). Es geht ihm dabei vor allem um die Feststellung, daß Okzidentale
Zeit — also der prägende geistesgeschichtliche Hintergrund, der auch die
gegenwärtige europäische Kultur trägt — «in der Kennzeichnung der beiden
theologischen Anfangsperioden des Zeitalters durch die Begründung ihrer
besonderen Wirklichkeitsgestaltungen ihren naheliegenden Ausgangspunkte
(248) findet. Er betont in diesem Sinne die ursprüngliche «christliche
Authentizität» (ebd.) der Okzidentalen Zeit als Hintergrund europäischer Kultur.

Auch wenn diese geistesgeschichtliche Wurzel nicht immer «eigens
reflektiert», sondern eher «vorausgesetzt» (ebd.) wird, wenn sie nicht «als eine
monokausale Abhängigkeit abendländischer Entwicklung im 2. Jahrtausend
von der christlichen Glaubenserfahrung zu deuten» ist: «Inhaltlich und
initiativ ist der Glaube selbst Grund des Anfangs der Okzidentalen Zeit»
(251). Die sich «entfaltende Dynamik ist» zwar «nicht einpolig» (255)4, aber

4 «Erst die humanen Vorgaben der möglichen Subjektgeltung des Menschen und
des Subjektivitätsmodells ermöglichen» eine «Erweiterung der von den (basalen)

Entwicklungen ausgehenden Wirkung. Erst sie bestimmen diese Wirkung zu dem

spezifisch okzidentalen Resultat.» Und «der gesellschaftliche» und «humane Faktor
dynamisieren einander» (255). Aber diese soziokulturellen Voraussetzungen, die

Bedingungen der «Zeit» (die Zeit «als möglicher, neben dem Glauben wirksamer
Grund der die theologischen Anfangsperioden der Okzidentalen Zeit bestimmenden
Grundgedanken und so als möglicher Grund des Anfangs dieser Epoche ist das

um die erste Jahrtausendwende n. Chr. sich entfaltende subsystemische
Zusammenwirken der (basalen) Entwicklungen auf der Ebene der materiellen Kultur und
der menschlichen Intention auf Subjektgeltung, des gesellschaftlichen und des

humanen Faktors.» [255]), verbürgen nach Göbel noch «keine Gewißheit» der
«Verwirklichung», der wirklichen geschichtlichen Durchsetzung des anthropologischen
Gedankens der Subjektgeltung: «Wie die Intention des Menschen bleiben auch
seine empirischen Erfolge in der Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit (zu
Beginn der Okzidentalen Zeit und, wie es scheint, überhaupt) als Begründung seiner
erstrebten Subjektgeltung defizitär. Eine Form der Auseinandersetzung, mit der der
fundamentale Antagonismus zwischen Mensch und Wirklichkeit zur Ruhe käme,



284 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

für Göbel bleibt «die Christlichkeit» abendländischer «Geschichte strukturell
immer präsent» (288). Und Okzidentale Zeit ist so «von der Begründung der
ihre Konstitution und Entfaltung bestimmenden Geschichte her, als strukturelle

Geschichte, authentisch christliche Zeit» (287). Durch alle «Blockaden
und Deformationen, durch Brüche von Kirche und Welt mit der okziden-
talen Kultur des Gottesgeistes erscheint eine Geschichte, die nach ihrer Kon-
stitutions- und Entfaltungslogik voller Hoffnung für die Menschen ist» (288).5

3. Die Ergän^ungsbedürftigkeit moderner demokratischer Kultur durch den

christlichen Glauben

Die Frage ist, ob sich die im Werk von Göbel behauptete strukturelle christliche

Authentizität der abendländischen Kultur im Kontext moderner
säkularisierter Gesellschaften auch tatsächlich verifizieren läßt. Ansonsten bliebe
sie eine schöne Phantasie, ein Konstrukt abstrakter Ideengeschichte. Gerade

an diesem Punkt setzen die Überlegungen des neuesten Bandes Klaus Dem-

mers in der Reihe der «Studien» an, der über eine Rechtstheologie grundlegende

Probleme des Verhältnisses zwischen ethischer Orientierung und
christlichem Sinnwissen aus der Glaubenserfahrung heraus in der modernen
demokratischen Kultur der Gegenwart thematisiert.6

Der Glaube gewinnt nach Demmer in den «Strukturen der offenen
Gesellschaft» mit dem «Phänomen eines vielgefächerten Pluralismus» (142) eine

spezifische Funktion für die humane Transparenz der Kultur heute. Der
säkularisierte Staat kann sich aufgrund des modernen «ethischen Pluralismus»
nicht mehr «auf einen undiskutierten naturrechtlichen Referenzpunkt berufen»,

die Berufung auf die «vorpositive Werteordnung» bliebe «nichts ande-

wurde damals und seither nicht gefunden» (258). Die Untersuchung Göbels sieht
gerade hier die besondere Funktion des Glaubens für die Dynamik okzidentaler
Kultur: «Allein im christlichen Glauben ist für den Menschen zu Beginn der Ok-
zidentalen Zeit die gesuchte absolute Sicherung gegen den zurückgedrängten, aber

unbezwungenen Absolutismus der Wirklichkeit zu finden» (259).
5 Von dieser Option aus begründet Göbel auch eine grundsätzlich positive

Einschätzung des Modells theologischer Ethik als «autonome(r) Moral im christlichen
Kontext: Da die Okzidentale Zeit «authentisch christliche Geschichte ist, ist
Autonomie zugleich ein authentisch christliches, geschichdich gültiges Moment von
prinzipieller Bedeutung bei der praktischen Wirklichkeitsgestaltung. Ihm in der
Moraltheologie fundamentale Bedeutung zu geben, bedeutet somit nichts anderes, als der

Entwicklung und dem Anspruch unserer authentisch christlichen Geschichte zu

entsprechen. Insofern dies im (autonomem Modell geschieht, erscheint es als das

geschichtlich authentisch christliche, geschichtlich gültige und pudern geschichtlich notwendige Modell
christlicher Ethik» (289).

6 DEMMER, Klaus, Christliche Existenz unter dem Anspruch des Rechts.
Ethische Bausteine der Rechtstheologie. Freiburg i.Ue. 1995 (Studien zur
theologischen Ethik 67).



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 285

res als eine Konstruktion die keinerlei Hilfe bietet» (ebd.). Das ist die
radikale Herausforderung gegenwärtiger gesellschaftlicher und politischer
Wirklichkeit. Dennoch muß es dem Gesetzgeber im Kontext moderner
differenzierter Gesellschaft um einen gesellschaftlichen Konsens gehen, um
ethische und rechtliche Standards zu sichern. Ist dieser Konsens aber oft
«bestenfalls ein mühsam erreichten) Konsens, «der sich zudem durch eine

hochgradige Anfälligkeit auszeichnet, weil er allen Risiken öffentlicher
Meinungsbildung unterliegt» (ebd.), so kann moderne Kultur nach Demmer
kaum verhindern, daß «Recht als gesellschaftliches Vehikel von Gerechtigkeit

sich der Hand seines Schöpfers», des autonomen Subjekts
freiheitlich-demokratischer Demokratie, «entwinden und eine Eigendynamik
entfalten» kann.7 Deren «Zwänge und Verhängnisstrukturen» vermag nach dem
Verständnis Demmers nur eine «strikt persongebundene Liebe entgegenzuwirken»

(ebd.). Genau hier sieht Demmer eine eminent wichtige humanisierende

Funktion des Glaubens im Kontext moderner okzidental begründeter
Kultur.

Demmer geht von seinem hermeneutisch-existentiellen Verständnis
theologisch-ethischer Erkenntnis aus. Die entscheidenden Dimensionen dieses

moraltheologischen Ansatzes faßt er noch einmal zusammen: Der Glaube

übernimmt über die Vermitdung anthropologischer Folgerungen die Funktion

von «offenen Sinnbegriffen», die «die Einbildungskraft der sittlichen
Vernunft» stimulieren. Dabei geht es nicht einfach um einen humanistischen
Prozeß der menschlichen Vernunft. «Der Glaubende denkt von der letzten
Grenze, ja von der letzten Gefährdung seines Daseins aus» (69). In der
Suche nach dem Sinn moralischer Verantwortung handelt es sich im Horizont
des Glaubens immer «um den Versuch, der Grenzhaftigkeit und Verworrenheit

des Daseins ein Maximum an Überschaubarkeit und Handlungsfreiheit

abzuringen, ohne den Handelnden zu überfordern» (98). So geht es

nicht um theologischen «Imperialismus und Triumphalismus» (76), wenn
Demmer der modernen Gesellschaft die Kompetenz des Glaubens zur
Bewältigung der ethischen Konflikte hilfreich zur Seite stellen will, es geht
nicht um eine «übergeordnete Warte» (77) oder Besserwisserei, es geht lediglich

um den Beitrag des «geschichtlichen Einbruchs» der Transzendenz «in
der Kenose», die dazu fähig macht, «die Welt vom Punkt ihrer äußersten

Grenze, Gefährdung und Anfechtung her» zu denken. «Dort, wo Schwäche
sich verdichtet, liegt der Orb) der «genuinen Kompetenz» des Theologen;
«letztere ist gleichermaßen schwach, ja unscheinbar, je verheißungsvollere
Alternativen werden ahnend ergriffen» (ebd.). «Die sittliche Vernunft des

7 Das gilt nach Demmer auch für das «diskursethische Denken», das sich «durch
seine Affinität zum demokratischen Rechtsdenken» im Bemühen um die
sachgerechten Regeln der Konsensfindung gerade für diese Aufgabe der Gesellschaft in
ihrer modernen Pluralität «auszeichnet» und «die Fähigkeit des Rechts, moralischen
Gehalten öffentlich Gehör zu verschaffen» (59), unterstellt.



286 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

Glaubenden beugt sich vielmehr auf die Sinnspitze des Jesusgeschehens
zurück, so entdeckt sie die normethischen Implikationen der Barmherzigkeit»
(92).8

Demmer versucht dieses Verständnis einer sachgerechten theologischethischen

Hermeneutik heute über die Rechtstheologie mit den gegenwärtigen

Tendenzen demokratischer Kultur zu konfrontieren, in denen der
gesellschaftlichpolitische Konsens in verbindliche Rechtsstrukturen umgesetzt
wird und dadurch die ethische Kultur der Gesellschaft wiederum prägt.

In diesem Sinne reflektiert er zunächst das Verhältnis zwischen der
Wirklichkeit des demokratischen Staates, Glaubenserfahrung und Moral. Die
Trennung zwischen Kirche und Staat, zwischen weltanschaulicher Neutralität

pluraler demokratischer Gesellschaft und Glaubensgemeinschaft wird
von ihm als befreiende Dialektik hervorgehoben: «Die [weltanschauliche]
Selbstbeschränkung des Staates erscheint als eine Wohltat, und der
Glaubende übernimmt die Rolle des autonomen Partners, der sich jeder Form
der Hegemonisierung entzieht» (114). «Die Säkularisierung des Staates ist»
dabei «solange eine Chance, wie auch der Glaubende sich selbst Grenzen
auferlegt, indem er die prinzipiell bejahten demokratischen Spielregeln
einhält» (115). Allerdings muß der Glaubende bei dieser positiven Bejahung der
demokratischen, pluralistischen Wirklichkeit, die für Demmer eine ethische
Forderung ist, «keinesfalls auf den religiösen Hintergrund» verzichten. In
diesem Hintergrund sieht Demmer vielmehr gerade «ein kritisches Potential
gegeben, das sich immer dann zu Wort meldet, wenn der Staat seine

selbstgesteckten Grenzen überschreitet und alle Züge einer ideologischen
Ersatzreligion annimmt» (114).

Diese kritische Kompetenz des Glaubens für das Gelingen rechtlicher
und moralischer Orientierung moderner demokratischer Gesellschaft
beschreibt Demmer näher. Drei große Bereiche klingen dabei an: das Problem
des Konsenses pluralistisch-demokratischer Kultur als möglicherweise bloß
formalen Konsenses, die Zuordnung von Recht und Moral und die Frage
nach der Stellung des Gewissens im modernen Prozeß der Konsensfindung.
Nach Demmer «können dem demokratischen Rechtsverständnis ungewollte
Risiken drohen, die auf den ersten Blick nicht wahrgenommen werden, weil
sie sich geschickt zu tarnen wissen» (164).

Im Blick auf die Qualität des gesellschaftlichen Konsenses im demokratischen
Diskurs artikuliert Demmer in diesem Sinne das Problem, daß die «Versu-

8 Demmer geht es dabei nicht darum, die ethische Vernunft durch das

theologische Sinnwissen sozusagen auszuschalten und ideologisch festzulegen: Die
theologische Kompetenz als im Glauben begründetes Sinnwissen «macht sich nicht
direkt und unmittelbar an normativen Inhalten fest; der Theologe, erhöbe er einen
solchen Anspruch, würde sich leicht den Ideologieverdacht zuziehen. Auf der Ebene
normativer Ethik ist sein kriterieller Status eher schwach, die Stärke liegt in der
aufgerissenen Perspektive» (76).



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 287

chung des Staates» oft darin liegen kann, «daß er sich mit dem schnellen und
glatten, allen Folgeproblemen ausweichenden Konsens zufriedengibt» (116).
Das heißt, es geht um die Gefahr, daß im formalen Prozeß demokratischer
Spielregeln «der mühsam erreichte Basiskonsens über die wirksame Garantie
fundamentaler Lebensgüter nicht hinausreicht.» Dann aber sinkt der Konsens

zu einer bloßen inhaltsleeren Formel ab: «Eine insgeheime Funktionali-
sierung des Denkens breitet sich aus.» Letztlich dominieren eine solche

Gesellschaftsgestaltung pragmatische Ziele, meist die des unmittelbaren
wirtschaftlichen Nutzens, «die Kategorie der Fundamentalität fällt mit jener der
Ökonomie zusammen» (117). Es ist ein Faktum, daß sich aber solcherart
Konsens gerade in gesellschaftlichen Belastungssituationen letztlich nicht
bewährt. «Angesichts außergewöhnlicher Belastung entpuppt sich der leichte
Konsens als Pseudokonsens Inwieweit diese von einer öffentlichen
Meinung und Bereitschaft gedeckt sind, bleibt eine offene Frage.» «Eine solche
Situation ist auf Dauer tödlich, sie laugt die Fundamente des Zusammenlebens

aus» (145). «Werturteile lösen sich in Strategien auf» (168).9
Hier übt nach Demmer der Glaube seine kritische Funktion unmittelbar

aus: «Der Glaubende ist» der Gesellschaft «so etwas wie ein Stachel im
Fleisch. Er liefert keine Rückzugsgefechte, sondern sucht den konstruktiven
Konflikt» (116). Denn die Glaubensüberzeugungen haben konkrete inhaltliche

Wertvorstellungen als Konsequenz, die der Glaubende in den formalen
Diskurs der Gesellschaft miteinbringt. «Nur wer aus starken Prämissen lebt,
kann sich einen solchen Luxus leisten» (ebd.). Glaubenskultur bildet an der
demokratischen Basis das gelebte Ethos verantwortlicher Lebensgestaltung
aus. «Der Staat» ist hier oftmals gehalten, «seine Grenzen anzuerkennen»
(ebd.). Er ist «auf Mitwirkung angewiesen, er kann nicht im Alleingang
Versäumnisse an der Basis wiedergutmachen» (168). «Auf der Ebene gelebter
Umsetzung von Glaube in Sittlichkeit besitzt er keinen direkten Einfluß, er

vermag allenfalls auf indirektem Wege günstige Voraussetzungen zu schaf-

9 «Die Kategorie des Vorläufigen und Aufkündbaren greift zusehends um sich,
Wahrheiten müssen verhandlungsfähig sein, andernfalls stehen sie im gesellschaftlichen

Abseits. Mehrheitsverhältnisse werden hypothetisch, lösen sich auf und
machen neuen Konstellationen Platz. Dies zeitigt Auswirkungen auf die herrschende
Denkform, schwebt sie doch nicht im freien Raum. Rechtsgemeinschaften unterliegen

darum der Gefahr, sich in Machtkalkül und Interessenkonstellationen aufzulösen.

Eine neue Weise des anthropologischen Dualismus, nun in gesellschaftlicher
Version, zeichnet sich ab. Rechtserhebliche Inhalte sind nichts anderes als der
unmittelbare Reflex gesellschaftlicher Prozesse, das Recht gestaltet schon nicht mehr,
sondern legitimiert im Nachhinein. Ethische Kategorien werden hingegen dem
Raum der eigenen Innerlichkeit, dem Gewissen und seinem rein formalen Anspruch
zugewiesen. Gelebtes Ethos nimmt sich zurück auf die reine Gesinnung, inhaltliche
Vorgaben werden nicht mehr geliefert, sie sind nicht verhandlungsfähig, bleiben
mithin gesellschaftlich irrelevant.» Dann aber bleibt von Ethik nicht mehr als bloße
öffentliche Manipulation, als «naturale Prozesse» (152) übrig.



288 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

fen. Diese Möglichkeit wird er nutzen, denn es kann keinesfalls in seinem
Interesse liegen, daß Nivellierungstendenzen als Kehrseite pluralistischer
Gesellschaften sich ungehindert durchsetzen und Standards des zumutbaren
Einsatzes herunterschrauben» (116). Die ergänzende Kompetenz des Glaubens

als ethosbildende Dynamik an der Basis der neutralen Funktionen
demokratischer Konsensbildung wird hier sichtbar.

Theologisch gesprochen ist für Demmer deshalb das Recht in seiner
ordnenden Funktion innerhalb der differenzierten, pluralistischen Gesellschaft

wesenthch Auflaurecht, nicht Abwehrrecht. Damit ist gemeint, daß
Gesellschaft über ihre Rechtsordnung nur dann wirklich menschhch
funktionieren kann, wenn die rechthchen Regelungen nicht nur zur Durchsetzung

und Verteidigung eigener Ansprüche genutzt werden, sondern
konstruktiv Lebensgestaltungen ermöglichen. «Zumindest darf es nicht dazu

kommen, daß Recht über die Ebene der Vergeltung und des gegenseitigen
Aufrechnens nicht hinausgelangt. Recht muß so beschaffen sein, daß es

aufbrechende Konflikte nicht verhärtet, sondern ihnen die Spitze abbricht. In
der Hand des Glaubenden ist es nicht einfach Abwehrrecht, es ist ursprünglicher

Aufbaurecht» (123). Solche eine Sicht setzt die positive Mitwirkung der

Bürger in der Rechtsgemeinschaft pluralistischer, demokratischer Gesellschaft

voraus: die positive Solidarität mit dem Ganzen der gesellschaftlichen
Gemeinschaft. «Anspruchshaltungen sind auf ein realistisches und sozialverträgliches

Maß zurückzuschrauben» (168). Gerade für die wachsende
Komplexität moderner Gesellschaft wird diese Solidarität wichtig: «Dies verwirklicht

sich zumal dort, wo ganz persönliche Haftungen nicht mehr greifbar
sind» (ebd.). «Toleranz muß durch selbstverständlichen Einsatz, durch
soziale und politische Tugenden aufgewogen werden, soll sie nicht zur egoistischen

Beliebigkeit, ja zum Terrorismus von Interessengruppen verkommen.
Der demokratische Rechtsstaat ist, so gesehen, eine moralische Anstalt, er
kommt ohne ein gelebtes politisches Ethos nicht aus. Er steht und fällt mit
der selbstlosen Bereitschaft, Lasten für die Allgemeinheit zu tragen» (145).
Diese Bereitschaft wird nach Demmer vom Sinnwissen und der ethosbildenden

Kraft des Glaubens bereitgestellt. Zugleich wird die bürokratische
Uberfrachtung des Staates durch solche mündige Anteilnahme verhindert.10

Für Demmer wird angesichts dieser Dialektik zwischen Glaube und
formaler demokratischer Konsensbildung die strikte Trennung zwischen
Recht und Moral, Privatsphäre und Öffentlichkeit, wie sie vor allem in
systemtheoretisch-funktionalen Interpretationen moderner Gesellschaft üblich
ist, hinterfragbar. Es geht ihm dabei nicht um einen Rückschritt in eine
vormoderne, totalisierende Betrachtungsweise. Aber die Aporien rein
formaler Demokratie-Interpretation als sich selbst integrierendes System auf
der Ebene politisch-formaler Funktionen und — davon getrennt — privater
moralischer Intentionen verlangen von einer heutigen, vielleicht postmodern

10 Vgl. ebd. 169.



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 289

zu nennenden Warte aus schon wieder danach, daß gelebtes Ethos mit der
Dialektik zwischen formaler Strenge demokratischer Spielregeln und inhaltlicher

Überzeugungskraft glaubender Wirklichkeitserfahrung auch ein Ineinander

fischen öffentlicher und privater Dimension voraussetzt, zwischen öffentlichem

Recht und privater Moral (vgl. dazu 145). «Die demokratische
Rechtsordnung beabsichtigt [zwar] nicht, den Rechtsgenossen im Direktgang zu
moralisieren, sie ist nicht um seine gute Gesinnung besorgt. Sie will vielmehr
eine Ordnung des friedvollen und gesicherten Zusammenlebens aufrichten,
in welcher der einzelne in der Wahrnehmung seiner Grundrechte wirksam
geschützt ist. Um ihrer eigenen Zielsetzung willen bleibt sie aber auf sittliche
Wertvorstellungen und ein gelebtes Ethos angewiesen. Der Mensch läßt sich

nun einmal nicht in ein technokratisches Außen und ein moralisches Innen
aufteilen, ein solcher Dualismus geht an der Wirklichkeit vorbei» (134).11

In diesem Sinne betont die theologische Ethik auch die unverzichtbare
Funktion des persönlichen Gewissens im Prozeß der gesellschaftlichen Konsensbildung

moderner Kultur. Auch demokratische Kultur neigt dazu, durch die

Totalisierung ihrer offentlichen Konsensbildung Menschen und ihre
Ansprüche zu nivellieren: «Sobald ein erreichter Konsens sich absolut setzt,
wandelt er sich unter der Hand zum moralischen Normsatz, der schon keine
kritische, vielleicht sogar korrekturbereite Distanz zuläßt.12 An dieser
Stelle bricht eine Bedrohung auf, die vielleicht nicht genügend bedacht wird»
(161). Demokratie muß ihren Status als «Dauerexperiment» auch angesichts
ihrer konsensbildenden Funktionsmechanismen beachten. Wird sie ernst
genommen, dann tastet sie sich «in einem vorgegebenen Rahmen schrittweise

voran, Gewissen, Freiheit und Toleranz werden tagtäglich auf die Probe
gestellt» (181). Es geht dabei um mehr als die bloße Einigung auf «Minima
Moralia.» Es geht immer neu um das «Ziel, einen schon bestehenden Kon-

11 «Der katholische Moraltheologe denkt aus der Interpénétration von Gutheit
und Richtigkeit, von strikter Innerlichkeit der Gesinnung und Äußerlichkeit der Tat,
von individualethischer Privatsphäre und sozialethischer Öffentlichkeit. Gewiß
unterscheidet auch er, aber seine Unterscheidungen lösen die spannungsgeladene Einheit

der Wirklichkeit, mithin der Wahrheit nicht auf. Die eine Dimension wirkt in
die jeweüs andere hinein, und diese Wirkungsgeschichte läßt sich gedanklich
nachvollziehen. Hingegen bleiben Theorien, die sich an Systeme gleich welcher Art
binden, bei einem letzdich unverbundenen Nebeneinander stehen, die Einheit der
Wirklichkeit und mithin Wahrheit löst sich unter der Hand auf und macht einem
stillschweigenden Dualismus Platz» (164).

12 «Eine solche Dynamik ist verständlich, schließlich muß sich eine pluralistische
Gesellschaft auf einen harten Kern besinnen, will sie nicht in disparate Funktionseinheiten

auseinanderfallen. Je vielfältiger, ausgeprägter und tiefgreifender der
Dissens, umso drängender die Notwendigkeit, eine letzte gemeinsame Basis zu finden
und rechtlich festzuschreiben» (161).



290 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

sens nach Möglichkeit auszuweiten. Es darf nicht dazu kommen, daß ein
Konsens zu einer Leerformel» verkommt (151).13

Diese Sicht der Dialektik zwischen demokratischer Kultur und starker
ethischer Uberzeugungsbildung an der Basis drückt das «Mißtrauen» aus, das

christliches Wirklichkeitsverständnis «gegenüber der Ideologie gesellschaftlicher

Selbstregulierung» auch in der Form formaler Demokratie pluralistischer

Gesellschaft hegt, «ist ihre Kriteriologie doch defizitär» (153).
«Rechtsbewußtsein entsteht nicht von selbst, es will geformt sein. Dazu dienen die
inhaltlichen Wertvorgaben, die der faktischen öffentlichen Meinung wegweisend

und formend vorausliegen» (ebd.). «Der Gesetzgeber» als den Konsens
demokratischer, pluralistischer Gesellschaft zusammenfassende Instanz «gerät

so in die Rolle des Empfangenden» — unter anderem auch gegenüber der
christlichen Glaubens- und Oberzeugungsgemeinschaft. Demokratische
Gesellschaft selbst erweist sich als angewiesen auf diesen inhaltlichen Dienst an
ihrer eigenen Entfaltung. Und erst dieser Dienst versetzt sie über ihre
formalen Institutionen in die Lage, ihrerseits «Zielvorgaben zu machen, die sich
nicht in rechtlicher Korrektheit und Konsequenz erschöpfen, sondern
Wertvorstellungen an die Rechtsgemeinschaft herantragen» (165), damit diese
menschlich bleibt.

4. Konkretion der ethosbildenden Funktion des Glaubens

Die ethosbildende Funktion des Glaubens, wie sie Demmer im Sinne der
gerade beschriebenen Dialektik zwischen demokratischer Gesellschaft und
glaubensgebundener Gewissensbildung, demokratischer Kultur und christlichem

Sinnwissen, behauptet, wird im Blick auf die ethischen Probleme, die
im Kontext der modernen Zivilsation gegenwärtig brennend diskutiert werden,

tatsächlich greifbar. Die Bände der «Studien zur theologischen Ethik»
bestätigen diese Beobachtung in unterschiedlichster Weise. Unter den
Aufsätzen im Festschriftband für Klaus Demmer «Ethik zwischen Anspruch

13 «Hier liegt» nach Demmer der entscheidende Punkt «der kritischen
Auseinandersetzung mit systemtheoretischen Ansätzen, sobald sie auf das Verhältnis
von Recht und Moral übergreifen. Das reine Recht befreit sich vom
unkontrollierbaren Störenfried in Gestalt der Moral» (152). «Für das Phänomen des

Gewissens im moraltheologischen Verständnis mit all seinen privaten wie öffentlichen

Implikationen bringen Systemtheoretiker kein Verständnis auf, weil das
Ensemble ihrer erkenntnistheoretischen und erkenntnisanthropologischen Prämissen

gar keine unmittelbare Auseinandersetzung zuläßt» (163). Demgegenüber spricht
«der katholische Moraltheologe dem Gewissen eine öffentlich relevante Funktion
zu. Dahinter verbirgt sich die Uberzeugung, daß es letztlich nicht schlüssige
Argumentationsstrukturen, sondern Persönlichkeiten sind, die die gesellschaftliche
Wirklichkeit gestalten. Es gibt einen unverrechenbaren Überschuß, den auch die
differenzierteste Reflexion nicht vollendet ausschöpft; er ist es, der geistige Bewegung

auslöst und in Gang hält» (ebd.).



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 291

und Zuspruch»14 wird etwa das Problem der ökologischen Balance aufgegriffen,

das im Hintergrund vieler moralischer Konflikte moderner Lebensgestaltung

steht. Gerade seine Lösung scheint in bezug auf die Spannung
zwischen den Interessen des Menschen und den <Bedürfnissen> der Natur als

eigenbestimmter Zusammenhang der Biosphäre eine weltanschauliche
Einordnung zu verlangen, die die konkreten ethischen Handlungsnormen
umfaßt. Die Zuordnung von Mensch und Natur, ihre sachgerechte Beziehung
setzt weltanschauliche Positionen voraus, die die praktischen Entscheidungen

und Handlungsstrategien strukturieren. «Insofern Umweltethik sich auf
die Verantwortung bezieht, die dem Menschen aus seinem Verhältnis zur
außerhumanen Natur erwächst, ist die Bewertung des Mensch-Natur-Ver-
hältnisses grundlegend.»15

Christliche Anthropozentrik eröffnet aber gerade den Horizont einer
solchen Bewertung, in dem die ausgezeichnete Position des Menschen im
Kontext des Kosmos und seine damit verbundenen existentiellen Bedürfnisse

nicht verzerrt, aber zugleich die <Würde> des außerhumanen
Wirklichkeitsbereiches der anthropozentrischen Perspektive nicht gnadenlos
unterworfen und preisgegeben werden. «Dem Menschen ist [demnach] sowohl
die Beziehung zu Gott als auch die Gestaltung des eigenen Lebens und der
Natur aufgetragen. In der verantwortungsvollen Wahrnehmung dieser
Aufgaben lebt er seine gottgewollte Bestimmung.» Eine solche Perspektive
«nimmt» auf der einen Seite «die biblisch bezeugte und bekräftigte Sonderstellung

des Menschen ohne Abstriche ernst. Sie beläßt den Menschen in der

vom Schöpfer gewollten singulären Verantwortungs und Dialogposition.
Gerade dadurch behaftet sie ihn aber auch mit seiner Verantwortung als

Statthalter und Treuhänder Gottes, dem er Rechenschaft für seine Verwaltung

schuldet.» Und «dieser Aufgabe wird der Mensch» nach christlichem
Verständnis «um so mehr gerecht, je konsequenter er eine exklusiv
anthropozentrische Perspektive überwindet und seinen Verantwortungshorizont
auf alles hin» ausweitet, «was sich Gottes Schöpfungswirken verdankt.» In
dieser «Ethosform» hegt das «spezifisch Christliche einer umweltethischen
Konzeption.»16

So bestätigt sich an solchen Konkretionen die Bekräftigung theologischer

Ethik, daß «der spezifisch theologische Beitrag zum Ethikdiskurs
keinen Widerspruch zum argumentativen Charakter der Begründung sittlicher

Urteile» bildet, sondern «vielmehr dessen Zuwachs» dient, «daß die Be-

14 ARNTZ, Klaus/SCHALLENBERG, Peter (Hgg.), Ethik zwischen Anspruch und
Zuspruch. Gottesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie (FS
Klaus Demmer). Freiburg i.Ue. 1996 (Studien zur theologischen Ethik 71).

15 MÜNK, Hans J., Gottes Anspruch und die ökologische Verantwortung des

Menschen. Gott, Mensch und Natur in neuen Beiträgen zum Schöpfungsverständnis
und die Frage einer umweltethischen Grundkonzeption, in: ebd. 107—121; hier: 107.

16 Ebd. 121.



292 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

deutung des ganz Anderen, des Gottes, der als Partner die menschliche Freiheit

und Subjektivität begründet, des Schöpfergottes, der mit dem Menschen
den Kosmos zur Vollendung führen wird», zwar «nicht als Depositum
sittlicher Normen» verstanden werden kann, aber «als Sinnhorizont und Vorbehalt

begriffen» werden muß, der «immer neu auf das <gute Lebern ausrichtet
und die Fähigkeit zur richtigen Entscheidung fördert.»17 Und für die moderne

Gesellschaft, in der die Festlegung «von sittlichem Handeln aufgrund
des Fehlens eines eindeutigen Wertsystems immer schwerer fällt»,
«erscheint» diese Hilfe durch die Interpretation des Glaubens in mancher
Hinsicht «wie ein Ausweg: Indem der Handelnde sich auf Gott bezieht, kann er
die Erwartung hegen, daß seine für den jeweiligen Anlaß gefundene sittliche
Norm ihn in seiner authentischen Individualität, in selbstloser Zuwendung
zum anderen und in dem hier und jetzt bestmöglichen Kontakt mit der
konkreten Wirklichkeit zeigt. Damit läßt der Bezug zu Gott - sollte er denn
gelingen — hoffen, daß auch in der Situation eines offenen Verfalls Menschen
sich von neuem die Werte erschließen können, die sie für ihr Leben und
Zusammenleben brauchen.»18

Daß die glaubende Interpretation innerhalb der Ethik diesen Beitrag in
moderner komplexer Gesellschaft aber eben nur zu leisten vermag, wenn sie

selbst die sachlichen und rationalen Voraussetzungen ethischer Hermeneutik
rezipiert, wird allerdings umgekehrt an den konkreten moralischen Konflikten

deutlich, wie sie sich etwa im Bereich der Bioethik stellen. So bietet z. B.
die Auseinandersetzung Adrian Holdereggers mit den «Themen der Lebensethik»19

gemäß dem Programm der «autonomen Moral im christlichen
Kontext»20 eine Fülle von grundlegenden Informationen und Überlegungen zu
verschiedenen Bereichen der Medizin, der Psychologie und der
Humanwissenschaften, die die ethische Argumentation auch der Theologie fundieren.
Es sind differenzierte, weiterführende Überlegungen, sei es «zur Anatomie
der menschlichen Würde» (139-161), zu «ethischen Aspekten der helfenden
Berufe» (mit den komplizierten Fragen des «Helfersyndroms», der Profes-
sionalisierung der Beratung und des Machtgefälles, das in der Beratung
besteht) (187-199), zur «Gentechnik und Gentechnologie» (162-176) oder zur
«Reproduktionsmedizin» (hier werden zunächst die verschiedenen Möglichkeiten

ethischer Argumentation präzise wahrgenommen und in ihrer Lei-

17 AUTIERO, Antonio, Zwischen Glaube und Vernunft. Zu einer Systematik
ethischer Argumentation, in: ebd. 35-53; hier: 52.

18 SCHMITZ, Philipp, Wertsystem mit der Referenz <Gott>: der Dekalog, in: ebd.
54—73; hier 73. «Und umgekehrt: Wo immer sie durch konsequentes Bemühen oder
durch einen Glücksfall sich ihrer selbst, des anderen oder der authentischen
Wirklichkeit vergewissern konnten, öffnen sie sich für einen Gott, der die Grundlage
ihres Vertrauens sein kann» (ebd.).

19 HOLDEREGGER, Adrian, Grundlagen der Moral und der Anspruch des Lebens.
Themen der Lebensethik. Freiburg i.Ue. 1995 (Studien zur theologischen Ethik 55).

20 Vgl. ebd. 55-69: «Selbstbestimmung und Handeln aus dem Glauben.»



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 293

stungsfähigkeit beurteilt, ebd. 200-215); seien es die Problemstellungen der

Verantwortung «ärztlichen Handelns» (177—186), der «Euthanasie» (255—

279) und der «Menschlichkeit am Ende des Lebens» (280-294), ja des
Suizids (219—241; 242—254), immer wird der argumentative Grundansatz dieses
Denkens deutlich: daß «die dem Menschen zukommende Freiheit» sich

«widersprüchlich vollziehen» würde, «wenn sie sich in ihrem Handeln und
Gestalten von Willkür und nicht gerechtfertigten Zielen bestimmen ließe»,
daß, «will sich menschliche Freiheit nicht selbst ihrer Grundlagen berauben»,
sie «sich vernünftige Orientierungen und Normen geben» (170) muß.

5. An der Schwelle \u einer neuen Phase des Gesprächs ^wischen Glaube und
säkularer Gesellschaft

Auf dem Hintergrund dieser Einsichten wird die eigentümliche Situation
theologischer Ethik heute - wie sie zu Beginn dieser Überlegungen kurz
angesprochen wurde — deutlich. Und es entspricht dem Stand der Entwicklung
der Moraltheologie nach dem II. Vatikanum, wenn die Reihe der «Studien

zur theologischen Ethik» in ihrem 72. Band21 ausdrücklich eine Bilanz des

erreichten Reflexionsstandes zieht, um so die Ausrichtung der weiteren
Arbeit zu bedenken. Der Herausgeber der Reihe, Adrian Holderegget, hat in
aufwendiger Arbeit sowohl jene Wissenschaftler, die sich an der Diskussion
um die «autonome Moral im christlichen Kontext» konkret beteiligt haben,
als auch jüngere profitierte Moraltheologen aufgefordert, Rechenschaft zu
geben über den Stand der Diskussion. Die Bilanz dieser Überlegungen ließe
sich vielleicht so zusammenfassen: Die theologische Ethik hat «in ihrer
Ausprägung als Moraltheologie und als Christliche Sozialethik seit Anfang
der 70er Jahre eine äußerst fruchtbare Zeit hinter sich.» Sie ist durch ihre
entschlossene Öffnung für sachgerechte Informationsverarbeitung und
vernünftige Argumentation «wieder zu einer hoffähigen Gesprächspartnerin im
Haus der Wissenschaften geworden, insbesondere der praktischen
Philosophie, nachdem sie noch Jahre zuvor eine in sich geschlossene, aber auch

gedanklich getrennte Eigenwelt dargestellt hat» (13). Aber die «ehemals
geschlossene Diskussion» hat sich auch «ausdifferenziert.» Die Kultur der
freiheitlichen demokratischen Gesellschaft, der technischen Zivilisation des
mittleren 20. Jahrhunderts, der sozialen Marktwirtschaft national relativ
autonomer Prägung, die Gesprächspartner der Öffnung einer personalen, auf
Entwicklung der Freiheit und auf Kommunikabitität mit dem Subjekt
moderner Gesellschaft bedachten Moraltheologie nach dem II. Weltkrieg war,
hat sich selbst noch einmal verändert. Und so ist auch die Moraltheologie als

«eine theologische Wissenschaft auf der Suche nach ihrem Profil in der
Vielfalt ihrer Bezüge» (15), denen sie sich heute stellen muß und in denen sie

21 HOLDEREGGER, Adrian (Hg.), Fundamente der Theologischen Ethik. Bilanz
und Neuansätze. Freiburg i.Ue. 1996 (Studien der theologischen Ethik 72).



294 Auf dem Weg zu einer neuen Identität

die theologische Kompetenz ethischer Problembewältigung miteinbringen
will. Die Krise des Konsenses letztverbindlicher, die demokratisch-plurali-
stische Kultur tragender Wertvorstellungen, sozialstaatliche Verwerfungen,
medizinethische Konflikte usw. machen eine Unsicherheit moderner Kultur
deutlich, die viele als Zeichen der Wende zu einer «Postmoderne» deuten,
ohne freilich genau beschreiben zu können, was diese Postmoderne eigentlich

ist. In diesem Kontext muß theologische Ethik das Phänomen einer

«post-traditionellen Welt»22, der «dezentrierten Vernunft»23, der «Krise der
Moderne»24 aufgreifen und mit ihren Mitteln zu reflektieren versuchen. Sie

trägt in diese Wahrnehmung der Identitätsschwäche moderner Kultur den

Beitrag des Glaubens — im Modus der eigenen Suche — zur Strukturierung
der ethischen Konflikte der differenzierten, pluralisierten Gesellschaft ein,
sei es in den Überlegungen zur «Funktion des Glaubens in der Ethik»25, «zur
theologischen Begründung christlicher Sozialethik»26 oder «zum Ansatz und
Anspruch einer theologischen Diskursethik»27. Das Verhältnis zwischen
«Ethik und Theologie»28, «Religion und Moral in der Moderne»29 ist ein
dialektisches. In dieser Dialektik muß die Theologie die Relevanz und
Autonomie der sachlichen Fundamente ethischer Argumentation achten und sich
dem differenzierten kulturellen Zusammenhang moderner, pluralistischer
Gesellschaft ohne falsche Ideologisierung der eigenen weltanschaulichen
Voraussetzungen stellen. Umgekehrt aber - und das scheint heute schon
wieder das größere Problem - darf sich auch die pluralistische demokratische

Kultur nicht gleichsam in der Phantasie einer alles (auch die Dimension
des Unabstimmbaren, der weltanschaulichen Voraussetzungen) umfassenden
Selbstintegration durch formale Konsensbildung zum totalen Horizont aller

Interpretation existentieller und praktischer Deutung und Bewältigung des

Lebens aufwerfen, sondern muß ihre Angewiesenheit auf ihr voraushegende
und aus anderen Quellen als nur dem demokratischen Konsens lebende In-

22 WILS, Jean-Pierre, Christliche Ethik in einer post-traditionellen Welt, in: ebd.
21-53.

23 HÖHN, Hans-Joachim, Dezentrierte Vernunft. Fundamentalethische
Konsequenz der aktuellen Rationalitätskritik, in: ebd. 74—94.

24 HAUSMANNINGER, Thomas, Die Krise der späten Moderne im Licht einer
christlichen Sozialethik, in: ebd. 363-384.

25 ROTTER, Hans, Die Funktion des Glaubens in der Ethik, in: ebd. 277-289.
26 FURGER, Franz, Zur theologischen Begründung christlicher Sozialethik, in:

ebd. 345-361.
27 ARENS, Edmund, Zum Ansatz und Anspruch einer theologischen Diskursethik,

in: ebd. 450-468.
28 HONNEFELDER, Ludger, Ethik und Theologie. Thesen zu ihrer

Verhältnisbestimmung, in: ebd. 113-125.
29 SCHRAMM, Michael, Religion und Moral in der Moderne. Zur Theoriestrategie

einer christlichen Sozialethik, in: ebd. 385-402.



Auf dem Weg zu einer neuen Identität 295

stanzen, Lebensformen und Institutionen anerkennen, damit sie nicht zu
einem totalitären Betrieb und zur Gefährdung von Humanität wird.

Theologische Ethik kann angesichts dieser Entwicklung ihre Öffnungsbewegung

des «Aggiornamento» noch einmal vertiefen. War es notwendig,
sich in den letzten Jahrzehnten mit der modernen Kultur und ihren komplexen

sachlichen und geistigen Standards gleichzeitig zu machen, um an den

Lösungen ihrer moralischen Probleme mitarbeiten zu können, so scheint es

nun an der Zeit zu sein, im «Heute» die Konturen der Identität nachzuziehen,

die theologische Ethik in ihrer Offenheit für die Moderne einer rein
säkularen Ethik als Hilfe anbieten muß. Dieses Angebot scheint notwendig zu
sein - nicht um eigener Vorteile und irgendwelcher kultureller Besitzstandswahrung

christlicher Hegemonieansprüche willen, sondern um der modernen

Gesellschaft selbst über die dialektischen Abgründe hinwegzuhelfen, die
auch in ihren Einseitigkeiten und hilflosen Grenzen begründet hegen. Die
theologische Kompetenz der theologischen Ethik könnte so — so könnte
man pointiert sagen — gegenwärtig in einer neuen Phase ihres Gesprächs mit
der säkularen Kultur über das Aggiornamento hinaus zu einem hilfreichen
Beitrag werden, den die Theologie nun der Moderne in ihren immer sichtbareren

Aporien leisten muß und kann.


	Auf dem Weg zu einer neuen Identität : gegenwärtige moraltheologische Trends im Spiegel der "Studien zur theologischen Ethik"

