Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Auf dem Weg zu einer neuen Identitat : gegenwartige
moraltheologische Trends im Spiegel der "Studien zur theologischen
Ethik"

Autor: Romelt, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761102

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761102
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JOSEF ROMELT

Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

Gegenwirtige moraltheologische Trends im Spiegel der
«Studien zur theologischen Ethik»

Der Aufbruch der Moraltheologie aus der reinen Apologie, wie er sich in
den Wandlungen nach dem II. Vatikanischen Konzil vollzog und in einer
neuen, positiven Verhidltnisbestimmung zwischen christlicher Ethik und mo-
derner, freitheitsbezogener Gesellschaft seinen Ausdruck gefunden hat (vgl.
die «autonome Ethik im christlichen Kontext»), war notwendig. Er fithrte
von einseitigen naturrechtlichen Konzepten kirchlicher Moralverkiindigung
in eine offene Auseinandersetzung theologischer Ethik mit den vielschich-
tigen Anliegen der wissenschaftlichen, kulturellen und geistesgeschichtlichen
Entwicklung moderner, pluralistischer Gesellschaft. Und doch stellt sich bei
aller Offenheit der gegenwirtigen Moraltheologie die Frage nach ihrer eige-
nen Identitit im Horizont der sich immer weiter sikulatisierenden Umwelt,
die immer weniger einen Zugang zu theologischen Dimensionen hat.

In diesem Sinn fallen die in den letzten Jahren vorgelegten Binde der
mittlerweile zur groBten und renommiertesten moraltheologischen Reihe
angewachsenen «Studien zur theologischen Ethik» — in ihrer deutschsprachi-
gen Sektion herausgegeben von Adrian Holderegger, Moraltheologe an der
theologischen Fakultit der Universitit Freiburg/Schweiz — als ein Versuch
auf, Kriterien fiir die Bestimmung der Identitit theologischer Ethik im Kon-
text pluralistischer Gesellschaft zu erarbeiten. Es dominieren Fragen der
Bedeutung der theologischen Kompetenz im Konzept der autonomen Ethik
im christlichen Kontext, der Zuordnung zwischen christlicher Kultur und
neuzeitlicher Subjekterfahrung innerhalb der abendlindischen Entwicklung,
der Zuordnung zwischen Theologie und demokratischer Rechtskultur, der
Bilanzierung einer «autonomen Moral» und der moglichen Neuansitze der
Moraltheologie heute. Und die Untersuchungen weisen in eine Richtung, in
der es darum geht, das theologische Ja zur modernen Kultur der Freiheit zu
vertiefen, aber auch die eigentiimliche Hilfe zu beschreiben, die der Glaube
der menschlichen Freiheit gerade in ihren eigenen inneren Gefihrdungen
anbieten kann.



280 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

1. Die Bedeutung der theologischen Dimension innerbalb der Ethik

Die Sammlung der Aufsitze aus dem Lebenswerk A/fons Auers mit dem Titel
«Zur Theologie der Ethik»! gibt in diesem Sinne noch einmal einen klaren
und vielseitigen Uberblick zu seinem Ansatz der «autonomen Moral im christ-
lichen Kontext» und macht so den innersten Impetus des moraltheologi-
schen, nachkonziliaren «Aggiornamento» rekapitulierend deutlich. Entschei-
dend bleibt, da3 «das Sittliche ... auf die optimale Entfaltung des Menschli-
chen in der konkreten Situation des einzelnen, der Gesellschaft und der
Menschheit im ganzen» abzielt, also «auf das «Gelingen des menschlichen
Lebens) (G. Meyer).» Es ist deshalb wichtig, daB «die ethische Aussage je-
dem Menschen verstindlich gemacht werden kénnen» muB}, daB «sie kom-
munikabel sein» mul3, weil man «mit jedem dariiber sprechen konnen» mul3,
«was das eigentliche Gut des Menschseins (bonum humanum) ausmacht —
auch mit dem, der nicht Christ ist» (208). Aber auch Alfons Auer, der Theo-
loge der radikalen Offnung fiir den Kontext moderner sikularer Gesell-
schaft, betont im AnschluB} an diese klare Affirmation seines Ansatzes, daf3
«die Aporie einer Ethik ohne Religion ... nicht zu tibersehen» sei. Auer ver-
ortet diese Aporie in den Fragen der Letztbegriindung des ethischen An-
spruchs. «Wenn der Mensch sich ganz und gar in sich selbst abkapselt, kann
er die Unbedingtheit des sittlichen Anspruchs nicht erkliren.» Denn: «Sollte
er selbst den Grund dieses unbedingten Anspruchs ausmachen, konnte er
sich, wenn es ernst wird, von ihm befreien. Daf} ihm dies nicht mdglich ist,
konnen wir» nach Auer «als Signal dafiir deuten», dall der Mensch «auf eine
thn uberragende Wirklichkeit verwiesen ist, in der er seinen letzten Grund
und die Moglichkeit seiner Erfiillung hat» (209). Auer spricht in diesem Sin-
ne auch von der «Unmittelbarkeit zu Gott als wesentliche und unverzicht-
bare Forderung christlicher Existenz» (147). Sein theologisches Engage-
ment geht so immer in eine doppelte Richtung: Die eindeutig theologisch
begriindete Identitit des Christen soll fiir ein verniinftiges Handeln im Kon-
text sikularer Welt mit thren Herausforderungen fruchtbar gemacht werden.
Die Bestimmung des Glaubens als «Sinnhorizont», der einen «Effekt» «m
ProzeB der autonomen sittlichen BewuBtseinsbildung als kritisierendes, sti-
mulierendes und integrierendes Moment» (212) hat, erweist die «Reziprozitit
von Heilsethos und Weltethos», «Gottunmittelbarkeit und Weltethos, von
transzendenter und immanenter Lebensorientierungy» (149).

2. Abendlindische Kultur als authentisch christliche Kulture?

Eine solche optimistische Deutung des theologischen Beitrags fiir eine mo-
derne ethische Kultur wird allerdings in der gegenwirtigen, immer stirker

1 AUER, Alfons, Zur Theologie der Ethik. Das Weltethos im theologischen Dis-
kurs. Freiburg 1i.Ue. 1995 (Studien zur theologischen Ethik 66).



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 281

sakularisierten Realitit der modernen Gesellschaften zunehmend bezweifelt.
Theologische Primissen erscheinen als metaphysische Voraussetzungen, die
im offenen Diskurs die hilfreiche Strukturierung der moralischen Konflikte
und eine sachgerechte Konsensfindung der weltanschaulich pluralisierten
Gesellschaft eher behindern. Gegeniiber solchen radikalen Abkoppelungs-
versuchen der modernen abendlindischen Kultur als weltanschaulich diffe-
renzierter, pluralistisch-demokratischer Gesellschaft von der christlichen Tra-
dition stellt Wolfgang Gibel in einer breit angelegten Studie? dar, wie die
christliche Kultur gerade die Entwicklung zur modernen Kultur mit ithrer
spezifischen Wahrnehmung der «Subjektgeltung des Menschen» entschei-
dend mitgeprigt hat.> Hinter dieser Studie steht innerkirchlich gesehen der
an der Debatte zwischen «autonomer Ethik» und «Glaubensethik» deutlich
werdende Selbstvergewisserungsbedarf theologischer Ethik im Kontext der
Moderne.

Gobel entwirft eine historische Konstruktion, in der er — ausgehend von
den geschichtswissenschaftlichen Problematisierungen der Begriffe Neuzeit
und Moderne in den terminologischen Amplifikationen «Alteuropa, Friih-
neuzeit, Frihe Neuzeit, konventionelle Neuzeit, Neuzeit, Moderne, Post-
moderne» (247) usw. — die gesamte abendlindische Entwicklung von der er-
sten Jahrtausendwende an bis heute als «Okzidentale Zeit» beschreibt. Er
verdeutlicht, wie in den verschiedenen epochalen Kontexten dieser Ent-
wicklung die Subjekterfahrung des Menschen mit ihren spezifischen theore-
tischen und praktischen Dimensionen initiiert, entfaltet und variiert wird bis
hin zur heutigen kulturellen Landschaft der pluralistischen Postmoderne.
«Die Okzidentale Zeit 1st die um die Wende zum 2. Jahrtausend n. Chr. im
westlichen Europa aufgehende, von thm aus zu globaler Bedeutung sich ent-
faltende und in dieser Bedeutung andauernde Epoche der Menschheitsge-
schichte, 1n der der Mensch, als Subjekt Wirklichkeit gestaltend, die thm ei-
genen Moglichkeiten des Wirklichkeitsbezuges, Mall und Logiken seiner an-
thropologischen Dimensionen, sukzessive zur Geltung bringt und so das Prin-
zip der Konstruktion von Wirklichkeit ist» (86). Diese Entwicklung vollzieht
sich nach dieser Deutung in einer spekulativen Periode, einer theologisch-
voluntativen Periode, in den Perioden des Praktischen und Theoretischen,
des Poietischen und Vitalen abendlindischer Kultur.

2 GOBEL, Wolfgang, Okzidentale Zeit. Die Subjektgeltung des Menschen im
Praktischen nach der Entfaltungslogik unserer Geschichte. Freiburg i.Ue., 1996 (Stu-
dien zur theologischen Ethik 70).

3 (Die Bedeutung des Menschen, in der er nach einer theologisch und philo-
sophisch geliufigen Vorstellung in der Neuzeit zur Geltung kommt, 1aBt sich» dabei
nach Gobel «so fassen: Der Mensch als Subjekt ist endliches, nicht selbstbewuBt
Sein setzendes, wohl aber selbstbewuBt begrindungsgewisses Prinzip der Wirklich-
keitskonstruktion» (81).



282 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

Die «spekulative Eroffnung» der okzidentalen Dynamik vollzieht sich
demnach «zugleich mit der steigenden Sicherung der materiellen Welt des
westlichen Europas» (238). Die «Neudarstellung des christlichen Glaubens
durch die glaubende Vernunft» entwickle sich zur «Hinfithrung zur Geltung
des Menschen als Prinzip der spekulativen Konstruktion von Wirklichkeit»
(117). Gobel verfolgt diese Spur iiber Anselm von Canterbury, Peter Abae-
lard und Thomas von Aquin und sieht ihre letzte Manifestation zunichst
vor allem 1m Werk Meister Eckharts zu Beginn des 14. Jahrhunderts gege-
ben. Das zentrale Thema seiner Theologie sei die Aussage, dal} «die kon-
struktive Bedeutung des Menschen fiir die als intelligere sich vollziehende
Wirklichkeit Gottes ... die konstruktive Geltung des Menschen in einem zwei-
ten Sinne» mit einschliefe. Der Mensch sei zum ersten Mal in seiner Macht
als konstituierendes Subjekt ausdriicklich mit angesprochen. Diese «Eroff-
nung» der Okzidentalen Zeit wird «durch die »o/untativen Theologien fort-
gefithrt» (189). Gerade «mit der Rechtfertigungslehre M. Luthers» tritt eine
theologisch begriindete anthropologisch relevante Dynamik «an die Spitze
der innovatorisch geschichtsbestimmenden Krifte: ... die Inhalte der theo-
logisch-voluntativen Dimension des Menschen als Mal3 und Logik der Wirk-
lichkeitskonstruktion» gewinnen «zeitprigende, revolutionire Bedeutungy
(232),

«Diesem zweifachen theologischen Anfang folgt» nach Gobel die Ent-
faltung der Okzidentalen Zeit, zunichst als «die zheoretisch-wissenschajtliche Pe-
riode, mit der die Logik des Theoretischen im 17. Jahrhundert zeitgestalten-
de Bedeutung erlangt» (239). Er zeigt, da} etwa auch die — fiir die moderne
technisch geprigte Zivilisation so wichtige — selbstverstindliche Vorausset-
zung der «Theorieoffenheit der Natur bet Galilei #heologisch begriindet ist.
«Der Mensch erkennt als spekulatives Subjekt die Wahrheit Gottes; also um-
so eher als theoretisches Subjekt die Wahrheit der Natur» (278). Und Gobel
hebt gerade an diesem Paradigma hervor: «An einem reprisentativen Bei-
spiel zeigt sich so der Begriindungsschub, der von der spekulativen Periode
der Okzidentalen Zeit aus das theoretische Subjekt im Prozel3 seiner Entfal-
tung erreicht» (278).

Gobel nimmt auf dem Hintergrund solcher geistigen Entwicklungen
eine «fortschreitende periodische Thematisierung der anthropologischen Di-
mensionen» an, «.. eine stindige Amplifikation der Lebensformen» (240).
Der spekulativen, der theologisch-voluntativen und der theoretisch-wissen-
schaftlichen Evolution schlieBen sich demnach «die politischen Revolutio-
nen der durch die Logik des Praktischen bestimmten Zeit an, deren berithm-
te Erscheinungen das spite 18. Jahrhundert prigen» (239) (pozetzsche Periode,
239; vgl. 95ff.). Danach entwickeln sich «Theorien, die Macht und Grofle
der menschlichen Triebnatur zur Geltung bringen und die vitale Revolution
unserer jingeren Vergangenheit vorbereiten» (zifale Periode). «SchlieBllich
dringt ... heute mit der elektronischen Revolution und gestiitzt durch die
mit ihr entwickelten Medien die Imagination mit ithren Vorgaben als Prinzip



Auf dem Weg zu einer neuen Identitat 283

der Wirklichkeitsgestaltung ins allgemeine BewuBtsein. Die Fas-cinosa der
Phantasie werden dem menschlichen Subjekt, statt als Traume nur Schiume
zu bleiben, zum Korrektiv des Wirklichen» (239/240) und entfalten noch
einmal auf ihre Weise die Krifte der Okzidentalen Zeit.

Uberblickt man die gesamte Dynamik dieser Entwicklung, wie sie von
Gobel analysiert wird, dann ergibt sich nach seinem Verstindnis eine «Fas-
sung des strukturierten Ganzen» (241) des Okzidentalen Zeitalters durch die
gezeigten Wandlungen seiner Epochen hindurch. Und diese Dynamik for-
muliere «die weltgeschichtlich einmalige Gesetzlichkeit, nach der unsere be-
sondere Geschichte sich konstituiert und entfaltet» (247). Ja, die letzte Ziel-
bestimmung dieser Deutung der Okzidentalen Zeit liegt fir den Autor in
der Relevanz, die «die Kenntnis dieser Gesetzlichkeit und des sie formulie-
renden Begriffs» «flir das aktuelle allgemeine Bemiithen um das Verstindnis
der die Chancen und Gefahren unserer Gegenwart bedingenden Zeit» hat
(ebd.). Es geht thm dabei vor allem um die Feststellung, dall Okzidentale
Zeit — also der prigende geistesgeschichtliche Hintergrund, der auch die ge-
genwirtige europaische Kultur trigt — «in der ... Kennzeichnung der beiden
theologischen Anfangsperioden des Zeitalters durch die Begriindung ihrer
besonderen Wirklichkeitsgestaltungen ihren naheliegenden Ausgangspunkt»
(248) findet. Er betont in diesem Sinne die urspriingliche «christliche Au-
thentizitit» (ebd.) der Okzidentalen Zeit als Hintergrund europiischer Kul-
tur. Auch wenn diese geistesgeschichtliche Wurzel nicht immer «eigens re-
flektiert», sondern eher «vorausgesetzt» (ebd.) wird, wenn sie nicht «als eine
monokausale Abhingigkeit abendlindischer Entwicklung im 2. Jahrtausend
von der christlichen Glaubenserfahrung zu deuten» ist: «Inhaltlich und in-
itiativ 1st der Glaube selbst Grund des Anfangs der Okzidentalen Zeit»
(251). Die sich «entfaltende Dynamik ist» zwar «nicht einpolig» (255)%, aber

4 «Erst die humanen Vorgaben der méglichen Subjektgeltung des Menschen und
des Subjektivititsmodells ermdglichen» eine «Erweiterung der von den <basalem
Entwicklungen ausgehenden Wirkung. Erst sie bestimmen diese Wirtkung zu dem
spezifisch okzidentalen Resultat» Und «der gesellschaftliche» und «humane Faktor
dynamisieren einander» (255). Aber diese soziokulturellen Voraussetzungen, die
Bedingungen der «Zeit» (die Zeit «als moglicher, neben dem Glauben wirksamer
Grund der die theologischen Anfangsperioden der Okzidentalen Zeit bestimmenden
Grundgedanken und so als moglicher Grund des Anfangs dieser Epoche ist ... das
um die erste Jahrtausendwende n. Chr. sich entfaltende subsystemische Zusam-
menwirken der basaleny Entwicklungen auf der Ebene der materiellen Kultur und
der menschlichen Intention auf Subjektgeltung, des gesellschaftlichen und des hu-
manen Faktors.» [255]), verbiirgen nach Gobel noch «keine GewiBBheit» der «Ver-
wirklichungy», der wirklichen geschichtlichen Durchsetzung des anthropologischen
Gedankens der Subjektgeltung: «Wie die Intention des Menschen bleiben ... auch
seine empirischen Erfolge in der Auseinandersetzung mit der Wirklichkeit (zu Be-
ginn der Okzidentalen Zeit und, wie es scheint, iberhaupt) als Begriindung seiner
erstrebten Subjektgeltung defizitir. Eine Form der Auseinandersetzung, mit der der
fundamentale Antagonismus zwischen Mensch und Wirklichkeit zur Ruhe kime,



284 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

fiir Gobel bleibt «die Christlichkeit» abendlindischer «Geschichte strukturell
immer prasent» (288). Und Okzidentale Zeit ist so «von der Begriindung der
ihre Konstitution und Entfaltung bestimmenden Geschichte her, als struktu-
relle Geschichte, ... authentisch christliche Zeit» (287). Durch alle «Blockaden
und Deformationen, durch ... Briiche von Kirche und Welt mit der okziden-
talen Kultur des Gottesgeistes erscheint eine Geschichte, die nach ihrer Kon-
stitutions- und Entfaltungslogik voller Hoffnung fiir die Menschen ist» (288).°

3. Die Ergangungsbediirftigkeit moderner demokratischer Kultur durch den
christlichen Glanben

Die Frage ist, ob sich die im Werk von Gobel behauptete strukturelle christ-
liche Authentizitit der abendlindischen Kultur im Kontext moderner siku-
larisierter Gesellschaften auch tatsichlich verifizieren 1a8t. Ansonsten bliebe
sie eine schone Phantasie, ein Konstrukt abstrakter Ideengeschichte. Gerade
an diesem Punkt setzen die Uberlegungen des neuesten Bandes Klaus Dem-
mers in der Reihe der «Studien» an, der iiber eine Rechtstheologie grundle-
gende Probleme des Verhiltnisses zwischen ethischer Orientierung und
christlichem Sinnwissen aus der Glaubenserfahrung heraus in der modernen
demokratischen Kultur der Gegenwart thematisiert.®

Der Glaube gewinnt nach Demmer in den «Strukturen der offenen Ge-
sellschafty mit dem «Phinomen eines vielgeficherten Pluralismusy (142) eine
spezifische Funktion fiir die humane Transparenz der Kultur heute. Der si-
kularisierte Staat kann sich aufgrund des modernen «ethischen Pluralismus»
nicht mehr «auf einen undiskutierten naturrechtlichen Referenzpunkt beru-
fen», die Berufung auf die «vorpositive Werteordnung» bliebe «nichts ande-

wurde damals und seither nicht gefunden» (258). Die Untersuchung Gobels sieht
gerade hier die besondere Funktion des Glaubens fiir die Dynamik okzidentaler
Kultur: «Allein im christlichen Glauben ist fiir den Menschen zu Beginn der Ok-
zidentalen Zeit die gesuchte absolute Sicherung gegen den zuriickgedringten, aber
unbezwungenen Absolutismus der Wirklichkeit zu finden» (259).

> Von dieser Option aus begriindet Gébel auch eine grundsitzlich positive Ein-
schitzung des Modells theologischer Ethik als «autonome(r) Moral im christlichen
Kontext: Da die Okzidentale Zeit «authentisch christliche Geschichte ist, ist Auto-
nomie zugleich ein authentisch christliches, geschichtlich giiltiges Moment von prin-
zipieller Bedeutung bei der praktischen Wirklichkeitsgestaltung. Thm in der Moral-
theologie fundamentale Bedeutung zu geben, bedeutet somit nichts anderes, als der
Entwicklung und dem Anspruch unserer authentisch christlichen Geschichte zu
entsprechen. Insofern dies im utonomen> Modell geschieht, erscheint es als das
geschichtlich authentisch christliche, geschichtlich giiltige und zudem geschichtlich notwendige Modell
christlicher Ethik» (289).

¢ DEMMER, Klaus, Christliche Existenz unter dem Anspruch des Rechts.
Ethische Bausteine der Rechtstheologie. Freiburg i.Ue. 1995 (Studien zur theo-
logischen Ethik 67).



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 285

res als eine Konstruktion ..., die keinerlei Hilfe bietet» (ebd.). Das ist die ra-
dikale Herausforderung gegenwirtiger gesellschaftlicher und politischer
Wirklichkeit. Dennoch muf es dem Gesetzgeber im Kontext moderner dif-
ferenzierter Gesellschaft um einen gesellschaftlichen Konsens gehen, um
ethische und rechtliche Standards zu sichern. Ist dieser Konsens aber oft
«bestenfalls ein mithsam erreichter» Konsens, «der sich zudem durch eine
hochgradige Anfilligkeit auszeichnet, weil er allen Risiken 6ffentlicher Mei-
nungsbildung unterliegt» (ebd.), so kann moderne Kultur nach Demmer
kaum verhindern, daB3 «Recht als gesellschaftliches Vehikel von Gerechtig-
keit ... sich der Hand seines Schopfers», des autonomen Subjekts freiheit-
lich-demokratischer Demokratie, «entwinden und eine Eigendynamik ent-
falten» kann.” Deren «Zwinge und Verhingnisstrukturen» vermag nach dem
Verstindnis Demmers nur eine «strikt persongebundene Liebe entgegenzu-
wirtken» (ebd.). Genau hier sieht Demmer eine eminent wichtige humanisie-
rende Funktion des Glaubens im Kontext moderner okzidental begriindeter
Kultur.

Demmer geht von seinem hermeneutisch-existentiellen Verstindnis
theologisch-ethischer Ertkenntnis aus. Die entscheidenden Dimensionen die-
ses moraltheologischen Ansatzes faBBt er noch einmal zusammen: Der Glau-
be tibernimmt iiber die Vermittlung anthropologischer Folgerungen die Funk-
tion von «offenen Sinnbegriffen», die «die Einbildungskraft der sittlichen
Vernunft» stimulieren. Dabei geht es nicht einfach um einen humanistischen
ProzeB3 der menschlichen Vernunft. «Der Glaubende denkt von der letzten
Grenze, ja von der letzten Gefihrdung seines Daseins aus» (69). In der Su-
che nach dem Sinn moralischer Verantwortung handelt es sich im Horizont
des Glaubens immer «um den Versuch, der Grenzhaftigkeit und Verwor-
renheit des Daseins ein Maximum an Uberschaubarkeit und Handlungs-
freiheit abzuringen, ohne den Handelnden zu tberfordern» (98). So geht es
nicht um theologischen «Imperialismus und Triumphalismus» (76), wenn
Demmer der modernen Gesellschaft die Kompetenz des Glaubens zur Be-
wiltigung der ethischen Konflikte hilfreich zur Seite stellen will, es geht
nicht um eine «iibergeordnete Warte» (77) oder Besserwisseret, es geht ledig-
lich um den Beitrag des «geschichtlichen Einbruchs» der Transzendenz «in
der Kenose», die dazu fihig macht, «die Welt vom Punkt ihrer dullersten
Grenze, Gefihrdung und Anfechtung her» zu denken. «Dort, wo Schwiche
sich verdichtet, liegt der Ort» der «genuinen Kompetenz» des Theologen;
«letztere ist gleichermaBen schwach, ja unscheinbar, je verheiBungsvollere
Alternativen werden ahnend ergriffen» (ebd.). «Die sittliche Vernunft des

" Das gilt nach Demmer auch fiir das «diskursethische Denken», das sich «durch
seine Affinitit zum demokratischen Rechtsdenken» im Bemithen um die sachge-
rechten Regeln der Konsensfindung gerade fiir diese Aufgabe der Gesellschaft in
ihrer modernen Pluralitit «auszeichnet» und «die Fahigkeit des Rechts, moralischen
Gehalten 6ffentlich Gehor zu verschaffen» (59), unterstellt.



286 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

Glaubenden beugt sich vielmehr auf die Sinnspitze des Jesusgeschehens zu-
rick, so entdeckt sie die normethischen Implikationen der Barmherzigkeit»
(92).

Demmer versucht dieses Verstindnis einer sachgerechten theologisch-
ethischen Hermeneutik heute iiber die Rechtstheologie mit den gegenwirti-
gen Tendenzen demokratischer Kultur zu konfrontieren, in denen der ge-
sellschaftlichpolitische Konsens in verbindliche Rechtsstrukturen umgesetzt
wird und dadurch die ethische Kultur der Gesellschaft wiederum prigt.

In diesem Sinne reflektiert er zunichst das Verhiltnis zwischen der
Wirklichkeit des demokratischen Staates, Glaubenserfahrung und Moral. Die
Trennung zwischen Kirche und Staat, zwischen weltanschaulicher Neutrali-
tit pluraler demokratischer Gesellschaft und Glaubensgemeinschaft wird
von ihm als befreiende Dialektik hervorgehoben: «Die [weltanschauliche]
Selbstbeschrinkung des Staates erscheint als eine Wohltat, und der Glau-
bende iibernimmt die Rolle des autonomen Partners, der sich jeder Form
der Hegemonisierung entzieht» (114). «Die Sikularisierung des Staates ist»
dabei «solange eine Chance, wie auch der Glaubende sich selbst Grenzen
auferlegt, indem er die prinzipiell bejahten demokratischen Spielregeln ein-
hilt» (115). Allerdings mul3 der Glaubende bei dieser positiven Bejahung der
demokratischen, pluralistischen Wirklichkeit, die fiir Demmer eine ethische
Forderung ist, «keinesfalls auf den religiosen Hintergrund» verzichten. In
diesem Hintergrund sieht Demmer vielmehr gerade «ein kritisches Potential
gegeben, das sich immer dann zu Wort meldet, wenn der Staat seine selbst-
gesteckten Grenzen uberschreitet und alle Ziige einer ideologischen Ersatz-
religion annimmt» (114).

Diese kritische Kompetenz des Glaubens fiir das Gelingen rechtlicher
und moralischer Orientierung moderner demokratischer Gesellschaft be-
schreibt Demmer niher. Drei1 gro3e Bereiche klingen dabei an: das Problem
des Konsenses pluralistisch-demokratischer Kultur als moéglicherweise blof3
formalen Konsenses, die Zuordnung von Recht und Moral und die Frage
nach der Stellung des Gewissens im modernen ProzeB der Konsensfindung.
Nach Demmer «kénnen dem demokratischen Rechtsverstindnis ungewollte
Risiken drohen, die auf den ersten Blick nicht wahrgenommen werden, weil
sie sich geschickt zu tarnen wissen» (164).

Im Blick auf die Qualitat des gesellschaftlichen Konsenses im demokratischen
Diskurs artikuliert Demmer in diesem Sinne das Problem, dal} die «Versu-

8 Demmer geht es dabei nicht darum, die ethische Vernunft durch das theo-
logische Sinnwissen sozusagen auszuschalten und ideologisch festzulegen: Die
theologische Kompetenz als im Glauben begriindetes Sinnwissen «macht sich nicht
direkt und unmittelbar an normativen Inhalten fest; der Theologe, erhdbe er einen
solchen Anspruch, wiirde sich leicht den Ideologieverdacht zuziehen. Auf der Ebene
normativer Ethik ist sein kriterieller Status eher schwach, die Stirke liegt in der
aufgerissenen Perspektive» (76).



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 287

chung des Staates» oft darin liegen kann, «dal3 er sich mit dem schnellen und
glatten, allen Folgeproblemen ausweichenden Konsens zufriedengibt» (116).
Das heilit, es geht um die Gefahr, daB3 im formalen Prozel3 demokratischer
Spielregeln «der mithsam erreichte Basiskonsens iiber die wirksame Garantie
fundamentaler Lebensgiiter nicht hinausreicht.» Dann aber sinkt der Kon-
sens zu einer bloBen inhaltsleeren Formel ab: «Eine insgeheime Funktionali-
sierung des Denkens breitet sich aus.» Letztlich dominieren eine solche Ge-
sellschaftsgestaltung pragmatische Ziele, meist die des unmittelbaren wirt-
schaftlichen Nutzens, «die Kategorie der Fundamentalitit fallt mit jener der
Okonomie zusammen» (117). Es ist ein Faktum, daB sich aber solcherart
Konsens gerade in gesellschaftlichen Belastungssituationen letztlich nicht
bewihrt. «Angesichts aulergewohnlicher Belastung entpuppt sich der leichte
Konsens als Pseudokonsens ... Inwieweit diese von einer offentlichen Mei-
nung und Bereitschaft gedeckt sind, bleibt eine offene Frage.» «Eine solche
Situation ist auf Dauer tédlich, sie laugt die Fundamente des Zusammenle-
bens aus» (145). «Werturteile 16sen sich in Strategien auf» (168).°

Hier bt nach Demmer der Glaube seine kritische Funktion unmittelbar
aus: «Der Glaubende ist» der Gesellschaft «so etwas wie ein Stachel im
Fleisch. Er liefert keine Riickzugsgefechte, sondern sucht den konstruktiven
Konflikt» (116). Denn die Glaubensiiberzeugungen haben konkrete inhaltli-
che Wertvorstellungen als Konsequenz, die der Glaubende in den formalen
Diskurs der Gesellschaft miteinbringt. «Nur wer aus statken Primissen lebt,
kann sich einen solchen Luxus leisten» (ebd.). Glaubenskultur bildet an der
demokratischen Basis das gelebte Ethos verantwortlicher Lebensgestaltung
aus. «Der Staat» ist hier oftmals gehalten, «seine Grenzen anzuerkennen»
(ebd.). Er 1st «auf Mitwirkung angewiesen, er kann nicht im Alleingang Ver-
saumnisse an der Basis wiedergutmachen» (168). «Auf der Ebene gelebter
Umsetzung von Glaube in Sittlichkeit besitzt er keinen direkten Einflul3, er
vermag allenfalls auf indirektem Wege giinstige Voraussetzungen zu schaf-

? «Die Kategorie des Vorliufigen und Aufkiindbaren greift zusehends um sich,
Wahrheiten miissen verhandlungsfihig sein, andernfalls stehen sie im gesellschaft-
lichen Abseits. Mehrheitsverhiltnisse werden hypothetisch, 16sen sich auf und ma-
chen neuen Konstellationen Platz. Dies zeitigt Auswirkungen auf die herrschende
Denkform, schwebt sie doch nicht im freien Raum. Rechtsgemeinschaften unter-
liegen darum der Gefahr, sich in Machtkalkiil und Interessenkonstellationen aufzuls-
sen. Eine neue Weise des anthropologischen Dualismus, nun in gesellschaftlicher
Version, zeichnet sich ab. Rechtserhebliche Inhalte sind nichts anderes als der un-
mittelbare Reflex gesellschaftlicher Prozesse, das Recht gestaltet schon nicht mehr,
sondern legitimiert im Nachhinein. Ethische Kategorien werden hingegen dem
Raum der eigenen Innerlichkeit, dem Gewissen und seinem rein formalen Anspruch
zugewiesen. Gelebtes Ethos nimmt sich zurlick auf die reine Gesinnung, inhaltliche
Vorgaben werden nicht mehr geliefert, sie sind nicht verhandlungsfihig, bleiben
mithin gesellschaftlich irrelevant.» Dann aber bleibt von Ethik nicht mehr als bloBe
offentliche Manipulation, als «naturale Prozesse» (152) {ibrig.



288 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

fen. Diese Moglichkeit wird er nutzen, denn es kann keinesfalls in seinem
Interesse liegen, daBl Nivellierungstendenzen als Kehrseite pluralistischer
Gesellschaften sich ungehindert durchsetzen und Standards des zumutbaren
Einsatzes herunterschrauben» (116). Die erginzende Kompetenz des Glau-
bens als ethosbildende Dynamik an der Basis der neutralen Funktionen de-
mokratischer Konsensbildung wird hier sichtbar.

Theologisch gesprochen ist fiir Demmer deshalb das Recht in seiner
ordnenden Funktion innerhalb der differenzierten, pluralistischen Gesell-
schaft wesentlich Aufbaurecht, nicht Abwehrrecht. Damit ist gemeint, daf}
Gesellschaft tiber ihre Rechtsordnung nur dann wirklich menschlich funk-
tionieren kann, wenn die rechtlichen Regelungen nicht nur zur Durchset-
zung und Verteidigung eigener Anspriiche genutzt werden, sondern kon-
struktiv Lebensgestaltungen ermdglichen. «Zumindest datf es nicht dazu
kommen, daB3 Recht iiber die Ebene der Vergeltung und des gegenseitigen
Aufrechnens nicht hinausgelangt. Recht mull so beschaffen sein, dal3 es auf-
brechende Konflikte nicht verhirtet, sondern thnen die Spitze abbricht. In
der Hand des Glaubenden ist es nicht einfach Abwehrrecht, es ist urspriing-
licher Aufbaurecht» (123). Solche eine Sicht setzt die positive Mitwirkung der
Biirger in der Rechtsgemeinschaft pluralistischer, demokratischer Gesell-
schaft voraus: die positive Solidaritit mit dem Ganzen der gesellschaftlichen
Gemeinschaft. «<Anspruchshaltungen sind auf ein realistisches und sozialver-
tragliches Mal} zuriickzuschrauben» (168). Gerade fiir die wachsende Kom-
plexitit moderner Gesellschaft wird diese Solidaritit wichtig: «Dies verwirk-
licht sich zumal dort, wo ganz personliche Haftungen nicht mehr greifbar
sind» (ebd.). «Toleranz muf3 durch selbstverstindlichen Einsatz, durch so-
ziale und politische Tugenden aufgewogen werden, soll sie nicht zur egoisti-
schen Beliebigkeit, ja zum Terrorismus von Interessengruppen verkommen.
Der demokratische Rechtsstaat 1st, so gesehen, eine moralische Anstalt, er
kommt ohne ein gelebtes politisches Ethos nicht aus. Er steht und faillt mit
der selbstlosen Bereitschaft, Lasten fir die Allgemeinheit zu tragen» (145).
Diese Bereitschaft wird nach Demmer vom Sinnwissen und der ethosbil-
denden Kraft des Glaubens bereitgestellt. Zugleich wird die biirokratische
Uberfrachtung des Staates durch solche miindige Anteilnahme verhindert.'

Fir Demmer wird angesichts dieser Dialektik zwischen Glaube und
formaler demokratischer Konsensbildung die strikte Trennung zwischen
Recht und Moral, Privatsphire und Offentlichkeit, wie sie vor allem in sy-
stemtheoretisch-funktionalen Interpretationen moderner Gesellschaft iiblich
ist, hinterfragbar. Es geht thm dabei nicht um einen Riickschritt in eine
vormoderne, totalisierende Betrachtungsweise. Aber die Aporien rein for-
maler Demokratie-Interpretation als sich selbst integrierendes System auf
der Ebene politisch-formaler Funktionen und — davon getrennt — privater
moralischer Intentionen verlangen von einer heutigen, vielleicht postmodern

10vgl. ebd. 169.



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 289

zu nennenden Warte aus schon wieder danach, dal} gelebtes Ethos mit der
Dialektik zwischen formaler Strenge demokratischer Spielregeln und inhalt-
licher Uberzeugungskraft glaubender Wirklichkeitserfahrung auch ein Inein-
ander zwischen offentlicher und privater Dimension voraussetzt, zwischen offentli-
chem Recht und privater Moral (vgl. dazu 145). «Die demokratische Rechts-
ordnung beabsichtigt [zwar] nicht, den Rechtsgenossen im Direktgang zu
moralisieren, sie ist nicht um seine gute Gesinnung besorgt. Sie will vielmehr
eine Ordnung des friedvollen und gesicherten Zusammenlebens aufrichten,
in welcher der einzelne in der Wahrnehmung seiner Grundrechte wirksam
geschiitzt 1st. Um threr eigenen Zielsetzung willen bleibt sie aber auf sittliche
Wertvorstellungen und ein gelebtes Ethos angewiesen. Der Mensch liBBt sich
nun einmal nicht in ein technokratisches Aulen und ein moralisches Innen
aufteilen, ein solcher Dualismus geht an der Wirklichkeit vorbei» (134).!

In diesem Sinne betont die theologische Ethik auch die wnvergichtbare
Funktion des persinlichen Gewissens im ProzeB der gesellschaftlichen Konsens-
bildung moderner Kultur. Auch demokratische Kultur neigt dazu, durch die
Totalisierung ihrer offentlichen Konsensbildung Menschen und ihre An-
spriiche zu nivellieren: «Sobald ein erreichter Konsens sich absolut setzt,
wandelt er sich unter der Hand zum moralischen Normsatz, der schon keine
kritische, vielleicht sogar korrekturbereite Distanz zuliit.!? ... An dieser
Stelle bricht eine Bedrohung auf, die vielleicht nicht geniigend bedacht wird»
(161). Demokratie muf} thren Status als «Dauerexperiment» auch angesichts
threr konsensbildenden Funktionsmechanismen beachten. Wird sie etnst ge-
nommen, dann tastet sie sich «in einem vorgegebenen Rahmen schrittweise
voran, Gewissen, Freiheit und Toleranz werden tagtiglich auf die Probe ge-
stell» (181). Es geht dabei um mehr als die bloBe Einigung auf «Minima
Moralia.» Es geht immer neu um das «Ziel, einen schon bestehenden Kon-

11 (Der katholische Moraltheologe denkt aus der Interpenetration von Gutheit
und Richtigkeit, von strikter Innerlichkeit der Gesinnung und AuBerlichkeit der Tat,
von individualethischer Privatsphire und sozialethischer Offentlichkeit. Gewill un-
terscheidet auch er, aber seine Unterscheidungen l6sen die spannungsgeladene Ein-
heit der Wirklichkeit, mithin der Wahrheit nicht auf. Die eine Dimension wirkt in
die jeweils andere hinein, und diese Wirkungsgeschichte 146t sich gedanklich nach-
vollziehen. Hingegen bleiben Theorien, die sich an Systeme gleich welcher Art bin-
den, bei einem letztlich unverbundenen Nebeneinander stehen, die Einheit der
Wirklichkeit und mithin Wahrheit 16st sich unter der Hand auf und macht einem
stillschweigenden Dualismus Platz» (164).

12 (Eine solche Dynamik ist verstindlich, schlieBlich muB sich eine pluralistische
Gesellschaft auf einen harten Kern besinnen, will sie nicht in disparate Funktions-
einheiten auseinanderfallen. Je vielfiltiger, ausgeprigter und tiefgreifender der Dis-
sens, umso dringender die Notwendigkeit, eine letzte gemeinsame Basis zu finden
und rechtlich festzuschreiben» (161).



290 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

sens nach Moglichkeit auszuweiten. Es darf nicht dazu kommen, daB} ein
Konsens zu einer Leetformel» verkommt (151).13

Diese Sicht der Dialektik zwischen demokratischer Kultur und starker
ethischer Uberzeugungsbildung an der Basis driickt das «MiBtrauen» aus, das
christliches Wirklichkeitsverstindnis «gegeniiber der Ideologie gesellschaftli-
cher Selbstregulierung» auch in der Form formaler Demokratie pluralisti-
scher Gesellschaft hegt, «ist thre Kriteriologie doch defizitir» (153). «Rechts-
bewulBtsein entsteht nicht von selbst, es will geformt sein. Dazu dienen die
inhaltlichen Wertvorgaben, die der faktischen 6ffentlichen Meinung wegwei-
send und formend vorausliegen» (ebd.). «<Der Gesetzgeber» als den Konsens
demokratischer, pluralistischer Gesellschaft zusammenfassende Instanz «ge-
rit so in die Rolle des Empfangenden» — unter anderem auch gegeniiber der
christlichen Glaubens- und Uberzeugungsgemeinschaft. Demokratische Ge-
sellschaft selbst erweist sich als angewiesen auf diesen inhaltlichen Dienst an
ithrer eigenen Entfaltung. Und erst dieser Dienst versetzt sie iiber ihre for-
malen Institutionen in die Lage, threrseits «Zielvorgaben zu machen, die sich
nicht in rechtlicher Korrektheit und Konsequenz erschopfen, sondern Wert-

vorstellungen an die Rechtsgemeinschaft herantragen» (165), damit diese
menschlich bleibt.

4. Konkretion der ethosbildenden Funktion des Glaubens

Die ethosbildende Funktion des Glaubens, wie sie Demmer im Sinne der ge-
rade beschriebenen Dialektik zwischen demokratischer Gesellschaft und
glaubensgebundener Gewissensbildung, demokratischer Kultur und christli-
chem Sinnwissen, behauptet, wird 1m Blick auf die ethischen Probleme, die
im Kontext der modernen Zivilsation gegenwirtig brennend diskutiert wez-
den, tatsachlich greifbar. Die Binde der «Studien zur theologischen Ethik»
bestitigen diese Beobachtung in unterschiedlichster Weise. Unter den Auf-
sitzen im Festschriftband fir Klaus Demmer «Ethik zwischen Anspruch

3 «Hier liegt» nach Demmer der entscheidende Punkt «der kritischen Aus-
einandersetzung mit systemtheoretischen Ansitzen, sobald sie auf das Verhiltnis
von Recht und Moral tbergreifen. Das reine Recht befreit sich vom unkon-
trollierbaren Storenfried in Gestalt der Moral» (152). «Fir das Phidnomen des
Gewissens im moraltheologischen Verstindnis mit all seinen privaten wie offent-
lichen Implikationen bringen Systemtheoretiker kein Verstindnis auf, weil das En-
semble ihrer erkenntnistheoretischen und erkenntnisanthropologischen Pramissen
gar keine unmittelbare Auseinandersetzung zuliBt» (163). Demgegeniiber spricht
«der katholische Moraltheologe ... dem Gewissen eine 6ffentlich relevante Funktion
zu. ... Dahinter verbirgt sich die Uberzeugung, daB es letztlich nicht schliissige
Argumentationsstrukturen, sondern Personlichkeiten sind, die die gesellschaftliche
Wirklichkeit gestalten. Es gibt einen unverrechenbaren UberschuB3, den auch die
differenzierteste Reflexion nicht vollendet ausschépft; er ist es, der geistige Bewe-
gung auslost und in Gang hidlt (ebd.).



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 291

und Zuspruch»'* wird etwa das Problem der 6kologischen Balance aufgegrif-
fen, das 1m Hintergrund vieler moralischer Konflikte moderner Lebensge-
staltung steht. Gerade seine Losung scheint in bezug auf die Spannung zwi-
schen den Interessen des Menschen und den Bediirfnissen> der Natur als ei-
genbestimmter Zusammenhang der Biosphire eine weltanschauliche Ein-
ordnung zu verlangen, die die konkreten ethischen Handlungsnormen um-
faBt. Die Zuordnung von Mensch und Natur, ihre sachgerechte Beziehung
setzt weltanschauliche Positionen voraus, die die praktischen Entscheidun-
gen und Handlungsstrategien strukturieren. «Insofern Umweltethik sich auf
die Verantwortung bezieht, die dem Menschen aus seinem Verhiltnis zur
aullerthumanen Natur erwichst, ist die Bewertung des Mensch-Natur-Ver-
hiltnisses grundlegend.»!®

Christliche Anthropozentrik eroffnet aber gerade den Horizont einer
solchen Bewertung, in dem die ausgezeichnete Position des Menschen im
Kontext des Kosmos und seine damit verbundenen existentiellen Bediirf-
nisse nicht verzerrt, aber zugleich die «(Wiirde) des auBlerhumanen Wirklich-
keitsbereiches der anthropozentrischen Perspektive nicht gnadenlos unter-
worfen und preisgegeben werden. «Dem Menschen ist [demnach] sowohl
die Beziehung zu Gott als auch die Gestaltung des eigenen Lebens und der
Natur aufgetragen. In der verantwortungsvollen Wahrnehmung dieser Auf-
gaben lebt er seine gottgewollte Bestimmung.» Eine solche Perspektive
«nimmt» auf der einen Seite «die biblisch bezeugte und bekriftigte Sonder-
stellung des Menschen ohne Abstriche ernst. Sie beli3t den Menschen in der
vom Schépfer gewollten singuliren Verantwortungs und Dialogposition. ...
Gerade dadurch behaftet sie ihn aber auch mit seiner Verantwortung als
Statthalter und Treuhinder Gottes, dem er Rechenschaft fiir seine Verwal-
tung schuldet» Und «dieser Aufgabe wird der Mensch» nach christlichem
Verstindnis «um so mehr gerecht, je konsequenter er eine exklusiv anthro-
pozentrische Perspektive iiberwindet und seinen Verantwortungshorizont
auf alles hin» ausweitet, «was sich Gottes Schopfungswirtken verdankt.» In
dieser «Ethosform» liegt das «spezifisch Christliche einer umweltethischen
Konzeption.»

So bestitigt sich an solchen Konkretionen die Bekriftigung theologi-
scher Ethik, daB3 «der spezifisch theologische Beitrag zum Ethikdiskurs ...
keinen Widerspruch zum argumentativen Charakter der Begriindung sittli-
cher Utrteile» bildet, sondern «vielmehr dessen Zuwachs» dient, «dal3 die Be-

4 ARNTZ, Klaus/SCHALLENBERG, Peter (Hgg.), Ethik zwischen Anspruch und
Zuspruch. Gottesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie (FS
Klaus Demmer). Freiburg 1.Ue. 1996 (Studien zur theologischen Ethik 71).

15 MONK, Hans J., Gottes Anspruch und die 6kologische Verantwortung des
Menschen. Gott, Mensch und Natur in neuen Beitrigen zum Schopfungsverstindnis
und die Frage einer umweltethischen Grundkonzeption, in: ebd. 107-121; hier: 107.

16 Ebd. 121.



202 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

deutung des ganz Anderen, des Gottes, der als Partner die menschliche Frei-
heit und Subjektivitit begrindet, des Schopfergottes, der mit dem Menschen
den Kosmos zur Vollendung fithren wird», zwar «nicht als Depositum sitt-
licher Normen» verstanden werden kann, aber «als Sinnhorizont und Vorbe-
halt begriffen» werden muB, der immer neu auf das gute Leben> ausrichtet
und die Fahigkeit zur richtigen Entscheidung fordert.»'” Und fiir die moder-
ne Gesellschaft, in der die Festlegung «von sittlichem Handeln -.. aufgrund
des Fehlens eines eindeutigen Wertsystems immer schwerer fillty, «er-
scheint» diese Hilfe durch die Interpretation des Glaubens in mancher Hin-
sicht «wie ein Ausweg: Indem der Handelnde sich auf Gott bezieht, kann er
die Erwartung hegen, daB seine fiir den jeweiligen Anlal gefundene sittliche
Norm ihn in seiner authentischen Individualitit, in selbstloser Zuwendung
zum anderen und in dem hier und jetzt bestméglichen Kontakt mit der kon-
kreten Wirklichkeit zeigt. Damit 148t der Bezug zu Gott — sollte er denn ge-
lingen — hoffen, daB auch in der Situation eines offenen Verfalls Menschen
sich von neuem die Werte erschlieBen kénnen, die sie fiir ihr Leben und Zu-
sammenleben brauchen.»!®

Dal} die glaubende Interpretation innerhalb der Ethik diesen Beitrag in
moderner komplexer Gesellschaft aber eben nur zu leisten vermag, wenn sie
selbst die sachlichen und rationalen Voraussetzungen ethischer Hermeneutik
rezipiert, wird allerdings umgekehrt an den konkreten moralischen Konflik-
ten deutlich, wie sie sich etwa im Bereich der Bioethik stellen. So bietet z. B.
die Auseinandersetzung Adrian Holdereggers mit den «Themen der Lebens-
ethik»? gemil dem Programm der «autonomen Moral im christlichen Kon-
text»? eine Fiille von grundlegenden Informationen und Uberlegungen zu
verschiedenen Bereichen der Medizin, der Psychologie und der Humanwis-
senschaften, die die ethische Argumentation auch der Theologie fundieren.
Es sind differenzierte, weiterfilhrende Uberlegungen, sei es «zur Anatomie
der menschlichen Wiirde» (139-161), zu «ethischen Aspekten der helfenden
Berufe» (mit den komplizierten Fragen des «Helfersyndroms», der Profes-
sionalisierung der Beratung und des Machtgefilles, das in der Beratung be-
steht) (187-199), zur «Gentechnik und Gentechnologie» (162-176) oder zur
«Reproduktionsmedizin» (hier werden zunichst die verschiedenen Moglich-
keiten ethischer Argumentation prizise wahrgenommen und in ihrer Lei-

17" AUTIERO, Antonio, Zwischen Glaube und Vernunft. Zu einer Systematik
ethischer Argumentation, in: ebd. 35-53; hier: 52.

18 ScHmITZ, Philipp, Wertsystem mit der Referenz «Gotb: der Dekalog, in: ebd.
54-73; hier 73. «Und umgekehrt: Wo immer sie durch konsequentes Bemiihen oder
durch einen Gliicksfall sich ihrer selbst, des anderen oder der authentischen Wirk-
lichkeit vergewissern konnten, 6ffnen sie sich fiir einen Gott, der die Grundlage
ihres Vertrauens sein kann» (ebd.).

1Y HOLDEREGGER, Adrian, Grundlagen der Moral und der Anspruch des Lebens.
Themen der Lebensethik. Freiburg 1.Ue. 1995 (Studien zur theologischen Ethik 55).

20 Vgl. ebd. 55-69: «Selbstbestimmung und Handeln aus dem Glauben.»



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 293

stungsfihigkeit beurteilt, ebd. 200-215); seien es die Problemstellungen der
Verantwortung «érztlichen Handelns» (177-186), der «Euthanasie» (255-
279) und der «Menschlichkeit am Ende des Lebens» (280-294), ja des Sui-
zids (219-241; 242-254), immer wird der argumentative Grundansatz dieses
Denkens deutlich: daB3 «die dem Menschen zukommende Freiheit» sich «wi-
derspriichlich vollziehen» wiirde, «wenn sie sich in ihrem Handeln und
Gestalten von Willkiir und nicht gerechtfertigten Zielen bestimmen lieBev,
daB, «will sich menschliche Freiheit nicht selbst ihrer Grundlagen berauben»,
sie «sich verniinftige Orientierungen und Normen geben» (170) muf.

5. An der Schwelle zu einer nenen Phase des Gesprichs swischen Glanbe und
' sakularer Gesellschaft

Auf dem Hintergrund dieser Einsichten wird die eigentiimliche Situation
theologischer Ethik heute — wie sie zu Beginn dieser Uberlegungen kurz an-
gesprochen wurde — deutlich. Und es entspricht dem Stand der Entwicklung
der Moraltheologie nach dem II. Vatikanum, wenn die Reihe der «Studien
zur theologischen Ethik» in ihrem 72. Band?! ausdriicklich eine Bilanz des
erreichten Reflexionsstandes zieht, um so die Ausrichtung der weiteren At-
beit zu bedenken. Der Herausgeber der Reihe, Adrian Holderegger, hat in
aufwendiger Arbeit sowohl jene Wissenschaftler, die sich an der Diskussion
um die «autonome Moral im christlichen Kontext» konkret beteiligt haben,
als auch jungere profilierte Moraltheologen aufgefordert, Rechenschaft zu
geben iiber den Stand der Diskussion. Die Bilanz dieser Uberlegungen lieBe
sich vielleicht so zusammenfassen: Die theologische Ethik hat «wn ihrer
Ausprigung als Moraltheologie und als Christliche Sozialethik seit Anfang
der 70er Jahre eine duBerst fruchtbare Zeit hinter sich.» Sie ist durch ihre
entschlossene Offnung fiir sachgerechte Informationsverarbeitung und ver-
nlinftige Argumentation «wieder zu einer hoffihigen Gesprichspartnerin im
Haus der Wissenschaften geworden, insbesondere der praktischen Philo-
sophie, nachdem sie noch Jahre zuvor eine in sich geschlossene, aber auch
gedanklich getrennte Eigenwelt dargestellt hat» (13). Aber die «ehemals ge-
schlossene Diskussion» hat sich auch «ausdifferenziert.» Die Kultur der frei-
heitlichen demokratischen Gesellschaft, der technischen Zivilisation des mitt-
leren 20. Jahrhunderts, der sozialen Marktwirtschaft national relativ auto-
nomer Prigung, die Gesprichspartner der Offnung einer personalen, auf
Entwicklung der Freiheit und auf Kommunikabilitit mit dem Subjekt mo-
derner Gesellschaft bedachten Moraltheologie nach dem II. Weltkrieg war,
hat sich selbst noch einmal verindert. Und so ist auch die Moraltheologie als
«eine theologische Wissenschaft auf der Suche ... nach ihrem Profil in der
Vielfalt ihrer Beziige» (15), denen sie sich heute stellen mul} und in denen sie

2l HOLDEREGGER, Adrian (Hg.), Fundamente der Theologischen Ethik. Bilanz
und Neuansitze. Freiburg i.Ue. 1996 (Studien der theologischen Ethik 72).



294 Auf dem Weg zu einer neuen Identitit

die theologische Kompetenz ethischer Problembewiltigung miteinbringen
will. Die Krise des Konsenses letztverbindlicher, die demokratisch-plurali-
stische Kultur tragender Wertvorstellungen, sozialstaatliche Verwerfungen,
medizinethische Konflikte usw. machen eine Unsicherheit moderner Kultur
deutlich, die viele als Zeichen der Wende zu einer «Postmoderne» deuten,
ohne freilich genau beschreiben zu kénnen, was diese Postmoderne eigent-
lich ist. In diesem Kontext mul3 theologische Ethik das Phinomen einer
«post-traditionellen Welt»??, der «dezentrierten Vernunftv?®, der «Krise der
Moderne»?* aufgreifen und mit ihren Mitteln zu reflektieren versuchen. Sie
tragt in diese Wahrnehmung der Identititsschwiche moderner Kultur den
Beitrag des Glaubens — im Modus der eigenen Suche — zur Strukturierung
der ethischen Konflikte der differenzierten, pluralisierten Gesellschaft ein,
sei es in den Uberlegungen zur «Funktion des Glaubens in der Ethik»®, «zur
theologischen Begriindung christlicher Sozialethik»? oder «zum Ansatz und
Anspruch einer theologischen Diskursethik»?. Das Verhiltnis zwischen
«Ethik und Theologie»®, «Religion und Moral in der Moderne»? ist ein dia-
lektisches. In dieser Dialektik mul3 die Theologie die Relevanz und Auto-
nomie der sachlichen Fundamente ethischer Argumentation achten und sich
dem differenzierten kulturellen Zusammenhang moderner, pluralistischer
Gesellschaft ohne falsche Ideologisierung der eigenen weltanschaulichen
Voraussetzungen stellen. Umgekehrt aber — und das scheint heute schon
wieder das groBere Problem — darf sich auch die pluralistische demokrati-
sche Kultur nicht gleichsam in der Phantasie einer alles (auch die Dimension
des Unabstimmbaren, der weltanschaulichen Voraussetzungen) umfassenden
Selbstintegration durch formale Konsensbildung zum totalen Horizont aller
Interpretation existentieller und praktischer Deutung und Bewiltigung des
Lebens aufwerfen, sondern muB} thre Angewiesenheit auf thr vorausliegende
und aus anderen Quellen als nur dem demokratischen Konsens lebende In-

22 W1Ls, Jean-Pierre, Christliche Ethik in einer post-traditionellen Welt, in: ebd.
21-53.

Z  HOHN, Hans-Joachim, Dezentrierte Vernunft. Fundamentalethische
Konsequenz der aktuellen Rationalitatskritik, in: ebd. 74-94.

24 HAUSMANNINGER, Thomas, Die Krise der spiten Moderne im Licht einer
christlichen Sozialethik, in: ebd. 363-384.

25 ROTTER, Hans, Die Funktion des Glaubens in der Ethik, in: ebd. 277-289.

% FURGER, Franz, Zur theologischen Begriindung christlicher Sozialethik, in:
ebd. 345-361.

21 ARENS, Edmund, Zum Ansatz und Anspruch einer theologischen Diskurs-
ethik, in: ebd. 450—468.

2 HONNEFELDER, Ludger, Ethik und Theologie. Thesen zu ihrer Verhiltnis-
bestimmung, in: ebd. 113-125.

2 SCHRAMM, Michael, Religion und Moral in der Moderne. Zur Theoriestrategie
einer christlichen Sozialethik, in: ebd. 385-402.



Auf dem Weg zu einer neuen Identitit 295

stanzen, Lebensformen und Institutionen anerkennen, damit sie nicht zu
einem totalitiren Betrieb und zur Gefihrdung von Humanitit wird.

Theologische Ethik kann angesichts dieser Entwicklung ihre Offnungs-
bewegung des «Aggiornamento» noch einmal vertiefen. War es notwendig,
sich in den letzten Jahrzehnten mit der modernen Kultur und ihren komple-
xen sachlichen und geistigen Standards gleichzeitig zu machen, um an den
Losungen threr moralischen Probleme mitarbeiten zu kénnen, so scheint es
nun an der Zeit zu sein, im «Heute» die Konturen der Identitit nachzuzie-
hen, die theologische Ethik in threr Offenheit fiir die Moderne einer rein si-
kularen Ethik als Hilfe anbieten mul3. Dieses Angebot scheint notwendig zu
sein — nicht um eigener Vorteile und irgendwelcher kultureller Besitzstands-
wahrung chnstlicher Hegemonieanspriiche willen, sondern um der moder-
nen Gesellschaft selbst iiber die dialektischen Abgriinde hinwegzuhelfen, die
auch in ithren Einseitigkeiten und hilflosen Grenzen begriindet liegen. Die
theologische Kompetenz der theologischen Ethik kénnte so — so konnte
man pointiert sagen — gegenwirtig in einer neuen Phase ihres Gesprichs mit
der sikularen Kultur iiber das Aggiornamento hinaus zu einem hilfreichen
Beitrag werden, den die Theologie nun der Moderne in ihren immer sichtba-
reren Aporien leisten mul} und kann.



	Auf dem Weg zu einer neuen Identität : gegenwärtige moraltheologische Trends im Spiegel der "Studien zur theologischen Ethik"

