
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Rusticus Mendax : Marcantonio Zimara e la fortuna di Alberto Magno
nel Rinascimento italiano

Autor: Bianchi, Luca

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Luca Bianchi

Rusticus Mendax

Marcantonio Zimara e la fortuna di Alberto Magno nel
Rinascimento italiano

Gli studi sull'influenza di Alberto Magno hanno conosciuto, in questi
ultimi vent'anni, un notevole sviluppo e hanno preso in considera-
zione sia le molteplici correnti di pensiero, sia le diverse aree geogra-
fiche in cui le sue dottrine sono state maggiormente studiate, utiliz-
zate e discusse: l'aristotelismo radicale del XIII e XIV secolo, da Si-

gieri di Brabante a Giovanni di Jandun e Dante1; la scuola domeni-
cana tedesca, da Ugo e Ulrico di Strasburgo a Eckhart e Bertoldo di
Moosburg2; il neo-albertismo che, resuscitato a Parigi da Giovanni di
Nova Domo, si diffuse nel XV secolo in tutta 1'Europa centrosetten-
trionale come alternativa al nominalismo (e qui, com'è noto, Kaluza

1

Segnalata già da B. Nardi, l'influenza di Alberto sui cosiddetti «averroisti
parigini» è stata recentemente sottolineata da A. Zimmermann, «Albertus Magnus
und der lateinische Averroismus», in: G. Mayer/A. Zimmermann (Hgg.), Albertus
Magnus Doctor Universalis 1280/1980, Grünewald, Mainz 1980, 465—493; L. BlAN-
CHI, «Loquens ut naturalis», in: L. BlANCHl/E. RANDI, Le verità dissonanti, Aris-
totele alla fine del Medioevo, Laterza, R-omaBari 1990, 37-44; A. DE Libera, Albert
le Grand et la philosophie, Vrin, Paris 1990, 267-277; L. Blanchi, Filosofi, uomini e

bruti. Note per la storia di un'antropologia «averroista», in: Rinascimento 32 (1992)
187-188, Per Dante, oltre ai lavori, anche qui fondamentali, di B. Nardi, cf. M. COR-

Ti, La félicita mentale. Nuove prospettive per Cavalcanti e Dante, Einaudi, Torino
1983; A. DE LIBERA, Penser au Moyen Âge, Seuil, Paris 1991, 268—298; Th. RlCKLIN,
L'image d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin chez Dante Alighieri, in: Revue

Thomiste 97 (1997) 128-142.
2 Si vedano almeno L. STURLESE, Albert der Grosse und die deutsche philosophische

Kultur des Mittelalters, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 28

(1981) 133-147; A. DE LIBERA, Introduction à la Mystique rhénane. D'Albert le
Grand à Maître Eckhart, OEIL, Paris 1984; gli atti del colloquio Albert der Grosse
und die deutsche Dominikanerschule, raccolti a cura di R. Imbach, in: Freiburger
Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 32 (1985).



Rusticus mendax 265

ha dato contributi fondamentali)3; infine la filosofia italiana, e so-

prattutto padovana, dal Trecento al Seicento4.

Malgrado la loro eccezionale importanza, gli studi sulla sua
influenza dottrinale non esauriscono perô la storia délia fortuna di un
autore, soprattutto quando si tratti di un autore tanto ricco, com-
plesso e poliedrico come Alberto Magno. Per comprendere appieno
quale incidenza egli abbia avuto e quale posto occupi nella cultura
occidentale è necessario seguire anche due altre direzioni di ricerca. La
prima riguarda la circolazione e l'uso dei suoi testi, su cui non siamo

ancora sufficientemente informati: infatti se per quanto riguarda i
manoscritti abbiamo dati abbastanza precisi (dai quali risulta, fra
l'altro, la grandissima diffusione di codici albertini nel XV secolo)5, a

3 Cf. Z. Kaluza, Le De universale reali de Jean de Maisonneuve et les epicuri
littérales, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 33 (1986) 469—516; Les

Querelles doctrinales à Paris. Nominalistes et réalistes aux confins du XIVe et du
XVe siècle, Lubrina, Bergamo 1988; «Les débuts de l'albertisme tardif (Paris et
Cologne)», in: M.J.F.M. Hoenen/A. de Libera (Hgg.), Albertus Magnus und der
Albertismus. Deutsche philosophische Kultur des Mittelalters, Brill, Leiden 1995,
207-295.

4 Sulla ricezione di Alberto nella filosofia italiana dal XIV al XVII secolo cf.
G. Federici Vescovini, «Su alcune testimonianze dell'influenza di Alberto Magno
come <metafisico>, scienziato e <astrologo> nella filosofia padovana del cadere del
secolo XIV: Angelo da Fossombrone e Biagio Pelacani da Parma», in: A. ZlMMER-
MANN/G. Vuillemin-DiEM (Hgg.), Albert der Grosse. Seine Zeit, sein Werk, seine

Wirkung, De Gruyter, BerlinNew York, 155-176; E.P. MAHONEY, «Albert the Great
and the Studio Patavino in the late Fifteenth and Early Sixteenth Centuries», in: J.A.
WEISHEIPL (ed.), Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative Essays 1980,
Pontifical Institut of Mediaeval Studies, Toronto 1980, 537-563; W.A. WALLACE,
«Galileo's Citations of Albert the Great» in: F.J. Kovach/R.W. Shahan (eds.),
Albert the Great. Commemorative Essays, Univ. of Oklaoma Press, Norman 1980,
261—283; E.P. MAHONEY, «John of Jandun and Agostino Nifo on Human Felicity
{status)», in: Ch. WENIN (éd.), L'homme et son univers au Moyen Age, éd. de l'Institut

Supér. de Philosophie, Louvain-la-Neuve, 1986, I, 465-477; L. BlANCHI, Un
commento «umanistico» ad Aristotele: YExpositio super libros Ethicorum di Donato
Acciaiuoli, in: Rinascimento 30 (1990) 44—46; E.P. Mahoney, Pico, Plato, and Albert
the Great: the Testimony and Evaluation of Agostino Nifo, in: Medieval Philosophy
and Theologg 2 (1992) 165-192.

5 W. FAUSER, Die Werke des Albertus Magnus in ihrer Handschriftlichen
Überlieferung. Teil I: Die Echten Werke, Aschendorff, Münster 1982. Sulla
circolazione di alcune opere albertine cf. anche I.W. Frank, «Zum Albertus-
Autograph in der Österreichischen Nationalbibliothek in Wien und zum cAlberti-
nismus> der Wiener Domenikaner im Spätmittelalter», in: G. Mayer/A. Zimmermann,

Albertus Magnus Doctor Universalis 1280/1980, 89-117 (cf. note 1); C. BOZ-

ZOLO, La production manuscrite dans les pays Rhénans au XVe siècle (à partir des

manuscrits datés), in: Scrittura e civiltà 18 (1994) 223-228.



266 Rusticus mendax

quanto io sappia manca sia un catalogo completo6 sia una storia delle
edizioni a stampa, che pure sarebbero indispensabili: malgrado per
Tommaso d'Aquino questo lavoro sia stato intrapreso da una ventina
d'anni, il suo maestro Alberto, anche in questo caso, ha ricevuto
minore attenzione7.

Una seconda direzione di ricerca è volta a chiarire quale reputa-
zione Alberto abbia avuto nel corso dei secoli, quali sentimenti abbia
suscitato, come la sua opera sia stata presentata e valutata, quali con-
cezioni del sapere abbia veicolato. In questa prospetdva alcuni hanno
seguito l'intrecciarsi delle leggende, tanto inverosimili quanto diver-
tenti, tramandate per secoli intorno a questo personaggio affasci-
nante: che diviene ora un mago, astrologo e alchimista, capace di co-
struire un automa parlante; ora un impavido esploratore, che percorse
il mondo in compagnia di Alessandro Magno e visitô l'inferno; ora un
genio divorato dalla passione del conoscere, pronto a travestirsi da
donna per poter studiare la medicina fuori dal suo convento; ora in-
vece un uomo in preda a passioni assai meno nobili, che avrebbe ra-
pito la figlia del re di Francia per portarsela a letto. Altri, come Gre-
gorio Piaia, hanno invece rintracciato le origini rinascimentali e
moderne sia delle interpretazioni più fortemente critiche di Alberto — si-

mia Aristotelis, corruttore della teologia, mago e negromante — sia della

sua esaltazione come grandissimo teologo, filosofo, matematico e

nauralista8.

6 Ma si vedano, sub voce, il Gesamtkatalog der Wiegendrucke. Band I, Leipzig
1925; l'Index Aureliensis. Catalogus librorum sedecimo saeculo impressorum. Prima

pars. Tomus I, Aureliae Aquensis 1965; e: Le edizioni italiane del XVI secolo.
Censimento nazionale. Volume I. A, Roma 1990.

7 Mi riferisco in particolare all'importante articolo di F.E. CRANZ, The Publishing
History of the Aristotelian Commentaries of Thomas Aquinas, in: Traditio 34 (1978)
157-92. Si noti inoltre che, mentre i recenti volumi dell'edizione Leonina di Tommaso

analizzano le edizioni antiche, non solo ai fini della ricostruzione critica del

testo, ma anche per offrire dati essenziali sull'intera storia (non solo manoscritta)
della sua trasmissione, 1'edizione di Alberto curata a Colonia dà notizie del tutto in-
soddisfacenti sulla tradizione a stampa delle sue opere.

8 Cf. W.P. Eckert, «Albert-Legenden», in: A. Zimmermann/G. VuiLLEMIN-
Diem, Albert der Grosse. Seine Zeit, sein Werk, seine Wirkung, 1-23 (cf. note 4);
G. PlAlA, «La genèse de l'interprétation historique et philosophique d'Albert le
Grand (XVe-XVIIIe siècles)», in: A. ZIMMERMANN/G. Vuillemin-Diem, Albert
der Grosse. Seine Zeit, sein Werk, seine Wirkung, 237-255 (una versione italiana,
ritoccata e ampliata, di questo testo si troverà in: G. PlAIA, Vestigia Philosophorum.
Il medioevo e la storiografïa fïlosofica, Maggioli, Rimini 1983, 167—197); A. DE

Libera, Albert le Grand et la philosophie, 8-16.



Rusticus mendax 267

Largamente diffusa dal XVI e XVII secolo, l'idea che Alberto, di-
versamente dai suoi contemporanei asserviti ad Aristotele, sia stato
un curioso indagatore del mondo organico e inorganico e abbia anti-
cipato i caratteri propri del moderno «uomo di scienza», ha una genesi
ambigua e in parte ancora oscura. Se infatti Piaia ha efficacemente ri-
costruito come l'immagine di Alberto «scienziato» sia riuscita a di-
staccarsi da quella di Alberto «mago», resta poco chiaro perché proprio

ad Alberto — più che a Ruggero Bacone, a Pietro Peregrino di
Maricourt, o ai grandi filosofi naturali del XIV secolo — sia toccato
incarnare, agli occhi di Morhof e degli enciclopedisti, di Montucla e di
Buonafede, la figura dello scolastico «buono», capace di superare le

dispute libresche per studiare direttamente la natura. Bisognerebbe
inoltre approfondire per quali ragioni gli evidenti limiti metodologici
delle sue ricerche geologiche, biologiche o zoologiche — come ve-
dremo colti e denunciati fin dal Rinascimento — siano poi stati di-
menticaü, o megho rimossi. Eppure proprio questa rimozione ha con-
sentito al mito di Alberto «scienziato» di radicarsi cosi profondamente
da soprawivere e prosperare sino ai giorni nostri quando, sulla spinta
di malcelati intend apologedci, ha conosciuto una sorprendente
rinascita. Esemplare in proposito è la raccolta delle conferenze orga-
nizzate dalla Pontificia Università San Tommaso nel 1980 per com-
memorare il settimo centenario délia morte di Alberto. Introdotto dal
testo del discorso pronunciato da Giovanni Paolo II nella cattedrale
di Colonia, tutto incentrato sulla necessità di una «nuova alleanza» fra
scienza e Chiesa cattolica, il volumetto esalta di conünuo le capacità
osservative e sperimentali di Alberto, presentato corne «pioniere délia

<nuova scienza> che si sarebbe affermata parecchi secoli dopo, con
Galileo Galilei»9. Non si pensi che questo sia un caso isolato, dipen-
dente dalla natura più celebrativa che storiografïca dei contributi qui
riunid: anche in altri studi recenti si insiste sulla presunta «modernità»
dell'opera naturalisdca di Alberto e si istituiscono improbabili paralle-
lismi fra la sua epistemologia e quella galileiana10.

9 Saat'Alberto Magno: l'uomo e il pensatore, a cura délia Pontificia Università
San Tommaso, Massimo, Roma 1982, 99; ma cf. anche 9, 30-32, 48, 91-92, 94—95.

10 Cf. ad esempio A. NlTSCHKE, Albertus Magnus. Ein Wegbereiter der
Modernen Wissenschaft, in: Historische Zeitschrift 231 (1980) 1—20; W.A. WALLACE,
The Scientific Methodology of St. Albert the Great, in: G. Mayer/A. ZIMMERMANN,

Albertus Magnus Doctor Universalis 1280/1980, 385-407 (cf. nota 1); e:

«Albertus Magnus on Suppositional Necessity in Natural Sciences», in: J.A. Weis-
HEIPL, Albertus Magnus and the Sciences, 103-128 (cf. note 4); A. Zimmermann,
Albert le Grand et l'étude scientifique de la nature, in: Archives de Philosophie 43



268 Rusticus mendax

In verità, il discorso sulla metodologia scientifica di Alberto e sul

suo preteso «empirismo» è quantomai complesso, perché se è vero
che egli intégré le notizie ricavate da autori precedenti con moite
esperienze personali11, altrettanto vero è che spesso spacciô per frutto
delle sue ricerche dati tratti alla lettera dalle sue fonti. Per limitarsi a

un solo esempio, in un passo délia parafrasi al De caelo opportuna-
mente messo in rilievo da Hossfeld, Alberto arriva ad appropriarsi di
un'osservazione astronomica contenuta nel testo aristotelico, aggiun-
gendovi un'indicazione di carattere temporale: laddove Aristotele aveva
scritto «Nos enim vidimus lunam, et erat secundum medietatem in-
trans sub stellam Martis ...» Alberto ripeteva «Nos enim in observa-
tione nocturna vidimus lunam, quae media erat accensa, motam sub
stellam Martis ...»12. Vale quindi la pena di ricordare che anche quel
giudizio più prudente del lavoro di Alberto come naturalis ta che la ri-
cerca filologica sta ora faticosamente diffondendo13, ha antiche ori-
gini. Già nell'Itaha del Quattro e Cinquecento cominciarono infatti a

circolare seri dubbi sull'attendibilità e sull'effettiva fondazione empi-
rica di alcune delle notizie formte da Alberto Magno sui minerali, le

pian te e gli animali; e ciô è tanto più rilevante in quanto a sollevare
questi dubbi non furono affatto umanisti intrisi di pregiudizi antisco-

(1980) 695-711. Per una rassegna critica dei contributi legati alla ricorrenza del 1980
e dedicati all'opera naturalistica di Alberto si veda S. CAROTI, Alberto Magno e la
scienza: bilancio di un centenario, in: Annali dell'lstituto e Museo di Storia délia Sciewça
di Firen^e 6 (1981) 17—44; C.WAGNER, Alberts Naturphilosophie im Licht der
neueren Forschung (1979—1983), in: Freiburger Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 32

(1985) 65—104. Si veda inoltre Albert the Great. Man and the Beasts. De animalibus

(Books 22—26), translated by J.J. SCANLAN, Center for Medieval and Renaissance
Texts and Studies, Bingham ton-New York 1987, spec. 21—25 e 51—52.

11 Cf. ad es. J. STANNARD, «The Botany of St. Albert the Great», in: G. Mayer/
A. ZIMMERMANN, Albertus Magnus Doctor Universalis, 366-367 (cf. note 1); J.M.
Riddle/J.A. Mulholland, «Albert on Stones and Minerals», in: J.A. WEISHEIPL,
Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative Essays, 210 (cf. note 4).

12 De caelo, ed. P. HOSSFELD, in: Sancti Alberti Magni Opera Omnia, V.l,
Monasterii Westfalorum in aedibus Aschendorff, 1971, 171. Cf. P. Hossfeld, «Die
Arbeitsweise des Albertus Magnus in seinen naturphilosophischen Schriften», in:
G. Mayer/A. Zimmermann, Albertus Magnus Doctor Universalis, 201 (cf. note 1);
Die eigenen Beobachtungen des Albertus Magnus, in: Archivum Fratrum Praedicatorum
53 (1983) 148; Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissenschaftler,
Albertus-Magnus-Institut, Bonn 1983, 76-77.

13 Cf. P. HOSSFELD, «Die Arbeitsweise des Albertus Magnus in seinen
naturphilosophischen Schriften», 195-204 (cf. 12); Die eigenen Beobachtungen des
Albertus Magnus, 147-174 (cf. nota 12); Albertus Magnus als Naturphilosoph und
Naturwissenschaftler, 18-96 (cf. nota 12).



Rusticus mendax 269

lastici, ma filosofi di tradizionale formazione universitaria, che lo co-
noscevano assai bene, lo utilizzavano e lo apprezzavano.

Fra costoro spicca Marcantonio Zimara, allievo dei più illustri
maestri che insegnarono a Padova fra la fine del XV e gli inizi del
XVI secolo (Agosdno Nifo, Pietro Pomponazzi, Tiberio Bacilieri,
Maurizio Ibernico, Antonio Trombetta), che ho scelto come oggetto
della mia comunicazione proprio perché consente di gettare uno
sguardo su entrambi gli aspetd trascurad della fortuna di Alberto cui
ho fatto cenno: la storia delle edizioni e la controversa valutazione
della sua attività scientifica. Spesso bollato come «averroista» — ma
quale filosofo formatosi a Padova in quel periodo si è sottratto a que-
sto destino? — Zimara in realtà concepiva la ricerca filosofica come
una riflessione critica interna alla tradizione aristotehca; e poiché
Averroè era uno dei capostipid di questa tradizione, egli ne studio a

fondo i tesd e spesso se ne servi, conservando pero una grande indi-
pendenza di giudizio14. Analoga hbertà di pensiero mantenne nei con-
frond di Alberto, presentato come fidelissimus interpres del commenta-
tore arabo o, più semplicemente, come uno degli antiqui Averroistae. Se

infatd, come ha segnalato Edward Mahoney, Zimara mostrô un co-
stante intéressé per il pensiero di Alberto, cui si richiamo nel trattare
alcuni problemi metafisici, psicologici ed etici15, egh fu anche pronto
a discuterne e rifiutarne numerose dottrine.

Quest'atteggiamento equilibrato fu reso possibile anzitutto da una
grande padronanza delle opere di Alberto, di molte delle quad Zimara
euro la pubblicazione per conto degli eredi di Ottaviano Scotd, célébré

dpografo ed editore veneziano. Il primo volume di Alberto curato
da Zimara, uscito di stampa nel 1517, riuniva le parafrasi agli scritti
aristotelici minori di filosofia della natura e alcuni opuscoli16; il se-
condo volume, del 1517-1518, raccoglieva sotto il titolo Naturalia ac

14 Fondamentali su Marcantonio Zimara sono B. Nardi, Saggi sull'aristotelismo
padovano dal secolo XIV al XVI, Sansoni, Firenze 1958, 321-355, e: A. ANTONACI,
Ricerche sull'aristotelismo del Rinascimento. Marcantonio Zimara, 2 voll., Salentina,
Lecce-Galatina 1971-1978, con ampia bibliografia. Per una discussione dell'«aver-
roismo» di Zimara, ivi, I, 51-95.

15 Cf. E.P. Mahoney, Albert the Great and the Studio Patavino, 555-559 (cf.
nota 4).

16 Parva naturalia, Venetijs, impensa heredum quondam Octauiani Scoti, 1517. II
titolo non è dato espressamente nel frontespizio, ove si legge: Tabula Tractatuum
Paruorum naturalium Alberti Magni Episcopi Ratisponensis de ordine Predicatorum.
In tutte le citazioni seguo sempre la copia conservata alia Biblioteca Trivulziana di
Milano, segnatura Morando C7.



270 Rusticus mendax

supernaturalia opera le grandi parafrasi aristoteliche17; il terzo volume,
del 1519, presentava tutti e ventisei i libri De animalibusw mentre il
quarto volume, dello stesso anno, includeva due parti (De caoequevis e

De homine) della Summa theologiaeV). Queste edizioni sono notevoli an-
zitutto per la discreta qualità del testo fornito, che rimase alia base di
quello dato dalle due più utilizzate edizioni dell'Opera Omnia di
Alberto, quella seicentesca di Jammy e quella ottocentesca di Borgnet20.
Certo le lezioni erronee, i fraintendimenti e le lacune abbondano21;
resta pero che, diversamente da tanti suoi contemporanei, pronti a «ri-

17 Diui Alberti Magni Summi in via peripathetica philosophi Theologique
profundissimi naturalia ac supernaturalia opera per Marcum Antonium Zimaram

philosophum excellentissimum nuper castigata erroribusque purgata, necnon cum
marginibus optimis annotationibus ornatis dictrinaque excultis atque fideliter
impressis Venetijs, impensa heredum quondam Octauiani Scoti ac sociorum,
1517-1518. Secondo A. Antonaci, Ricerche sull'aristotelismo del Rinascimento.
Marcantonio Zimara, I, 34 (cf. nota 14), il volume fu pubblicato «il 15 gennaio
1518». II dato non è esatto: infatti mentre il frontespizio e le parafrasi del De caelo,

del De generations, delle Meteore, del De anima e del De intellect!* non portano indicazioni
di data, la Fisica è datata, dopo l'explicit, 19 febbraio 1517, il De mineralibus è datato
29 maggio 1518 e solo il testo conclusivo, cioè la parafrasi della Metafisica è datato 15

gennaio 1518: è dunque evidente che il lavoro di stampa, protrattosi per un anno e

tre mesi, non segui l'ordine dell'indice e che la pubblicazione dell'intero volume si

concluse solo nel maggio 1518. Nel citare questo volume seguo sempre la copia
conservata alia Biblioteca Braidense di Milano, con segnatura AB.XIII.31 (non
segnalata nell'Index Aureliensis, *102.537).

18 Diui Alberti Magni de Animalibus libri vigintisex Novissime impressi,
Venetijs, impensa heredum quondam Octauiani Scoti ac sociorum, 1519. Nell'ex-
plicit si legge: «Accuratissime autem emendatus fuit Liber iste per sollertissimum
philosophum Marcum Antonium Zimaram, philosophiam Padue publice profitent©):
si veda in proposito la congettura di B. Nardi, Saggi sull'aristotelismo padovano,
335.

19 Diui Alberti Magni Ratisponensis Episcopi summi peripathetici due partes
summe, quarum prima de quatuor coequeuis, secunda de homine inscribitur, una
cum pulcherrimis additionibus editis ab Excellente artium et medicine doctore
Marco Antonio Zimara sanctipetrinate nuperrime castigate ac pristine integritati
restitute, Venetijs, mandato et expensis heredum Octauiani Scoti ac sociorum, 1519.

20 Cf. B. GEYER, Prolegomena, in Sancti Alberti Magni Opera Omnia,
XII.2, Monasterii Westfalorum in aedibus Aschendorff, 1955, XIX; M. PEREIRA,

Appendice III all'edizione dello Speculum Astronomiae a cura di S. CAROTl/ M. Pe-
REIRA/S. ZAMPONI, Domus Galilaeana, Pisa 1977, 185-186 (ove si rileva che l'edi-
zione di Zimara dà un testo più completo di quelli di JAMMY e di BORGNET, perché
non omette il passo del capitolo undicesimo sulle immagini da condannarsi); L. Oli-
VIERI, Pietro d'Abano e il pensiero neolatino. Filosofia, scienza e ricerca dell' Aristo-
tele greco tra i secoli XIII e XIV, Antenore, Padova 1988, 37-38.

21 Cf. P. HOSSFELD, Die Physik des Albertus Magnus (Teil I, die Bücher 1-4).
Quellen und Charakter, in: Archivum Fratrum Praedicatorum 55 (1985), 49-50.



Rusticus mendax 271

pulire stilisticamente» la prosa degli autori scolastici che editavano,
eliminandone con disinvoltura grecismi e barbarismi, Zimara non si

permise di modificare la terminologia alberdna per accordarla a quella
introdotta dagli umanisd. In particolare, nei primi due volumi, dedi-
cad aile parafrasi aristoteliche, egli non cedette alla tentazione, allora
diffusissima, di adattare i commentari medievali aile traduzioni
aristoteliche in voga, come ad esempio quelle di Giovanni Argiropulo e

Teodoro Gaza, delle quali aveva peraltro una pessima opinione22.
Ho appena ricordato che il primo di questi volumi affîancava aile

parafrasi deiparva naturalia alcuni importand trattad alberdni, fra cui il
De unitate intellectus, il De causis et processu universitatis e lo Speculum
Astronomiaé22. Non è chiaro se le «castigationes et lucubradones» che
arricchiscono quest'edizione siano tutte di Zimara il quale, nell' epi-
stola dedicatoria, rivendica esplicitamente a sé solo quelle al De
causis2-''. Si tratta per lo più di glosse molto semplici, che si limitano a se-

gnalare le principali tesi sostenute da Alberto, mettendole in rapporto
con quelle di predecessori e seguaci; non manca perô qualche rilievo
sul loro valore e sul modo in cui vengono difese25. Interventi di que-

22 Esempio classico di quest'adattamento è offerto dall'edizione di Roma del
1492 del commento di Tommaso d'Aquino alla Politica, ove viene adottata la

terminologia di Leonardo Bruni: cf. H.-F. Dondaine/L.-J. BATAILLON, Préface a

Sancti Thomae de Aquino Opera Omnia, Tomus XLVIII, Sentencia Libri Politico-
rum; Tabula Libri Eticorum, Ad Sanctae Sabinae, Romae 1971, A 17-18. Sulla «rivo-
luzione terminologica» introdotta dai traduttori umanistici e sulle conseguenze che
essa ebbe sull'editoria filosofica rimando a quanto ho osservato in: L. BlANCHI, Una
caduta senza declino? Considerazioni sulla crisi dell'aristotelismo fra rinascimento ed
età moderna, in: F. DomÎNGUEZ/R. Imbach/Th. Pindl/ P. WALTER (eds.), Aristo-
telica et Lulliana magistro doctissimo Charles H. Lohr dedicata, M. Nijhoff, The
Hague 1995, 193-203 (ove a 196 n. 46 si troverà lo sprezzante giudizio di Zimara su

Argiropulo e Gaza).
23 L'elenco completo è dato nel frontespizio: De sensu et sensato, De Memoria

et Reminiscentia, De Somno et Vigilia, De Motibus animalium, De Etate siue de

Juuentute et Senectute, De Spiritu et respiratione, De Morte et Vita, De Nutrimento
et Nutribili, De natura et Origine animae, De unitate intellectus, De natura Loco-
rum, De causis et proprietatibus Elementorum, De Passionibus Aeris, De Vege-
tabilibus et Plantis, De principiis Motu processiui, De Causis et processu universitatis

a Causa prima, Speculum Astronomicum de Libris licitis et illiciitis.
24 Cf. 'Parva naturalia, ed. cit., f. lv. Segnalato da B. NARDI, Saggi sull'aristote-

lismo padovano, 334—335 (cf. nota 14), questo particolare non è rilevato né da
A. AnTONACI, Ricerche sull'aristotelismo del Rinascimento. Marcantonio Zimara, I,
34 (cf. nota 14), né da E.P. MAHONEY, Albert the Great and the Studio Patavino,
560 (cf. nota 4).

25 Cf. ad es. Parva naturalia, ed. cit., De causis, I, 2, 1, f. 191v: «Licet ista sit rei
Veritas nihilominus non credo istud ex intentione Aristotelis et Commentatoris ve-



272 Rusticus mendax

sta natura sono assai più frequenti nel volume del 1518, che com-
prende nell'ordine la Fisica, il De caelo et mundo, il De generatione et cor-

ruptione, le Meteore, il De Mineralibus, il De anima (integrato con il De
intellect et intellegibili e la Metaphjsica. Tutte queste opere erano già state

stampate, anche più d'una volta ma sempre in Italia, fin dagli anni
Settanta del Quattrocento26: Zimara perô voile offrire una raccolta
compléta e unitaria delle grandi parafrasi aristoteliche di Alberto, do-
tata di abbondanti note marginali che guidassero il lettore e gli facili-
tassero non solo l'accesso, ma la lettura critica del testo. Per lo più
queste note rimandano ad altri passi délia stessa o di altre opere di
Alberto, indicano i relativi luoghi aristotelici o individuano fonti, espli-
cite e implicite. Altre note segnalano invece i luoghi in cui Alberto si

discosta dall'esegesi dei commentatori arabi27, oppure offre una inter-
pretazione alternativa a quella successivamente proposta da altri espo-
sitori latini28. In altre note ancora Zimara interviene di persona,
lodando la «bellezza» delle questioni, delle soluzioni e degli argomenti
proposti da Alberto29, oppure segnalandone le difficoltà30.

Nessuna presa di posizione dottrinale si trova invece nelle anno-
tazioni, peraltro assai meno numerose, dell'edizione del De animalibus,

ma ciô non significa che Zimara non avesse le sue opinioni su alcune
delle affermazioni di Alberto in ambito zoologico. Ben lo vediamo
dall'opera più célébré di Zimara, la Fabula dilucidationum in dictis Ari-
stotelis et Averrois, pubblicata postuma nel 1537, ristampata moltissime
volte e inclusa, nel 1562, nella «giuntina enchiridia», l'edizione del

rum esse ...»; II, 1, 1, f. 207v: «Hiis duobus rationibus potuisset doctor addere
tertiam rationem positam ab Averroi...».

26 Cf. Gesamtkatalog der Wiegendrucke. Band I, sub voce. E' degno di nota che,

mentre numerose opere di Alberto vennero pubblicate nel XV secolo in Francia e

Germania, gli incunaboli delle parafrasi aristoteliche e del De animalibus siano tutti di
origine italiana.

27 Cf. Physic. I, f. 2r; IV, f. 57v; V, f. 60v.
28 Ad esempio nel De mineralibus, III, f. 145v si précisa: «Per hoc solvitur

argumentum Egidij qui negavit per artis beneficium posse unam speciem metalli in
aliam permutari».

29 Cf. ad es. Physic., I, 15r («Pulchrum quaesitum»; «Solutio doctoris
subtilissima»); IV, f. 48v («Nota pulchrum casum de duobus corporibus»); Meteor., I,
78v («Nota pulchras rationes doctoris»); III, f. 93r («Obiectio pulchra»); IV, 119v

(«Quesitum pulchrum»).
30 Cf. ad es. Physic., IV, f. 49v («Considéra quia in ista solutione videtur doctor

admittere casum quod videtur non debere admitti ex sententia philosophi in 2 de

anima, t.c.113»); De caelo, II, f. 34r («Sed in hoc est locus speculationis»).



Rusticus mendax 273

l'Aristotele latino più usata sino ai giorni nostri31. Massima espres-
sione di quella trattatistica volta a spiegare i «luoghi difficili» e a risol-
vere le «contraddizioni» di Aristotele e dei suoi commentatori che
ebbe straordinaria fortuna fra XV e XVI secolo, la Tabula è al con-
tempo un repertorio delle idee di Aristotele e Averroè; un dizionario
filosofico che utilizza alcuni concettichiave (anima, esse, materia, mens,

motus ecc.) per interventi teorici e polemici di notevole impegno; in-
fine una enciclopedia di «scienze della vita». In conformità alla forma-
zione e agh interessi medici dell'autore, essa contiene infatti molte
voci che affrontano questioni di medicina, farmacia, anatomia e fi-
siologia: fra queste ultime una curiosa digressio de talpa, sinora trascu-
rata dagli storici ma non priva di interesse, poiché contiene testimo-
nianza di una vivace controversia concernente l'interpretazione di un
passo albertino.

Nel De anima, trattando dei cinque sensi, Aristotele aveva affer-
mato che, come tutti gli animali vivipari adulti che non siano «incomplet!»,

anche le talpe sono dotate di occhi, pur se ricoperti di pelle: la
loro cecità — egli chiariva nell'Historia animalium — dipenderebbe non
dalla mancanza dell'organo della vista, ma da un arresto del suo svi-
luppo32. Numerosi autori antichi avevano discusso questa tesi e Zi-
mara è abbastanza ben informato del dissidio fra quanti, corne Ga-
leno, l'avevano accettata e quanti, come Simplicio, riteneva invece che
le talpe fossero capaci di vedere, anche se in modo sfuocato. A favore
di quest'ultima posizione — ricordava Zimara — poteva portarsi una
testimonianza di Alberto. Questi, nel De animalibus, aveva infatti so-
stenuto che le talpe si nutrono anche di rane e rospi, raccontando di
aver assistito alla cattura di un rospo da parte di una talpa:

et expertus sum quod libenter pascitur bufonibus et ranis: unde inveni
quod talpa sub terra per pedem fortiter tenuit magnum bufonem et bufo
fugiens de terra iam eduxerat totum corpus et clamavit fortiter propter
morsum talpae33.

31 Tabula diluâdationum in dictis Aristotelis et Auerrois, in: Aristotelis Opera cum
Averrois Commentariis, rist. anast. dell'ed. di Venezia del 1562—74, Minerva,
Frankfurt/M., 1962, Suppl. III. Sülle stampe e la fortuna della Tabula di Zimara si

veda A. Antonaci, Ricerche sull'aristotelismo del Rinascimento. Marcantonio Zimara
(cf. nota 14), I, 17-23.

32 De anima, III, 1, 425 a 10 (nelle edizioni col commento averroistico, come
quella usata da Zimara, questo passo corrisponde a II, 5, tx. comm. 130); Historia
animalium, I, 9, 491 b 27-34 e IV, 8, 533 a 3-15.

33 Albertus Magnus De animalibus libri XXVI, ed. H. STADLER, Aschendorff,
Münster 1916-1920, II, 1425. Si vedano in proposito gli interrogativi di P. Hoss-



274 Rusticus mendax

Se le talpe fossero completamente cieche — concludeva Zimara —

come potrebbero cacciare in questo modo34? Del resto — continuava —

c'era chi aveva presentato Alberto corne un sostenitore délia capacità
visiva delle talpe: secondo un autore che viene sempre chiamato noster

Gaetanus, Alberto sosterrebbe solo che gli occhi delle talpe, abituate a

vivere sotto terra, non sarebbero in grado di vedere le cose comuni,
ma saprebbero tuttavia percepire la luce esterna, senza peraltro es-

serne feriti grazie alla protezione di una spessa pelle priva di peli. Chi
è questo Gaetanus? La prima persona cui verrebbe da pensare è il do-
menicano Tommaso de Vio, universalmente detto «il Gaétano» in
quanto originario di Gaeta. Benché non fosse stato suo allievo
(Tommaso de Vio lasciô l'università di Padova per quella di Pavia

proprio nel 1497, anno in cui il giovane Marcantonio si immatricolava
in artibus35), Zimara ben conosceva le opere di questo suo illustre con-
temporaneo, le cui idee avevano lasciato profonda eco nell'ambiente
padovano. In quest'occasione, perô, Zimara non si riferiva a lui, che
del resto, nel commentare la parte del De anima relativa agli organi di
senso, non si era soffermato sull'esempio aristotelico delle talpe36.

Quest'esempio, invece, aveva attratto l'attenzione di un precedente
maestro dello studio di Padova, Gaetano di Thiene, che nell'Expositio
super très libros de Anima, composta intorno al 1443, aveva assunto
proprio Alberto Magno come guida per chiarirne il significato37. Che

proprio Gaetano di Thiene sia il noster Gaetanus di Zimara risulta senza

FELD, in: Die eigenen Beobachtungen des Albertus Magnus, 165 (cf. nota 12), e

Albertus Magnus als Naturphilosoph und Naturwissenschaftler, 89—90 (cf. nota 12).
34 «Albertus in 22 cap. lib. de animalibus, cap. de talpa, dicit quod ipse expertus est

talpam nutriri libenter ex bufonibus et ranis, et se invenisse talpam per pedem tenere
fortiter magnum bufonem, et bufo fugiens iam de terra tenebat totum corpus extra
terram, et clamabat fortiter propter morsum talpae Modo visus huic animali ad

venandum huiusmodi animalia sub terra videtur esse sibi necessarius», Tabula, ed.

cit., f. 379vb.
35 A. AnTONACI, Ricerche sull'aristotelismo del Rinascimento. Marcantonio

Zimara, I, 106—107 (cf. nota 14).
36 Cf. In libros de anima, II, 12: uso l'edizione di Palermo del 1598 (apud Io.

Baptistam Maringum), 156—158.
37 Su Gaetano di Thiene resta fondamentale il vecchio libro di S. DA

VALSANZIBIO, Vita e dottrina di Gaetano di Thiene filosofo dello Studio di Padova
(1387—1465), Studio Filosofico dei FF.MM. Cappuccini, Padova 21949. Sul commen-
to al De anima, 37 e 68; per l'uso di Alberto da parte di Gaetano, ivi, 18. E' interessante

rilevare che fra i beni menzionati nel testamento di Gaetano (ivi, 221) com-
paiano «octo libros qui sunt Albertus de animalibus. Albertus super libros physico-
rum. Albertus super libro de anima et de generatione cum aliis».



Rusticus mendax 275

ombra di dubbio dal confronto fra i loro testi, il cui parallelismo è

evidente:

Albertus in presenti loco videtur
dicere, ut notât noster Gaetanus,
quod talpa, licet non videat sensibilité

communiter occurrentia, et quia
ut plurimum moratur sub terra
non indiget oculis, et raro est

supra terram, et propter consue-
tam operationem terrae et te-
nebram sustinere lumen non posset
nisi oculos tectos pelle haberet, ob
quod in loco oculorum exterius
pilos non habet pellis eius ut magis
sit spisesa. Unde ex his verbis
colligitur ex intentione Alberti
quod quando talpa est supra
terram percipit se esse super terram per
lumen reflexum a pelle eius38

Dopo averla riferita, Zimara rifiutava l'interpretazione di Gaetano,
perché a suo parere tradiva l'autentico pensiero di Alberto, quale ri-
sultava dalla descrizione della talpa présente nel De animalibus, citata
alia lettera con varianti insignificanti:

Albertus in 22 libro de animalibus, capitulo de talpa dicit, quod est
animal paruum de genere mûris, quod et mus terrenus et caecus dicitur, et
est brevium crurium et acuti unguis, quinque anteriores et quatuor
posteriores, habens digitos coloris nigri, pili mollis et breuis sed spissi, loca
oculorum habens non oculos, unde pelle in loco oculorum non habet
pilosam40.

Dall'affermazione che la talpa non ha gli occhi ma i «loca oculorum»,
Zimara correttamente deduceva che Alberto fosse convinto della to-

38 Tabula, ed. cit., ff. 379vb-380ra.
39 Expositio Gaetani thienensis supra libros de anima Aristotelis Vincentiis,

per Henricum de sancto Urso, 1486, II, ad tx. comm. 130, ff. non numerati (uso
l'esemplare conservato alla Biblioteca Braidense di Milano, segnatura AI.XIII.22). II
largo uso che Gaetano di Thiene fa di Alberto è segnalato da E.P. MAHONEY, Albert
the Great and the Studio Patavino, 544-546 (cf. 4), che tuttavia non menziona né

questo passo né il feroce giudizio su Alberto naturalista che, come si vedrà qui sotto,
Zimara riprese da Gaetano.

40 Tabula, ed. cit., f. 380ra (cf. Albertus Magnus De animalibus libri XXVI, ed. cit.,
II, 1425).

Albertus tarnen vult quod talpa
dum est supra terram licet non
videat xisibilia communiter occurrentia,

tarnen videt lumen solis reflexum a

pelle suos oculos conperiente, et
hoc percipit se esse super terram\ et
secundum hoc posset dictum
Aueroys moderari. Habuit autem

talpa oculos cute coopertos ne a terra
sub qua habitat offenderentur et
ut forte lumen possent tolerare et fuit
non pilosa ut esset magis perspi-
cua non prohibens luminis per-
ceptionem39.



276 Rusticus mendax

tale cecità delle talpe41. Il tentativo di imporgli una dottrina non sua

era percio seccamente rifiutato: «mihi videtur quod ista non sit Al-
berti opinio»; «nec verba ilia Aberti asserunt expresse illam senten-
tiam quam sibi imponit Gaetanus»; «Dico igitur Talpam nullo modo
videre contra Simplicium et Gaetanum, qui hoc maie imponit
Alberto»42. Ma se Gaetano di Thiene aveva commesso un'errore esege-
tico, attribuendo ad Alberto un'opinione evidentemente incompatibile
con la sua affermazione che le talpe sarebbero del tutto prive di oc-
chi, Alberto aveva commesso un ben più grave errore di fatto, dal

momento che la presenza nelle talpe di bulbi oculari ben formati,
anche se atrofizzad, era attestata dalle minuziöse osservazioni di Ari-
stotele e Galeno:

Et dico quod Albertus in hoc loco non est sustinendus, sed magis Ari-
stoteli et Galeno est adherendum asserentibus talpam habere oculos sub

pelle licet laesos et lacessitos ut diximus.

Malgrado la precisazione «in hoc loco» sembrasse circoscriverne la

portata, l'apprezzamento di Zimara sulla scarsa affïdabilità di Alberto
corne naturalista non riguardava solo il caso specifico delle talpe, ma
valeva in generale. Egli infatti faceva sua una feroce sentenza attri-
buita alio stesso Gaetano di Thiene:

Unde Gaetanus noster solebat dicere in lingua latina duos viros illustres
fuisse mendaces in rebus particularibus, quorum alter fuit nobilis, alter
rusticus: nobilem asserebat Plinium quia in multis mentitur, sed solet
tune dicere ut aiunt; alter veto rusticus est Albertus qui dicit se exper-
tum, et in multis talibus non vemm dicit43.

Purtroppo non sono riuscito a trovare traccia di questa sentenza nelle

opere di Gaetano, ove pure il nome di Alberto ricorre molto spesso: è

owiamente possibile che il passo che la contiene mi sia sfuggito, ma è

altrettanto possibile che essa — e la formula «solebat dicere» induce a

41 Questa è effettivamente l'opinione che Alberto aveva già difeso, contro
Aristotele, in un precedente passo del De animalibus (ed. cit., I, 51): «haec enim est

privata occulis, ut videtur: Sed hoc experimento probavi ...: et quando subtiliter
incidi eam, nichil omnino inveni nigredinis nec materiae occulorum sed carnem
inveni ibi humidam magis quam alibi». Cf. P. HOSSFELD, Die eigenen Beobachtungen

des Albertus Magnus, 159 (cf. 12); Albertus Magnus als Naturphilosoph und
Naturwissenschaftler, 85 (nota 12). Fuorvianti sono invece i rilievi di Scanlan (Albert
the Great. Man and the Beasts, 24 e 180 n. 143.2 [cf. nota 10]), che non rileva come
le dissezioni di Alberto siano meno accurate di quelle Aristotele (di cui si veda, in
particolare, Historia animalium, IV, 8, 533 a 3-15), che pure vorrebbero falsifïcare.

42 Tabula, ed. cit., f. 380ra-rb.
43 Tabula, ed. cit., f. 380rb.



Rusticus mendax 277

pensarlo - appartenesse al repertorio delle «battute» che ogni buon
docente impiega a lezione e che vengono tramandate per tradizione
orale da generazioni di studend. Comunque sia, l'accostamento fra
Plinio e Alberto compiuto da Gaetano di Thiene e riportato da Zi-
mara appare da un lato abbastanza naturale, non tanto perché, mal-
grado le loro profondissime differenze, questi due autori sembrano
accomunati da un analogo spirito enciclopedico, quanto perché, proprio

nel corso del XVI secolo, i loro nomi vennero più volte intrec-
ciaü e confusi: basd ricordare che la prima traduzione francese di una
selezione di brani dell'Historia naturalis venne più volte stampata, dal
1500 circa al 1544, insieme a Le grant albert. Des secrets des vertus des

herbei. D'altro lato, pur traendo da lui moite notizie, proprio nel De
animalibus Alberto aveva mantenuto un atteggiamento di supponente
distacco nei confronti di Plinio45 e si era compiaciuto di sottolineare
che molte tesi del suo antico predecessore erano inesorabilmente con-
futate dalle argomentazioni razionali e dalle osservazioni personali da

lui stesso prodotte46. II paragone fra i due «illustri latini» è quindi par-
ticolarmente severo perché, mentre attribuisce ad entrambi il poco
onorevole titolo di mendaces, indica la causa dell'inferiorità del «ru-
stico» Alberto rispetto al «nobile» Plinio proprio in cio che, agü occhi
dello stesso Alberto, rappresentava il segno della sua indiscutibile su-
periorità: il suo continuo riferirsi all'esperienza.

Resta da sottolineare, in conclusione, che questo malizioso capo-
volgimento di giudizio è significativo proprio perché non nasce da
un'umanisdca preferenza per gli autori classici rispetto agli scolastici,
e perciô rivela che nell'Itaha del Quattro e Cinquecento anche i fïlo-
sofi più interessati al suo lavoro avevano ormai nei confronti di
Alberto un atteggiamento assai libero e disincantato. Risulta inoltre
evidente che la nozione stessa di esperienza stava profondamente cam-
biando. Se per gli scolastici Alberto, che con instancabile passione
aveva integrate le auctoritates con la descrizione di innumerevoli osser-

44 Cf. Gesamtkatalog der Wiegendrucke. Band I, n° 667 e C.G. Nauert, Caius
Plinius Secundus, in Catalogus Translationum et Commentariorum, in: Mediaeval
and Renaissance Latin Translation and Commentaries, IV, The Catholic University
of America Press, Washington 1980, 316.

45 «Plinius enim iste multa dicit falsissima et ideo in talibus non sunt curanda
dicta ipsius», De animalibus, ed. Stadler, II, 1440.

46 Cf. ivi, 1343, 1372, 1419,1437, 1509, 1561.



278 Rusticus mendax

vazioni, dirette o indirette, meritava il dtolo di doctor expertus41, per i
contemporanei di Peuerbach e Leonardo da Vinci, avendo mescolato
con eccessiva disinvoltura teorie filosofïche e credenze popolari, dati
controllati di persona e aneddoti riferitigli dai rustici (dichiaratamente
una delle sue principali fonti di informazione48), egli era solo un vol-
gare bugiardo: un rusticus mendax, peggiore del «nobile» Plinio che,

quando raccontava frottole, aveva almeno l'eleganza di precisare «ut
aiunt», confessando di riportare semplici dicerie senza garantirne di

persona la veridicità.

47 II titolo è ricorrente negli Epyteta doctorum pubblicati da F. Ehrle, Die
Ehrentitel der scholastischen Lehrer des Mittelalters, Bayer, München 1919, 38, 42,
44. Cf. anche M. GRABMANN, Der Einfluss Alberts des Grossen auf das Mittelalterliche

Geistesleben, in: Mittelalterliches Geistesleben. Abhandlungen zur Geschichte
der Scholastik und Mystik, II, Hueber, München 1936, 352.

48 Cf. ad es. De vegetabilibus libri VII, ed. C. JESSEN, 95 e 579.


	Rusticus Mendax : Marcantonio Zimara e la fortuna di Alberto Magno nel Rinascimento italiano

