
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Trinität und Sein : der Traktat De signis notionalibus trinitatis et unitatis
supernae und seine Bedeutung für das trinitarische Weltbild des
Heymericus de Campo

Autor: Hoenen, Maarten J.F.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761100

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maarten J.F.M. Hoenen

Trinität und Sein

Der Traktat
De signis notionalibus trinitatis et unitatis supernae

und seine Bedeutung für das trinitarische Weltbild des

Heymericus de Campo*

I. Einleitung

«In der neuesten Zeit, nachdem durch die Philosophie eine Dreiheit
von Begriffen, gleichsam als notwendiger Typus der Vernunft,
eingeführt worden [ist], sind philosophische Deduktionen der
Dreieinigkeitslehre, fast könnte man sagen, Mode geworden.» Diese Worte
des deutschen Philosophen aus seinen zu Berlin in den Jahren 1840

gehaltenen Vorlesungen zur Philosophie der Offenbarung heben die
Dreiheit als Grundbestimmung des höchsten, vernünftigen Denkens
hervor und verweisen auf eine innere Verbindung zwischen Philosophie

und Theologie.1
Schelling gehört zu den bedeutendsten Vertretern des deutschen

Idealismus, einer philosophischen Richtung, in der die Idee der
Dreiheit eine wichtige Rolle spielt.2 Die Idee einer triadischen Struktur

des Denkens und der Wirklichkeit entsteht jedoch nicht erst mit
dem deutschen Idealismus. Sie hat ihre Wurzeln in der antiken py-

* Diese Studie wurde ermöglicht durch finanzielle Unterstützung von Seiten der
Niederländischen Organisation für wissenschaftliche Forschung (NWO). Freundliche

Ratschläge gaben Paul Bakker, Lodi Nauta, Gudrun Pluta und Zenon Kaluza.
1 SCHELLING, F.W.J., Philosophie der Offenbarung, 1. Band, Nachdruck der

Ausgabe von 1858, Darmstadt 1990, 314 (Ausgewählte Werke).
2 Schelling, F.W.J., Die Weltalter. Erstes Buch (aus dem handschriftlichen

Nachlaß), Nachdruck der Ausgabe von 1861, Darmstadt 1989, bes. 23 und 34
(Ausgewählte Werke), und HEGEL, G.W.F., Enzyklopädie der philosophischen
Wissenschaften im Grundrisse (1830), 2. Teil, Frankfurt/M. 1970, § 248 Zusatz, 30 (Werke

9): «(...) im Geiste ist die Grundform der Notwendigkeit die Dreiheit.»



Trinität und Sein 207

thagoreischen Schule. So behauptet Aristoteles am Anfang seiner
Schrift De caelo et mundo, das Kontinuum könne nur drei Dimensionen

haben, nicht mehr und auch nicht weniger. Er stützt sich dabei

auf Pythagoras, nach dessen Auffassung, so Aristoteles, das ganze

Universum und alle Dinge dieses Universums aus drei bestehen.3
Nun behauptet Aristoteles zwar in seiner Schrift De caelo et mundo,

alles sei aus drei zusammengesetzt, aber diese Uberzeugung klingt
in den anderen Werken des Corpus Aristotelicum kaum an. Es gibt
jedoch eine Stelle im zwölften Buch der Metaphysik, die in der Folgezeit

zu großer Bedeutung gelangte. Aristoteles spricht hier von den

Eigenschaften des göttüchen Denkens. Was er an dieser Stelle sagt,
trifft den ersten Punkt des Schellingschen Zitats: die notwendige Drei-
heit der höchsten Vernunft. Die göttliche Vernunft, so Aristoteles, ist
vollkommen und kann somit nur sich selbst, das Allerhöchste, zum
Objekt haben.4 Diese Bemerkung wurde in der Tradition so
verstanden, daß die göttliche Vernunft, die höchste Form des Denkens,

notwendig dreifach strukturiert sei. Die eine göttliche
Vernunft ist nämlich zugleich Ursprung des Denkens (intellectus), Gegenstand

des Denkens (intellectum) und die Verbindung beider (intelligere).
Dieser Gedanke wurde von vielen Denkern aufgegriffen und
weiterentwickelt, vor allem seit dem XIII. Jahrhundert, als die Metaphysik
des Aristoteles zum Lehrstoff an den Universitäten wurde, aber auch
im deutschen Idealismus.5

Die Tatsache, daß die Geschichte der Spekulationen über die
triadische Struktur der Wirklichkeit bis in die Antike zurückreicht,
ist ein Beleg dafür, daß der philosophische Begriff der Trinität eine

ursprüngliche und von der christlichen Theologie unabhängige
Tradition hat. Das bedeutet jedoch nicht, daß zwischen dem philosophi-

3 ARISTOTELES, De caelo et mundo, Buch 1, cap. 1, 268a6-13. Auch bei anderen
Vorsokratikern läßt sich die Idee, alles sei triadisch zusammengesetzt, finden, siehe
DK 36B1 (Ion von Chios).

4 Aristoteles, Metaphysica, Buch 12, cap. 9, 1074b32-35.
5 Siehe etwa Thomas VON Aquin, Summa theologia, 1, quaest. 14, art. 4, c.: «Et

sic patet ex omnibus praemissis quod in Deo intellectus, et id quod intelligitur et
species intelligibilis et ipsum intelligere sunt omnino unum et idem», und SCHEL-

LING, F.W. J., System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie
insbesondere (aus dem handschriftlichen Nachlaß), in: Schriften von 1801-1804, Nachdruck

der Ausgabe von 1859 und 1860, Darmstadt 1988, § 23, 696 (Ausgewählte
Werke): «Gott kann nicht sich selbst überhaupt affirmiren oder überhaupt sich selbst

erkennen, ohne sich unmittelbar zugleich wieder als Identität des Affirmativen und
des Affirmirten oder als Identität des Subjektiven und Objektiven zu affirmiren.»



208 Trinität und Sein

sehen und theologischen Begriff derselben keine Beziehung besteht.
Damit kommen wir zum zweiten Punkt des Zitats von Schelling. Die
theologische Spekulation über die göttliche Trinität wurde von den

Entwicklungen auf dem Gebiet der Philosophie nachhalüg beeinflußt.

Die Theologie hat sich auf die Philosophie gestützt, als sie
nach begrifflichen Mitteln suchte, um die Einheit Gottes und die
Dreiheit der göttlichen Personen zusammenzudenken.6 Dennoch gilt
auch umgekehrt, daß die theologischen Betrachtungen auf die
Philosophie eingewirkt haben, wie sich vor allem bei den mittelalterlichen
Autoren zeigen läßt. Aufgrund des theologischen Verständnisses der
Offenbarung, die als wahr und sicher galt, wurden sie in ihren
philosophischen Spekulationen von der Idee geleitet, das erste Prinzip der
Wirklichkeit sei trinitarisch strukturiert und habe seine Spuren in der
trinitarischen Struktur der Wirklichkeit hinterlassen.7 Auch in der
Neuzeit haben sich Theologie und Philosophie in diesem Punkt
gegenseitig befruchtet.8

Heymericus de Campo, der wichtigste Vertreter des spätmittelalterlichen

Albertismus, gehört zu den Denkern, bei denen der
Begriff der Trinität in der Philosophie eine wichtige Rolle spielt. Das
trifft vor allem für seine Metaphysik zu. Er steht in der Tradition
von Philosophen, die von der universellen trinitarischen Struktur der
Wirklichkeit überzeugt sind. Diese Ansicht tritt bereits in seiner
frühesten Schrift, dem Compendium divinorum, einem Werk, das die
Grundbegriffe seines Denkens enthält, deutlich hervor.

Obwohl es sich um einen Grundbegriff seines Denkens handelt,
hat er die Trinität nur einmal zum Thema eines Werkes gemacht,
und zwar in der kleinen aber interessanten Schrift De signis notionali-
bus et unitatis supernae. In dieser Schrift erörtert er die Art und Weise,
wie die Geschöpfe als vestigia trinitatis die trinitarische Struktur ihres
Schöpfers bezeugen, und legt er dar, wie die Wirklichkeit, von den

6 Dazu P. GerliTZ, Außerchristliche Einflüße auf die Entwicklung des

christlichen Trinitätsdogmas, Leiden 1963.
7 So versucht etwa Raymundus Lullus, die Trinität Gottes in seiner Philosophie

rational zu ergründen, um so den islamischen Gelehrten, die die göttliche Trinität
verneinen, mit Vernunftgründen zu überzeugen. Zur Lehre Lulls und deren
kritischer Rezeption im Mittelalter siehe J.N. HlLLGARTH, Ramon Lull and Lullism in
Fourteenth-Century France, Oxford 1971, bes. 258 (Oxford-Warburg Studies).

8 Ausführlich dazu E. Coreth, «Zur Philosophie der Trinität im Denken der
Neuzeit bis Schelling», in: Der Streit um den Gott der Philosophen. Anregungen und
Antworten, hrsg. von J. MÖLLER, Düsseldorf 1985, 48-80 (Beiträge zur Theologie
und Religionswissenschaft).



Trinität und Sein 209

niedrigsten Elementen bis zur höchsten Form des Denkens,
grundsätzlich trinitarisch aufgebaut ist. Dieses Werk bildet das «anschauliche»

Gegenstück zu den metaphysischen Spekulationen, wie sie in
den anderen Werken des Heymericus dargelegt sind.

In unserem Beitrag möchten wir auf dieses Werk, das von der
Forschung noch nicht untersucht worden ist, tiefer eingehen. Zuerst
werden wir aber die metaphysischen Trinitätsspekulationen des
Heymericus wie auch ihren Hintergrund und ihren Ort im spätmittelalterlichen

Denken näher zu betrachten haben.

II. Die Fundamente der Hejmericschen Trinitätslehre

Wie gesagt, tritt der Begriff der trinitarischen Struktur des Universums

bei Heymericus bereits in seiner frühesten Schrift, dem
Compendium divinorum, in seiner grundlegenden Bedeutung hervor. Gehen
wir also auf dieses Werk etwas näher ein. Das Compendium wurde in
den Jahren 1420—1422 zu Diest bei Löwen verfaßt.9 In diesem Traktat,

der als Handbuch der Metaphysik angelegt ist, wird die ganze
Wirklichkeit, vom ersten Prinzip bis zu den materiellen Seienden, in
einem begrifflichen Zusammenhang dargestellt. Der neuplatonische
Gedanke der Emanation steht dabei im Mittelpunkt.10 Die Vielheit
der Geschöpfe strömt aus der Einheit des Ersten heraus, wobei die
Vielheit eine Folge der sich immer erweiternden Entfernung von der

9 So J.B. KOROLEC, Quelques informations sur le «Compendium divinorum» de
Heimericus de Campo ainsi que sur un commentaire inconnu de ce «Compendium»,
in: Mediaevalia Philosophien Polonorum 10 (1961) 33-39, bes. 38. Das Compendium ist
auf der Grundlage der Handschrift Krakow, Biblioteka Jagiellonska, Cod. 695
herausgegeben in J.B. KOROLEC, «Compendium divinorum» Heimeryka de Campo
wrkp. BJ 695. Studia nad dziejami Albertyzmy Kolonskiego, in: Studio Mediemstyc^ne
8 (1967) 19-75, und 9 (1968) 3-90. Über die Handschriftenlage des Compendium
informiert L. BURIE, «Proeve tot inventarisatie van de in handschrift of in druk be-
waarde werken van de Leuvense theologieprofessoren uit de XVe eeuw», in: Facultas
S. Theologiae Lovaniensis 1432-1797, hrsg. von E.J.M. VAN ElJL, Leuven 1977,
215-272, bes. 224-225 (Biblioth. Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 45).

10 Vom Inhalt des Compendium handeln E. COLOMER, Nikolaus von Kues und
Raimund Llull. Aus Handschriften der Kueser Bibliothek, Berlin 1961, 11-12
(Quel-len und Studien zur Geschichte der Philosophie 2); J.B. Korolec,
«Heymeric de Campo et sa vision néoplatonicienne de Dieu» in: Albert der Große.
Seine Zeit, sein Werk, seine Wirkung, hrsg. von A. Zimmermann, Berlin 1981,
208-216 (Miscellanea Mediaevalia 14); M.J.F.M. HOENEN, Heymeric van de Velde.
Eenheid in de tegendelen, Baarn 1990, 24-33 (Geschiedenis van de wijsbegeerte in
Nederland 4).



210 Trinität und Sein

Einheit des Ersten ist.11 Die Wirklichkeit gleicht einem
pyramidenförmigen Gebilde, dessen Spitze die Einheit des ersten Prinzips

und dessen Grundfläche die Vielheit der Geschöpfe darstellt.
Vor dem Hintergrund dieser Emanationslehre entwickelt Heyme-
ricus den Gedanken der trinitarischen Struktur der Schöpfung.

Die wichügsten Begriffe der Heymerischen Emanationslehre
sind fluere und procedere oder causare.12 Der Terminus fluere hebt die
Einheit des ersten Prinzips mit der gesamten Schöpfung hervor,
wohingegen die Begriffe procedere und causare den Unterschied in den

Mittelpunkt stellen. Alles, was aus dem Ersten strömt (omne fluens),
bleibt in sich und mit dem Ersten identisch. In der Schöpfung ist
nichts, was die Ausströmung des Göttlichen in irgend einer Weise
hindert. Das Göttliche ist demnach überall in der Schöpfung auf
gleiche Weise gegenwärtig.13 Dennoch ist kein Geschöpf dem ersten
Prinzip gleich. Das Geschaffene, das aus dem Göttlichen strömt, hat
nämlich aus sich die Möglichkeit zum Nicht-Sein, und diese
Möglichkeit bewirkt eine grundsätzliche Trennung zwischen Gott und
Geschöpf, denn Gott ist nur vollkommene Tätigkeit und hat keine

Möglichkeit zum Nicht-Sein. Je weiter sich nun ein Geschöpf vom
göttlichen Ursprung trennt, desto größer wird seine Möglichkeit zum
Nicht-Sein, und desto weniger wird es an der in sich identischen
göttlichen Ausströmung teilhaben können. Dieses «Sich immer weiter

von dem Ursprung Trennen» wird von Heymericus mit den
Begriffen procedere oder causare benannt.14

11 Dieser Gedanke wird im dritten Buch des Compendium, das der Emanationslehre

gewidmet ist, begründet. Siehe HEYMERICUS de Campo, Compendium divinorum,
ed. KOROLEC (wie Anm. 9), 12-34.

12 Diese Begriffe hat Heymericus dem Kommentar des Albertus Magnus zum
Ciber de causis entnommen, siehe ALBERTUS MAGNUS, De causis etprocessu universitatis

a prima causa, Lib. 1, tract. 4. cap. 1—5, hrsg. von W. FAUSER, Münster 1993 (ed.
Col., 17/2), 42—49. Eine ausführliche Erörterung der Albertschen Lehre gibt A. DE

Libera, Albert le Grand et la Philosophie, Paris 1990, 117-177 (La Recherche de la

Vérité).
13 HEYMERICUS DE Campo, Compendium divinorum, ed. Korolec 1968 (wie Anm.

9), 13 und 15: «(...) Ex hoc trahe, quod fluere est diffusio actus ab actu, et quod
omne fluens ut sie manet in fonte, et per consequens omne fluens est eiusdem
naturae cum suo fonte. Praeterea: omne fluens est prineipium regionem diver-
sitatis non attingens, ergo est simplex secundum essentiam et esse (...).»

14 Ebd., 13: «(...) aliud est fluere et procedere; processio enim est causalis com-
municatio, quae cum sit actio in subiecto praesupposito, necessario distat a causa»,
und 22: «Item: cum actus non habeat esse processionis, nisi ex parte potentiae, po-
tentia non habeat <esse> fluentis prineipii, nisi ex parte actus, ut ex supra habitis



Trinität und Sein 211

Jedes Geschöpf setzt sich also aus zwei Prinzipien zusammen.
Das eine verweist auf den göttlichen Ursprung (das a quo), das
andere auf das «an sich» des Geschöpfs (das quod est)ds Aus diesem
doppelten Bezug geht nach Heymericus hervor, daß jedes Geschöpf
ein Abbild des Göttlichen in sich trägt, und zwar in zweifacher
Hinsicht.

Erstens gibt es eine allgemeine Weise des Abbildes, eine assimila-

tio universalis, die in dem a quo gründet und darauf basiert, daß das

Göttliche ohne Hindernis in jedes Geschöpf hineinströmen kann.
Jedes Geschöpf trägt dieses Abbild auf gleiche Weise.16 Zweitens
gibt es eine Art der Abbildung, die mit dem quod est verbunden ist
und bei den verschiedenen Geschöpfen unterschiedlich ist. Sie wird
assimilatio particulates genannt und gründet darin, daß die verschiedenen

Arten der Geschöpfe je eine andere Entfernung vom ersten
Prinzip haben. Geschöpfe, die dem Göttlichen nahestehen, drücken
die Einheit des Ersten auf eine vollkommenere Weise aus als jene,
die vom Göttlichen weiter entfernt sind.17

Beide Arten der Abbildung sind trinitarisch strukturiert. Zuerst
gehen wir auf die trinitarische Struktur der sogenannten assimilatio
universalis ein. Die Einströmung des Göttlichen in die Geschöpfe ist
einfach und der Substanz nach immer mit sich identisch. Dennoch
können an ihr drei Aspekte unterschieden werden, die gegenseitig in
einer Beziehung stehen, wie esse, posse und operand8 Ihr Unterschied
gründet darin, daß es innerhalb der Einheit der Substanz eine Abstufung

hinsichtlich der Nähe zur göttlichen Einheit gibt.19 Die drei
genannten Aspekte, die Heymericus der Tradition entnimmt, bestim-

liquet, sequitur quod diversitas eorum originaliter est a potentia, identitas ex parte
actus. Ibi funda, quod potentia est radix diversitatis (...).»

15 Heymericus DE Campo, Compendium divinorum, ed. KOROLEC 1967 (wie Anm.
9), 62. Heymericus greift hier eine Begrifflichkeit auf, die ihren Ursprung in De heb-

domadibus des Boethius hat und unter anderen von Albertus Magnus und Johannes
de Nova Domo weiter entwickelt wurde.

16 Heymericus de Campo, Compendium divinorum, ed. Korolec 1968 (wie Anm.
9), 9-11.

17 Ebd., 11-12.
18 Obwohl Heymericus hier hauptsächlich von esse, posse und operari spricht,

handelt er in diesem Zusammenhang auch von der Triade unum,potens und bonum.
19 Ebd., 10: «Cum autem huiusmodi très influentiae ab unio simplici et primo

procédant, ideo sunt unus influxus secundum substantiam, diversificatus secundum
virtutis extensionem; quae quidem diversitas oritur ex distantia et umbra, quam pa-
titur in rei possibilitate.»



212 Trinität und Sein

men das individuelle Geschöpf in seiner Ganzheit, sowohl die
Substanz als auch die zur Substanz gehörigen Akzidenzien. Das esse ist
der fundamentalste Aspekt. Er ist bestimmend für das Wesen und
legt das Fundament für die beiden anderen Aspekte, die nach Hey-
mericus als akzidentelle Bestimmungen aufzufassen sind. Das esse

geht dem posse und operativoraus, denn es können nur ein Vermögen
und eine Handlung existieren, wenn es ein Seiendes gibt.20

Mit dem Unterschied zwischen esse, posse und operari ist die
fundamentale trinitarische Struktur eines jedes Geschöpfes
gekennzeichnet. In dieser Triade können jedoch wieder andere Triaden
unterschieden werden. So ist das Sein des Geschöpfs nach Heymericus
auf folgende Weise zusammengesetzt, wobei erneut eine dreifache
Bestimmung hervorgehoben wird: Erstens gibt es dort ein esse forma-
bile, welches das Fundament des geschaffenen Seins bildet, zweitens
ein esse formans, welches das Fundament bestimmt und spezifiziert,
und schließlich ein esse formatum, welches aus dem Zusammenbestehen

der ersten beiden Bestimmungen hervortritt.21
Diese letzte Triade ist von großer Wichtigkeit, denn sie bildet die

Grundlage der Einteilung in Genus, Differenz und Spezies. Das Genus

ist als esse formabile zu betrachten, die Differenz als esse formans
und die Spezies als esse formatum?2 Damit ist das Wesen des

Geschöpfes bestimmt. Die Eigenschaften, die dem Wesen zukommen,
das Proprium und die Akzidentien, werden von Heymericus mit dem

posse beziehungsweise dem operari in Beziehung gesetzt.23
Das bedeutet, daß die fünf Universalien mit der Einströmung

des Göttlichen in die Schöpfung verbunden sind. Es existiert also

20 Ebd., 10: «(...) posse et operari praesupponunt secundum naturae ordinem
esse, quia non est intelligibile, quod aliquid habeat virtutem et operationem carens
esse, sive cum non sit.»

21 Ebd.
22 Im Hintergrund steht hier Porphyrius, siehe Porphyrii Isagoge (translatio Boethii),

hrsg. von L. Minio-Paluello, Paris 1966 (Aristoteles Latinus 1/6), 23 (15, 6.7):
«Et genus quidem consimile est materiae, formae vero differentia.»

23 Ebd., 10: «(...) tantum quinque sunt universalia, scilicet genus, species,
differentia, proprium et accidens. Cum enim esse, respiciendo id, in quo est
secundum rationem, sit triplex, scilicet formans, formabile et formatum, ut [patet]
ex superius digestis manifestum est, oportet quod esse sit radix triplicis essentiae,
scilicet generis, speciei et differentiae; genus enim nominat essentiam formabilem,
differentia essentiam formantem, et species <essentiam> («essentiam» braucht hier
nicht hinzugefügt zu werden, M.H.), cuius est actus, est esse formatum; proprium
autem radicatur in secunda influentia, et accidens in tertia.» Mit der zweiten und
dritten Einströmung sind das posse und operari gemeint.



Trinität und Sein 213

eine innere Beziehung zwischen der trinitarischen Struktur der
Geschöpfe und den Universalien. Die Universalien sind nicht nur die

allgemeinen Prinzipien menschlicher Erkenntnis, die angewendet
werden, um die Wirldichkeit zu verstehen. Sie sind auch die Prinzipien

der Wirklichkeit selbst. Logik und Metaphysik sind für Heyme-
ricus miteinander verbunden. Beide bezeugen die trinitarische Struktur

der Wirklichkeit.
Auch bei der assimilatio particularis tritt die trinitarische Struktur

hervor. Sie bezieht sich jedoch nicht auf die einzelnen Geschöpfe,
sondern auf die Schöpfung als Ganzes. Die assimilatio oder filiatio
particularis wird, wie bereits gesagt, durch den Abstand des Geschöpfes

vom ersten Prinzip bestimmt. Je näher sich ein Geschöpf beim
Ersten befindet, desto vollkommener ist sein esse, posse und operari.
Der Abstand zwischen dem höchsten und dem niedrigsten
Geschöpf ist in drei Abstufungen aufgeteilt, womit der triadische Aufbau

der geschaffenen Welt als Ganzes gegeben ist. Ganz oben
stehen die substantiae per se stantes, die Intelligenzen, denen das esse, posse

und operari nach der höchst möglichen Vollkommenheit zukommen,
auch wenn sie hier nicht wie bei Gott zusammenfallen. Danach
folgen die veränderlichen Substanzen, bei denen das posse und operari
nicht vollständig aus dem eigenen Sein hervortreten, sondern von
den höheren Substanzen ermöglicht werden müssen. Schließlich
folgen die Geschöpfe ohne eigenes posse und operari, wie die Materie,
die Zeit und die Bewegung.24 Das geschaffene Universum ist somit
aus drei verschiedenen Graden der Vollkommenheit zusammengesetzt:

eine oberste Stufe des höchsten Seins {esse superius), eine mittlere

Stufe des niedrigeren Seins {esse inferius) und eine tiefste Stufe
des untersten Seins {esse infimum).2i

In einer etwas späteren Schrift, den Theoremata totius universi, werden

die im Compendium entwickelten philosophischen Gedanken auf
Gott angewendet und mit den theologischen Begriffen der göttli-

24 Ebd., 11-12: «Particularis autem filiatio secundorum ad primum attenditur
penes maiorem et minorem propinquitatem secundorum ad ipsum primum, gratia
cuius propinquitatis maiorum et minorum quaedam accipiunt esse comprehendens
esse, posse, operari totaliter, licet non individualiter et simpliciter, sicut substantiae
stantes per seipsas, quaedam autem esse comprehendens posse et operari secundum

aliquid, sicut substantiae generabiles et corruptibiles, quaedam nullo modo, sicut
materia, motus et tempus.»

25 Ebd., 12. Das «esse infinitum» der Edition soll nach der Handschrift Mainz,
Cod. Mog. 614, in «esse infimum» korrigiert werden.



214 Trinität und Sein

chen Personen verknüpft.26 Heymericus spricht in diesem
Zusammenhang nicht nur von esse, posse und operari, sondern auch von Einheit

(unitas), Wahrheit (Veritas) und Gutheit (bonitas), Erinnerung
(memoria), Intellekt (intellectus) und Willen (voluntas). Wie im Compendium
werden auch in den Theoremata die einzelnen Aspekte der verschiedenen

Triaden zueinander in Beziehung gesetzt. So heißt es in bezug
auf die Triade Einheit, Wahrheit und Gutheit, daß die Dinge, die
durch die Einheit zu Einem gemacht werden, durch die Wahrheit im
Erkennen und durch die Gutheit im Streben unterschieden und
vervielfältigt werden.27 Und zur Triade Erinnerung, Erkennen und Wille
wird ausgeführt, daß die Erinnerung der Grund des Erkannten ist
und daß nur das Erkannte vom Willen gewollt werden kann. Der
Wille setzt also Erinnerung und Erkennen voraus.28 Diese drei
Aspekte werden von Heymericus, der Tradition entsprechend, mit
den drei göttlichen Personen verbunden, dem Vater, dem Sohn und
dem Heiligen Geist. Die erste Person ist Prinzip der zweiten (des

Sohnes), und beide sind Prinzip der dritten (des Heiligen Geistes).29
Dennoch geht Heymericus hier nicht als Theologe, sondern als

Philosoph vor. Die Begründung der trinitarischen Struktur des ersten
Prinzips und der Schöpfung wird rein begrifflich durchgeführt. Es

gibt in diesem Zusammenhang nur einen Bibelverweis.30 Aber dieser
Verweis ist nicht als Begründung gemeint, sondern dient nur als

Bestätigung dessen, was sich aus den philosophischen Betrachtungen
begrifflich ableiten läßt. Heymericus bleibt in seinen Spekulationen

26 Im Compendium wird zwar über die trinitäre Struktur des ersten Prinzips
gesprochen, aber dabei bleiben die göttlichen Personen unerwähnt. Die Theoremata

totius universi sind herausgegeben in E. COLOMER, «Heimeric van den Velde entre
Ramon Llull y Nicolas de Cusa», in: Gesammelte Aufsätze zur Kulturgeschichte
Spaniens, 21. Band, hrsg. von Joh. VINCKE, Münster 1963, 216—232, bes. 229-232
(Spanische Forschungen der Görresgesellschaft).

27 Ebd., 230 n. 7: «Quae unitas identificat, Veritas intelligibiliter et bonitas appe-
tibiliter distinguit seu plurificat.»

28 Ebd., n. 9: «Nihil amatur nisi praenoscatur. Ergo amoris spiratio est boni
cogniti communicatio. Unde fit quod Trinitatis propositiae persona tertia procedit
communiter a prima et secunda.»

29 Ebd., 229 n. 6, 230 n. 9-12. Die wichtigste Quelle der Analogie zwischen der
göttlichen Trinität und den drei Aspekten der menschlichen Seele (memoria,
intellectus, voluntas) ist Augustin. Siehe den Verweis in Anm. 80.

30 Ebd., 230 n. 10: «Intellectuale formativum imaginis prolis et Verbi paternum
est genitivum. Affectuale bonifluum doni amoris et Sancti Spiritus est finale spi-
rativum. Unde très personae Pater, Verbum et Sanctus Spiritus nominantur a
Johanne.» Vgl. Joh. 15,26 und Joh. 16,15.



Trinität und Sein 215

über die Trinität Philosoph, auch wenn er theologische Begriffe
verwendet.31

III. Der Hintergrund

Heymericus greift in seinen Betrachtungen über die Trinität Gedanken

auf, die in den Werken vieler mittelalterlicher Autoren ihren
Niederschlag gefunden haben. Das gilt auch für die Idee der universellen

trinitarischen Struktur des Universums. Auf zwei solcher Quellen
möchten wir hier kurz eingehen. Anschließend werden wir dann die

Trinitätsspekulationen des Heymericus vor dem Hintergrund der
Lehrentwicklungen des späten Mittelalters etwas näher betrachten.

1. Albertus Magnus und Raymundus Hullus

Heymericus gehört zu den Denkern, die in der Auslegung des Corpus
Aristotelicum tiefgehend von den Schriften des Albertus Magnus
geprägt sind. Dieser Einfluß tritt im Tractatus problematicus klar zutage,
einer in den Jahren 1425—26 verfaßten Schrift, in der Heymericus die
albertistische Deutung des Aristoteles gegenüber derjenigen der
Thomisten verteidigt.32 Aber auch im Compendium divinorum finden
sich Stellen, wo Heymericus sich der Tradition des Albertus
anschließt und sich den Thomisten gegenüber kritisch äußert.33

Einer der wichtigsten Gedanken des Compendiums, der auch von
Albertus erörtert wurde, ist die Idee der universellen trinitarischen
Struktur des Universums. Im Kommentar zu De caelo et mundo bringt
Albertus eine ausführliche Betrachtung über die Vollkommenheit
der materiellen Körper und des Universums, die zwar an Aristoteles

31 Im weiteren Verlauf der Theoremata geht Heymericus auf die trinitarische
Struktur des geschaffenen Universums ein und handelt dabei erneut, wenn auch
anders als im Compendium, von den Universalien, ebd., 231 n. 27: «Esse, vivere et
intelligere se habent ad invicem ut formale ad formans in eodem genere. Horum
primum secundo est formabilius et hoc secundum tertio formabili nullo modo.
Quare natura intellectualis est formaliter individibilis, a qua cadit in diversitatem
specificam quidditas Vitalis et in differentiam genericam forma essentialis.»

32 Zu dieser Schrift und den Auseinandersetzungen zwischen Albertisten und
Thomisten siehe (noch immer grundlegend) G. MEERSSEMANN, Geschichte des

Albertismus, Heft 1: Die Pariser Anfange des Kölner Albertismus, Paris 1933 (Dis-
sertationes historicae 3), und Heft 2: Die ersten Kölner Kontroversen, Rom 1935

(Dissertationes historicae 5).
33 Heymericus DE Campo, Compendium divinorum, ed. KOROLEC 1968 (wie Anm.

9), 80-83.



216 Trinität und Sein

anknüpft, aber mit Gedanken aus Avicenna, Averroes und Hermes
Trismegistos durchsetzt ist.34 Er gibt dort eine ausführliche
Begründung, weshalb nur drei Dimensionen möglich sind und spricht
in diesem Zusammenhang ausdrücklich von der universellen trinitari-
schen Struktur des Universums: Perfectio cuiuslibet est in ternario.35 Diese

trinitarische Struktur tritt überall hervor: in der Sprache, in der

Ordnung des Universums und in der Anzahl der möglichen Arten
des Körpers.36

In anderen Werken des Albertus wird die Triade esse, posse, operari
verwendet, so etwa in den Kommentaren zu Dionysius.37 Dort tritt
sie in der Angelologie hervor, anläßlich der Frage, ob die Engel im
Moment ihrer Erschaffung bereits Böses tun können. Albert
verneint diese Frage mit der Begründung, das Wirken (operari) der Engel,

obschon sie nach ihrem Sein (esse) und ihrem Können (posse)

vollkommen sind, setze das Sein voraus, nicht nur der Natur nach,
sondern auch zeitlich.38 Wir treffen hier also auf die gleiche
Ordnung der Triade, wie sie von Heymericus behauptet wird, obwohl
Albertus sie hier nicht mit der göttlichen Trinität oder der Problematik

der vestigia trinitatis in Zusammenhang bringt. 39

34 Albertus Magnus, De caelo et mundo, hrsg. von P. Hossfeld, Münster 1971,
Lib. 1, tract. 1, cap. 2, 2-7 (ed. Col., 5/1). Vgl. ARISTOTELES, De caelo et mundo,

Lib. 1, cap. 1, 268a6-28.
35 Ebd., 5.
36 Ebd., 5.
37 Die Triade esse, posse, operari läßt sich nicht nur bei Albertus nachweisen. Sie

hat ihren Ursprung in den Werken des Pseudo-Dionysius und wird auch von
Bonaventura, Robert Kilwardby und später Nicolas Cusanus angeführt, auch wenn
sie eine abweichende Terminologie verwenden. Die dionysische Trias ousia, dynamic,

energeia wird hier mit essentia, virtus, operatio oder substantia, virtus, operatio wiedergegeben.

Siehe dazu mit Quellenangaben R. HAUBST, Das Bild des Einen und
Dreieinen Gottes in der Welt nach Nikolaus von Kues, Trier 1952, 47 (Trierer Theologische

Studien 4)
38 ALBERTUS Magnus, Super Dionysium De divinis nominibus, hrsg. von P. SIMON,

Münster 1972, cap. 4, 269 (ed. Col. 37/1): «(...) quamvis sit perfectus (sc. angelus)
in esse et posse et collatione non indigens et deo proximus, tarnen oportuit, quod
prius esset, quam operaretur, non solum natura, sed etiam tempore.» Siehe auch

DerS., Super Dionysium De caelesti hierarchia, hrsg. von P. Simon/ W. KÜBEL,
Münster 1993, cap. 11, 169 (ed. Col. 36/1). Vgl. die von Heymericus in Anm. 20
weiter oben genannte Triade.

39 In den theologischen Werken dagegen wird die Triade esse, posse, operari von
Albertus als eine von vielen vestigia trinitatis aufgelistet, ohne jedoch auf den Bezug
zur göttlichen Trinität weiter einzugehen. Siehe Albertus Magnus, Commentarii in



Trinität und Sein 217

Ein zweiter Autor, der als Hintergrund für die Trinitätslehre des

Heymericus wichtig ist, ist Raymundus Lullus. Dieser katalanische
Denker verwendet mehrere Triaden, etwa im Rahmen seiner Lehre
von den Korrelativen, die sich auch in den Werken des Heymericus
finden lassen.40 Bedeutsam sind in dieser Hinsicht nicht nur das
bereits genannte Compendium und die Theoremata totius universi, sondern
auch und vor allem die Werke aus der etwas späteren Zeit, wie das

Sigillum aeternitatis, auf das weiter unten noch eingegangen wird, die

Disputatio de potestate ecclesiastica und das Colliget principiorum.41 Im
letzteren Werk beschäftigt sich Heymericus ausdrücklich mit dem Denken

des Lullus. Er übernimmt trinitarische Motive von Lullus und
verbindet sie mit Triaden, die schon in seinen früheren Werken eine

wichtige Rolle spielen, wie die genannte Triade esse (substantia), posse
und operari.

2. Johannes WyclifundJohannes de Nova Domo

Es ist hier nicht der Ort, das Heymericsche Denken in seine
unmittelbare philosophische Umgebung einzuordnen. Dazu ist die
Quellenlage noch immer zu dürftig. Dennoch wollen wir hier auf zwei
Punkte, die uns für das Verständnis des Heymericschen Denkens
wichtig scheinen, aufmerksam machen.

I Sententiarum, Paris 1893, Lib. 1 dist. 3, art. 16, 110 (ed. Borgnet, 25), und DERS.,
Summa theologiae, Pars 1, tract. 3 quaest. 15, Paris 1895, 84-86 (ed. Borgnet 31).

40 In seinen Schriften bezieht Lullus mehrfach Korrelative aufeinander, ähnlich
wie Heymericus im Compendium die Begriffe formabile, formans, formatum miteinander
verbindet. Zur Korrelativlehre des Raymundus Lullus siehe E.W. PLATZECK, Die
Lullsche Kombinatorik. Ein erneuter Darstellungs- und Deutungsversuch mit
Bezug auf die gesamteuropäische Philosophie, in: Franziskanische Studien 34 (1952) 33-
60 und 377-407, bes. 385-388, und Ders., Raimund Lull. Sein Leben, Seine Werke.
Die Grundlagen seines Denkens (Prinzipienlehre), 2 Bände, Düsseldorf 1962 und
1964 (Reg.), (Bibliotheca Franciscana 5 und 6). Da es bei Lullus und Heymericus
um Triaden geht, die in der Tradition wiederholt hervortreten, läßt sich nicht
eindeutig bestimmen, ob Heymericus sich bei der Verwendung dieser Triaden
tatsächlich auf Lullus stützt. Fest steht aber, daß Heymericus die Werke des Lullus
gekannt hat und sich von ihnen hat beeinflussen lassen. Siehe dazu Colomer,
Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 39, und Ch. Lohr, Die Überlieferung der Werke
Ramon Lulls, in: Freiburger Universitätsblätter 78 (1982) 20-28.

41 Dazu E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 17-39, und R.

Imbach, Theologia Raymundi Lulli memoriter epylogata: Das Ramon Llull gewidmete
Kapitel im «Centheologicon» des Heymericus de Campo (1395-1460), in: FLstudios

Uulianos 23 (1979) 185-193.



218 Trinität und Sein

Erstens verdient der Versuch von Heymericus, die triadische
Struktur der Wirklichkeit mit dem realen Fundament der Universahen

in Beziehung zu setzen, Beachtung. Er bringt uns auf die Frage
nach dem Zusammenhang zwischen Trinitätsspekulation und dem,
was man als «Metaphysik der Logik» bezeichnen kann. In dieser
Hinsicht ist eine Bemerkung des Johannes Wyclif aus seinem Werk
De universalibus von Bedeutung, die ebenfalls eine Verbindung
zwischen der Trinität und den Universahen herstellt. Nach Wychf führt
eine Betrachtung der Universahen zur Einsicht in die götthche
Trinität. Die Universalien stellen für ihn vestigia trinitatis dar. Denn die

Beziehung zwischen den Universalien und den zu einer Spezies
gehörigen Individuen ist derjenige zwischen der götthchen Natur und
den götthchen Personen gleich. Wie die Spezies die allgemeine Natur
der einzelnen Individuen darstellt, ohne daß die Individuen alle

gleich sind, ist auch die götthche Wesenheit die Natur der drei
Personen, ohne daß die eine Person mit der anderen zusammentrifft.42
So kann Wychf dann auch schlußfolgern, daß die Erkenntnis der
Universalien der beste Weg zu den verborgenen götthchen Mysterien
sei: Notitia universalium est gradus praecipuus scalae sapientiae ad indagan-
dum veritates abscondites.43 Die Logik und ihre Theorie der Universahen
ist damit nicht nur eine Konstruktion des menschhchen Geistes, wie
es die Nominalisten wahrhaben wollen, sondern ein Ausdruck der

götthchen Wahrheit, wie sie in der Schöpfung aufleuchtet. Daher
erklärt sich auch, so Wychf, daß Gott es nicht zugelassen hat, daß
die Lehre der Universahen jemals ganz vergessen werden sollte.
Denn damit würde der Mensch den Aufstieg zu den götthchen
Geheimnissen verlieren.44

Diese Uberzeugung Wychfs stützt sich auf den Gedanken der
Einheit aller Erkenntnis: Die verschiedenen Arten der Erkenntnis
lassen sich aufeinander zurückführen und verdeutlichen einander. So

42 Johannes Wyclif, Tractatus de universalibus, hrsg. von I.J. Mueller, Oxford
1985, 105: «Convenientia autem est inter naturam divinam et naturam specificam,
verbi gratia, specie homini habente, exempli gratia, tantum tria supposita, scilicet
Petrum, Paulum et Iohannem, ut patet ex tribus: Primo in hoc quod sicut natura
specifica est singulum horum suppositorum et nullum illorum est reliquum, sie
natura divina est singulum suorum suppositorum et nullum illorum est reliquum (...).»

43 Ebd., 175. Siehe auch ebd., 357: «Ideo, notitia de universalibus de tanto pro-
derit, de quanto disposuerit ad intelligendum Scripturam sacram, materiam de In-
carnatione, de Trinitate et de ordine creandi effectus cum Sanctis doctoribus.»

44 Ebd., 175: «Et haec credo est ratio quare Deus non permittit scholam de

universalibus in toto deficere.»



Trinität und Sein 219

besteht für Wyclif gemäß seinen Darlegungen in De universalibus und
in De veritate sacrae scripturae ein innerer Zusammenhang zwischen der
Schrift und der Logik. Die Schrift weist die Existenz der Universalien

nach, und die Logik verdeutlicht die Schrift, wo es um die
Inkarnation und die Trinität geht.45 Auch der Gesamtaufbau der Summa

de ente bezeugt die Integration der Wissenschaften. Dieses Werk,
das teilweise eine Bearbeitung seiner Vorlesung zu den Sentenzen des

Lombarden darstellt, umfaßt sowohl logische, naturphilosophische,
metaphysische als auch theologische Traktate.46 Obwohl diese Traktate

selbständig aufgebaut sind, stehen sie im Dienst eines einzigen
Projektes: Die rationale Begründung der Wirklichkeit, wie diese uns
in der Schrift entgegentritt. Wyclif analysiert die Schrift nicht lediglich

mit Mitteln der Theologie, sondern auch mit Mitteln der
Philosophie. Für ihn gibt es keine grundsätzliche Trennung zwischen Theologie

und Philosophie. Das Fundament der Theologie wird auch von
der Metaphysik gelegt: Die Existenz Gottes kann notwendig bewiesen

werden.47

45 Siehe neben den oben angeführten Stellen aus De universalibus auch JOHANNES
WYCLIF, De veritate Sacrae Scripturae, hrsg. von R. BUDDENSIEG, 3 Bände, London
1905-1907, Nachdruck New York 1966 (Wyclifs Latin Works), cap. 8, 169: «(...) ex

parte rei est dare universalia prêter signa et noticia istarum creaturarum com-
munium est medium ad intelligendum trinitatem increatam (...).» Diese Idee findet
sich auch in der Antwort des Johannes Wyclif auf die Kritik des Karmeliten
Johannes Kenningham; siehe JOHANNES WYCLIF, Determinatio [Johannis Wyclif]
contra Kjlingham Carmelitam, in: Fasciculi Zizaniorum magistri Johannis Wyclif cum
tritico, ascribed to Thomas Netter of Waiden, hrsg. von W. W. SHIRLEY, London
1858 (Rerum Britannicarum Medii Aevi Scriptores, Rolls Series 5), 453-476, bes.
453: «Très sunt nidi in quibus ego cum aliis pullis Christi adhuc volare nescientibus
nutrior, in silva Scripturae, pabulo veritatis; quibus protegimur contra versifias hae-

reticorum, contra ampullosas argutias sophistarum, et contra animalem sapientiam
mandanorum. Et primus nidus in parte logicus est, quomodo cognoscimus universalia

ex parte rei; ut genus et speciem, de quibus Scriptura verificat crebrius sensum
suum (...).»

46 Über den Aufbau der Summa de ente und ihre Beziehung zum
Sentenzenkommentar siehe J.A. ROBSON, Wyclif and the Oxford Schools, Cambridge
1961, 115—140, und J.I. CATTO, «Wyclif and Wycliffism at Oxford 1356—1430», in:
The History of the University of Oxford, Vol. 2: Late Medieval Oxford, hrsg. von
J.I. Catto/R. Evans, Oxford 1992, 175-261, bes. 179.

47 J.A. Robson, Wyclif and the Oxford Schools (wie Anm. 46), 142 Anm. 1

(Aufzeichnung in der Handschrift Worcester Cathedral Chapter Library F. 65, fol.
33r): «Proposiciones Wyclif in determinacione sua. Prima. Deum esse probari
potest per infallibilem demonstracionem a puro philosopho.»



220 Trinität und Sein

Eine ähnliche Haltung läßt sich bei Heymericus nachweisen. In
mehreren seiner Werke, wie dem Sigillum aeternitatis und dem Colliget
principiorum, ist er auf der Suche nach einer universellen Form des

Wissens, die sowohl die Philosophie als auch die Theologie
einschließt.48 Bei dieser universellen Form des Wissens spielen trini-
tarische Begriffe eine wichtige Rolle. Wie in den Schriften Wyclifs
gilt auch hier, daß die Metaphysik einen wichtigen Ausgangspunkt
der theologischen Spekulationen bildet. Die menschliche Seele hat
einen thesaurus omnium scihilium, welcher durch Selbsterkenntis
erschlossen werden kann. Somit hat der Mensch die innere Fähigkeit,
bis zu allen Wahrheiten, nicht nur den natürlichen und menschlichen,

sondern auch den göttlichen, auf natürliche Weise
vorzudringen.49

Diese Vorgehensweise Wyclifs und des Heymericus gewinnt an

Bedeutung, wenn sie in den Rahmen der Diskussion um die Natur
der theologischen Sprache gestellt wird, wie sie seit der zweiten Hälfte

des vierzehten Jahrhunderts geführt wurde. Bei verschiedenen
Theologen, wie etwa Petrus von Ailly und Johannes Gerson, bricht
die Einsicht durch, daß die Sprache der Theologie sich von der der
Philosophie grundsätzlich unterscheidet und daß beide nicht miteinander

in Zusammenhang gebracht werden können.50 Die Diskussion
um dieses Thema blieb nicht auf die Universitäten beschränkt, wie
die Verurteilung und die Hinrichtung von Johannes Hus und Hieronymus

von Prag beweisen.51 Sie markiert den Beginn eines neuen

48 E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 17—24 und 29—39, und
jüngst R. IMBACH, «Quelques remarques sur le traité De sigillo eternitatis de

Heymeric de Campo», in: Albertus Magnus und der Albertismus. Deutsche
philosophische Kultur des Mittelalters, hrsg. von M.J.F.M. Hoenen/A. DE LIBERA, Leiden

1995, 297—302 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 48).
49 E. COLOMER, ebd., 30 (nach der Handschrift Cod. Cus. 106, fol. 213v—214r):

«(...) constituitur in homine quidam doctrinalis omnium scibilium modo humano
thesaurus ad intelligendum veritates divinas, naturales et humanas (...).»

50 Grundsätzliches zu dieser Entwicklung in Z. KALUZA, «Les sciences et leurs
langages. Note sur le statut du 29 décembre 1340 et le prétendu statut perdu contra
Ockham», in: Filosofia e teologia nel trecento. Studi in ricordo di Eugenio Randi,
hrsg. von L. BlANCHI, Louvain-la-Neuve 1994, 197-258, bes. 223-255.

51 Dazu Z. KALUZA, Le chancelier Gerson et Jérôme de Prague, in: Archives
d'Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 51 (1984) 81—112, und M.H. SHANK,

«University and Church in Late Medieval Vienna: Modi dicendi et operandi, 1388—

1421», in: Philosophy and Learning. Universities in the Middle Ages, hrsg. von M.J.
F.M. Hoenen/J.H.J. Schneider/G. WIELAND, Leiden 1995, 43-59 (Education
and Society in the Middle Ages and Renaissance 6).



Trinität und Sein 221

Abschnitts in der Geschichte der spätmittelalterlichen Kultur, die im
Reformationsstreit ihre epochale Folge hat.

Heymericus und mit ihm J ohannes Wyclif halten an der Einheit
von Philosophie und Theologie fest. Sie vertreten damit einen
Standpunkt, der den Auffassungen des Petrus von Ailly und Johannes

Gerson entgegengesetzt ist. Welches die geschichtliche Bedeutung

dieser Debatte ist, ob sie mit der Diskussion zwischen
Nominalisten und Realisten verwandt ist, muß anderswo untersucht werden.

Soviel steht jedenfalls fest, daß die philosophischen Gedanken
über die Trinität, wie sie bei Heymericus hervortreten, nicht lediglich
als ein Beispiel der allgemeinen vestigia trinitatis Tradition zu betrachten

sind. Sie haben auch ihren Ort in der Debatte um die Anwendung

der Philosophie in der Theologie.
Zweitens: Heymericus ist der wohl ausgesprochenste Albertist

seiner Zeit. In vielen seiner Werke sind die Spuren des Denkens des

Albertus Magnus zu finden. Dennoch lassen sich die Heymericschen
Gedanken nicht vollständig auf die des Albertus zurückführen.
Heymericus hat Traditionen aufgenommen, die bei Albertus abwesend
sind. Noch wichtiger aber ist, daß er in den von Albertus übernommenen

Themen eigene Akzente setzt. Diese Akzente verleihen dem
Albertismus des fünfzehnten Jahrhunderts seine typische Form.52
Nun ist Heymericus dabei nicht immer selbständig vorgegangen,
sondern hat sich von den Gedanken des Johannes de Nova Domo
leiten lassen, der den Albertismus als eine von Nominalismus und
Thomismus getrennte Schule profiliert hat.53 Um also den
Heymericschen Albertismus vor dem Hintergrund seiner Zeit verstehen zu
können, ist es wichtig, die Beziehung zu Johannes de Nova Domo
zu untersuchen. Was die Spekulationen über die Trinität betrifft, so
läßt sich dazu eine Beobachtung anstellen, die erkennen läßt, wie die
Werke des Albertus aus der Perspektive der damaligen Debatte über
die Beziehung zwischen Philosophie und Theologie gelesen wurden.

Es wurde bereits angedeutet, daß die Triade esse, posse und operari
in den Werken des Albertus mehrfach vorkommt. In den theologi-

52 Dazu am Beispiel der Intellektlehre M.J.F.M. HOENEN, «Heymeric van de
Velde (...— 1460) und die Geschichte des Albertismus. Auf der Suche nach den

Quellen der albertistischen Intellektlehre des Tractatus problematicus», in: Albertus
Magnus und der Albertismus (wie Anm. 48), 303-331.

53 Über Johannes de Nova Domo siehe Z. Kaluza, Les querelles doctrinales à

Paris. Nominalistes et réalistes aux confins du XlVe et du XVe siècles, Bergamo
1988, 87-125 (Quodlibet 2).



222 Trinität und Sein

sehen Werken betrachtet er sie, ohne das weiter auszuführen, als

vestigia trinitatis. In den Kommentaren zu Dionysius fehlt der Bezug
zur göttlichen Trinität ganz.54 Das ändert sich bei Johannes de Nova
Domo. In seiner Schrift De esse et essentia wird die gleiche Triade
genannt und auf die göttliche Trinität angewendet: In qualibet enim re

sunt tria: esse videlicet, posse et connaturalis operatio: esse appropriatur Patri,
posse Filio, operatio Spiritui SanctoV Daraus ergibt sich eine wichtige
Ubereinstimmung zwischen Johannes de Nova Domo und Heymeri-
cus. Die Beziehung zwischen den drei metaphysischen Begriffen esse,

posse, operari, wie Albertus sie behauptet, wird von Johannes de Nova
Domo und Heymericus in ihren philosophischen Werken als ein
Abbild der göttliche Trinität betrachtet. An sich ist diese Identifikation

nicht neu. Wenn sie aber im Rahmen der spätmittelalterlichen
Diskussion über das Verhältnis von Theologie und Philosophie
betrachtet wird, gewinnt sie an Bedeutung. Diese Identifikation zeigt,
daß die Albertisten des fünfzehnten Jahrhunderts die Schriften des

Albertus aus der Perspektive einer Integration von Theologie und
Philosophie lasen. Interessant ist in dieser Hinsicht, daß der Tho-
mist Gerardus de Monte in seiner Antwort auf den Tractatus
problematic Heymericus' darauf hinweist, Albertus habe immer zwischen
Theologie und Philosophie unterschieden, als ob er damit sagen
wollte, Heymericus habe in seiner Aufnahme des Albertischen Denkens

diese Trennung nicht respektiert.56 Vielleicht sind wir hier auf
einen Punkt gestoßen, der uns helfen kann, der Stellung des

spätmittelalterlichen Albertismus in seinem Streit mit dem Thomismus
und dem Nominalismus auf die Spur zu kommen.57

IV. Der Trakat De signis notionalibus

Gehen wir jetzt näher auf den Traktat De signis notionalibus ein, eine

Schrift, die nach ihrem Umfang zu den kleineren Werken des Hey-

54 Siehe oben Anm. 39.
55 Johannes de Nova Domo, Tractatus de esse et essentia, in: G. Meers-

SEMAN, Geschichte des Albertismus, Heft 1 (wie Anm. 32), 91—191, bes. 166.
56 GERARDUS DE Monte, Tractatus ostendens concordantiam saneti Thomae et vene-

rabilis domini Alberti, Köln um 1485 Voullième Köln 447), fol. AAair (UB Tübingen,

Cd 1809 Inc.).
57 Diesen Punkt werde ich in meinem Buch «From Scholasticism to Rationalism.

Late Medieval and Early Modern Albertists and Albertism», das ich zur Zeit in
Vorbereitung habe, weiter ausführen.



Trinität und Sein 223

mericus gerechnet werden muß und der Determinatio super peregrina-
tione aus dem Jahre 1458 vergleichbar ist.58 Zuerst möchten wir die
Authentizität und die Datierung des Werkes untersuchen. Anschließend

werden wir dann die Struktur und den Inhalt der Schrift erörtern.

7. Die Authentizität

Uber die Autorschaft des Traktats De signis notionalibus kann Folgendes

festgestellt werden:
1. Im Incipit wird die Schrift ausdrücklich Heymericus

zugeschrieben: «Incipit tractatus de signis notionalibus trinitatis et unita-
tis superne magistri Heymerici de Campo professons sacre théologie
eximii.»59 Es gibt keinen Grund, diese Zuschreibung in Zweifel zu
ziehen.

2. Der Traktat wird im bekannten Katalog des Rooklosters unter
den Schriften des Heymericus aufgeführt. Er trägt dort die vollständige

Überschrift: «De signis notionalibus et unitatis superne.»60 Wie
aus dem der Überschrift nachgestellten Buchstaben «e» hervorgeht,
war der Traktat in der Bibliothek zu Eindhoven vorhanden.61 Die
einzige erhalten gebliebene Handschrift stammt aus der Bibliothek
des Klosters Bethlehem.62 Es handelt sich also nicht um die im
Katalog verzeichnete Handschrift. Somit ist die Angabe des Katalogs
ein selbständiger Beleg für die Echtheit des Traktats.

58 Die Schrift umfaßt in der Handschrift nur 10 Kolumnen. Zur Determinatio

superperegrinatione siehe den Verweis in Anm. 76 weiter unten.
59 Wien, Österreichische Nationalbibliothek (ÖNB), series nova (sn), 12788, fol.

55vb.
60 Wien, ÖNB, sn, 12694, fol. 163r, und Z. Kaluza, «Trois listes d'oeuvres de

Heimeric de Campo dans le «Catalogue du Couvent Rouge» («Rouge Cloître>)», in:
Mediaevalia Philosophica Polonorum 17 (1973) 9—15, bes. 11 n. 16 («nationalibus» ist
nach der Handschrift in «notionalibus» zu ändern).

61 Zur Bedeutung der nachgestellten Buchstaben im Katalog des Rooklosters
siehe Z. KALUZA.

62 Der Traktat ist, soweit bekannt, nur in der Handschrift Wien, Österreich.
Nationalbibliothek, series nova, 12788, fol. 55v—58r, überliefert. Siehe dazu L. BüRIE,
«Proeve tot inventarisatie» (wie Anm. 39), 234. Über die Herkunft der Handschrift
gibt Auskunft E. PERSOONS, Handschriften uit Kloosters in de Nederlanden in We-

nen, in: Archives et bibliothèques de Belgique 38 (1967) 71, und DERS., Het intellectuele
leven in het klooster Bethlehem in de 15de eeuw, in: Archives et bibliothèques de Belgique

43 (1972) 47—84; 44 (1973) 85—143, bes. 128. Heymericus stand in engem Kontakt

mit dem Kloster Bethlehem. Siehe dazu Anm. 73 weiter unten.



224 Trinität und Sein

3. Schließlich gibt es eine Anzahl von inhaltlichen Übereinstimmungen

zwischen unserem Traktat und den Schriften des Heymeri-
cus:

Im Tractatus de sigillo aeternitatis wird die göttliche Trinität anhand
eines Zirkels mit eingeschriebenem Dreieck veranschaulicht. Dieses
Bild wird auf ähnliche Weise in unserer Schrift verwendet.63 Zudem
werden in beiden Werken Begriffe verwendet, die in der scholastischen

Literatur nur selten vorkommen, wie «(de)pingere» für «sich
ausmalen» und «regyrare» für «zurückwenden».64

In den Theoremata totius universi, einem bereits genannten Werk
des Heymericus, werden Triaden angeführt, die auch in unserer
Schrift vorkommen.65 Zudem liegt beiden Werken die Idee der
universellen triadischen Struktur der Schöpfung zugrunde: Omne creatum

originaliter extat trinum,66

Auch im Compendium divinorum steht die universelle triadische
Struktur der Schöpfung im Mittelpunkt.67 Zudem weist dieses Werk
in seinem ersten Satz eine interessante Ähnlichkeit mit unserer
Schrift auf. Wo im Compendium gesagt wird, der Autor werde etwas
über das erste Prinzip ausführen iuxta meifacultatem, heißt es in unserer

Schrift unter Verwendung des gleichen Topos, er möchte von
den Abbildungen der göttlichen Trinität iuxta facultatem hominis
handeln.68

63 E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 17-24 (enthält ausführliche
Auszüge aus dem Tractatus de sigillo aeternitatis).

64 E. COLOMER, ebd., 24, und Anm. 107.
65 Zu erwähnen sind hier etwa die Triaden esse (substantia), posse (potentià), agere

(ioperativ), und memoria, intellectus und voluntas. Siehe Heymericus de Campo,
Theoremata totius universi (wie Anm. 26), 231-232 n. 29 und 39, und Ders., "De signis
notionalibus (wie Anm. 59), fol. 56v und 57v.

66 HEYMERICUS DE Campo, Theoremata totius universi (wie Anm. 26), 231 n. 24,
und DERS., De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 56v: «(...) traducitur a Deo
créante in quamlibet creaturam quantumcumque uilem quedam similitudo in qua
similitudine est participata essencia, participata potencia, et participata causalitas

operandi (...).»
67 Siehe oben.
68 Heymericus DE Campo, Compendium divinorum, ed. Korolec 1967 (wie Anm.

9), 56: «(...) in secundo (sc. tractatu) quaedam specialiter de primo universitatis en-
tium principio iuxta mei facultatem ingenioli discutiam (...).» und De signis notionalibus

(wie Anm. 59), fol. 55vb: «(...) iuxta facultatem homini propriam ad hanc
trinitatem inuisibilem te manuducam.» Zu bemerken ist, daß der Topos <duxta mei
facultatem» auch von anderen Autoren verwendet wird, vor allem, wo es um die

Erforschung der Geheimnisse Gottes geht. An sich betrachtet, ist die Verwendung



Trinität und Sein 225

Nehmen wir diese Punkte zusammen: das Incipit, den
Bibliothekskatalog und die inhaltlichen Ubereinstimmungen, so kann an
der Authentizität des Traktats kein Zweifel mehr bestehen.

2. Die Datierung

Ist die Authentizität so gut wie gesichert, läßt sich über die Datierung

viel weniger ausmachen. Es fehlen eindeutige Angaben. Der
Hinweis im Incipit, Heymericus sei professor sacrae theologiae eximius,

besagt nicht, daß der Traktat nach 1428 geschrieben ist, dem Jahr, in
dem Heymericus seine Professur an der theologischen Fakultät zu
Köln antrat, sondern gibt nur an, daß die Abschrift, wie sie in der
Wiener Handschrift erhalten geblieben ist, nach 1428 angefertigt
wurde.69 Die Datierung des Traktats ist damit noch immer offen.
Eine Betrachtung des Inhalts führt ebenfalls zu keinen handfesten
Hinweisen. Das Problem der Trinität wurde von Heymericus bereits
in den frühesten Schriften erörtert und begegnet ebenso in den
letzten Werken.

Einen besseren Anhaltspunkt bietet wohl die Tatsache, daß

Heymericus sich in seiner Schrift an eine bestimmte Person wendet,
die er am Anfang des Werkes als inquisitor trinitatis bezeichnet.70 Damit

lassen sich auch die im Traktat vielfach benutzten Formen des

Imperativs erklären: finge, perpende, considéra, die sich alle an die
genannte Person zu wenden scheinen.71 Kurz nach dem Beginn und

dieses Topos denn auch kein Beleg für die Autorschaft. Sie unterstützt jedoch die
anderen Argumente.

69 Heymericus de Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb:

«Incipit tractatus de signis notionalibus trinitatis et unitatis superne magistri Hey-
merici de Campo professons sacre théologie eximii.» Zur Biographie des Heymericus

siehe G.-R. Tewes, Die Bursen der Kölner Artisten-Fakultät bis zur Mitte des
16. Jahrhunderts, Köln 1993, 48 (Studien zur Geschichte des Universität zu Köln
13), und M.J.F.M. HOENEN, Academic and Intellectual Life in the Low Countries.
The University Career of Heymeric de Campo (f 1460), in: Recherches de Théologie
ancienne et médiévale 51 (1994) 17-209, bes. 187.

70 HEYMERICUS DE Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «Nunc
conuerto stilum ad te, o trinitatis ineffabilis et ad plenum imperscrutabilis inquisitor,

iuxta facultatem homini propriam, symbolice, ut tuo desiderio pro uiribus meis
exiguis satisfaciens ex uisibilibus nobis notis ad hanc trinitatem inuisibilem te ma-
nuducam (...).»

71 Ebd., fol. 56va: «Hoc, inquam, exemplar diuinum pinge in imaginacione tua
(...)»; ebd., fol. 56vb: « et ita perpende modos originales diuine essentie et sue

operacionis extrinsece non habere aliquam differenciam realem ad intra (...)», fol.
57ra: «Deinde considéra splendorem luminaris circulariter concaui (...).»



226 Trinität und Sein

am Ende des Traktats wird die genannte Person von Heymericus
erneut angesprochen, dann aber mit frater,12 Diese letzte Bezeichnung
könnte auf eine Entstehung des Traktats während der Löwener Zeit
des Heymericus hindeuten, also nach 1435, als er dort Professor der

Theologie war und mit den Fratres des Klosters Bethlehem, unweit
der Stadt, in Verbindung stand.73 Auf eine Entstehung während dieser

Zeit weist auch die Herkunft der erhaltenen Handschrift unseres
Traktats hin, stammt sie doch aus dem Besitz der ehemaligen
Klosterbibliothek von Bethlehem.74

Dennoch gibt es auch Argumente, die gegen die spätere
Abfassungszeit in Löwen zu sprechen scheinen, und zwar die bereits
erwähnten Übereinstimmungen mit den Werken der früheren Periode,
vor allem mit dem Tractatus de sigillo aeternitatis, einer Schrift, die während

des Aufenthalts am Basler Konzil zwischen 1432 und 1435

abgefaßt wurde.75
Diese Ähnlichkeiten könnten eine frühe Datierung nahelegen.

Aber auch hier gibt es keine zwingenden Gründe. Es ist durchaus

möglich, daß Heymericus in unserer Schrift auf Material zurückgreift,

das er bereits früher geschrieben oder konzipiert hat. Im
Compendium divinorum, in den Theoremata und im Tractatus de sigillo aeterni-

72 Ebd., fol. 56ra: «Ecce, frater karissime, qualiter in creatura infima poteris
trinitatem personarum manuduccione quadam obscura reperire», und ebd., fol. 58r:

«Itaque, precare frater, oremus dominum hune scienciarum, qui dat scienciam par-
uulis, quatenus nostros exteriores et interiores intuitus dirigat et contineat in sue
trinitatis beatificatricis prenoscitis enigmatibus (...).» Die Tatsache, daß Heymericus
sich hier wieder an die zu Beginn des Werkes genannte Person wendet und diese

nun als frater bezeichnet, macht es unwahrscheinlich, daß es sich um einen Topos
handelt.

73 Im Kloster Bethlehem las Heymericus über die Ars des Raymundus Lullus.
Siehe dazu P. IMPENS, Chronicon Bethlemiticum, Lib. 2, art. 7, § 4, Wien, ÖNB, sn
12816 (311-95), fol. 118v, angeführt von Persoons, «Het intellectuele leven» (wie
Anm. 62), 58: «(Heymericus) qui tempore magnarum vacanciarum apud fratres
Bethleemiticos feriatus degens, pluribus fratribus complementa artis et sciencie Ray-
mundi Lulli, quod omne scibile prenotavit, edocuit.» Näheres zum Kloster Bethlehem

findet sich im Monasticon Beige, Band 4: Province de Brabant, Lüttich 1970,
1005-1024.

74 Aus dem Besitz des Klosters stammen auch weitere Handschriften mit
Werken des Heymericus, siehe E. PERSOONS, «Het intellectuele leven» (wie Anm.
62), 128. Der dort angeführte Dialogus ist aller Wahrscheinlichkeit nach eine
unechte Schrift. Siehe dazu Z. KALUZA, Dialogus Heimerici de Campo cum Gode-
frido de Campo, Recherches de Théologie ancienne et médiévale 38 (1971) 273—289.

75 Zur Datierung des Tractatus de sigillo aeternitatis siehe R. IMBACH, «Quelques

remarques» (wie Anm. 48), 298.



Trinität und Sein 227

tatis tritt Heymericus als ein Autor hervor, der sich eingehend mit
der Problematik der vestigia trinitatis auseinandergesetzt hat. Es ist
daher nicht verwunderlich, daß er, wie der Anfang unseres Traktats
zu erkennen gibt, von einem anonymen inquisitor trinitatis gebeten
wird, über dieses Thema eine kleine Schrift zu verfassen.76 Der
unausgewogene Aufbau, auf den wir noch eingehen werden, läßt
vermuten, Heymericus habe die ihm anvertraute Aufgabe in kurzer Zeit
erledigen wollen. Auch der erste Satz des Werkes: Nunc converto stilum
ad te erweckt den Eindruck, der Traktat sei als einer von vielen anderen

schriftlichen Aufgaben von Heymericus übernommen worden.77

Er entwickelt im Traktat keine neuen Gedanken, sondern stützt sich
auf bereits bekannte Ideen, die er so ordnet, daß er die Anfrage
beantworten kann. Die Übereinstimmung mit frühen Werken bedeutet
also nicht, daß unser Traktat derselben Zeit entstammen muß. Er
kann auch später entstanden sein.

Nehmen wir diese Argumente zusammen, so scheint uns eine

Datierung in die Löwener Zeit (1435—1460) noch am ehesten in
Betracht zu kommen. Wir gehen also vorläufig davon aus, daß die
Schrift auf Anregung eines Bruders des Klosters Bethlehem von
Heymericus verfaßt worden ist. Aber sicher wissen können wir das

nicht. Neue Daten werden über die Entstehungszeit weiteren
Aufschluß geben müssen.

3. Auftau
Der Traktat ist als Antwort auf die Frage konzipiert, wie man durch
eine Betrachtung der Schöpfung zur Erkenntnis der göttlichen
Trinität aufsteigen kann. Das Werk steht damit in der Tradition der

sogenannten vestigia trinitatisAraktate, wie sie unter anderem von
Bonaventura bekannt sind. In dieser Tradition lassen sich zwei Gruppen

unterscheiden. Erstens gibt es die Erörterung der vestigia trinita-

76 Heymericus de Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «(...)
ut tuo desiderio pro uiribus meis exiguis satisfaciens ex uisibilibus nobis notis ad

hanc trinitatem inuisibilem te manuducam (...).» Wenn die alten Kataloge mit Werken

des Heymericus von Foppens (1739) und Hartzheim (1747) recht haben, wurde
auch die Determinatio superperegrinatione von Heymericus auf Anfrage verfaßt. Siehe
dazu M.J.F.M. HOENEN, Denys the Carthusian and Heymeric de Campo on the

Pilgrimages of Children to Mont-Saint-Michel in France (1458), with a first edition
of Denys's «Epistola de cursu puerorum» and Heymeric's «Determinatio super
peregrinatione multorum iuvenum», in: Archives d'Histoire Doctrinale et Littéraire du

Moyen Age 61 (1994) 387-418, bes. 399.
77 HEYMERICUS DE Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb.



228 Trinität und Sein

tis, wie sie in den Kommentaren zu den Sentenzen des Lombarden
dargelegt wurde. Der klassische Ort ist der Anfang des ersten
Buches, wo der Frage nachgegangen wird, wie aus der Schöpfung der
Schöpfer erkannt werden kann.78 In diesem Zusammenhang kommt
Lombardus auch auf die Trinität zu sprechen. Seine Ausführungen
sind insofern wichtig, als sie eine große Anzahl von Zitaten aus
Augustin enthalten, die in der späteren Diskussion immer wieder angeführt

wurden, vor allem, wenn die Abbildungen der göttlichen
Trinität in der menschlichen Seele zur Debatte standen. Auch geht
Lombardus anhand von Augustin auf die Differenzen zwischen der

göttlichen Trinität und den geschaffenen Abbildungen ein.79 Die
Sentenzen des Lombarden vermittelten somit den Theologen die
Gedanken des Augustin, dessen Trinitätslehre auf die mittelalterliche
Diskussion, auch bei Heymericus, entscheidend gewirkt hat.80 Die
Tradition dieser Gruppe beginnt bereits in den frühesten Kommentaren,

etwa in den Glossa in quatuor libros Sententiarum des Alexander
von Haies, und setzt sich bis in das fünfzehnte Jahrhundert bei
Johannes Capreolus und Dionysius dem Kartäuser fort.81

Die andere Gruppe setzt sich aus selbständigen Traktaten
zusammen. Dieser Traditionszweig unterscheidet sich vom ersteren
durch eine freiere und ungezwungenere Abhandlung, die nicht so
sehr spekulativ, sondern eher praktisch ausgerichtet ist. Es geht in
diesen Werken vor allem um die Erkenntnis der Trinität als
letztendliches Ziel des menschlichen Lebens: die Betrachtung und der
Genuß der göttlichen Trinität. Zu dieser Tradition gehören das Itine-

78 PETRUS Lombardus, Sententiae in IV libris distinctae, Lib. 1, dist. 3, cap. 1-4,
Grottaferrata 1971, 68-77 (Spicilegium Bonaventurianum 4).

79 Ebd., cap. 3, 74—75. Zur Lehre des Augustin siehe (noch immer grundlegend)
M. SCHMAUS, Die psychologische Trinitätslehre des heiligen Augustinus, Nachdruck

der Ausgabe 1927 mit Ergänzungen, Münster 1967, bes. 230-285
(Münsterische Beiträge zur Theologie 11).

80 Ein deutliches Beispiel ist die mehrfach von Heymericus hervorgehobene
Triade memoria, intellectus, voluntas (siehe Anm. 29 und 65), die der Augustinschen
Schrift De trinitate entnommen ist (dazu M. SCHMAUS, wie Anm. 79, 264-285).

81 ALEXANDER VON Hales, Glossa in quatuor libros Sententiarum, Quaracchi 1951,
Lib. 1, dist. 3, n. 13-53, 44-73 (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi
12); JOHANNES Capreolus, Defensiones theologiae divi Thomas Aquinatis, hrsg. von
C. Peban/Th. PÈGUES, Bd. 1, Lib. 1, dist. 3. quaest. 2-3, Tours 1900, 172-220;
DIONYSIUS DER Kartäuser, Commentaria in IV libros Sententiarum, Lib. 1, dist. 3,

quaest. 4-13, Tournai 1902, 235-283 (Opera omnia 19).



Trinität und Sein 229

rarium mentis in Deum des Bonaventura und der Traktat De signis notio-
nalibus des Heymericus.82

Heymericus betrachtet seine Schrift als eine manuductio, um den
Adressaten durch einen Vorgeschmack der Trinität aus dem
irdischen Jammertal zum himmlischen Paradies zu führen: Ita de valle

lacrimarum ad locum voluptatis paradisi caelestis proficisciP Er geht dabei
nicht spekulativ vor, wie in den meisten anderen seiner Schriften,
sondern weist den Leser auf eine Reihe von Abbildungen hin, die

zeigen sollen, wie die göttlichen Personen sich zueinander verhalten
und worauf der Mensch sich bei einer Betrachtung der Trinität zu
richten hat.

Der Traktat setzt sich aus folgenden Abschnitten zusammen:
1. Heymericus beginnt mit einer Einleitung, in welcher er den

Anlaß zur Abfassung der Schrift angibt. Er ist gefragt worden, etwas
über die Trinität zu sagen und möchte nun (nunc) dieser Bitte
nachkommen.

2. Anschließend folgt die eigentliche Darstellung, die nach einer

ganz bestimmten Logik aufgebaut ist: Er möchte mit den Abbildungen

der Trinität bei den niedrigen Geschöpfen beginnen, um dann
zu den höheren aufzusteigen.84 So beginnt er zuerst mit der trinitari-
schen Struktur der Elemente, die ihm als letzte Bausteine der Schöpfung

gelten. Dabei geht er auch auf den Unterschied zwischen der
triadischen Struktur der Elemente und der göttlichen Trinität ein.
Dieser Abschnitt über die Elemente ist im Vergleich zu dem, was er
zu den anderen Abbildungen sagt, am ausführlichsten.

3. Dann geht er über zu einer Betrachtung der trinitarischen
Struktur der Geschöpfe, die aus den Elementen zusammengestetzt
sind, den sogenannten elementata. Bevor er jedoch darauf eingeht,
bringt er eine Besprechung der dreifachen Struktur der göttlichen
Substanz. Die göttliche Dreieinheit sei das Exemplum der trinitarischen

Struktur der Geschöpfe. Sie wird anhand einer Kreisfigur mit
eingeschriebenem Dreieck veranschaulicht. Anschließend legt er dar,
wie die dreifache Struktur der göttlichen Substanz sich in den
Geschöpfen ausdrückt.

82 BONAVENTURA, Itinerarium mentis in Deum, Quaracchi 1891, 293-313 (Opera
omnia, 5).

83 HEYMERICUS DE Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 58ra.
84 Ebd., 56rb: «Itaque a posteriori ad priora modo resolutorio procedendo (...).»



230 Trinität und Sein

Nach diesem Intermezzo, das den Aufbau des Traktats
unterbricht, geht er auf die elementata ein, jedoch nur kurz, um in
Anschluß daran den Unterschied zwischen der göttlichen Trinität und
der Struktur der elementata darzulegen, wie es vorher bei den elementa

geschah.
4. Darauf folgt eine ausführliche Liste mit Abbildungen der

Trinität, die sehr verschiedenen Bereichen der Schöpfung wie den
Planetenbewegungen, der Interaktion zwischen Licht und Spiegel und
der menschlichen Seele entnommen sind. Anhand dieser Liste kann
der Leser sich eine Vorstellung von der schwer zu ergründenden Natur

der göttlichen Trinität machen. Wie in einem Katalog werden die
verschiedenen Abbildungen nacheinander aufgeführt. Es fehlt ein
innerer Zusammenhang. Diese Liste wird mit einer Darlegung des

praktischen Interesses einer Betrachtung dieser vestigia abgeschlossen.

Sie bringen den Menschen seinem letzten Ziel nahe.
5. Der Traktat schließt mit einem Epilog, in dem der Adressat,

der inquisitor trinitatis, als frater erneut angesprochen wird. Auch in
diesem Epilog steht die praktische Bedeutung der Betrachtung der
Trinität, wie sie sich in der Schöpfung abgebildet hat, im Mittelpunkt.

Der Grundplan des Traktats ist klar strukturiert: Zuerst werden
die elementa untersucht, darauf elementata. Die Durchführung ist
jedoch in einem bestimmten Punkt merkwürdig. Es besteht ein
auffallender Unterschied zwischen dem Anfang des Werkes, wo Hey-
mericus in der Form einer zusammenhängenden Darlegung ausführlich

auf die elementa eingeht, und der Auflistung der elementata, die
vielmehr den Charakter einer zufälligen Sammlung hat. Das Werk
erweckt damit den Eindruck, in kurzer Zeit komponiert zu sein:
anfangs noch weitläufig, aber dann nach und nach kürzer. Auch kann
man sich fragen, warum Heymericus erst im Laufe der Untersuchung,

nach der Behandlung der elementa, auf Gott als exemplar zu
sprechen kommt und nicht früher, hat doch die göttliche Trinität,
wie er selber ausführlich dargelegt hat, nicht nur in den elementata,

sondern auch in den elementa ihr Abbild hinterlassen.85

85 Ebd., 56rb: «(...) in creatura infima (sc. elemento) poteris trinitatem
personarum manuduccione quadam obscura reperire.»



Trinität und Sein 231

4. Inhalt

Unsere Schrift bringt, wie gesagt, eine große Anzahl von Abbildungen

der göttlichen Trinität. Sie gibt uns damit einen Einblick in die
Weise, wie Heymericus die Welt als Abbildung Gottes betrachtet.
Diese Abbildungen lassen sich in drei Gruppen aufteilen. Erstens
werden solche Abbildungen angeführt, die auch in anderen Werken
des Heymericus eine Rolle spielen. Dazu gehört das Bild der
menschüchen Seele als imago trinitatis, das im Tractatus problematicus
bei der Darstellung der albertistischen Intellektlehre hervortritt.86
Zweitens werden verschiedene Metaphern, die Heymericus bei der
Beschreibung der Emanation verwendet, in unserer Schrift als vestigia
trinitatis eingesetzt. Heymericus vergleicht in seinem Compendium di-
vinorum die Ausströmung der Schöpfung aus dem ersten Prinzip mit
einem aus einer Quelle emporsteigenden Bach oder Fluß.87 Das
Sinnbild der Quelle und des Stromes wird auch in unserem Traktat
verwendet, aber dann auf die Trinität übertragen. Der Vater wird
durch die Quelle dargestellt, der Sohn durch den aus der Quelle
hervortretenden Strom und der Heilige Geist durch das Wasser, das

zwischen der Quelle und dem Strom hin und her wirbelt.88
Neben solchen in der Tradition bereits öfter genannten vestigia

trinitatis werden drei weitere Abbildungen von Heymericus in seinem
Traktat vorgestellt, die wir hier näher betrachten möchten, nämlich
die Elemente und ihre Eigenschaften, das in einem Kreis
einbeschriebene Dreieck und die Bewegungen der Himmelskörper. In der
Darstellung dieser vestigia tritt die eigene Leistung des Traktats hervor.

Eine Untersuchung dieser Abbildungen wird uns damit einen

guten Zugang zum Heymericschen Denken über die trinitäre Struktur

der Wirklichkeit verschaffen können.

86 HEYMERICUS DE CampO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 57vb. Zur
Verwendung dieses Bildes im Tractatus problematicus siehe meinen Aufsatz «Heyme-
ric van de Velde (f 1460) und die Geschichte des Albertismus» (wie Anm. 52), bes.

312.
87 HEYMERICUS DE Campo, Compendium divinorum, ed. Korolec (wie Anm. 9), 13.
88 HEYMERICUS DE Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 57rb: «Vnde

illa eadem aqua in origine sui fluxus dicitur fons seu scaturigo, et assimilatur eterno
Patri. In termino illius fluxus dicitur flumen, et assimilatur Filio. Et racione sue re-
dundantie refluentis communiter tarn supra fontem quam supra eius flumen dicitur
confluxus, et assimilatur Spiritui Sancto.» Dieses Bild wird auch auf die Trinität
angewendet von ANSELMUS, De processione Spiritus Sancti, hrsg. von F.S.

Schmitt, Rom 1940, Nachdruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1968, 9, 204f (Opera
Omnia 2).



232 Trinität und Sein

4.1. Die Diemente als vestigia trinitatis

Heymericus beginnt seinen Traktat mit einer Betrachtung der trinitä-
ren Struktur der Elemente. Abhandlungen über die Elemente sind
im fünfzehnten Jahrhundert keine Ausnahme, auch wenn man von
den Werken absieht, in denen die Elementenlehre üblicherweise
erörtert wurde, wie den Kommentaren zum zweiten Buch von De
generation et corruptionP Dieses auffallende Interesse an den Elementen
hängt wohl zusammen mit einem erneuten Aufgreifen der Quellen
des zwölften Jahrhunderts, in denen dieses Thema eine wichtige
Rolle spielt. So wird im anonymen Traktat Fundamentum naturae, der
wahrscheinlich in der ersten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts
entstanden ist, die Elementenlehre in einer Form erörtert, die über
die Herkunft der dargelegten Gedanken keinen Zweifel bestehen
läßt.90 Der anonyme Autor bringt wörtlich eine Stelle aus der Schrift
De philosophia des Wilhelm von Conches.91 Auch Cusanus ist aller
Wahrscheinlichkeit nach durch die Lehre des Wilhelm von Conches
direkt oder indirekt beeinflußt.92

Cusanus ist auch weiterhin wichtig, da er in seinen Schriften
nicht nur über die Elemente spricht, sondern sie auch mit dem
Problem, wie man Gott aus der Schöpfung erkennen kann und mit der
trinitarischen Struktur des Universums in Zusammenhang bringt,
obwohl in anderer Weise als Heymericus. In der Docta ignorantia,
einer Schrift, die im Jahre 1440 abgeschlossen wurde, bringt er als die

einhellige Meinung der Weisen (Concors sententia sapientum) zum
Ausdruck, daß wir durch eine Betrachtung der sichtbaren Dinge zum
Staunen vor der Erhabenheit Gottes (excellentia divina) gebracht werden.

Als eines dieser sichtbaren Dinge gilt die Ordung und der
Zusammenhang der Elemente.93 Diese Ordnung ist von Gottes Hand

89 Auch in den Kommentaren zum dritten Buch von De caelo wird über die
Elemente gesprochen.

90 Den Traktat habe ich herausgegeben in hia prius inaudita. Eine neuentdeckte
Vorlage der «Docta Ignorantia» und ihre Bedeutung für die frühe Philosophie des

Nikolaus von Kues, in: Medioevo. Rlvista di storia delta filosofia medievale 21 (1995) 375-
476.

91 Ebd., 423f.
92 Dazu gibt der Quellenapparat der sogenannten Heidelberger Edition der

Werke des Cusanus hinreichend Auskunft.
93 NIKOLAUS VON Kues, De docta ignorantia, Buch 2, cap. 13, n. 175, hrsg. von

P. WlLPERT, 2., verb. Aufl. besorgt von H.G. SENGER, Hamburg 1977, 108 (Meiner
PhB 264b): «Quoniam sapientum Concors sententia est per visibilia et magnitu-
dinem, pulchritudinem atque ordinem rerum nos duci in stuporem artis et excellen-



Trinität und Sein 233

nach Zahl, Gewicht und Maß eingerichtet und ist als solches ein
Abbild der göttlichen Trinität.94 Gleiches trifft für das geschaffene
Universum als Ganzes zu, das von Gott unter Verwendung der
Geometrie derart geordnet wurde, daß es Festigkeit, Beständigkeit
und Beweglichkeit hat.95

In der einige Jahre später entstandenen Schrift De coniecturis

spielen die Elemente erneut eine Rolle. Das Element wird hier, ganz
anders als im klassischen Sinne von De generatione et corruptione,
definiert als die Einheit, die nicht in sich existieren kann, sondern immer
in etwas anderem aufgeht.96 Cusanus unterscheidet drei Arten von
Elementen: sinnliche, rationale und intellektuelle, die eine hierarchische

Ordnung aufweisen, die derart gestaltet ist, daß dasjenige, was
auf einer tieferen Stufe als Einheit besteht, auf einer höheren als

Zusammengesetztes existiert. So gibt er als Beispiel der letzten Einheit
der sinnlichen Wahrnehmung die Fläche. Alles, was mit den Sinnen

wahrgenommen werden kann, ist letztendlich aus Flächen aufgebaut.
Für die Ratio jedoch, die höher als die Sinne steht, ist die Fläche
keine letzte Einheit, denn für sie ist die Fläche aus Linien
zusammengesetzt. Für die Ratio ist damit die Linie die letzte Einheit. Der
Intellekt aber, der über der Ratio steht, gelangt zur Einsicht, daß die
Linie sich aus Punkten zusammensetzt. Der Intellekt, der als höchstes

Erkenntnisvermögen gilt, betrachtet also den Punkt als letzte
Einheit.97 Der Unterschied zwischen den Elementen bezeugt nach
Cusanus die dreifache Struktur der Wirklichkeit und kann damit
auch als eine Abbildung der göttlichen Trinität betrachtet werden.

Kehren wir nun zur scholastischen Diskussion zurück. Wie sich

aus einer Betrachtung der Quellen ergibt, spielte die Elementenlehre
eine wichtige Rolle in der spätmittelalterlichen Debatte, wie sie zwi-

tiae divinae, et nonnulla mirabilis scientiae dei artificia tetigimus, quam breviter in
universi creatione pauca subiungamus admirative de elementorum situ et ordine.»

94 Ebd., n. 176, 110.
95 Ebd., n. 175, 108: «(...) per geometriam figuravit, ut ex hoc consequerentur

firmitatem et stabilitatem atque mobilitatem secundum condiciones suas (...).»
96 Nikolaus VON Kues, De coniecturis, 2. Teil, cap. 4, n. 90, hrsg. von J. Koch/

W. Happ, 2., verbesserte Auflage, Meiner, Hamburg 1988, 104 (Meiner PhB 268).
97 Ebd., n. 91, 104: «Elementorum vero distinctionem ex ipsa generali discretiva

figura elicito. Universitas enim elementorum est trina - quadrate, cubice. Alia enim
sunt elementa magis intellectualia, alia magis rationalia, alia vero sensibilia. Ea enim,

quae sensus primo iudicat elementa, ratio elementata convincit, atque ilia, quae
rationi videntur simplicia, intelligentia composita apprehendit. Refert igitur inter
elementorum gradu quasi inter puncta, lineas atque superficies.»



234 Trinität und Sein

sehen den philosophischen Schulen, vor allem den Thomisten und
Alberdsten, geführt wurde. Ein wichtiger Beleg ist hier der bereits
erwähnte Tractatus problematicus des Heymericus. Aus dieser Schrift
geht hervor, daß die Diskussion sich um die schon in den arabischen
Quellen erörterte Frage nach der Natur der Elemente in den aus
Elementen zusammengesetzten Körpern, den sogenannten mixta, drehte.

Das Problem, ob die Elemente ihre eigene Form und Materie
behalten oder nicht, stand dabei im Mittelpunkt des Interesses.98 Den
Thomisten zufolge gehen die Formen der Elemente über in die des

Zusammengesetzten, des mixtum. Sie bleiben nur virtuell erhalten.99

Die Albertisten jedoch halten an der Lehre fest, daß die Formen der
Elemente im zusammengesetzten Körper essentiell erhalten bleiben,
denn, so wird argumentiert, die Elemente bleiben im mixtum
kontinuierlich aufeinander einwirkend, und das geht nur, wenn sie ihre
eigene Form beibehalten.100 Heymericus schließt sich der albertisti-
schen Position an.101 Der Zusammenhang mit der in seinem Traktat
De signis vorgebrachten Position ist offensichtlich. Behalten die
Elemente ihre eigene Form, so sind sie immer, auch wenn sie in die mixta

eingegangen sind, als Abbild der göttlichen Trinität zu betrachten.
Die verschiedenen Argumente, wie sie von Thomisten und

Albertisten vorgebracht werden, lassen sich auch im anonymen, zu
Examenszwecken abgefaßten Werk Reparationes totius philosophiae naturalis

finden, das wahrscheinlich in der zweiten Hälfte des vierzehnten
Jahrhunderts zu Köln an der albertistischen Laurentianer Burse ent-

98 HEYMERICUS DE Campo, Tractatus problematicus, Köln 1496 (Hain *4302),
Probl. 10, fol. 30r-32v: «Decimo ponebatur hoc problema, an in mixto manent ele-

menta tarn secundum eorum formas quam secundum eorum materias salva (...).»
99 Heymericus bringt diese Position mit der Lehre des Averroes in

Zusammenhang, ebd., fol. 31r: «Rationes Averrois et beati Thomae Sed haec positio
vult formas elementorum coire in essentiam actus mixti, ita quod manent indistincte

secundum substantiam ab eodem actu, distincte tarnen virtualiter.»
100 Ebd., fol. 30v: «Prima harum sententiarum est doctoris magni, pro qua sunt

hae rationes. Prima ratio: Elementa sunt in mixto activa et passiva Ergo misci-
bilia manent in mixto sub essentiali numéro suarum formarum sive essentiarum.»
Die albertistische Lehre wird von Heymericus in die Tradition Avicennas gestellt,
ebd., fol. 31v: «Consentiendum videtur rationabilius secundae opinioni, quae est
Avicennae et sui insecutoris in hac parte venerabilis domini Alberti Magni, quae
meo iudicio in traditione philosophiae ceteris praepollet. Hunc igitur et ego sequens
dico quod (...).»

101 Siehe den letzten Satz der vorangehenden Anmerkung.



Trinität und Sein 235

standen ist.102 Aus der Tatsache, daß sich die Argumente in einem
Examenstraktat aufweisen lassen, geht hervor, daß die Debatte sich
in diesem Punkt an der Universität institutionalisiert hat. Die
Kenntnisnahme der thomistischen und albertistischen Argumente zur
Elementenlehre gehörte in Köln offensichtlich zur Ausbildung der
Studenten an der Artesfakultät.

Daß die Erörterung der Elemente vor allem in albertistischen
Kreisen im Mittelpunkt des Interesses stand (sowohl der Tractatus

problematicus wie auch die Reparationes gehören zur albertistischen
Tradition), geht auch aus einem kleinen anonymen Traktat mit der
Überschrift De proprietatibus elementorum hervor, der im Jahre 1496 zu
Köln gedruckt wurde.103 Dieses Werk, das sich nach eigener Mitteilung

auf die Schriften des Albertus Magnus stützt, ist die Wiedergabe

einer Diskussion über den Ort und die Eigenschaften der
Elemente, die von den Bakkalaurei der Laurentianer Burse geführt und
von der ganzen Fakultät besucht wurde.104 Auf der Titelseite wird
nahegelegt, daß es hier um eine Konfrontation der Auffassungen des

Thomas und des Albertus geht.105 Im Traktat selbst jedoch wird nur
auf Albertus verwiesen.

Die Art und Weise, wie die Elemente in diesen albertistischen
Traktaten verstanden werden, entspricht der gängigen mittelalterli-

102 Reparationes totius philosophiae naturalis, Köln 1494, fol. [04r—v]: «Problema
inter albertistas et thomistas, an in mixto coeunt elementa tarn secundum eorum
formas quam secundum eorum materias salva (...).» Dieses «problema» stützt sich auf
die Abhandlung des Problems im Tractatus problematicus des Heymericus. Eine
bibliographische Beschreibung des Traktats gibt E. VoulliÉme, Der Buchdruck
Kölns bis zum Ende des fünfzehnten Jahrhunderts, Bonn 1903, n. 1016, n. 443.
Näheres zur Datierung, dem Inhalt und der Beziehung des Werkes zum Tractatus

problematicus des Heymericus in meinem Beitrag: The Reparationes totius philosophiae
naturalis (Cologne 1494) as a source for the late medieval debates between Alber-
tistae and Thomistae, in: Documenti e studi sulla tradi^ione filosofica medievale 4 (1993)
307-344.

103 De proprietatibus elementorum quaestio utilissima ad mixtorum naturam et
complexionem cognoscendam cuilibet recte philosophanti summe necessaria, inter
Albertum et Thomam aliosque philosophos probleumatica, Heinrich Quentell,
Köln 1496.

104 So nach dem Kolophon, fol. [Bivr]: «Quaestiones quattuor ad utranque
partem magistralissime ventilatae ac finaliter secundum opinionem magni Alberti

pro una parte decisae cum baccalauriis bursae Laurentinae famosissimi Agrip-
pinensis Coloniae gymnasii praesente copiosa artium liberalium professorum et
scholarium multitudine in scholis publicis facultatis artium disputatae (...).»

105 Siehe Anm. 103.



236 Trinität und Sein

chen Deutung, die sich vor allem auf die Schriften des Aristoteles
stützt, in denen vier Elemente unterschieden werden: Feuer, Luft,
Wasser und Erde.106 Auch Heymericus geht in seinem Traktat De

signis notionakbus von diesem Verständnis aus.
Nach Heymericus ist die triadische Struktur der Elemente in

ihren Eigenschaften fundiert. Jedes Element hat drei Eigenschaften,
die in einem bestimmten Verhältnis zueinander stehen und durch
dieses Verhältnis die göttliche Trinität abbilden. So hat das Feuer die

folgenden Eigenschaften: Wärme, Trockenheit und Leichtigkeit.
Wärme ist die grundlegende Eigenschaft. Aus ihr geht die Trockenheit

hervor. Beide zusammen, die Wärme und die Trockenheit,
bewirken die Leichtigkeit.107

Hiermit ist die Abbildung der Trinität gegeben. Die Wärme als

elementare Eigenschaft ist dem Vater vergleichbar, der den Sohn,
die Trockenheit, hervorbringt. Vater und Sohn bringen zusammen
den Heiligen Geist hervor, wie die Wärme und Trockenheit die

Leichtigkeit. Die personalen Eigentümüchkeiten gefährden die göttliche

Einfachheit nicht, ebensowenig wie die verschiedenen
Eigenschaften des Elements dessen Einheit zunichte machen. Diese
Eigenschaften sind lediglich Akzidentien, und Akzidenden lassen die
Einheit der Substanz des Elements unversehrt. Der Unterschied
zwischen den Eigenschaften besteht also lediglich in ihrer gegenseitigen

Beziehung, wie das auch für die göttlichen Personen zutrifft.
Die Wärme des Feuers ist eine aktive Eigenschaft, die in ihrer Tätigkeit

mit der Passivität der Trockenheit korrespondiert, wie die pro-
prietas activa generandi des Vaters mit der proprietas passiva generandi des
Sohnes.108

106 Über die antike Elementenlehre informiert A. LUMPE, Der Begriff
«Element» im Altertum, in: Archiv für Begriffsgeschichte 7 (1962) 285—293. Näheres zur
aristotelischen Position auch in W.K.C. GUTHRIE, Aristotle. An Encounter,
Cambridge 1981, 229-231 (A History of Greek Philosophy 6).

107 HEYMERICUS DE Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «(...)
uide terram tribus Dei digitis suspendi, scilicet siccitate, frigiditate et extrema gra-
uitate; aquam humiditate, frigiditate et mediocri grauitate; aerem humiditate, calidi-
tate et mediocri leuitate; ignem uero siccitate, caliditate et extrema leuitate, per quas
trinitates accidencium propriorum quodlibet illorum elementorum gerit partici-
patam similitudinem superne trinitatis und ebd., fol. 56rb: «(...) in igne, qui est

principaliter calidus, calor parit siccitatem et hec simul cooriginant summam leui-
tatem.»

108 Ebd., fol. 55vb-56ra: «Que (sc. trinitas) sicut non numerat Dei essenciam,
sed eius proprietates naturales intrinsice actiuas et passiuas - siquidem paternitas



Trinität und Sein 237

Trotz dieser Übereinstimmungen gibt es zwischen den
Eigenschaften der Elemente und den göttlichen Personen auch einige
grundsätzliche Unterschiede, und Heymericus legt Wert darauf, sie

zu erwähnen. Erstens sind die drei göttlichen Personen mit der
göttlichen Natur identisch, wodurch sie je für sich subsistent sind. Die
Eigenschaften der Elemente sind dagegen akzidenteller Natur und
dadurch nicht subsistent. Sie modifizieren lediglich das Sein der
Elemente.109

Zweitens ist die göttliche Natur ganz immateriell, und das trifft
folglich auch für die göttlichen Personen zu. Die passive Eigenschaft,

die zum Merkmal des Sohnes gehört, die proprietas passiva gene-
randi, ist somit keine Passivität im gewöhnlichen Sinn, als ob der
Sohn im Hervorbringen etwas erleiden würde, denn das wäre nur
möglich, wenn er aus Materie zusammengesetzt wäre. Nur körperliche

Dinge können etwas erleiden. Die Eigenschaften der Elemente
dagegen sind ganz materiell. Nur bei diesen gibt es also ein körperliches

Erleiden.110
Gehen wir nach dieser Betrachtung des Inhalts auf den doktrinären

Hintergrund der Heymericschen Elementenlehre ein. Den
Erörterungen in De signis hegt ein bestimmtes Verständnis der
Elemente zugrunde, das aus folgenden Besdmmungen zusammenge-
stetzt ist:

1. Elementum (Element) ist Elementatum entgegengesetzt.

est proprietas actiua generandi, filiacio proprietas passiua generandi, et spiracio propria

tercie persone proprietas passiua a Patre et Filio communiter procedendi - ita
très proprietates, quarum quedam sunt actiue et quedam passiue, cuiuslibet predic-
torum elementorum non diuidunt substanciam elementi, sed nociones originales in-
trinsece accionis et passionis eiusdem.»

109 Ebd., fol. 56ra: «(...) proprietates diuine sunt pure substanciales et ideo
constituunt personas, quas per opposicionem relatiuam terminorum inicialium et fi-
nalium suarum accionum distinguunt et ordinant. Proprietates uero elementales,
sicut cuiuslibet alterius creature, sunt accidentales eo modo, quo accidens proprium
accidit nature speciei. Et ideo non constituunt neque distinguunt esse elementare

personaliter, sed tantum per appropriaciones et habitudines accidentales modaliter.»
110 Ebd., fol. 56ra-rb: «(...) proprietates diuine sunt pure immateriales et ideo

nullo modo (56rb) materialiter passiue. Unde fit quod filiacio non est in Filio Dei
proprietas sie passiua, licet iuxta modum loquendi theologicum dicatur originaliter
passiua, ex quo «generari» secundum modum loquendi est quoddam «pati», quo-
modo eciam Spiritus Sanctus dicitur «passiue» spirari. Proprietates autem
elementares sunt materiales et ita uere materialiter passiue, quamuis aliqua earum di-
cantur in comparacione ad alias originaliter actiue.»



238 Trinität und Sein

2. Es gibt vier Elemente: Feuer {ignis), Luft {aer), Wasser {aqua),
Erde {terra).

3. Die Elemente haben sechs Eigenschaften: Wärme {caliditas),
Kälte {frigiditas), Trockenheit {siccitas), Nässe {humiditas), Leichtigkeit
{levitas), Schwere {gravitas).

4. Jedes Element hat eine erste und vornehmste Eigenschaft. So

ist das Feuer hauptsächlich {principaliter) warm {calidus).
5. Die Eigenschaften der Elemente sind abwechselnd akdv und

passiv.
6. Die Eigenschaften können sich in andere Eigenschaften

verwandeln, auch wenn diese einander nicht entgegengesetzt sind:
Wärme {caliditas) kann in Trockenheit {siccitas) übergehen.

Aufgrund der erstgenannten Gegenüberstellung von Elementum
(Element) und Elementatum ist man geneigt, das Werk von Wilhelm
von Conches, in dem dieser Gegensatz mehrfach auftritt, oder eine
davon abhängige Schrift, als Quelle für Heymericus zu betrachten.
Diese Begriffe wurden nämlich zuerst von Wilhelm von Conches
deutlich formuliert und in der Folgezeit mehrfach aufgegriffen, vor
allem in naturphilosophischen Traktaten.111 Dennoch schöpft bei
näherer Betrachtung Heymericus aller Wahrscheinlichkeit nach nicht
aus dieser Quelle. Die Begriffe werden von Wilhelm (wie auch in der

von ihm abhängigen Tradition) und Heymericus ganz verschieden
angewendet. Wilhelm benutzt den Terminus Elementum, um das

Element in seiner reinen, unsichtbaren und unteilbaren Form
anzudeuten. Die sichtbare Gestalt, wobei das Element nicht mehr rein
existiert, sondern mit anderen Elementen vermischt ist, wird von

111 Wilhelm von Conches, Philosophia mundi, 1. Buch, hrsg. von G. Maurach,
Pretoria 1974, 18-33 (cap. 22: De elementis). Im Dragmaticon wird die Elementenlehre

von Wilhelm weiter ausgearbeitet und differenziert. Zur Theorie des
Wilhelm von Conches siehe die Ausführungen von D. ELFORD, «William of Conches»,
in: A History of Twelfth-Century Western Philosophy, hrsg. von P. DRONKE,
Cambridge 1988, 308-327, und B. PaBST, Atomtheorien des lateinischen Mittelalters,
Darmstadt 1994, 107—145. Aufgegriffen wurde die Elementenlehre unter anderem
im Speculum naturale des Vinzenz von Beauvais und im weit verbreiteten
Kommentar zu De consolationephilosophiae des Nikolaus Trivet. Siehe dazu B. PABST, ebd.,
138-141, und A.J. Minnis/L. Nauta, «More Platonico loquitur: What Nicholas
Trevet really did to William of Conches», in: Chaucer's «Boece» and the Medieval
Tradition of Boethius, hrsg. von A.J. MlNNIS, Cambridge 1993, 1-33 (Chaucer
Studies 18).



Trinität und Sein 239

ihm Elementatum genannt: Particulas praedictas dicamus elementa, ista iiii
quae videntur elementata.uz

Heymericus dagegen macht keinen Unterschied zwischen den

reinen, unsichtbaren und den unreinen, sichtbaren Elementen. Er
verwendet nur einen Terminus, um die Elemente zu bezeichnen,
ohne dabei eine Trennung vorzunehmen, und zwar Elementum.
Auch sind bei ihm die Elementata nicht die unreinen, sichtbaren
Elemente, sondern alle aus Elementen zusammengesetzten Gegenstände

wie Steine, Pflanzen und Tiere.113 Heymericus scheint sich in
dieser Hinsicht einer Tradition anzuschließen, die bereits von Gun-
dissaünus vertreten wurde, der in De processione mundi einen Unterschied

zwischen Elementum als einfachem Körper und Elementatum

als sichtbarem Körper des sublunaren Bereichs macht.114

Was die anderen Aspekte seiner Elementenlehre betrifft, so läßt
sich die Quelle ohne Schwierigkeiten aufweisen. Es handelt sich hier
um das zweite Buch von De generatione et corruptione. Dort werden von
Aristoteles die vier Elemente und ihre primären Eigenschaften
erörtert. Auch wird dargelegt, daß jedes Element eine hauptsächliche
Eigenschaft hat und daß es zwei aktive (Wärme und Kälte) und zwei
passive Eigenschaften (Trockenheit und Feuchtigkeit) gibt.115 Die
Uberein Stimmungen zwischen Aristoteles und Heymericus sind
eindeutig. Über die Herkunft der Heymericschen Elementenlehre kann
somit kein Zweifel bestehen, zumal Heymericus sich in seiner Tätigkeit

als Magister an der Artesfakultät in Köln eingehend mit der
Schrift De generatione et corruptione auseinandergesetzt hat und so mit
deren Problematik vertraut gewesen sein muß.116

112 Wilhelm VON Conches, Philosophia mundi, ebd., 20-21.
113 Siehe etwa HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol.

57ra: «Nunc perpende qualiter in elementatis, scilicet mineralibus, uegetalibus, et
sensitiuis querenda est similitudo increate trinitatis (...).»

114 Siehe dazu mit Quellenangaben Th. SlLVERSTEIN, Elementatum. Its
Appearance among the Twelfth-Century Cosmologists, in: Medieval Studies 16 (1954)
156—162, bes. 158. Weiteres zur Elementenlehre des elften und zwölften Jahrhunderts

in R. McKEON, Medicine and Philosophy in the Eleventh and Twelfth
Centuries: The Problem of the Elements, in: The Thomist 24 (1961) 211-256.

115 ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 1—5, 328b26—333al5

(Aristoteles Latinus Band 9/1, De generatione et corruptione, translatio vetus, hrsg.
von J. JUDYCKA, Leiden 1986) 52—65.

116 Über Heymericus als Aristoteles-Kommentator siehe J.-D. Cavigioli, Les
écrits d'Heymericus de Campo (1395—1460) sur les oeuvres d'Aristote, in: Freiburger
Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 28 (1981) 289-371.



240 Trinität und Sein

Dennoch finden sich bei Heymericus einige Punkte, die sich
nicht mit der aristotelischen Lehre in Einklang bringen lassen. Sie

werden von Aristoteles mehr oder weniger verneint. Es handelt sich
dabei erstens um die Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit.
Aristoteles zufolge sind die Schwere und die Leichtigkeit zwar
natürliche Eigenschaften, die jedem Körper anhaften, aber sie sind
nicht wie Kälte und Wärme als primäre Eigenschaften der Elemente
zu betrachten, denn Schwere und Leichtigkeit sind nicht gegenseitig
aktiv und passiv und können deshalb nicht ineinander übergehen,
ein Merkmal, das für die primären Eigenschaften der Elemente
grundlegend ist.117 Die Frage ist nun, warum und wie Heymericus die
Schwere und Leichtigkeit als Eigenschaften, die den primären
Eigenschaften wie Kälte und Wärme gleichwertig sind, betrachten möchte.118

Zweitens fällt auf, daß Heymericus über eine Beziehung
zwischen den Eigenschaften spricht, die es nach Aristoteles gar nicht
gibt. Für Heymericus können Eigenschaften aus anderen,
nicht-gegensätzlichen Eigenschaften hervorgehen. Das ist nicht in
Ubereinstimmung mit den von Aristoteles angegebenen Verwandlungsmöglichkeiten.

Nach Aristoteles können durch den Umstand, daß
Eigenschaften sich in ihr Gegenteil verkehren lassen, die Elemente ineinander

übergehen. Wärme geht über in Kälte, und so wird Feuer zu
Erde. Und Nässe wird zu Trockenheit, und so wird Luft zu Feuer.
Aber aus der Wärme kann niemals die Trockenheit hervortreten.119
Dennoch setzt Heymericus diesen Vorgang voraus, wenn er angibt,
daß die Eigenschaft, die den Vater symbolisiert (Wärme), die Eigenschaft,

die den Sohn abbildet (Trockenheit), hervorbringt.120
Schließlich ist Heymericus bei der Verwendung der aktiven und

passiven Eigenschaften viel weniger strikt als Aristoteles. Nach
Aristoteles sind Wärme und Kälte aktiv und Trockenheit und Feuchtig-

117 Siehe ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 2, 329bl6—
329b24 (Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 54f.).

118 Daß Heymericus diese Eigenschaften als gleichwertig betrachtet, geht etwa
aus der oben in Anm. 107 zitierten Stelle hervor.

119 Siehe ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 3-4, 331a7-
332a2 (Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 58-61).

120 HEYMERICUS de Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55rb: in
igne, qui est principaliter calidus, calor parit siccitatem (...).»



Trinität und Sein 241

keit passiv.121 Den Ausführungen des Heymericus zufolge kann
jedoch die gleiche Eigenschaft, etwa Trockenheit oder Wärme, sowohl
aktiv wie passiv sein. Beim Feuer bringt die aktive Wärme die passive

Trockenheit hervor. Aber bei der Erde ist die Trockenheit aktiv,
und bei der Luft ist die Wärme passiv.122

Was die erste Schwierigkeit betrifft, läßt sich Folgendes sagen.
Aristoteles trennt die Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit
von den vier primären Qualitäten (Wärme, Kälte, Nässe und Trok-
kenheit), setzt sie aber in eine bestimmte Beziehung zueinander. Die
Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit werden nämlich aus den
vier primären Qualitäten abgeleitet.123 Diese Lehre ist von der
Tradition aufgegriffen worden, unter anderem im Liber iertius naturalium
des Avicenna und im Kommentar zu De generatione et corruptione des

Albertus Magnus, zwei Schriften, die Heymericus, wie aus dem Trac-

tatus problematicus hervorgeht, gut kannte.124 Im genannten Werk des

Albertus, das nahe am Text des Aristoteles bleibt, heißt es
ausdrücklich: Omnes differentiae tangibilium qualitatum sunt ex bis quattuor
dictis, scilicet calido, frigido, humido et sicco.125 Gleiches begegnet in den
bereits erwähnten Reparationes totius philosophiae naturalis, wo zwischen
den primae qualitates der Wärme, Kälte, Nässe und Trockenheit und
den secundae qualitates adprimas reducibiles wie Leichtigkeit und Schwere

unterschieden wird.126

Der Umstand, daß Schwere und Leichtigkeit aus den vier ersten
Qualitäten abgeleitet werden, macht verständlich, wie Heymericus zu
seiner Auffassung gekommen ist. Er verbindet den Heiligen Geist,
der aus dem Vater und dem Sohn hervorgegangen ist, mit den
Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit: Der Heilige Geist
verdankt seine Existenz dem Vater und dem Sohn, gleich wie die Ei-

121 Siehe Aristoteles, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 2, 329b24-26
(Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 55).

122 Vgl. etwa die in Anm. 120 angeführte Stelle mit Heymericus de Campo, De

signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55rb: «(...) in terra, que est principaliter sicca,
frigiditas oriatur a siccitate (...).»

123 Siehe ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 2, 330a24—25

(Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 56).
124 Avicenna, Liber tertius naturalium de generatione et corruptione, hrsg. von S. VAN

RIET, Leiden 1987, cap. 9, 90-91 (Avicenna Latinus), und ALBERTUS MAGNUS, De

generatione et corruptione, Lib. 2, tract. 1, cap. 7, Paris 1890, 422 (ed. Borgnet 4).
125 Albertus Magnus, ebd.
126

Reparationes totiusphilosophiae naturales (wie Anm. 102), fol. 06v.



242 Trinität und Sein

genschaften der Schwere und Leichtigkeit die Produkte der Qualitäten

Nässe und Trockenheit beziehungsweise Wärme und Kälte sind.
Die Heymericsche Interpretation der Eigenschaften der

Elemente läßt sich aufgrund des Textes des Aristoteles verständlich
machen, aber steht damit noch immer nicht ganz im Einklang. Wenn die

Eigenschaften der Elemente tatsächlich ein Abbild der göttlichen Trinität

sind, dann kann es zwischen den ersten und den zweiten
Eigenschaften keinen Unterschied geben, ebensowenig wie das für die göttlichen

Personen zutreffen würde. Das steht aber im Gegensatz zur Lehre
des Aristoteles. Heymericus hat den von Aristoteles hervorgehobenen
Unterschied zwischen den ersten und den zweiten Eigenschaften nicht
seiner eigentlichen Bedeutung entsprechend akzeptiert und dadurch die
aristotelische Elementenlehre umgedeutet, um sie mit seiner Lehre der

vestigia trinitatis in Übereinstimmung zu bringen.
Dies tritt noch deutlicher bei den zwei übrigen Punkten hervor. Wie

gesagt, können die Eigenschaften der Elemente ineinander übergehen,
indem sie sich in ihr Gegenteil verwandeln. Aber eine Eigenschaft kann
nach Aristoteles nicht aus einer nicht-entgegengesetzten Eigenschaft
hervortreten. Zudem ist es so, daß, wenn eine Eigenschaft sich in ihr
Gegenteil verwandelt, die Natur des Elements sich ändert.127 Worauf
Heymericus sich nun stützt, wenn er sagt, daß bei den Elementen die
eine Eigenschaft aus der anderen, nicht-entgegengesetzten Eigenschaft
hervorgeht, ist nicht ganz klar. Wahrscheinlich wollte er die aristotelische

Theorie, daß jedes Element eine hauptsächliche Eigenschaft hat,
aus der Perspektive der Emanationslehre verstehen. Diese hauptsächliche

Eigenschaft ist von Heymericus dann wohl so interpretiert worden,
daß sie das Fundament und den Ausgangspunkt der anderen
Eigenschaften des Elements, oder besser gesagt, deren hervorbringendes
Prinzip bildet, wie die Wärme des Feuers die Trockenheit hervorbringt.

Aber die Existenz eines solchen hervorbringenden Prinzips
wird von Aristoteles nirgends behauptet.

Gleiches gilt für den dritten Punkt, die Verwendung der Begriffe
aktiv und passiv, die bei Heymericus anders ist als bei Aristoteles.
Heymericus übernimmt von Aristoteles den Unterschied zwischen
aktiv und passiv, aber er verwendet ihn auf eine ganz eigene Weise.
Man kann auch sagen, daß Heymericus hier und in den beiden anderen

Punkten die Struktur der göttlichen Trinität nicht aus dem Auf-

127 Die Umwandlung der Elemente wird von Aristoteles erörtert in De generatione
et corruptione, Lib. 2, cap. 4, 331a7-332a2 (Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 58—61).



Trinität und Sein 243

bau der Elemente zu erschließen versucht, wie er selbst vorgibt,
sondern umgekehrt die Struktur der Elemente aus der göttlichen
Trinität.

4.2. Das eingekreiste Dreieck (sigillum aetemitatis)

Wie sich oben gezeigt hat, greift Heymericus in seinem Traktat mit
der Elementenlehre eine Theorie auf, die zu seiner Zeit großes
Interesse fand. Ahnliches gilt für zwei weitere Themen, die wir hier
vorstellen möchten, das eingekreiste Dreieck und die Bewegung der

Himmelskörper. Vor allem der erste Punkt ist wichtig, denn es handelt

sich hier um ein Thema, das in mehreren Schriften von Heymericus

eine Rolle spielt: die Mathematisierung, oder besser die Geo-
metrisierung des Denkens.

Im fünfzehnten Jahrhundert nimmt der Gebrauch von geometrischen

Figuren und die Betrachtung über ihre Bedeutung stark zu,
nicht nur bei Heymericus, sondern auch in den Schriften des Cusa-
nus.128 Es ist wichtig, kurz bei Cusanus zu verweilen, denn er spricht
deutlich aus, was bei der Betrachtung der ersten Prinzipien der
Wirklichkeit die grundlegende Bedeutung der geometrischen Figur
ist. Im ersten Buch der Docta ignorantia heißt es, daß die sichtbaren
Dinge Bilder der unsichtbaren Dinge sind. Die sichtbaren Dinge
erlauben es dem Menschen somit, zu den unsichtbaren emporzusteigen.

Dennoch können die sichtbaren Dinge die Vollkommenheit der
unsichtbaren Dinge nur teilweise zum Ausdruck bringen, da sie wegen

ihrer Materialität der Wandelbarkeit unterliegen. Besser steht es

in dieser Hinsicht mit den abstrakten Objekten unseres Denkens,

128 Die Anwendung von geometrischen Figuren wie dem Dreieck und dem
Kreis als Zeichen des Göttlichen kennt in der Philosophie eine lange Tradition.
Schon in der Antike galt das gleichseitige Dreieck als Symbol der Gottheit, und in
der christlichen Zeit wurde das Dreieck angewendet, um die göttliche Trinität
darzustellen. Auch der Kreis wird in den antiken Quellen mit der Gottheit
verbunden wegen seiner vollkommenen Form. Der Kreis hat keinen Anfang und kein
Ende und ist damit Ausdruck der Ewigkeit. Diese Überzeugung findet sich in den
Nomoi Piatons, wo die verschiedenen Arten der Bewegung erörtert werden, und in
der Metaphysik des Aristoteles, wo über die Bewegung der Himmelskörper gesprochen

wird. In der neuplatonischen Tradition wird der Kreis als Symbol der
vollkommenen intellektuellen Aktivität betrachtet. Im höchsten Erkennen sind Erkennen

(säentia), Erkennender (sciens) und Erkanntes (scitum) eins. Diese höchste
reflexive Aktivität, dieses redire super seipsum, findet seinen Ausdruck im Symbol des

Kreises. Solche Gedanken lassen sich bei Proklos und im Uber de causis aufweisen,
Quellen, die von Heymericus öfter zitiert wurden.



244 Trinität und Sein

wie den mathematischen. Obwohl auch sie nicht ganz von der
Materialität getrennt sind, stehen sie doch so weit von der Veränderlichkeit

der Materie, daß sie als unveränderliche Objekte unseres Denkens

zu gelten haben. Sie werden damit der Unveränderlichkeit des

Göttlichen besser gerecht als die sichtbaren Dinge. Darum auch, so
Cusanus, sind in der Tradition die schwierigen Probleme immer mit
Hilfe der Mathematik gelöst worden.129

Vergleichen wir diese Ausführungen des Cusanus mit den

Erörterungen des Heymericus in seiner Schrift De signis, dann zeigt sich,
daß beide Denker der gleichen Tradition angehören. Auch Heymericus

verwendet geometrische Symbole, um zur Einsicht in ein schwieriges

philosophisches und theologisches Problem zu gelangen, nämlich

das der göttlichen Trinität.130
Die geometrische Symbolik, wie sie in De signis erörtert wird,

findet eine ausführlich dargelegte Entsprechung im Tractatus de sigillo
aeternitatis, wie bereits erwähnt. Dieser Traktat kann uns also helfen,
die Bedeutung des Symbols besser zu verstehen. Zuerst aber soll der

Frage nachgegangen werden, was Heymericus in unserem Werk über
dieses Symbol mitzuteilen hat.

Das eingekreiste Dreieck dient als göttliches Vorbild (exemplum

divinum) der trinitären Struktur der Schöpfung. Heymericus will
darlegen, auf welche Art und Weise die Schöpfung dreifach strukturiert
ist, und nimmt dazu die göttliche Dreieinigkeit, die jetzt nicht auf die
drei Personen beschränkt, sondern auch auf andere trinitäre Aspekte

129 Nikolaus von Kues, De docta ignorantia, Buch 1, cap. 11, n. 31, hrsg. von
P. Wilpert, 3., durchgesehene Auflage besorgt von H.G. Senger, Hamburg 1979,
42 (Meiner PhB 264a): «Quare in illis (sc. mathematicalibus) sapientes exempla
indagandarum rerum per intellectum sollerter quaesiverunt, et nemo antiquorum,
qui magnus habitus est, res difficiles alia similitudine quam mathematica aggressus
est (...).» Diese Gedanken stützen sich auf Aristoteles, Metaphysica, Lib. VI, cap. 1,

1026a7-ll.
130 Ob Cusanus sich hier von Heymericus hat inspirieren lassen oder

umgekehrt, ist schwierig zu bestimmen, handelt es sich doch um eine alte und breite
Tradition, aus der beide auch separat geschöpft haben können. Interessant aber ist,
daß Cusanus die geometrische Symbolik, wie sie von Heymericus im Tractatus de

sigillo aeternitatis als Schlüssel zur universalen Erkenntnis angewendet wurde, sehr

gut kannte. Der Traktat ist in eine der Handschriften mit Werken des Heymericus
aufgenommen, die sich in der Cusanischen Bibliothek befinden (Cod. Cus. 106).
Daß Cusanus diesen Traktat eingehend studiert hat, geht aus der (erweiterten)
graphischen Wiedergabe des von Heymericus verwendeten geometrischen Symbols
hervor, die aller Wahrscheinlichkeit nach von der Hand des Cusanus stammt. S. dazu

R. HaüBST, Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes (wie Anm. 37), 256-262.



Trinität und Sein 245

der göttlichen Natur ausgedehnt wird, als Urbild. Es handelt sich
hier also nicht um die Deutung und Erklärung der göttlichen Trinität
mit Hilfe der Schöpfung, wie er am Anfang des Traktats behauptet,
sondern umgekehrt, um das Verstehen der trinitären Struktur der

Schöpfung durch eine Betrachtung der göttlichen Trinität. Wie wir
gesehen haben, folgt er bei der Behandlung der Elemente einem
ähnlichen Argumentationsgang, allerdings mit dem Unterschied, daß

er hier ausdrücklich formuliert, was er dort stillschweigend macht;
denn er spricht hier von einem exemplarprimarium, das dem Leser ein
besseres Verständnis des trinitären Aufbaus der Schöpfung gewähren

soll (ut clariuspossis intelligi)P'i
Im Mittelpunkt steht die Triade Substanz (substantia), Vermögen

(potentia) und Wirkung (operatio), die in Gott ihrer ganzen Vollkommenheit

nach besteht und deren Glieder je auch wieder dreigeteilt
sind. So setzt sich die Einheit der Substanz aus drei Formen von
Sein, nämlich dem quod est, dem quo est und deren Verbindung,
zusammen. Die Einheit des Vermögens findet ihren dreifachen
Ausdruck in den drei göttlichen Personen. Und die Einheit der göttlichen

Wirkung ad extra ist aus Wirkursächlichkeit, Ursächlichkeit des

Exemplars und Zielursächlichkeit zusammengesetzt.132

131 Heymericus DE Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 56va:

«Quod ut clarius possis intelligere, propone tibi - secundum uerbum Aristotilis di-
centis «Omnia super tria poni», scilicet substanciam, potenciam et operacionem -
pro exemplo primario omnium creatorum Deum in substancia, potencia et opera-
cione originaliter perfectum et per singula aliqualitcr trinum.»

132 Ebd.: «Nam in sua (sc. dei) substancia est realis unitas seu ydemptitas
continens très modos originales ipsius esse, scilicet quod est, et quo est, et horum
unionem. In sua potencia, que semper est coniuncta actui, est relatiua opposicio
proprietatum, excercicia sui actus realiter distinguencium et, sicut predictum est,
esse existencie originans et terminans huiusmodi accionem intrinsecam in très per-
sonas numerancium. In sua uero operacione est triplex actiua causalitas, scilicet
effectiua, exemplaris et finalis, que sunt distinguibiles per sua obiecta extrinseca
correlatiue seu correspectiue, ita quod huiusmodi distinccio sit fundamentaliter in
re causabili ad extra et terminatiue in uirtute Dei operatiua.» An sich betrachtet ist
die göttliche Wirkung ad extra einfach und ungeteilt. Aber im Hinblick auf die sich
außerhalb der Einheit der göttlichen Natur befindlichen Geschöpfe lassen sich
nach Heymericus die drei Arten der Ursächlichkeit unterscheiden. Diese Lehre
findet sich z. B. auch bei Albertus Magnus, der sie in seiner Ethik Plato zuschreibt,
Ethicorum libri X, Lib. 1, tract. 5, cap. 12, n. 23, Paris 1891, 72a (ed. Borgnet 7). In
anderen Werken wird sie als Lehre des Aristoteles betrachtet. S. dazu R. Haubst,
«Zum Fortleben Alberts des Grossen bei Heymerich von Kamp und Nikolaus von
Kues», in: Studia Albertina, Festschrift für Bernhard Geyer zum 70. Geburtstag,
hrsg. von H. OsTLENDER, Münster 1952, 420-447, bes. 441-443 (Beiträge zur Phi-



246 Trinität und Sein

Heymericus symbolisiert diesen Tatbestand durch einen Kreis
mit einem eingeschriebenen, geichseidgen Dreieck, aus dessen den
Kreis berührenden Eckpunkten drei Strahlen zum Mittelpunkt des

Kreises gehen. Obschon Heymericus das in unserem Traktat nicht
ausdrücklich hervorhebt, dürfen wir annehmen, daß der Kreis (circu-

lus), der durch die Eckpunkte des Dreiecks in gleiche Teile geteilt
wird, für die dreifache Einheit der göttlichen Natur steht. Das Dreieck

(triangulum) symbolisiert die Dreiheit des göttlichen Vermögens,
das in den drei göttlichen Personen hervortritt und ist in den Kreis
eingezeichnet, da es sich hier um Gottes Vermögen nach innen {ad

intra) handelt. Die drei Strahlen (lineae) schließlich symbolisieren die

göttliche Wirkung nach außen, die im Inneren der göttlichen Natur
ganz einig ist, aber sich nach außen auf dreifache Weise
manifestiert.133

Um die seinem Wesen nach ungeteilte Wirkung der göttlichen
Einheit hervorzuheben, deutet Heymericus darauf hin, daß wenn das

Dreieck aus dem Kreis herausgenommen wird, die Punkte auf dem

Kreisumfang und damit auch die Kreisbogen als real zu unterscheidende

Entitäten verschwinden. Die dreifache Wirkung Gottes nach
außen basiert also grundsätzlich auf der Einheit der göttlichen Natur
und nicht auf einer realen dreifachen Ordnung in Gott. Die ungeteilte

göttliche Einheit tritt zugleich als Dreiheit hervor, ohne ihre
Einheit zu verlieren.134

losophie und Theologie des Mittelalters, Supplementband 4), und S. Meier, «Von
der Koinzidenz zur coincidentia oppositorum. Zum philosophiehistorischen
Hintergrund des Cusanischen Koinzidenzgedankens», in: Die Philosophie im 14. und
15. Jahrhundert. In memoriam Konstanty Michalski (1979-1947), hrsg. v. O.PLUTA,
Amsterdam 1988, 321-342, bes. 332 (Bochumer Studien zur Philosophie 10).

133 Ebd., fol. 56va: «Hoc, inquam, exemplar diuinum pinge in ymaginacione tua

per figuram circularem, intra se per triangulum in très porciones signatam, a cuius
tribus angulis descendant très linee cadentes directe supra centrum eiusdem circuli
et trianguli. Et tune considéra quod sicut ille triangulus inclusus circulo habet très
angulos oppositos et per consequens realiter distinctos, ita ille circulus habet très
porciones seu arcus, et ille linee dyametrales très originales conos.»

134 Der menschliche Geist kann die drei Arten der göttlichen Wirkung nach
außen dennoch unterscheiden, wenn er sich auf den (realen) Unterschied zwischen
den drei göttlichen Personen stützt, ebd., fol. 56vb: «Verumptamen, si intelligamus
remoueri illum triangulum, tunc neque illi arcus, neque illa puneta originalia li-
nearum descendencium retinent ullam realem in esse uel essencia distinccionem. Et
ita perpende modos originales diuine essentie et sue operacionis extrinsice non
habere aliquam differenciam realem ad intra, sed per appropriacionem habitudinum
ad très personas quodammodo discerni secundum nostram racionem, illam propor-



Trinität und Sein 247

Im Tractatus de sigillo aeternitatis wird die gleiche Symbolik
verwendet. Der Kreis steht für die Einheit, das Dreieck für die Trinität
und die drei Strahlen stehen für das göttliche Wirken nach außen.135

Es ist vor allem die Bedeutung des Kreises, über welche der Tractatus
de sigillo aeternitatis uns näher informiert. Die göttliche Natur wird als

ein Kreis vorgestellt, um hervorzuheben, daß die Vollkommenheiten
wie Einheit, Wahrheit, Güte, Leben, Erkennen, die Gott notwendig
zuerkannt werden müssen, zusammenfallen und austauschbar sind.
Aus der Perspektive der göttlichen Natur können diese
Vollkommenheiten voneinander ausgesagt werden, eine Idee, die an die
Lehre der göttlichen dignitates des Raymundus Lullus erinnert.136 Der
Kreis steht nicht nur für die Identität dieser Vollkommenheiten,
sondern gibt auch an, daß Gott eine sogenannte forma subsistens ist,
die ihre Existenz nicht einer anderen Form verdankt. Wie der Kreis
ist die göttliche Natur ganz auf sich selbst bezogen und findet so in
sich den Ursprung ihres eigenen Seins: Est forma subsistens in seipso

originaliter et itaper modum circuli ad semetipsum conversa.
Eine derartige Ausführung gibt Heymericus in unserem Traktat

nicht, wohl wegen dessen beschränkter Zielsetzung. Die Darlegungen

unterstützten und ergänzen aber, was er in De signis ausführt.
Was ebenfalls in unserem Traktat dem Worte nach fehlt, ist der
Gedanke, das Symbol des eingekreisten Dreiecks führe zu einem
umfassenden Verständnis der Wirklichkeit, ein Punkt, den Heymericus
im Tractatus de sigillo aeternitatis deutlich hervorhebt.138 Aber auch dieses

Anliegen läßt sich in unserem Traktat aufspüren, wenn Heymericus

behauptet, das Kreissymbol sei eine Stütze, die trinitäre Struktur
der Schöpfung zu verstehen, indem es zeige, wie man die Schöpfung
als Bild der göttlichen Trinität zu betrachten habe. Was im Tractatus
de sigillo aeternitatis mit dem Begriff paradigma mundi archetypi angedeutet

wird, heißt in unserem Traktat exemplar divinum.

cionem arcuum periferialium circuli ad latera trianguli infra ipsum circulum de-

scripti et punctorum originalium predictarum linearum ad angulos illius trianguli in-
telligibiliter ymaginantem.»

135 Siehe den Text in Anm. 160 des beigefügten Appendix.
136 Dazu E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 22.
137 Der Text ist zitiert in E. COLOMER, ebd., 20 Anm. :;/.
138 Zitate ebd., 17 und 18.
139 Siehe den Text in Anm. 160 des beigefügten Appendix.



248 Trinität und Sein

4.3. Die Bewegung der Planeten

Wie der (pseudo-)platonische Dialog Epinomis be2eugt, wurden die

Himmelsbewegungen schon früh in der philosophischen Tradition
als Abbild des Göttlichen betrachtet.140 Aber auch später, im
fünfzehnten Jahrhundert, spielen die Himmelsbewegungen beim
Ergründen der Prinzipien der Wirklichkeit noch immer eine wichtige
Rolle. Cusanus geht in seiner Docta ignorantia ausführlich auf die

Bewegungen der Sphären ein, die er ganz aus der Perspektive seiner
Lehre der belehrten Unwissenheit deutet. Nach ihm hat das Universum

keinen sinnlich wahrnehmbaren Mittelpunkt. Denn es gibt keinen

Punkt, der so klein ist, daß nicht noch ein kleinerer Punkt möglich

wäre. Der wirklich existierende Mittelpunkt ist deshalb mit Gott
gleichzusetzten, der als maximum absolutum alle möglichen
Eigenschaften auf die vollkommenste Weise in sich trägt. In Gott fallen
deshalb der Mittelpunkt des Universums als der kleinstmögliche
Punkt und der Umfang des Universums als der größtmögliche Kreis
zusammen.141

Heymericus geht in seinen Spekulationen nicht soweit wie Cusanus.

Er stützt sich auf das gängige kosmologische Wissen, das von
ihm derart gedeutet wird, daß die in diesem Wissen dargestellten
Bewegungen als Bild der göttlichen Trinität gelten können. Seine

Ausführungen setzen sich aus zwei Teilen zusammen. Erstens möchte er
die trinitarische Struktur der Bewegung eines jeden Himmelskörpers
darlegen. Danach will er zeigen, daß auch das Ganze der
Himmelsbewegungen trinitarisch strukturiert sei.

Was die trinitäre Struktur der Bewegung der Himmelskörper
betrifft, hebt Heymericus hervor, daß die Kreisbewegungen der
Himmelskörper sich zwischen zwei mal drei Punkten abspielen. Erstens

gibt es die Bewegung, die bei dem Punkt beginnt, wo der Körper
aufgeht (situs orientalis), und die dann über den höchsten Punkt der

140 In diesem Werk wird der Mensch aufgefordert, die Bewegung des Himmels
zu betrachten, um auf diese Weise das Göttliche zu erreichen. Uber die Verwendung

der Planetenbewegungen als Hinweis auf das Göttliche kann mutatis mutandis
das Gleiche gesagt werden wie bei den mathematischen Symbolen, die wir vorher
betrachtet haben. Die Himmelskörper folgen in ihren Bewegungen unveränderlichen

Gesetzen. Zudem sind diese Bewegungen auf Kreisbewegungen oder deren

Zusammenstellungen zurückzuführen. Auf diese Weise sind sie der Ausdruck der
göttlichen Vollkommenheit und Unveränderlichkeit im sublunaren Bereich.

141 NIKOLAUS von Kues, De docta ignorantia (wie Anm. 93), Buch 2, cap. 11,

n. 156, 84-86.



Trinität und Sein 249

Bahn (situs meridianus) zum Punkt gelangt, wo der Körper untergeht
(situs occidentalis). Zudem besteht eine sich anschließende zweite

Bewegung in der gegensätzlichen Richtung. Sie beginnt am situs occidentalis,

um dann über den Punkt, der dem situs meridianus am meisten

entgegengesetzt ist, zum situs orientalis zurückzukehren. Der Weg, der

vom Himmelskörper beschrieben wird, ist also das Ergebnis einer
bestimmten Beziehung zwischen zwei mal drei Punkten, welche die
drei göttlichen Personen symbolisieren.142

Aber auch die Bewegung des ganzen Himmels ist dreifach
strukturiert. Um das zu verdeutlichen, unterscheidet Heymericus zwei
Arten von Bewegung: eine regelmäßige, die von Ost ([oriens) nach
West {occidens) um die Pole des Äquinox und um die Mitte der Erde
dreht, und eine unregelmäßige, die vom Westen nach Osten um die
Pole des Tierkreises und um ein imaginäres Zentrum, das außerhalb
des Mittelpunktes der Erde Hegt, geht. Die erste, regelmäßige
Bewegung wird von ihm mit der ersten Emanation, der des Sohnes,
verghchen. Die zweite mit dem gemeinschafthchen Hervorbringen
des Heüigen Geistes durch den Vater und den Sohn.143 Unklar
bleibt, welche Bewegung den Vater symbohsiert. Womöghch ist das

der unbewegte Beweger, der oberhalb der regelmäßigen Bewegung
steht, der selbst nicht bewegt oder hervorgebracht ist, sondern
anderes bewegt oder hervorbringt. Heymericus äußert sich zu diesem
Punkt nicht. Wenn man die im späten Mittelalter gängige Kos-

142 HEYMERICUS de Campo, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 57va:
«Deinde suspice in substancia cuiuslibet celi corporei oriens, meridianum, et occidens

situaliter distincta. Nam situs orientalis terminatur ad punctum meridiei, et
situs meridianus terminatur ad punctum occidentis, et situs occidentalis regirando
per uim sue opposicionis respectu orientis ad oriens, et per uim sue opposicionis
respectu meridiei reflectitur ab angulo noctis ad meridiem.» Womöglich hat
Heymericus sich hier auch vom Anfang des Buches Ecclesiastes inspirieren lassen, das

von der immer wieder zum Ausgangspunkt zurückkehrenden Bewegung der Sonne

spricht (Eccl. 1, 5.6). Ein ähnliches Bild ist im Alphabetum des Heymericus bezeugt,
siehe Z. Kaluza, «La voix créatrice de Dieu. Remarques sur l'Alphabetum de
Heimeric de Campo», in: From Athens to Chartres. Neoplatonism and Medieval

Thought, hrsg. von H.J. WESTRA, Leiden 1992, 439-468, bes. 464 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 35).

143 Ebd.: «In eadem nota duos motus, scilicet aploues seu uniformem ab oriente
uersus occidens supra polos equinoxialis et circa centrum mundi, et planes seu era-
ticum ab occidente uersus oriens supra polos zodiaci circa centrum ymaginarium
extra medium mundi. Quorum motuum primus est quasi emanacio prima Filii
generatiua, secunda quasi communis processio Spiritus Sancti a Patre et Filio, ex

quo est reuolucio supra axem zodiaci inter oriens et occidens equata intermedin»



250 Trinität und Sein

mologie jedoch näher betrachtet, wird eine solche Deutung nahegelegt.

Gehen wir also kurz auf die Quellen ein.
Die Schrift, auf welcher die Ausführungen des Heymericus

basieren, ist aller Wahrscheinlichkeit nach der Traktat De sphaera des

Johannes de Sacrobosco, ein Werk, das im ausgegehenden Mittelalter
vielfach rezipiert wurde. In dieser Schrift lassen sich die

Bestimmungen, die Heymericus zur Charakterisierung der verschiedenen
Bewegungen anwendet, finden.

Erstens hebt Johannes de Sacrobosco den Gegensatz zwischen
den beiden Arten von Bewegung, der regelmäßigen und der
unregelmäßigen, klar hervor. Er beschreibt die Bewegung des höchsten
Himmels, die sich an einem Tag von Ost nach West um die Achse
bewegt, die durch den nördlichen und südlichen Himmelspol geht.
Diese Bewegung wird vom Aquinox in zwei gleiche Teile geteilt und
dreht so um die Mitte der Erde. Sie wird von ihm als die Bewegung
der neunten Sphäre gedeutet und als «regelmäßig» (rationalis)
bezeichnet.144

Dieser Bewegung stellt er die Bewegung der niederen Sphären
gegenüber, die vom Tierkreis geteilt wird und so in einem bestimmten

Winkel zur ersten Bewegung steht. Das ist die Bewegung der
Planeten. Sie wird «unregelmäßig» (irrationalis) genannt.145

Diese zweite Bewegung, so Sacrobosco, wird von der ersten

Bewegung mitgerissen, aber sie wehrt sich dagegen. Der Widerstand ist
in der achten Sphäre am geringsten, da sie sich in unmittelbarer
Nähe zur höchsten Sphäre, der neunten, befindet. Diese achte Sphäre,

die mit der Sphäre der Fixsterne identifiziert werden muß, wehrt
sich mit einer Abweichung von einem Grad pro hundert Jahre. Die

144 JOHANNES DE Sacrobosco, Traetatus de spera, in: The Sphere of Sacrobosco
and Its Commentators, hrsg. von L. Thorndike, Chicago 1949, cap. 1, 79: «Unus
(sc. motus) enim est celi ultimi super duas axis extremitates, scilicet polum articum
et polum antarticum, ab oriente per occidentem rediens in orientem, quem equi-
noctialis circulus per medium dividit», und cap. 2, 86: «Unde sciendum quod
primus motus dicitur motus primi mobilis, spere none sive celi ultimi, qui est ab

oriente per occidentem rediens iterum in orientem, qui etiam dicitur motus
rationalis (...).»

145 Ebd., cap. 1, 79: «Est etiam alius inferiorum sperarum motus per obliquum
huic oppositus super axes suos distantes a primis 23 gradibus. Hunc siquidem
motum secundum dividit per medium zodiacus, sub quo quaelibet planetarum
speram habet propriam (...)», und cap. 2, 86: «Secundus motus est firmamenti et
planetarum contrarius huic ab occidente per orientem iterum rediens in
occidentem, qui motus dicitur irrationalis (..).»



Trinität und Sein 251

anderen Sphären wehren sich immer mehr, je größer der Abstand
zur neunten Sphäre wird, wodurch sich die verschiedenen
Bewegungen der Planeten erklären lassen.146

Diese Ausführungen des Sacrobosco machen verständlich, was
Heymericus meint, wenn er behauptet, die zweite Bewegung habe
einen Mittelpunkt außerhalb des Zentrums der Erde. Die Achse der
Erde bewegt sich nicht genau gerade, sondern beschreibt die Form
eines Kegels, wie wir heute wissen, durch die Anziehungskraft der
Sonne und des Mondes. Dadurch verschiebt sich die Position der
Sterne nach und nach. Dieses Phänomen, das Präzession genannt
wird, war schon in der Antike bei Ptolemäus bekannt, der die
Abweichung auf einen Grad pro hundert Jahre berechnet hatte, genau
der Wert, der bei Sacrobosco auftaucht. Da die Bewegung die Form
eines Kegels hat, erreichen die Sterne nach 36000 Jahren wieder ihre
ursprüngliche Position und befindet sich der Mittelpunkt der Bewegung

außerhalb des Zentrums der Erde.147 Man kann hier die Bewegung

des Kreisels, dessen Achse angestoßen wird, als Beispiel
nehmen. Der Mittelpunkt dieser Bewegung befindet sich nicht auf der
festen Drehimpulsachse des Kreisels, sondern außerhalb, auf der
Figurenachse. Dieser Umstand wird von Heymericus mit dem Begriff
«imaginärer Mittelpunkt» der Bewegung wiedergegeben.

Die wichtigsten Punkte, die Heymericus zur Charakterisierung
der Himmelsbewegungen benutzt, lassen sich also schon bei Sacrobosco

finden: der Unterschied zwischen den zwei Arten von Bewegung,

die Richtung der beiden Bewegungen, ihre Achsen und ihre
Zentren. Es dürfte damit wohl feststehen, daß Heymericus das Werk
des Sacrobosco als Quelle benutzt hat.

Um nun verstehen zu können, wie Heymericus diese Bewegungen

als Bild der Trinität hat verwenden können, müssen wir erneut
auf Sacrobosco zurückgreifen, der die erste, regelmäßige Bewegung
der neunten oder höchsten Sphäre zuschreibt und die andere,
unregelmäßige Bewegung der Sphären der Fixsterne und der Planeten,
wobei die neunte Sphäre die anderen in ihrer Bewegung mitnimmt,
aber diese durch ihren Widerstand dennoch je eine eigene Bewegung
haben. Die Bewegung dieser Sphären ist somit aus der Bewegung

146 Ebd., 79: «Sed primus omnes alias secum impetu suo rapit infra diem et
noctem circa terram semel, illis tarnen contra nitentibus, ut octava spera in centum
annis gradu uno. (...).»

147 Nach den heutigen Berechnungen ist die Umlaufzeit kürzer, siehe

H. Breuer, dtv-Atlas zur Physik, Band 1, München 1987, 51.



252 Trinität und Sein

der neunten Sphäre und einer bestimmten Verlangsamung
zusammengesetzt.148 Dieses Zusammengesetzt-Sein der Bewegung wird
auch ausdrücklich in den Kommentaren zu Sacrobosco hervorgehoben.

Im Kommentar des Cecco d'Ascoli wird dargelegt, daß die zweite
Bewegung, die der Fixsterne und Planeten, nicht einfach, sondern
aus zwei Bewegungen zusammengesetzt ist, und zwar aus einem motus

naturalis und einem motus accidentalis. Der motus naturalis ist die

eigene, der neunten Sphäre entgegengesetzte Bewegung der Fixsterne
und Planeten, wohingegen der motus accidentalis die Bewegung ist, die
sie von der neunten Sphäre erhalten.149 Im gleichen Kommentar
wird auch ausdrücklich betont, die Bewegung dieser Sphären drehe
sich nicht um zwei feststehende Pole, sondern schwanke, womit auf
die Präzession hingedeutet wird.150

Interessant ist nun, daß im anonymen Traktat De sphaera angegeben

wird, daß wenn die neunte Sphäre das primum mobile ist, außer
diesem primum mobile auch noch ein caelum immobile exisüeren muß,
welcher das unbewegte Prinzip der einfachen Bewegung der neunten
Sphäre und der zusammengesetzten Bewegung der anderen Sphären
ist.151 Halten wir uns diese Deutung vor Augen, die sich auch auf
Aristoteles stützen kann, wenn er in seinen physikalischen Werken
nicht nur einen unbewegten Beweger, sondern auch zwei verschiedene

Bewegungen des Himmels, eine konstante und eine wechselnde
annimmt152, so wird klar, was Heymericus gemeint hat. Der Vater ist
der unbewegte Beweger, der das primum mobile, die neunte Sphäre, in
Bewegung setzt, ohne sich selbst zu bewegen. Der unbewegte Beweger

ist nur principium, nicht principiatum und ist damit dem Vater
gleich. Die neunte Sphäre wird vom unbewegten Beweger bewegt

148 Siehe Anm. 146.
149 CECCO d'Ascoli, In spheram mundi enarratio, in: The Sphere of

Sacrobosco (wie Anm. 144), 360.
150 Ebd., 362: «Et hoc nihil aliud est nisi quod sphera stellarum volvitur super

duo puncta que poli dicuntur, qui poli non sunt bene firmi et fïxi sed titubant et in-
clinantur et elevantur sicut barcha in mari.»

151 Tractatus de Spera, in: The Sphere of Sacrobosco (wie Anm. 144), 464: «Hii 8

celi semper sunt in uno motu continuo et perpetuo. Super hec omnia est 9 spera
que appellatur primum mobile propter cuius motum moventur omnes spere
inferiores que in ipsa continentur, et sic dicuntur esse celi mobiles. Oportet ergo ut sit
aliud celum inmobile a quo omnes spere inferiores motum et virtutem accipiant. Et
ideo necessarium est ut dicamus et confiteamur 10m celum supra 9m, in quo est

gloria dei (...).»
152 ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 10, 336a31-336bl5.



Trinität und Sein 253

und bewegt ihrerseits die anderen Sphären. Als principiatum und prin-
cipium ist er somit dem Sohn gleich. Die übrigen Sphären werden
sowohl vom unbewegten Beweger wie von der neunten Sphäre
bewegt und sind damit dem Heiligen Geist vergleichbar. Die Bewegungen

der Himmelskörper stellen somit ein vollkommenes Abbild der
göttlichen Trinität dar.

V. Ergebnis

Die Ergebnisse unserer Untersuchung lassen sich in den folgenden
Punkten zusammenfassen:

1. Der Traktat De signis notionalibus ist ein Beleg dafür, daß Hey-
mericus zufolge die Wirklichkeit auf allen Ebenen trinitarisch
strukturiert ist. Das geht sowohl aus den vielen angeführten Beispielen
wie auch aus dem logischen Aufbau des Traktats hervor, der bei den
Elementen beginnt und dann zu den Elementata übergeht. Für
Heymericus hat die göttliche Trinität sich nicht nur im Menschen,
der gemäß der Genesis als einziges Geschöpf nach Gottes Bild und
Gleichnis geschaffen wurde, sondern in jeder Kreatur abgebildet. In
diesem Punkt greift er eine Tradition auf, die von Albertus Magnus
und Johannes de Nova Domo mit vertreten wurde.

2. Gott ist dem Wesen nach trinitarisch strukturiert, nicht nur
was die göttlichen Personen, sondern auch was seine Substanz und
seine Tätigkeit als Schöpfer betrifft. Die göttliche Substanz setzt sich
aus quod est, quo est und ihrer Verbindung zusammen, und Gottes
Tätigkeit als Schöpfer umfaßt die Wirkursächlichkeit, die Formursäch-
lichkeit und die Zielursächlichkeit. Diese dreifache Dynamik läßt
sich in jedem Geschöpf, wenn auch in einer abgewandelten Form,
nachweisen, und auch die Schöpfung als Ganzes ist dreifach
strukturiert. Schöpfer und Geschöpf stehen damit in einer analogen
Beziehung zueinander. Obschon der Unterschied zwischen der
Einfachkeit Gottes und der Vielheit der Geschöpfe unendlich ist und
zwischen beiden eine unüberbrückbare Kluft besteht, sind sie doch
durch eine strukturelle Identität aufeinander bezogen. Beide sind
durch eine trinitarische Dynamik gekennzeichnet. Diese Dynamik
wirkt sich bei Gott als Ursache ganz anders aus als bei den Geschöpfen,

die von Gott hervorgebracht sind. Gottes Wesen ist grundsätzlich

ungeteilt, und deshalb fallen die Glieder einer jeden Triade bei
ihm zusammen. Bei der Schöpfung hingegen, die sich durch Diver-
sivität kennzeichnet, sind die Glieder immer von einander verschie-



254 Trinität und Sein

den. Was bei Gott eins und ungeteilt ist, existiert in der Schöpfung
als vielfach und geteilt. Gott ist somit die Einfaltung des trinitari-
schen Seins, das sich in der Schöpfung entfaltet hat.

3. Wie sich bei der Behandlung der Elementenlehre gezeigt hat,
geht Heymericus zwar von der aristotelischen Theorie aus, deutet sie

aber ganz nach der Lehre der göttlichen Trinität. Dieser Vorgang
läßt sich vor dem Hintergrund der von Heymericus vertretenen
Emanationslehre verständlich machen. Wenn die ganze Schöpfung
aus dem trinitarisch strukturierten ersten Prinzip ausgeströmt ist und
dessen Spuren trägt, dann muß die Wirklichkeit notwendigerweise
aus der Perspektive der trinitarischen Struktur des Ersten studiert
werden. Dem Philosophen obliegt dann die Aufgabe, in der Vielheit
der Vorgänge und Phänomene immer zuerst nach den dreifachen
Spuren des Ersten auf die Suche zu gehen. Es existiert somit eine

grundsätzliche Ubereinstimmung zwischen den Gegenständen der
verschiedenen Wissenschaften, die in der Metaphysik zum Ausdruck
gelangt, ein AnHegen, das Heymericus mit Johannes WycHf teilt. Der
Gegenstand einer jeden Wissenschaft ist seinem Wesen nach trinitarisch

strukturiert. Es gibt somit für Heymericus eine Einheit der
Wissenschaften, die in der analogen Einheit der dreifach strukturierten

Wirklichkeit begründet ist. Vom höchsten Prinzip bis zum
niedrigsten Geschöpf ist das Sein trinitarisch geghedert. Darum kann
Heymericus die aristotehsche Elementenlehre seinen metaphysischen
Ansichten über die Trinität des Seins anpassen.

4. ÄhnHches gilt für die Kosmologie. Hier stützt Heymericus
sich auf das Werk des Johannes de. Sacrobosco und die dazu gehörigen

Kommentare, die er ganz aus der Sicht seiner Trinitätslehre
aufgreift und weiterentwickelt.

5. Heymericus steht mit seinem Traktat in einer langen Tradition,

und die Abbildungen der göttlichen Trinität, die er anführt,
werden meistens auch von anderen Autoren wie Albertus Magnus
und Raymundus Lullus angeführt. Dennoch läßt sich bei ihm ein
bestimmter Aktuahtätsbezug feststellen, indem er zusätzhch Themen
aufgreift, die im Mittelpunkt der damahgen philosophischen Diskussion

standen. Das gilt häuptsächhch für die Elementenlehre, die im
fünfzehnten Jahrhundert vielfach erörtert wurde, nicht nur in den
scholastischen Traktaten, sondern auch bei Denkern, die außerhalb
des scholastischen Betriebs tätig waren, wie Cusanus. Auch andere
Themen, die Heymericus aufgreift, sind bei Cusanus zu finden, von
denen vor allem die Verwendung der Geometrie bei der Darstellung



Trinität und Sein 255

des Urbildes der Schöpfung Beachtung verdient. Der Heymericsche
Traktat ist somit ein typisches Produkt der Übergangszeit. Obwohl
in der Themenstellung nach den Regeln der Tradition verfaßt, geht
er doch im Heranziehen der geometrischen Symbolik einen Schritt
weiter. Damit ist die Schrift ein frühes Beispiel der Mathematisie-

rung des Denkens, die sich in der Neuzeit weiter durchsetzen
sollte.153

Anhang

In diesem Anhang wird der Text des Traktats De signis notionalibus

trinitatis et unitatis supernae vollständig ediert. Der Traktat ist nur in
einer einzigen Handschrift, Österreichische Nationalbibliothek,
series nova, 12788, fol. 55vb—58ra, überliefert, die neben unserem
Traktat auch mehrere Werke von Johannes Gerson enthält.154 Der
Text ist von einer Hand geschrieben und umfaßt 10 Kolumnen mit
durchschnittlich 38 bis 39 Zeilen.

Die mittelalterliche Orthographie und die Sonderlesarten der
Handschrift wie der wechselnde Gebrauch von intrinsecus/intrinsicus
und extrinsecus/ extrinsicus oder similimus statt simillimus und eraticus

statt erraticus wurden beibehalten. Die Zeichensetzung ist dem heutigen

Sprachgebrauch angepaßt. An einigen Stellen wurde die
Handschrift korrigiert. Die Lesart der Handschrift ist dann im Apparat
verzeichnet.

Die vom Text herangezogenen Quellen sind im Apparat identifiziert

und, wenn für ein besseres Verständnis des Textes erforderlich,
zitiert. Die Einteilung des Traktats stammt von uns. Dabei waren die
Angaben im Text maßgebend.

Im Apparat wurden folgende Siglen verwendet: add. — wird in
der Handschift hinzugefügt, ms. — Lesart der Handschrift, lcgitur
in der Handschrift gestrichen.

153 Weiteres zur Bedeutung des Albertismus für unser Verständnis des Übergangs

zur Neuzeit in meinem Beitrag <dsta prius inaudita. Eine neuentdeckte Vorlage
der «Docta Ignorantia»> (wie Anm. 90), 435—437.

154 F. UNTERKIRCHER, Inventar der illuminierten Handschriften, Inkunabeln
und Frühdrucke der Osterreichischen Nationalibibliothek. Teil 1: Die
abendländischen Handschriften, Wien 1957, 201 (Museion. Veröffentlichungen der ÖNB,
NF 2.2.1). Siehe auch Sammlungen der vereinten Familien- und Privat-Bibliothek
Sr. M. des Kaisers, Band 1, Wien 1873, XI (9377).



256 Trinität und Sein

Heymerici de Campo

De signis notionalibus trinitatis et unitatis superne

(55vb) Incipit tractatus de signis notionalibus trinitatis et unitatis
superne magistri Heymerici de Campo professoris sacre théologie exi-
mii.155

<Introductio>

Nunc conuerto stilum ad te, o trinitatis ineffabilis et ad plenum imper-
scrutabilis inquisitor, iuxta facultatem homini propriam, symbolice, ut
tuo desiderio pro uiribus meis exiguis satisfaciens, ex uisibilibus nobis
notis ad hanc trinitatem inuisibilem te manuducam, ex quo «Inuisibilia
Dei per ea que facta sunt intellecta», Apostolus dicit, «conspici».156

< Vestigium trinitatis in elementis>

Itaque a posteriori ad priora modo resolutorio procedendo uide terram
tribus Dei digitis suspendi, scilicet siccitate, frigiditate et extrema
grauitate; aquam humiditate, frigiditate et mediocri grauitate; aerem
humiditate, caliditate et mediocri leuitate; ignem uero siccitate, calidi-
tate et extrema leuitate, per quas trinitates accidencium propriorum
quodlibet illorum elementorum gerit participatam similitudinem
superne trinitatis. Que sicut non numerat Dei essenciam, sed (56ra) eius

proprietates naturales intrinsice actiuas et passiuas — siquidem paterni-
tas est proprietas actiua generandi, filiacio proprietas passiua generandi,
et spiracio propria tercie persone proprietas passiua a Patre et Filio
communiter procedendi — ita très proprietates, quarum quedam sunt
actiue et quedam passiue, cuiuslibet predictorum elementorum non di-
uidunt substanciam elementi, sed nociones157 originales intrinsice ac-
cionis et passionis eiusdem. Verbi gracia, in terra siccitas est principium
originale actus sibi proprii, qui est siccare, id est suam materiam termi-
nare. Frigiditas est principium originale actus sibi proprii, qui est frigi-

155 eximii] quartus add. Die Bedeutung dieser Hinzufügung «quartus» ist nicht
ganz klar. Sie gehört nicht zum Text. Sie gibt wohl an, daß dieser Traktat die vierte
Schrift innerhalb der Sammlung darstellt.

156 Rom. 1,20: «Invisibila enim ipsius, a creatura mundi, per ea quae facta sunt,
intellecta, conspiciuntur.»

157 nociones] nos ms.



Trinität und Sein 257

dare. Et grauitas est proprietas originalis sui actus, qui est grauare158 et
deorsum tendere. Et proporcionabiliter posset exemplari de qualitati-
bus propriis aliorum elementorum.

<Dissimilitudo duplex>

Ubi tarnen notanda est duplex dissimilitudo, quarum prima est in hoc
quod proprietates diuine sunt pure substanciales et ideo constituunt
personas, quas per opposicionem relatiuam terminorum inicialium et
finalium suarum accionum distinguunt et ordinant. Proprietates uero
elementales, sicut cuiuslibet alterius creature, sunt accidentales eo modo,

quo accidens proprium accidit nature speciei et ideo non constituunt

neque distinguunt esse elementare personaliter, sed tantum per ap-
propriaciones et habitudines accidentales modaliter.

Secunda dissimilitudo est in hoc quod proprietates diuine sunt pure
immateriales et ideo nullo modo (56rb) materialiter passiue. Unde fit
quod fihacio non est in Filio Dei proprietas sie passiua, licet iuxta mo-
dum loquendi theologicum dicatur originaliter passiua, ex quo «gene-
rari» secundum <istum> modum loquendi est quoddam «pati», quo-
modo eciam Spiritus Sanctus dicitur «passiue» spirari. Proprietates au-
tem elementares sunt materiales et ita uere materialiter passiue, qua-
muis alique earum dicantur in comparacione ad alias originaliter actiue.

Ex predicta assimulacione patet quod in terra, que est principaliter
sicca, frigiditas oriatur a siccitate et ab utraque oritur summa grauitas.
In aqua principaliter frigida humiditas pullulât ex frigiditate et ab hiis
simul medioeris grauitas. In aere principaliter humido caliditas conse-
quitur humiditatem et has simul medioeris leuitas. Et in igne, qui est
principaliter calidus, calor parit siccitatem et hec simul cooriginant
summam leuitatem. Unde patet ulterius originalis et per consequens
naturalis différencia siccitatis ignis et terre, caliditatis ignis et aeris, et sie
de aliis qualitatibus symboli<ci>s. Ecce, frater karissime, qualiter in crea-
tura infima poteris trinitatem personarum manuduccione quadam ob-
scura reperire.

<Vestigium trinitatis in elementatis>

Proporcionabiliter considéra uestigium trinitatis inclite in elementatis,
non quidem, ut quidam autumant, in trinario essenciali prineipiorum
essendi, scilicet materie, forme et composicionis earundem, ex quo tri-

158 grauare] grauire ms.



258 Trinität und Sein

nitas personalis in Deo non distinguit eius substanciam seu essenciam,
sed potestatiuam (56va) ad intra diffusionem, cuius idcirco similitudo
creata est in potenciis naturalibus consequentibus substanciam inqui-
renda.

<Deus exemplumprimarium omnium creatorum>

Quod ut clarius possis intelligere, propone tibi — secundum uerbum
Aristotilis dicentis «Omnia super tria poni»159, scilicet substanciam, po-
tenciam et operacionem - pro exemplo primario omnium creatorum
Deum in substancia, potencia et operacione originaliter perfectum et

per singula aliqualiter trinum. Nam in sua substancia est realis unitas
seu ydemptitas continens très modos originales ipsius esse, scilicet
quod est, et quo est, et horum unionem. In sua potencia, que semper
est coniuncta actui, est relatiua opposicio proprietatum, excercicia sui
actus realiter distinguencium et, sicut predictum est, esse existencie ori-
ginans et terminans huiusmodi accionem intrinsecam in très personas
numerancium. In sua uero operacione est triplex actiua causalitas, scilicet

effectiua, exemplaris et finalis, que sunt distinguibiles per sua ob-
iecta extrinseca correlatiue seu correspectiue, ita quod huiusmodi di-
stinccio sit fundamentalitèr in re causabili ad extra et terminatiue in uir-
tute Dei operatiua.

Hoc, inquam, exemplar diuinum pinge in ymaginacione tua per
figurant circularem, intra se per triangulum in très porciones signatam, a

cuius tribus angulis descendant très linee cadentes directe supra
centrum eiusdem circuli et trianguli. Et tune considéra quod sicut ille tri-
angulus inclusus circulo habet très angulos oppositos et per consequens
realiter distinctos, ita ille circulus habet très porciones seu arcus, et ille
linee dyametrales très originales (56vb) conos.160 Verumptamen, si in-

159 ARISTOTELES, De caelo et mundi, Lib. 1, cap. 1, 268a9-10. Siehe auch: Les
auctoritates Aristotelis. Un florilège médiéval, hrsg. von J. HAMESSE, Louvain 1974,
3, n. 3, 160 (Philosophes Médiévaux 17): «Omne totum et perfectum super tria
ponimus.»

160 Eine ähnliche Figur wird im Tractatus de sigillo aeternitatis als «sigillum
aeternitatis» bezeichnet. Siehe Cod. Cus. 106, fol. 77r-v: «(...) Deus omnium artifex
est in unitate, ueritate et bonitate essencie, uite et intellectus purus actus, ad intra
per terminos opposicionis relatiue personaliter et ad extra per raciones originales
operabilium causaliter terminatus, saluo originali hinc inde ordine confusionem
predicabilium prohibente et proprietates racionum essencialium, notionalium et
causalium distinguente, cuius prineipii appropriatum phantasma est circulus per
triangulum equilaterum infra eius peripheriam contigue descriptum actualiter terminatus,

et per très lineas ab illis tribus angulis supra centrum eiusdem circuli per-



Trinität und Sein 259

telligamus remoueri ilium triangulum, tunc neque illi arcus, neque illa
puncta originalia linearum descendencium retinent ullam realem in esse
uel essencia distinccionem. Et ita perpende modos originales diuine es-
sentie et sue operacionis extrinsice non habere aliquam differenciam
realem ad intra, sed per appropriacionem habitudinum ad très personas
quodammodo discerni secundum nostram racionem, illam proporcio-
nem arcuum periferiabum circuli ad latera triangub infra ipsum circu-
lum descripti et punctorum originabum predictarum bnearum ad angu-
los ilbus triangub intelbgibibter ymaginantem.

<Vestigium trinitatis in quamübet creaturam traducitur>

Hoc exemplari, sicut premittitur, in tua ymaginacione fïgurato, attende
quod secundum ipsum traducitur a Deo créante in quambbet creaturam,

quantumcumque uilem, quedam simibtudo ad modum quo figura
sigilb inprimitur cere sigibate. In qua simibtudine est participata essencia,

participata potencia, et participata causabtas operandi, ita quod prin-
cipia constituencia essenciam creatam configurantur modis primordiab-
bus diuine essentie, principia constituencia posse creatum configurantur

modis seu proprietatibus personabbus diuine potencie, et principia
causaba constituencia uirtutem creature operatiuam configurantur
diuine tricausabtati, scibcet effectiue, exemplari et finab.

Itaque, ut dixi, contemplate trinitatis increate ymaginem in con-
creata substancia cuiusbbet creature materiab. Potencia, que est (57ra)
in creaturis intellectuabbus per hoc quod sunt omnino immateriales, est

potentie diuine similima et pure actiua. In creaturis uero materiabbus
est simpbciter passiua et, sicut predictum est, non nisi secundum quid
actiua, ac per hoc diuine trinitatis obscura resonancia. Sed in creaturis
medüs, partim materiabbus et partim inmateriabbus, cuiusmodi est

pendiculariter cadentes deorsum conuersus, ita quod latus primum trianguli cum
porcione circuli, cuius est corda, et linea dependente ab eius angulo originali sint
coloris blauei, latus secundum cum arcu et linea sibi connexis uiridis coloris, latus
tercium cum periferia et funiculo ei annexis rubei coloris, quatenus sic noster
intellects per uiam sensus et ymaginacionis sibi proporcionatam de ueritatibus intelli-
gibilibus sensum et ymaginacionem transcendentibus erudiatur. Sequitur figura.
Illud mundi architypi paradigma sigillum eternitatis recte dicitur, ex quo per ipsum
ueritas eterna suam in racionem humanam traducit ymaginem, in quam quelibet
eiusdem racionis indago discursiue resoluitur. Cuius circulus significat perfec-
tionum essencialium reciprocam seu conuertibilem identitatem, triangulus in diffe-
rentiis portionis circuli oppositis termiatus personarum trinitatem et très funiculi ab

illis angulis deorsum in centro terminati appropriatam tribus personis trium cau-
sarum actiuarum, scilicet effectiue, exemplaris et finalis influenciam.»



260 Trinität und Sein

homo, habet se medio modo, ad modum quo speculum retro opacum
partim darum est et partim obscurum. Hinc est quod angeli dicuntur
intellectus deiformes et astra matutina translucencia. Homo dicitur Dei
ymago, quasi representans trinitatem increatam in speculo intellectuali,
uersus superius pernio, sed inferius per opacitatem corporis terminato.
Creatura uero corporalis sub homine dicitur in se gerere uestigium tri-
nitatis eo modo, quo terra undique obscura et opaca recipit impressio-
nem uestigialem pedum earn calcancium.

Nunc perpende quabter in elementatis, scüicet minerabbus, uegeta-
bbus, et sensitiuis querenda est simibtudo increate trinitatis in suarum
potenciarum naturabum proprietatibus, utputa in minerab, siue sit lapis
siue metabum, secundum genus suum. Perpende eius uires specificas,
scüicet passiuam consequentem materiam, actiuam formabter conse-
quentem formam, et motiuam finabter consequentem unionem totalem
utriusque.

Et sic uenerare Deum positiue in sua simibtudine, et abnegatiue in
sua dissimibtudine, cogitando quod quidquid perfeccionis est in ilbs ui-
ribus, hoc (57rb) prehabetur eminencius in Deo, et quidquid imperfec-
cionis est in eisdem, huius opposicionem est Deo attribuendum. Verbi
gracia, in lapide est potencia materiabter passiua, per quam passiuitatem
dissimilatur Deo Patri, quamuis per i<llu>d potestatis, quod est in ea,
eidem abquabter assimüatur. Sed est in eo duricies, que est potencia
formabter actiua, scüicet resistendi impressioni, per quam assimüatur
impassibib Dei Fibi uirtuti. Et est in eo uis occulta se in loco sue gener-
acionis conseruandi, per quam eciam assimüatur Deo Spiritui Sancto.
Pariformiter uide in abis, siquidem omnis perfeccio potestatiua creature
est tripertita.

< Vestigium trinitatis in pluribus trinariis relucet>

Si hec sint tibi nimis intebectu diffieiba, conuertere ad fontem aque flu-
entis et refluentis intra se, supra eius scatur<i>ginem redundando. In
hoc uides aquam esse eandem, sed terminos inter quos transit et retransit

eius fluxus et refluxus esse originahter distinctes. Vnde üla eadem

aqua in origine sui fluxus dicitur fons seu scaturigo, et assimüatur
eterno Patri. In termino übus fluxus dicitur flumen, et assimüatur Fibo.
Et racione sue redundantie refluentis communiter tarn supra fontem

quam supra eius flumen dicitur confluxus, et assimüatur Spiritui Sancto.
Deinde considéra splendorem luminaris circulariter concaui, in quo

idem lumen est quod emanat a centro ad circumferenciam et refluit a

circumferencia ad centrum. Et tarnen différant prineipium et terminus



Trinität und Sein 261

prime emanacionis a termino proprio secunde emanacionis, supra pri-
mam redundantis.

Deinde contemplare speculum concauum in suo161 latere depictum,
proiciens a figura depicta eius ymaginem supra alterum (57va) eius
latus, et ibi ab utroque confluit in eius centro quidam ardor utriusque. Et
notabiliter uidebis substanciam speculi esse unam, et tarnen intra se di-
stingui figuram generantem ab ymagine genita, et ab utraque discerni
lumen centraliter unitum atque feruorem eiusdem.

Deinde conspice ignem ardentem in fornace obstructo, ubi, salua

ydemptitate ignis, est ardor inflammans, flama euolans, et diluuium re-
fleccionis et ascensionis mutui incendii resultantis ex flamma ascen-
dente et repercussa.

Deinde intuere in eadem substancia uegetabili germen, florem, et
fructum.

Deinde suspice in substancia cuiuslibet celi corporei oriens, meri-
dianum, et occidens situaliter distincta. Nam situs orientalis terminatur
ad punctum meridiei, et situs meridianus terminatur ad punctum occi-
dentis, et situs occidentalis regyrando per uim sue opposicionis respec-
tu orientis ad oriens, et per uim sue opposicionis respectu meridiei
reflectitur ab angulo noctis ad meridiem.162 In eadem nota duos motus,
scilicet aploues seu uniformem ab oriente uersus occidens supra polos
equinoxialis et circa centrum mundi, et planes seu eraticum ab occi-
dente uersus oriens supra polos zodiaci circa centrum ymaginarium extra

medium mundi.163 Quorum motuum primus est quasi emanacio prima

Filii generatiua, secunda quasi communis processio Spiritus Sancti a

Patre et Filio, ex quo est reuolucio supra axem zodiaci inter oriens et
occidens equata intermedin

Deinde aspice in toto potestatiuo anime uegetabilis très uires uita-
liter sese communicantes, scilicet generatiuam, augmentatiuam, et nu-
tritiuam. In posse anime (57vb) sensibilis uide motiuam, cognitiuam, et
appetitiuam. In posse consubstanciali seu notionali anime racionalis in-
tellectum agentem, intellectum possibilem, et uoluntatem. In posse
autem mentis spiritualis, homini et angelo communis, memoriam, intel-
ligenciam et uoluntatem.

161 suo] secundo ms.
162 cf. Eccl. 1,5.6: «Oritur sol et occidit, et ad locum suum revertitur; ibique

renascens, gyrat per meridiem, et flectitur ad aquilonem. Lustrans universa in cir-
cuitu pergit spiritus, et in circulos suos revertitur.»

163 Cf. JOHANNES DE Sacrobosco, Tractatus de spera, in: The Sphere of
Sacrobosco and Its Commentators, hrsg. von L. THORNDIKE, Chicago 1949, cap. 1,

79, und cap. 2, 86.



262 Trinität und Sein

In hiis enim omnibus trinariis relucet, secundum modum cuilibet
illarum creaturarum possibilem, similitudo superne trinitatis, que est
finis appropriatus uere felicitati per operaciones uite moraüs attingibili.
Nam ex quo generale est cuilibet principiato reuerti finaliter ad suum
principium, cuius in se gerit similitudinem, iuxta illud «Ad locum, unde
fluunt, fluuia reuertuntur»164 et illud Boecii «Similitudo appetenda
est»165, idcirco generale est homini per actus suarum potenciarum,
superne trinitati configuratarum, ad illam trinitatem finaliter confugere et
in amplexu eiusdem féliciter quiescere. Ne ergo ob ignoranciam illius
finis contingat ipsum frustra uitaliter secundum conscienciam et mores
operari sine opere, studeat in precognicione trinitatis se, iuxta modum
sibi possibilem, per prefatas similitudines exercitare, ut, quocumque
uertat oculum aut auditum, semper considérât in eo, quod uidet aut
auscultât, sue peregrinacionis ad patriam celestem uiaticam ymaginem ab

enigmate uie in uisionem claritatis eterne transformabilem, et in hiis,
qui sic salubriter et circumspecte uigilant, feliciter transformandam,
iuxta uerbum Apostoli dicentis quod nos nunc ambulamus «per speculum

in enigmate» per fidem a domino peregrinantes, tunc autem uide-
bimus eum «facie ad faciem»166, quando ab eius (58ra) Spiritu «trans-
formabimur a claritate in claritatem,» ipsum, «reuelata facie», «sicuti
est»167, <non> per speciem, «spéculantes».168

<Epilogus>

Itaque, precare frater, oremus «dominum hune scienciarum»169, qui «dat
scienciam paruulis»170, quatenus nostros exteriores et interiores intuitus

164 Eccl. 1,7: «Omnia flumina intrant mare, et mare non redundat; ad locum
unde exeunt flumina revertuntur ut iterum fluant.»

165 Ubi?
166 lCor 13,12: «Videmus nunc per speculum in enigmate; tunc autem facie ad

faciem.»
167 ljoh 3,2: «Carissimi, nunc filii Dei sumus; et nondum apparuit quid erimus.

Seimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti
est.»

168 2Cor 3,18: «Nos vero omnes revelata facie gloriam Domini spéculantes, in
eandem imaginem transformamur, a claritate in claritatem, tamquam a Domini
Spiritu.»

169 IReg 2,3: «Nolite multiplicare loqui sublimia, gloriantes; recédant Vetera de

ore vestro: quoniam Deus scientiarum, Dominus est, et ipsi praeparantur cogi-
tationes.»

170 Ps 118,130: «Declaratio sermonum tuorum inluminat, et intellectum dat par-
vulis.» Siehe auch Ps 18,8.



Trinität und Sein 263

dirigat et contineat in sue trinitatis beatificatricis prenoscitis enigmati-
bus, ne sua creatura fiat nobis dampnacionis eterne muscipula171, sed

felicitatis eterne salutaris172 scala, iuxta uerbum prophète dicentis «De-
lectasti me in factura tua, domine»173, et hoc delectacione salubri con-
cepta ex nutu seu signo tue speciose artis. De qua delectacione174

loquitur Aristotiles cum inquit «Debemus inspicere formas et delectari in
artifice, qui fecit eas».175 Quia teste Sapiencie: «Vani sunt omnes filii
hominum, qui ex hiis, que uidentur bona, non potuerunt cognoscere
eum, qui est, neque operibus attendentes potuerunt intelligere, quis
esset eorum artifex».176 Cuius racio subditur, quoniam «A magnitudine
creature et speciei poterat cognoscibiliter eorum creator uideri».177 Sic

ergo conemur trinitatem personarum diuinarum ad modum trianguli in
unitate diuine essentie ad modum circuli in nostra ymaginacione figurali
contentam, et nobis ad patriam celestem uiantibus, uelud signum posi-
tum ad sagittam prefigitur sagittatoribus, per fidem ortodoxam propo-
sitam, per uestigia, ymagines, et simulachra congrua assequi, et ita «de
ualle lacrimarum»178 ad locum «uoluptatis paradisi» 179 celestis proficisci.
Amen.

171
Sap 14, 11: «Propter hoc et in idolis nationum non erit respectus, quoniam

creaturae Dei in odium factae sunt, et in temptationem animis hominum, et in mu-
scipulum pedibus insipientium.»

172 salutaris] salutarum ms.
173 Ps 91, 5.
174 delectacione] delectacione lcgitur ms.
175 Auctoritates Aristotelis (wie Anm. 159), 9, 108, 217.
176 Sap 13,1.
177 Sap 13,5.
178 Ps 83,7.
179 Gen 3,23.24.


	Trinität und Sein : der Traktat De signis notionalibus trinitatis et unitatis supernae und seine Bedeutung für das trinitarische Weltbild des Heymericus de Campo

