Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)
Heft: 1-2
Artikel: Trinitéat und Sein : der Traktat De signis notionalibus trinitatis et unitatis

supernae und seine Bedeutung fir das trinitarische Weltbild des
Heymericus de Campo

Autor: Hoenen, Maarten J.F.M.
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761100

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761100
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MAARTEN J.F.M. HOENEN

Trinitat und Sein

Der Traktat

De signis notionalibus trinitatis et unitatis supernae
und seine Bedeutung flir das trinitarische Weltbild des
Heymericus de Campo®

L. Einleitung

«In der neuesten Zeit, nachdem durch die Philosophie eine Dreiheit
von Begriffen, gleichsam als notwendiger Typus der Vernunft, ein-
gefiihrt worden [ist], sind philosophische Deduktionen der Dreiei-
nigkeitslehre, fast konnte man sagen, Mode geworden.» Diese Worte
des deutschen Philosophen aus seinen zu Berlin in den Jahren 1840
gehaltenen Vorlesungen zur Philosophie der Offenbarung heben die
Dreiheit als Grundbestimmung des hochsten, verniinftigen Denkens
hervor und verweisen auf eine innere Verbindung zwischen Philoso-
phie und Theologie.!

Schelling gehort zu den bedeutendsten Vertretern des deutschen
Idealismus, einer philosophischen Richtung, in der die Idee der
Dreiheit eine wichtige Rolle spielt.2 Die Idee einer triadischen Struk-
tur des Denkens und der Wirklichkeit entsteht jedoch nicht erst mit
dem deutschen Idealismus. Sie hat thre Wurzeln in der antiken py-

* Diese Studie wurde erméglicht durch finanzielle Unterstiitzung von Seiten der
Niederlindischen Organisation fir wissenschaftliche Forschung (NWO). Freund-
liche Ratschlidge gaben Paul Bakker, Lodi Nauta, Gudrun Pluta und Zenon Kaluza.

! SCHELLING, F.W.]., Philosophie der Offenbarung, 1. Band, Nachdruck der
Ausgabe von 1858, Darmstadt 1990, 314 (Ausgewihlte Werke).

2 SCHELLING, F.W.]., Die Weltalter. Erstes Buch (aus dem handschriftlichen
NachlaB3), Nachdruck der Ausgabe von 1861, Darmstadt 1989, bes. 23 und 34 (Aus-
gewihlte Werke), und HEGEL, G.W.F., Enzyklopidie der philosophischen Wissen-
schaften im Grundrisse (1830), 2. Teil, Frankfurt/M. 1970, § 248 Zusatz, 30 (Wer-
ke 9): «(...) im Geiste ist die Grundform der Notwendigkeit die Dreiheit.»



Trinitat und Sein 207

thagoreischen Schule. So behauptet Aristoteles am Anfang seiner
Schrift De caelo et mundo, das Kontinuum koénne nur drei Dimen-
sionen haben, nicht mehr und auch nicht weniger. Er stiitzt sich da-
bei auf Pythagoras, nach dessen Auffassung, so Aristoteles, das gan-
ze Universum und alle Dinge dieses Universums aus drei bestehen.?

Nun behauptet Aristoteles zwar in seiner Schrift De caelo et mun-
do, alles sei aus drei zusammengesetzt, aber diese Uberzeugung klingt
in den anderen Werken des Corpus Aristotelicun kaum an. Es gibt je-
doch eine Stelle im zwolften Buch der Metaphysik, die in der Folge-
zeit zu groler Bedeutung gelangte. Aristoteles spricht hier von den
Eigenschaften des gottlichen Denkens. Was er an dieser Stelle sagt,
trifft den ersten Punkt des Schellingschen Zitats: die notwendige Drei-
heit der héchsten Vernunft. Die géttliche Vernunft, so Aristoteles, ist
vollkommen und kann somit nur sich selbst, das Allerhochste, zum
Objekt haben.* Diese Bemerkung wurde in der Tradition so
verstanden, daB3 die gottliche Vernunft, die hochste Form des Den-
kens, notwendig dreifach strukturiert sei. Die eine gottliche Ver-
nunft ist nimlich zugleich Ursprung des Denkens (intellectus), Gegen-
stand des Denkens (intfellectum) und die Verbindung beider (intelligere).
Dieser Gedanke wurde von vielen Denkern aufgegriffen und weitet-
entwickelt, vor allem seit dem XIII. Jahrhundert, als die Metaphysik
des Aristoteles zum Lehrstoff an den Universitaten wurde, aber auch
im deutschen Idealismus.?

Die Tatsache, dal die Geschichte der Spekulationen iber die
triadische Struktur der Wirklichkeit bis in die Antike zurtickreicht,
ist ein Beleg dafiir, da3 der philosophische Begriff der Trinitit eine
urspringliche und von der christlichen Theologie unabhingige Tra-
dition hat. Das bedeutet jedoch nicht, dall zwischen dem philosophi-

3 ARISTOTELES, De caelo et mundo, Buch 1, cap. 1, 268a6-13. Auch bei anderen
Vorsokratikern liBt sich die Idee, alles sei triadisch zusammengesetzt, finden, siche
DK 36B1 (Ion von Chios).

* ARISTOTELES, Metaphysica, Buch 12, cap. 9, 1074b32-35.

3 Siehe etwa THOMAS VON AQUIN, Swmma theologia, 1, quaest. 14, art. 4, c.: «Et
sic patet ex omnibus praemissis quod in Deo intellectus, et id quod intelligitur et
species intelligibilis et ipsum intelligere sunt omnino unum et idem», und SCHEL-
LING, F.W. J., System der gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbe-
sondere (aus dem handschriftlichen NachlaB), in: Schriften von 1801-1804, Nach-
druck der Ausgabe von 1859 und 1860, Darmstadt 1988, § 23, 696 (Ausgewihlte
Werke): «Gott kann nicht sich selbst iiberhaupt affirmiren oder {iberhaupt sich selbst
erkennen, ohne sich unmittelbar zugleich wieder als Identitit des Affirmativen und
des Affirmirten oder als Identitit des Subjektiven und Objektiven zu affirmiren.»



208 Trinitat und Sein

schen und theologischen Begriff derselben keine Beziehung besteht.
Damit kommen wir zum zweiten Punkt des Zitats von Schelling. Die
theologische Spekulation iiber die géttliche Trinitidt wurde von den
Entwicklungen auf dem Gebiet der Philosophie nachhaltig beein-
fluBt. Die Theologie hat sich auf die Philosophie gestiitzt, als sie
nach begrifflichen Mitteln suchte, um die Einheit Gottes und die
Dreiheit der gottlichen Personen zusammenzudenken. Dennoch gilt
auch umgekehrt, daf3 die theologischen Betrachtungen auf die Philo-
sophie eingewirkt haben, wie sich vor allem bei den mittelalterlichen
Autoren zeigen liBt. Aufgrund des theologischen Verstindnisses der
Offenbarung, die als wahr und sicher galt, wurden sie in ihren philo-
sophischen Spekulationen von der Idee geleitet, das erste Prinzip der
Wirklichkeit sei trinitarisch strukturiert und habe seine Spuren in der
trinitarischen Struktur der Wirklichkeit hinterlassen.” Auch in der
Neuzeit haben sich Theologie und Philosophie in diesem Punkt ge-
genseitig befruchtet.®

Heymericus de Campo, der wichtigste Vertreter des spatmittel-
alterlichen Albertismus, gehdrt zu den Denkern, bei denen der Be-
griff der Trinitit in der Philosophie eine wichtige Rolle spielt. Das
trifft vor allem fiir seine Metaphysik zu. Er steht in der Tradition
von Philosophen, die von der universellen trinitarischen Struktur der
Wirklichkeit tiberzeugt sind. Diese Ansicht tritt bereits in seiner fri-
hesten Schrift, dem Compendium divinorum, einem Werk, das die Grund-
begriffe seines Denkens enthilt, deutlich hervor.

Obwohl es sich um einen Grundbegriff seines Denkens handelt,
hat er die Trinitit nur einmal zum Thema eines Werkes gemacht,
und zwar in der kleinen aber interessanten Schrift De signis notionali-
bus et unitatis supernae. In dieser Schrift erortert er die Art und Weise,
wie die Geschopfe als vestigia trinitatis die trinitarische Struktur ihres
Schopfers bezeugen, und legt er dar, wie die Wirklichkeit, von den

¢ Dazu P. GERLITZ, AuBerchristliche Einflifle auf die Entwicklung des
christlichen Trinititsdogmas, Leiden 1963.

7 So versucht etwa Raymundus Lullus, die Trinitit Gottes in seiner Philosophie
rational zu ergriinden, um so den islamischen Gelehrten, die die gottliche Trinitdt
verneinen, mit Vernunftgriinden zu iberzeugen. Zur Lehre Lulls und deren kriti-
scher Rezeption im Mittelalter siehe J.N. HILLGARTH, Ramon Lull and Lullism in
Fourteenth-Century France, Oxford 1971, bes. 258 (Oxford-Warburg Studies).

8 Ausfiihrlich dazu E. CORETH, «Zur Philosophie der Trinitit im Denken der
Neuzeit bis Schellingy, in: Der Streit um den Gott der Philosophen. Anregungen und
Antworten, hrsg. von ]J. MOLLER, Diisseldorf 1985, 48—80 (Beitrige zur Theologie
und Religionswissenschaft).



Trinitat und Sein 209

niedrigsten Elementen bis zur héchsten Form des Denkens, grund-
satzlich trinitarisch aufgebaut ist. Dieses Werk bildet das «anschauli-
che» Gegenstiick zu den metaphysischen Spekulationen, wie sie in
den anderen Werken des Heymericus dargelegt sind.

In unserem Beitrag mdchten wir auf dieses Werk, das von der
Forschung noch nicht untersucht worden ist, tiefer eingehen. Zuerst
werden wir aber die metaphysischen Trinititsspekulationen des Hey-
mericus wie auch ihren Hintergrund und ihren Ort im spitmittel-
alterlichen Denken niaher zu betrachten haben.

II. Die Fundamente der Heymericschen Trinitatslehre

Wie gesagt, tritt der Begriff der trinitarischen Struktur des Univer-
sums bel Heymericus bereits in seiner frihesten Schrift, dem Com-
pendium divinorum, in seiner grundlegenden Bedeutung hervor. Gehen
wir also auf dieses Werk etwas niher ein. Das Compendium wurde in
den Jahren 1420-1422 zu Diest bei Lowen verfalt.’ In diesem Trak-
tat, der als Handbuch der Metaphysik angelegt ist, wird die ganze
Wirklichkeit, vom ersten Prinzip bis zu den materiellen Seienden, in
einem begrifflichen Zusammenhang dargestellt. Der neuplatonische
Gedanke der Emanation steht dabeir im Mittelpunkt.!® Die Vielheit
der Geschopfe stromt aus der Einheit des Ersten heraus, wobei die
Vielheit eine Folge der sich immer erweiternden Entfernung von der

? So J.B. KOROLEC, Quelques informations sur le «Compendium divinorum» de
Heimericus de Campo ainsi que sur un commentaire inconnu de ce «Compendiumn,
in: Mediaevalia Philosophica Polonorum 10 (1961) 33-39, bes. 38. Das Compendium ist
auf der Grundlage der Handschrift Krakow, Biblioteka Jagiellonska, Cod. 695 her-
ausgegeben in ].B. KOROLEC, «Compendium divinorum» Heimeryka de Campo
wrkp. BJ 695. Studia nad dziejami Albertyzmy Kolonskiego, in: Studia Mediewistycgne
8 (1967) 19-75, und 9 (1968) 3-90. Uber die Handschriftenlage des Compendium
informiert L. BURIE, «Proeve tot inventarisatie van de in handschrift of in druk be-
waarde werken van de Leuvense theologieprofessoren uit de XVe eeuwn, in: Facultas
S. Theologiae Lovaniensis 1432-1797, hrsg. von E.J.M. vaN E1jL, Leuven 1977,
215-272, bes. 224-225 (Biblioth. Ephemeridum Theologicarum Lovaniensium 45).

10 Vom Inhalt des Compendium handeln E. COLOMER, Nikolaus von Kues und
Raimund Llull. Aus Handschriften der Kueser Bibliothek, Berlin 1961, 11-12
(Quel-len und Studien zur Geschichte der Philosophie 2); ].B. KOROLEC,
«Heymeric de Campo et sa vision néoplatonicienne de Dieu» , in: Albert der Grofle.
Seine Zeit, sein Werk, seine Wirkung, hrsg. von A. ZIMMERMANN, Berlin 1981,
208-216 (Miscellanea Mediaevalia 14); M.J.F.M. HOENEN, Heymeric van de Velde.
Eenheid in de tegendelen, Baarn 1990, 24-33 (Geschiedenis van de wijsbegeerte in
Nederland 4).



210 Trinitat und Sein

Einheit des Ersten ist.!! Die Wirklichkeit gleicht einem pyra-
midenférmigen Gebilde, dessen Spitze die Einheit des ersten Prin-
zips und dessen Grundfliche die Vielheit der Geschopfe darstellt.
Vor dem Hintergrund dieser Emanationslehre entwickelt Heyme-
ricus den Gedanken der trinitarischen Struktur der Schopfung.

Die wichtigsten Begriffe der Heymerischen Emanationslehre
sind fluere und procedere oder causare.'> Der Terminus fluere hebt die
Einheit des ersten Prinzips mit der gesamten Schoépfung hervor, wo-
hingegen die Begriffe procedere und causare den Unterschied in den
Mittelpunkt stellen. Alles, was aus dem Ersten stromt (omne fluens),
bleibt in sich und mit dem Etsten identisch. In der Schopfung ist
nichts, was die Ausstromung des Goéttlichen in irgend einer Weise
hindert. Das Gottliche ist demnach uberall in der Schépfung auf
gleiche Weise gegenwirtig.!> Dennoch ist kein Geschopf dem ersten
Prinzip gleich. Das Geschaffene, das aus dem Goéttlichen strémt, hat
nimlich aus sich die Moglichkeit zum Nicht-Sein, und diese Mog-
lichkeit bewirkt eine grundsitzliche Trennung zwischen Gott und
Geschopf, denn Gott ist nur vollkommene Titigkeit und hat keine
Moglichkeit zum Nicht-Sein. Je weiter sich nun ein Geschopf vom
gottlichen Ursprung trennt, desto groBer wird seine Moglichkeit zum
Nicht-Sein, und desto weniger wird es an der in sich identischen
gottlichen Ausstromung teilhaben kénnen. Dieses «Sich immer wei-
ter von dem Ursprung Trennen» wird von Heymericus mit den Be-
griffen procedere oder causare benannt.*

' Dieser Gedanke wird im dritten Buch des Compendium, das der Emanations-
lehre gewidmet ist, begriindet. Siehe HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum,
ed. KOROLEC (wie Anm. 9), 12-34.

12 Diese Begriffe hat Heymericus dem Kommentar des Albertus Magnus zum
Liber de cansis entnommen, siehe ALBERTUS MAGNUS, De causis et processu universitatis
a prima causa, Lib. 1, tract. 4. cap. 1-5, hrsg. von W. FAUSER, Miinster 1993 (ed.
Col., 17/2), 42-49. Eine ausfiihrliche Erorterung der Albertschen Lehre gibt A. DE
LIBERA, Albert le Grand et la Philosophie, Paris 1990, 117-177 (La Recherche de la
Vérité).

13 HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum, ed. KOROLEC 1968 (wie Anm.
9), 13 und 15: «(...) Ex hoc trahe, quod fluere est diffusio actus ab actu, et quod
omne fluens ut sic manet in fonte, et per consequens omne fluens est eiusdem
naturae cum suo fonte. (...) Practerea: omne fluens est principium regionem diver-
sitatis non attingens, ergo est simplex secundum essentiam et esse (...).»

14 Ebd., 13: «(...) aliud est fluere et procedere; processio enim est causalis com-
municatio, quae cum sit actio in subiecto praesupposito, necessario distat a causa,
und 22: «Item: cum actus non habeat esse processionis, nisi ex parte potentiae, po-
tentia non habeat <esse> fluentis principii, nisi ex parte actus, ut ex supra habitis



Trinitat und Sein 211

Jedes Geschopf setzt sich also aus zwei Prinzipien zusammen.
Das eine verweist auf den gottlichen Ursprung (das z guo), das an-
dere auf das «an sich» des Geschopfs (das gwod es?).’> Aus diesem
doppelten Bezug geht nach Heymericus hervor, dal} jedes Geschopf
ein Abbild des Goéttlichen in sich trigt, und zwar in zweifacher Hin-
sicht.

Erstens gibt es eine allgemeine Weise des Abbildes, eine assimila-
tio universalis, die in dem a guo griindet und darauf basiert, daB3 das
Gottliche ohne Hindernis in jedes Geschopf hineinstrémen kann.
Jedes Geschopf trigt dieses Abbild auf gleiche Weise.! Zweitens
gibt es eine Art der Abbildung, die mit dem g#od est verbunden ist
und bei den verschiedenen Geschopfen unterschiedlich ist. Sie wird
assimilatio particularis genannt und griindet darin, daB3 die verschiede-
nen Arten der Geschopfe je eine andere Entfernung vom ersten
Prinzip haben. Geschopfe, die dem Géttlichen nahestehen, driicken
die Einheit des Ersten auf eine vollkommenere Weise aus als jene,
die vom Gottlichen weiter entfernt sind.!”

Beide Arten der Abbildung sind trinitarisch strukturiert. Zuerst
gehen wir auf die trinitarische Struktur der sogenannten assimilatio
untversalis ein. Die Einstrdmung des Gottlichen in die Geschopfe ist
einfach und der Substanz nach immer mit sich identisch. Dennoch
koénnen an ihr drei Aspekte unterschieden werden, die gegenseitig in
einer Beziehung stehen, wie esse, posse und ogperari.'® Thr Unterschied
grindet darin, daB3 es innerhalb der Einheit der Substanz eine Abstu-
fung hinsichtlich der Nihe zur gottlichen Einheit gibt.! Die drei ge-
nannten Aspekte, die Heymericus der Tradition entnimmt, bestim-

liquet, sequitur quod diversitas eorum originaliter est a potentia, identitas ex parte
actus. Ibi funda, quod potentia est radix diversitatis (...).»

15 HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum, ed. KOROLEC 1967 (wie Anm.
9), 62. Heymericus greift hier eine Begrifflichkeit auf, die ihren Ursprung in De heb-
domadibus des Boethius hat und unter anderen von Albertus Magnus und Johannes
de Nova Domo weiter entwickelt wurde.

16 HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum, ed. KOROLEC 1968 (wie Anm.
9), 9-11.

7 Ebd., 11-12.

18 Obwohl Heymericus hier hauptsichlich von esse, posse und operari spricht,
handelt er in diesem Zusammenhang auch von der Triade wnum, potens und bonum.

9 Ebd., 10: «Cum autem huiusmodi tres influentiae ab unio simplici et primo
procedant, ideo sunt unus influxus secundum substantiam, diversificatus secundum
virtutis extensionem; quae quidem diversitas oritur ex distantia et umbra, quam pa-
titur in rei possibilitate.»



212 Trinitat und Sein

men das individuelle Geschopf in seiner Ganzheit, sowohl die Sub-
stanz als auch die zur Substanz gehdrigen Akzidenzien. Das esse ist
der fundamentalste Aspekt. Er ist bestimmend fir das Wesen und
legt das Fundament fiir die beiden anderen Aspekte, die nach Hey-
mericus als akzidentelle Bestimmungen aufzufassen sind. Das esse
geht dem posse und gperari voraus, denn es konnen nur ein Vermogen
und eine Handlung existieren, wenn es ein Seiendes gibt.?

Mit dem Unterschied zwischen esse, posse und operari ist die fun-
damentale trinitarische Struktur eines jedes Geschopfes gekenn-
zeichnet. In dieser Triade konnen jedoch wieder andere Triaden un-
terschieden werden. So ist das Sein des Geschopfs nach Heymericus
auf folgende Weise zusammengesetzt, wobei erneut eine dreifache
Bestimmung hervorgehoben wird: Erstens gibt es dort ein esse forma-
bile, welches das Fundament des geschaffenen Seins bildet, zweitens
ein esse formans, welches das Fundament bestimmt und spezifiziert,
und schlieBlich ein esse formatum, welches aus dem Zusammenbeste-
hen der ersten beiden Bestimmungen hervortritt.?!

Diese letzte Triade ist von groBer Wichtigkeit, denn sie bildet die
Grundlage der Einteilung in Genus, Differenz und Spezies. Das Ge-
nus ist als esse formabile zu betrachten, die Differenz als esse formans
und die Spezies als esse formatum.?? Damit ist das Wesen des Ge-
schopfes bestimmt. Die Eigenschaften, die dem Wesen zukommen,
das Proprium und die Akzidentien, werden von Heymericus mit dem
posse beziehungsweise dem operari in Beziehung gesetzt.?

Das bedeutet, daB3 die fiinf Universalien mit der Einstromung
des Gottlichen in die Schopfung verbunden sind. Es existiert also

2 Ebd., 10: «(...) posse et operari praesupponunt secundum naturae ordinem
esse, quia non est intelligibile, quod aliquid habeat virtutem et operationem carens
esse, sive cum non sit.»

21 Ebd.

2 Im Hintergrund steht hier Porphyrius, siehe Porphyrii Isagoge (translatio Boethii),
hrsg. von L. MINIO-PALUELLO, Paris 1966 (Aristoteles Latinus 1/6), 23 (15, 6.7):
«Et genus quidem consimile est materiae, formae vero differentia.»

2 Ebd., 10: «(...) tantum quinque sunt universalia, scilicet genus, species,
differentia, proprium et accidens. Cum enim esse, respiciendo id, in quo est
secundum rationem, sit triplex, scilicet formans, formabile et formatum, ut [patet]
ex superius digestis manifestum est, oportet quod esse sit radix triplicis essentiae,
scilicet generis, speciei et differentiae; genus enim nominat essentiam formabilem,
differentia essentiam formantem, et species <essentiam> («essentiam» braucht hier
nicht hinzugefiigt zu werden, M.H.), cuius est actus, est esse formatum; proprium
autem radicatur in secunda influentia, et accidens in tertia.» Mit der zweiten und
dritten Einstrémung sind das posse und operari gemeint.



Trinitat und Sein 213

eine innere Beziehung zwischen der trinitarischen Struktur der Ge-
schopfe und den Universalien. Die Universalien sind nicht nur die
allgemeinen Prinzipien menschlicher Erkenntnis, die angewendet
werden, um die Wirklichkeit zu verstehen. Sie sind auch die Prinzi-
pien der Wirklichkeit selbst. Logik und Metaphysik sind fiir Heyme-
ricus miteinander verbunden. Beide bezeugen die trinitarische Struk-
tur der Wirklichkeit. _

Auch bei der assimilatio particularis tritt die trinitarische Struktur
hervor. Sie bezieht sich jedoch nicht auf die einzelnen Geschopfe,
sondern auf die Schopfung als Ganzes. Die assimilatio oder filiatio
particularis wird, wie bereits gesagt, durch den Abstand des Geschop-
fes vom ersten Prinzip bestimmt. Je niher sich ein Geschopf beim
Ersten befindet, desto vollkommener ist sein esse, posse und operar:.
Der Abstand zwischen dem hochsten und dem niedrigsten Ge-
schopf ist in drei Abstufungen aufgeteilt, womit der triadische Auf-
bau der geschaffenen Welt als Ganzes gegeben ist. Ganz oben ste-
hen die substantiae per se stantes, die Intelligenzen, denen das esse, posse
und operari nach der hochst méglichen Vollkommenheit zukommen,
auch wenn sie hier nicht wie bei Gott zusammenfallen. Danach fol-
gen die verinderlichen Substanzen, bei denen das posse und operari
nicht vollstindig aus dem eigenen Sein hetrvortreten, sondern von
den hoheren Substanzen ermoglicht werden miissen. SchlieBlich fol-
gen die Geschopfe ohne eigenes posse und operars, wie die Materie,
die Zeit und die Bewegung.?* Das geschaffene Universum ist somit
aus drei verschiedenen Graden der Vollkommenheit zusammenge-
setzt: eine oberste Stufe des hochsten Seins (esse superins), eine mitt-
lere Stufe des niedrigeren Seins (esse inferius) und eine tiefste Stufe
des untersten Seins (esse infimum).?

In einer etwas spateren Schrift, den Theoremata totius universi, wer-
den die im Compendium entwickelten philosophischen Gedanken auf
Gott angewendet und mit den theologischen Begriffen der gottli-

24 Ebd., 11-12: «Particularis autem filiatio secundorum ad primum attenditur
penes maiorem et minorem propinquitatem secundorum ad ipsum primum, gratia
cuius propinquitatis maiorum et minorum quaedam accipiunt esse comprehendens
esse, posse, operari totaliter, licet non individualiter et simpliciter, sicut substantiae
stantes per seipsas, quaedam autem esse comprehendens posse et operari secundum
aliquid, sicut substantiae generabiles et corruptibiles, quaedam nullo modo, sicut
materia, motus et tempus.»

% Ebd., 12. Das «esse infinitum» der Edition soll nach der Handschrift Mainz,
Cod. Mog. 614, in «esse infimum» korrigiert werden.



214 Trinitat und Sein

chen Personen verknipft.?6 Heymericus spricht in diesem Zusam-
menhang nicht nur von esse, posse und operari, sondern auch von Ein-
heit (#nitas), Wahtheit (veritas) und Gutheit (bonitas), Erinnerung (me-
moria), Intellekt (intellectus) und Willen (voluntas). Wie im Compendinm
werden auch in den Theoremata die einzelnen Aspekte der verschie-
denen Triaden zueinander in Beziehung gesetzt. So heillt es in bezug
auf die Triade Einheit, Wahrheit und Gutheit, daB} die Dinge, die
durch die Einheit zu Einem gemacht werden, durch die Wahrheit im
Erkennen und durch die Gutheit im Streben unterschieden und vet-
vielfiltigt werden.?’” Und zur Triade Erinnerung, Erkennen und Wille
wird ausgefiihrt, da} die Erinnerung der Grund des Erkannten ist
und daBl nur das Erkannte vom Willen gewollt werden kann. Der
Wille setzt also Erinnerung und Erkennen voraus.?® Diese drei
Aspekte werden von Heymericus, der Tradition entsprechend, mit
den drei gottlichen Personen verbunden, dem Vater, dem Sohn und
dem Heiligen Geist. Die erste Person ist Prinzip der zweiten (des
Sohnes), und beide sind Prinzip der dritten (des Heiligen Geistes).?
Dennoch geht Heymericus hier nicht als Theologe, sondern als Phi-
losoph vor. Die Begrindung der trinitarischen Struktur des ersten
Prinzips und der Schopfung wird rein begrifflich durchgefiihrt. Es
gibt in diesem Zusammenhang nur einen Bibelverweis.®® Aber dieser
Verwets ist nicht als Begriindung gemeint, sondern dient nur als Be-
stitigung dessen, was sich aus den philosophischen Betrachtungen
begrifflich ableiten 1iBt. Heymericus bleibt in seinen Spekulationen

2 Im Compendium wird zwar iiber die trinitire Struktur des ersten Prinzips
gesprochen, aber dabei bleiben die gottlichen Personen unerwihnt. Die Theoremata
totius universi sind herausgegeben in E. COLOMER, «Heimeric van den Velde entre
Ramoén Llull y Nicolas de Cusa», in: Gesammelte Aufsitze zur Kulturgeschichte Spa-
niens, 21. Band, hrsg. von Joh. VINCKE, Minster 1963, 216-232, bes. 229-232
(Spanische Forschungen der Gorresgesellschaft).

2T Ebd., 230 n. 7: «Quae unitas identificat, veritas intelligibiliter et bonitas appe-
tibiliter distinguit seu plurificat.»

2 Ebd., n. 9: «Nihil amatur nisi praenoscatur. Ergo amoris spiratio est boni
cogniti communicatio. Unde fit quod Trinitatis propositiae persona tertia procedit
communiter a prima et secunda.»

2 Ebd., 229 n. 6, 230 n. 9-12. Die wichtigste Quelle der Analogie zwischen der
gottlichen Trinitit und den drei Aspekten der menschlichen Seele (memoria,
intellectus, voluntas) ist Augustin. Siehe den Verweis in Anm. 80.

30 Ebd., 230 n. 10: «Intellectuale formativum imaginis prolis et Verbi paternum
est genitivum. Affectuale bonifluum doni amoris et Sancti Spiritus est finale spi-

rativum. Unde tres personae Pater, Verbum et Sanctus Spiritus nominantur a Jo-
hanne» Vgl. Joh. 15,26 und Joh. 16,15.



Trinitat und Sein 215

iber die Trinitit Philosoph, auch wenn er theologische Begriffe
verwendet.3!

II1. Der Hintergrund

Heymericus greift in seinen Betrachtungen iiber die Trinitit Gedan-
ken auf, die in den Werken vieler mittelalterlicher Autoren ihren
Niederschlag gefunden haben. Das gilt auch fiir die Idee der univer-
sellen trinitarischen Struktur des Universums. Auf zwei solcher Quellen
mochten wir hier kurz eingehen. AnschlieBend werden wir dann die
Trinititsspekulationen des Heymericus vor dem Hintergrund der
Lehrentwicklungen des spiten Mittelalters etwas niher betrachten.

1. Albertus Magnus und Raymundus Lullus

Heymericus gehort zu den Denkern, die in der Auslegung des Cornpus
Aristotelicum tiefgehend von den Schriften des Albertus Magnus ge-
prigt sind. Dieser Einflu} tritt im Tractatus problematicus Klar zutage,
einer in den Jahren 1425-26 verfalten Schrift, in der Heymericus die
albertistische Deutung des Aristoteles gegeniiber derjenigen der
Thomisten verteidigt.®> Aber auch im Compendium divinorum finden
sich Stellen, wo Heymericus sich der Tradition des Albertus an-
schlieBt und sich den Thomisten gegentiber kritisch duBlert.*

Einer der wichtigsten Gedanken des Compendiums, der auch von
Albertus erortert wurde, ist die Idee der universellen trinitarischen
Struktur des Universums. Im Kommentar zu De caelo et mundo bringt
Albertus eine ausfiihrliche Betrachtung tber die Vollkommenheit
der materiellen Koérper und des Universums, die zwar an Aristoteles

31 Im weiteren Verlauf der Theoremata geht Heymericus auf die trinitarische
Struktur des geschaffenen Universums ein und handelt dabei erneut, wenn auch
anders als im Compendium, von den Universalien, ebd., 231 n. 27: «Esse, vivere et
intelligere se habent ad invicem ut formale ad formans in eodem genere. Horum
primum secundo est formabilius et hoc secundum tertio formabili nullo modo.
Quare natura intellectualis est formaliter individibilis, a qua cadit in diversitatem
specificam quidditas vitalis et in differentiam genericam forma essentialis.»

32 Zu dieser Schrift und den Auseinandersetzungen zwischen Albertisten und
Thomisten siehe (noch immer grundlegend) G. MEERSSEMANN, Geschichte des
Albertismus, Heft 1: Die Pariser Anfinge des Kolner Albertismus, Paris 1933 (Dis-
sertationes historicae 3), und Heft 2: Die ersten Ko6lner Kontroversen, Rom 1935
(Dissertationes historicae 5).

33 HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum, ed. KOROLEC 1968 (wie Anm.
9), 80-83.



216 Trinitat und Sein

ankniipft, aber mit Gedanken aus Avicenna, Averroes und Hermes
Trismegistos durchsetzt ist.3* Er gibt dort eine ausfihtliche Be-
grindung, weshalb nur drei Dimensionen maglich sind und spricht
in diesem Zusammenhang ausdriicklich von der universellen trinitari-
schen Struktur des Universums: Perfectio cuiuslibet est in ternario.® Die-
se trinitarische Struktur tritt Gberall hervor: in der Sprache, in der
Ordnung des Universums und in der Anzahl der moglichen Arten
des Korpers.?

In anderen Werken des Albertus wird die Triade esse, posse, operari
verwendet, so etwa in den Kommentaren zu Dionysius.?” Dort tritt
sie in der Angelologie hervor, anliBlich der Frage, ob die Engel im
Moment threr Erschaffung bereits Boses tun kénnen. Albert ver-
neint diese Frage mit der Begriindung, das Wirken (gperari) der En-
gel, obschon sie nach ihrem Sein (ess¢) und ithrem Koénnen (posse)
vollkommen sind, setze das Sein voraus, nicht nur der Natur nach,
sondern auch zeitlich.?® Wir treffen hier also auf die gleiche Ord-
nung der Triade, wie sie von Heymericus behauptet wird, obwohl
Albertus sie hier nicht mit der gottlichen Trinitit oder der Proble-
matik der vestigia trinitatis in Zusammenhang bringt. %

3% ALBERTUS MAGNUS, De caelo et mundo, hrsg. von P. HOSSFELD, Miinster 1971,
Lib. 1, tract. 1, cap. 2, 2-7 (ed. Col.,, 5/1). Vgl. ARISTOTELES, De caelo et mundo,
Lib. 1, cap. 1, 268a6-28.

3 Ebd,, 5.

36 Ebd., 5.

37 Die Triade esse, posse, operari 1aBt sich nicht nur bei Albertus nachweisen. Sie
hat ihren Ursprung in den Werken des Pseudo-Dionysius und wird auch von
Bonaventura, Robert Kilwardby und spiter Nicolas Cusanus angefiihrt, auch wenn
sie eine abweichende Terminologie verwenden. Die dionysische Trias owusia, dynamis,
energeia wird hier mit essentia, virtus, operatio oder substantia, virtus, operatio wiederge-
geben. Siehe dazu mit Quellenangaben R. HAUBST, Das Bild des Einen und Drei-
einen Gottes in der Welt nach Nikolaus von Kues, Trier 1952, 47 (Trierer Theolo-
gische Studien 4)

38 ALBERTUS MAGNUS, Super Dionysium De divinis nominibus, hrsg. von P. SIMON,
Miinster 1972, cap. 4, 269 (ed. Col. 37/1): «(...) quamvis sit perfectus (sc. angelus)
in esse et posse et collatione non indigens et deo proximus, tamen oportuit, quod
prius esset, quam operaretur, non solum natura, sed etiam tempore.» Siehe auch
DERS., Super Dionysium De caelesti hierarchia, hrsg. von P. SIMON/ W. KUBEL,
Miinster 1993, cap. 11, 169 (ed. Col. 36/1). Vgl. die von Heymericus in Anm. 20
weiter oben genannte Triade.

% In den theologischen Werken dagegen wird die Triade esse, posse, operari von
Albertus als eine von vielen vestigia trinitatis aufgelistet, ohne jedoch auf den Bezug
zur gottlichen Trinitat weiter einzugehen. Sieche ALBERTUS MAGNUS, Commentarii in



Trinitat und Sein 217

Ein zweiter Autor, der als Hintergrund fiir die Trinititslehre des
Heymericus wichtig ist, ist Raymundus Lullus. Dieser katalanische
Denker verwendet mehrere Triaden, etwa im Rahmen seiner Lehre
von den Korrelativen, die sich auch in den Werken des Heymericus
finden lassen.® Bedeutsam sind in dieser Hinsicht nicht nur das be-
reits genannte Compendium und die Theoremata totius universi, sondern
auch und vor allem die Werke aus der etwas spiteren Zeit, wie das
Sigillum aeternitatis, auf das weiter unten noch eingegangen wird, die
Disputatio de potestate ecclesiastica und das Colliget principiornm.*! Im letz-
teren Werk beschiftigt sich Heymericus ausdriicklich mit dem Den-
ken des Lullus. Er tubernimmt trinitarische Motive von Lullus und
verbindet sie mit Triaden, die schon in seinen friheren Werken eine
wichtige Rolle spielen, wie die genannte Triade esse (substantia), posse
und operari.

2. Johannes Wyclif und Jobhannes de Nova Domo

Es ist hier nicht der Ort, das Heymericsche Denken in seine unmit-
telbare philosophische Umgebung einzuordnen. Dazu ist die Quel-
lenlage noch immer zu dirftig. Dennoch wollen wir hier auf zwei
Punkte, die uns fiir das Verstindnis des Heymericschen Denkens
wichtig scheinen, aufmerksam machen.

I Sententiarum, Paris 1893, Lib. 1 dist. 3, art. 16, 110 (ed. Borgnet, 25), und DERS.,
Summa theologiae, Pars 1, tract. 3 quaest. 15, Paris 1895, 84-86 (ed. Borgnet 31).

40 In seinen Schriften bezieht Lullus mehrfach Korrelative aufeinander, dhnlich
wie Heymericus im Compendinm die Begriffe formabile, formans, formatum miteinander
verbindet. Zur Korrelativlehre des Raymundus Lullus siehe E.W. PLATZECK, Die
Lullsche Kombinatorik. Ein erneuter Darstellungs- und Deutungsversuch mit Be-
zug auf die gesamteuropiische Philosophie, in: Frangiskanische Studien 34 (1952) 33—
60 und 377-407, bes. 385-388, und DERS., Raimund Lull. Sein Leben, Seine Werke.
Die Grundlagen seines Denkens (Prinzipienlehre), 2 Binde, Disseldorf 1962 und
1964 (Reg.), (Bibliotheca Franciscana 5 und 6). Da es bei Lullus und Heymericus
um Triaden geht, die in der Tradition wiederholt hervortreten, l1aBt sich nicht ein-
deutig bestimmen, ob Heymericus sich bei der Verwendung dieser Triaden tat-
sachlich auf Lullus stitzt. Fest steht aber, dal Heymericus die Werke des Lullus
gekannt hat und sich von ihnen hat beeinflussen lassen. Siehe dazu Colomer, Ni-
kolaus von Kues (wie Anm. 10), 39, und Ch. LOHR, Die Uberlieferung der Werke
Ramon Lulls, in: Freiburger Universitatsblatter 78 (1982) 20-28.

M Dazu E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 17-39, und R. IM-
BACH, Theologia Raymundi Lulli memoriter epylogata: Das Ramon Llull gewidmete
Kapitel im «Centheologicon» des Heymericus de Campo (1395-1460), in: Estudios
Laulianos 23 (1979) 185-193.



218 Trinitat und Sein

Erstens verdient der Versuch von Heymericus, die triadische
Struktur der Wirklichkeit mit dem realen Fundament der Universa-
lien in Beziehung zu setzen, Beachtung. Er bringt uns auf die Frage
nach dem Zusammenhang zwischen Trinititsspekulation und dem,
was man als «Metaphysik der Logik» bezeichnen kann. In dieser
Hinsicht ist eine Bemerkung des Johannes Wyclif aus seinem Werk
De universalibus von Bedeutung, die ebenfalls eine Verbindung zwi-
schen der Trinitit und den Universalien herstellt. Nach Wyclif fihrt
eine Betrachtung der Universalien zur Einsicht in die gottliche Tri-
nitit. Die Universalien stellen fiir thn vestigia trinitatis dar. Denn die
Beziehung zwischen den Universalien und den zu einer Spezies ge-
horigen Individuen ist derjenige zwischen der gottlichen Natur und
den gottlichen Personen gleich. Wie die Spezies die allgemeine Natur
der einzelnen Individuen darstellt, ohne dall die Individuen alle
gleich sind, ist auch die gottliche Wesenheit die Natur der dret Per-
sonen, ohne dal3 die eine Person mit der anderen zusammentrifft.4?
So kann Wyclif dann auch schluB3folgern, dal3 die Erkenntnis der
Universalien der beste Weg zu den verborgenen géttlichen Mysterien
sei: Notitia universalium est gradus praecipuns scalae sapientiae ad indagan-
dum veritates abscondites.*® Die Logik und ithre Theorie der Universalien
ist damit nicht nur eine Konstruktion des menschlichen Geistes, wie
es die Nominalisten wahrhaben wollen, sondern ein Ausdruck der
gottlichen Wahrheit, wie sie in der Schépfung aufleuchtet. Daher
erklirt sich auch, so Wyclif, daB Gott es nicht zugelassen hat, dal}
die Lehre der Universalien jemals ganz vergessen werden sollte.
Denn damit wiirde der Mensch den Aufstieg zu den goéttlichen Ge-
heimnissen verlieren.*

Diese Uberzeugung Wyclifs stiitzt sich auf den Gedanken der
Einheit aller Erkenntnis: Die verschiedenen Arten der Erkenntnis
lassen sich aufeinander zuriickfilhren und verdeutlichen einander. So

42 JOHANNES WYCLIF, Tractatus de universalibus, hrsg. von 1.J. MUELLER, Oxford
1985, 105: «Convenientia autem est inter naturam divinam et naturam specificam,
verbi gratia, specie homini habente, exempli gratia, tantum tria supposita, scilicet
Petrum, Paulum et Iohannem, ut patet ex tribus: Primo in hoc quod sicut natura
specifica est singulum horum suppositorum et nullum illorum est reliquum, sic na-
tura divina est singulum suorum suppositorum et nullum illorum est reliquum (...).»

3 Ebd., 175. Siehe auch ebd., 357: «Ideo, notitia de universalibus de tanto pro-
derit, de quanto disposuerit ad intelligendum Scripturam sacram, materiam de In-
carnatione, de Trinitate et de ordine creandi effectus cum sanctis doctoribus.»

# Ebd., 175: «Et haec credo est ratio quare Deus non permittit scholam de
universalibus in toto deficere.»



Trinitat und Sein 219

besteht fiir Wyclif gemil seinen Datlegungen in De #niversalibus und
in De veritate sacrae scripturae ein innerer Zusammenhang zwischen der
Schrift und der Logik. Die Schrift weist die Existenz der Universa-
lien nach, und die Logik verdeutlicht die Schrift, wo es um die In-
karnation und die Trinitit geht.® Auch der Gesamtaufbau der Su-
ma de ente bezeugt die Integration der Wissenschaften. Dieses Werk,
das teilweise eine Bearbeitung seiner Vorlesung zu den Sentengen des
Lombarden darstellt, umfaB3t sowohl logische, naturphilosophische,
metaphysische als auch theologische Traktate.“* Obwohl diese Trak-
tate selbstindig aufgebaut sind, stehen sie im Dienst eines einzigen
Projektes: Die rationale Begriindung der Wirklichkeit, wie diese uns
in der Schrift entgegentritt. Wyclif analysiert die Schrift nicht ledig-
lich mit Mitteln der Theologie, sondern auch mit Mitteln der Philo-
sophie. Fiir thn gibt es keine grundsitzliche Trennung zwischen Theo-
logie und Philosophie. Das Fundament der Theologie wird auch von
der Metaphysik gelegt: Die Existenz Gottes kann notwendig bewie-
sen werden.47

45 Siehe neben den oben angefiihrten Stellen aus De universalibus auch JOHANNES
WYCLIF, De veritate Sacrae Scripturae, hrsg. von R. BUDDENSIEG, 3 Binde, London
1905-1907, Nachdruck New York 1966 (Wyclif’s Latin Works), cap. 8, 169: «(...) ex
parte rei est dare universalia preter signa (...). et noticia istarum creaturarum com-
munium est medium ad intelligendum trinitatem increatam (...).» Diese Idee findet
sich auch in der Antwort des Johannes Wyclif auf die Kritik des Karmeliten
Johannes Kenningham; siehe JOHANNES WYCLIF, Deferminatio [Johannis Wyclif]
contra Kylingham Carmelitam, in: Fasciculi Zizaniorum magistri Johannis Wyclif cum
tritico, ascribed to Thomas Netter of Walden, hrsg. von W. W. SHIRLEY, London
1858 (Rerum Britannicarum Medii Aevi Scriptores, Rolls Series 5), 453—476, bes.
453: «Tres sunt nidi in quibus ego cum aliis pullis Christi adhuc volare nescientibus
nutrior, in silva Scripturae, pabulo veritatis; quibus protegimur contra versitias hae-
reticorum, contra ampullosas argutias sophistarum, et contra animalem sapientiam
mandanorum. Et primus nidus in parte logicus est, quomodo cognoscimus univer-
salia ex parte rei; ut genus et speciem, de quibus Scriptura verificat crebrius sensum
suum (...).»

4 Uber den Aufbau der Swmma de ente und ihre Beziehung zum Senten-
zenkommentar siche J.A. ROBSON, Wyclif and the Oxford Schools, Cambridge
1961, 115-140, und J.I. CATTO, «Wyclif and Wycliffism at Oxford 1356—1430», in:
The History of the University of Oxford, Vol. 2: Late Medieval Oxford, hrsg. von
J.I. CatTo/R. Evans, Oxford 1992, 175-261, bes. 179.

47 J.A. ROBSON, Wyclif and the Oxford Schools (wie Anm. 46), 142 Anm. 1
(Aufzeichnung in der Handschrift Worcester Cathedral Chapter Library F. 65, fol.
33r): «Proposiciones Wyclif in determinacione sua. Prima. Deum esse probari po-
test per infallibilem demonstracionem a puro philosopho.»



220 Trinitat und Sein

Eine dhnliche Haltung 148t sich bei Heymericus nachweisen. In
mehreren seiner Werke, wie dem Sigillum aeternitatis und dem Colliget
principiorum, ist er auf der Suche nach einer universellen Form des
Wissens, die sowohl die Philosophie als auch die Theologie ein-
schlie3t.* Bei dieser universellen Form des Wissens spielen trini-
tarische Begriffe eine wichtige Rolle. Wie in den Schriften Wyclifs
gilt auch hier, dal die Metaphysik einen wichtigen Ausgangspunkt
der theologischen Spekulationen bildet. Die menschliche Seele hat
einen thesaurus omnium scibilium, welcher durch Selbsterkenntis er-
schlossen werden kann. Somit hat der Mensch die innere Fahigkeit,
bis zu allen Wahrheiten, nicht nur den natirlichen und menschli-
chen, sondern auch den gottlichen, auf natirliche Weise vorzu-
dringen.®

Diese Vorgehensweise Wyclifs und des Heymericus gewinnt an
Bedeutung, wenn sie in den Rahmen der Diskussion um die Natur
der theologischen Sprache gestellt wird, wie sie seit der zweiten Hil-
fte des vierzehten Jahrhunderts gefilhrt wurde. Bei verschiedenen
Theologen, wie etwa Petrus von Ailly und Johannes Gerson, bricht
die Einsicht durch, daB3 die Sprache der Theologie sich von der der
Philosophie grundsatzlich unterscheidet und daf3 beide nicht mitein-
ander in Zusammenhang gebracht werden kénnen.’® Die Diskussion
um dieses Thema blieb nicht auf die Universititen beschrinkt, wie
die Verurteilung und die Hinrichtung von Johannes Hus und Hiero-
nymus von Prag beweisen.’! Sie markiert den Beginn eines neuen

# E. COLOMER, Nikolaus von Kues -(wie Anm. 10), 17-24 und 29-39, und
jungst R. IMBACH, «Quelques remarques sur le traité De sigillo eternitatis de
Heymeric de Campon, in: Albertus Magnus und der Albertismus. Deutsche philo-
sophische Kultur des Mittelalters, hrsg. von M.J.F.M. HOENEN/A. DE LIBERA, Lei-
den 1995, 297-302 (Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 48).

# E. COLOMER, ebd., 30 (nach der Handschrift Cod. Cus. 106, fol. 213v—214r):
«(...) constituitur in homine quidam doctrinalis omnium scibilium modo humano
thesaurus ad intelligendum veritates divinas, naturales et humanas (...).»

0 Grundsitzliches zu dieser Entwicklung in Z. KALUZA, «Les sciences et leurs
langages. Note sur le statut du 29 décembre 1340 et le prétendu statut perdu contra
Ockhampy, in: Filosofia e teologia nel trecento. Studi in ricordo di Eugenio Randi,
hrsg. von L. BIANCHI, Louvain-la-Neuve 1994, 197-258, bes. 223-255.

1 Dazu Z. KALUZA, Le chancelier Gerson et Jéréme de Prague, in: Archives
d’Histoire Doctrinale et Littéraire du Moyen Age 51 (1984) 81-112, und M.H. SHANK,
«University and Church in Late Medieval Vienna: Modi dicendi et operandi, 1388-
1421», in: Philosophy and Learning. Universities in the Middle Ages, hrsg. von M.J.
F.M. HOENEN/]J.H.J. SCHNEIDER/G. WIELAND, Leiden 1995, 43-59 (Education
and Society in the Middle Ages and Renaissance 6).



Trinitat und Sein 221

Abschnitts in der Geschichte der spatmittelalterlichen Kultur, die im
Reformationsstreit ihre epochale Folge hat.

Heymericus und mit ithm Johannes Wyclif halten an der Einheit
von Philosophie und Theologie fest. Sie vertreten damit einen
Standpunkt, der den Auffassungen des Petrus von Ailly und Johan-
nes Gerson entgegengesetzt ist. Welches die geschichtliche Bedeu-
tung dieser Debatte ist, ob sie mit der Diskussion zwischen Nomi-
nalisten und Realisten verwandt ist, mull anderswo untetsucht wet-
den. Soviel steht jedenfalls fest, daB3 die philosophischen Gedanken
tber die Trinitit, wie sie bei Heymericus hervortreten, nicht lediglich
als ein Beispiel der allgemeinen vestigia trinitatis Tradition zu betrach-
ten sind. Sie haben auch ithren Ort in der Debatte um die Anwen-
dung der Philosophie in der Theologie.

Zweitens: Heymericus ist der wohl ausgesprochenste Albertist
seiner Zeit. In vielen seiner Werke sind die Spuren des Denkens des
Albertus Magnus zu finden. Dennoch lassen sich die Heymericschen
Gedanken nicht vollstindig auf die des Albertus zuriickfiihren. Hey-
mericus hat Traditionen aufgenommen, die bei Albertus abwesend
sind. Noch wichtiger aber ist, da3 er in den von Albertus tibernom-
menen Themen eigene Akzente setzt. Diese Akzente verlethen dem
Albertismus des finfzehnten Jahrhunderts seine typische Form.?
Nun ist Heymericus dabei nicht immer selbstindig vorgegangen,
sondern hat sich von den Gedanken des Johannes de Nova Domo
leiten lassen, der den Albertismus als eine von Nominalismus und
Thomismus getrennte Schule profiliert hat.>® Um also den Heyme-
ricschen Albertismus vor dem Hintergrund seiner Zeit verstehen zu
koénnen, ist es wichtig, die Beziehung zu Johannes de Nova Domo
zu untersuchen. Was die Spekulationen tber die Trinitit betrifft, so
laBt sich dazu eine Beobachtung anstellen, die erkennen 1aBt, wie die
Werke des Albertus aus der Perspektive der damaligen Debatte iiber
die Beziehung zwischen Philosophie und Theologie gelesen wurden.

Es wurde bereits angedeutet, daB3 die Triade esse, posse und operari
in den Werken des Albertus mehrfach vorkommt. In den theologi-

52 Dazu am Beispiel der Intellektlehre M.J.F.M. HOENEN, «Heymeric van de
Velde (...— 1460) und die Geschichte des Albertismus. Auf der Suche nach den
Quellen der albertistischen Intellektlehre des Tractatus problematicus», in: Albertus
Magnus und der Albertismus (wie Anm. 48), 303-331.

>3 Uber Johannes de Nova Domo siehe Z. KALUZA, Les querelles doctrinales 2

Paris. Nominalistes et realistes aux confins du XIVe et du XVe siecles, Bergamo
1988, 87-125 (Quodlibet 2).



222 Trinitat und Sein

schen Werken betrachtet er sie, ohne das weiter auszufuhren, als ve-
stigia trinitatis. In den Kommentaren zu Dionysius fehlt der Bezug
zur gottlichen Trinitit ganz.>* Das dndert sich bei Johannes de Nova
Domo. In seiner Schrift De esse et essentia wird die gleiche Triade ge-
nannt und auf die géttliche Trinitit angewendet: In gualibet enim re
sunt tria: esse videlicet, posse et comnaturalis operatio: esse appropriatur Patri,
posse Filio, operatio Spiritui Sancto. Daraus ergibt sich eine wichtige
Ubereinstimmung zwischen Johannes de Nova Domo und Heymeri-
cus. Die Beziehung zwischen den drei metaphysischen Begriffen esse,
posse, operari, wie Albertus sie behauptet, wird von Johannes de Nova
Domo und Heymericus in ihren philosophischen Werken als ein
Abbild der gottliche Trinitit betrachtet. An sich ist diese Identifika-
tion nicht neu. Wenn sie aber im Rahmen der spitmittelalterlichen
Diskussion tiber das Verhiltnis von Theologie und Philosophie be-
trachtet wird, gewinnt sie an Bedeutung. Diese Identifikation zeigt,
daB die Albertisten des fiinfzehnten Jahrhunderts die Schriften des
Albertus aus der Perspektive einer Integration von Theologie und
Philosophie lasen. Interessant ist in dieser Hinsicht, dall der Tho-
mist Gerardus de Monte in seiner Antwort auf den Tractatus proble-
maticus Heymericus’ darauf hinweist, Albertus habe immer zwischen
Theologie und Philosophie unterschieden, als ob er damit sagen
wollte, Heymericus habe in seiner Aufnahme des Albertischen Den-
kens diese Trennung nicht respektiert.® Vielleicht sind wir hier auf
einen Punkt gestoen, der uns helfen kann, der Stellung des spit-
mittelalterlichen Albettismus in seinem Streit mit dem Thomismus
und dem Nominalismus auf die Spur zu kommen.>

IV. Der Trakat De signis notionalibus

Gehen wir jetzt niher auf den Traktat De signis notionalibus ein, eine
Schrift, die nach ihrem Umfang zu den kleineren Werken des Hey-

>* Siehe oben Anm. 39.

5> JOHANNES DE NOvA DOMO, Tractatus de esse et essentia, in: G. MEERS-
SEMAN, Geschichte des Albertismus, Heft 1 (wie Anm. 32), 91-191, bes. 166.

% GERARDUS DE MONTE, Tractatus ostendens concordantiam sancti Thomae et vene-
rabilis domini Alberti, Kéln um 1485 (= Voullieme Kéln 447), fol. AAair (UB Tiibin-
gen, Cd 1809 Inc.).

3" Diesen Punkt werde ich in meinem Buch «From Scholasticism to Rational-
ism. Late Medieval and Early Modern Albertists and Albertism», das ich zur Zeit in
Vorbereitung habe, weiter ausfiihren.



Trinitit und Sein 223

mericus gerechnet werden mull und der Deferminatio super peregrina-
tione aus dem Jahre 1458 vergleichbar ist.®® Zuerst mochten wir die
Authentizitit und die Datierung des Werkes untersuchen. Anschlie-
Bend werden wir dann die Struktur und den Inhalt der Schrift eror-
tern.

1. Die Anthentizitat

Uber die Autorschaft des Traktats De signis notionalibus kann Folgen-
des festgestellt werden:

1. Im Incipit wird die Schrift ausdriicklich Heymericus zuge-
schrieben: «Incipit tractatus de signis notionalibus trinitatis et unita-
tis superne magistri Heymerici de Campo professoris sacre theologie
eximii.»® Es gibt keinen Grund, diese Zuschreibung in Zweifel zu
ziehen.

2. Der Traktat wird im bekannten Katalog des Rooklosters unter
den Schriften des Heymericus aufgefiihrt. Er trigt dort die vollstin-
dige Ubetschrift: «De signis notionalibus et unitatis superne.»®’ Wie
aus dem der Uberschrift nachgestellten Buchstaben «e» hervorgeht,
war der Traktat in der Bibliothek zu Eindhoven vorhanden.®! Die
einzige erhalten gebliebene Handschrift stammt aus der Bibliothek
des Klosters Bethlehem.5? Es handelt sich also nicht um die im Ka-
talog verzeichnete Handschrift. Somit ist die Angabe des Katalogs
ein selbstindiger Beleg fiir die Echtheit des Traktats.

38 Die Schrift umfaBt in der Handschrift nur 10 Kolumnen. Zur Determinatio su-
per peregrinatione siche den Verweis in Anm. 76 weiter unten.

39 Wien, Osterreichische Nationalbibliothek (ONB), series nova (sn), 12788, fol.
55vb.

60 Wien, ONB, sn, 12694, fol. 163z, und Z. KALUZA, «Trois listes d’oeuvres de
Heimeric de Campo dans le «Catalogue du Couvent Rouge» («Rouge Cloitre>)», in:
Mediaevalia Philosophica Polonorum 17 (1973) 9-15, bes. 11 n. 16 («nationalibus» ist
nach der Handschrift in «notionalibus» zu 4dndern).

61 Zur Bedeutung der nachgestellten Buchstaben im Katalog des Rooklosters
siche Z. KALUZA.

62 Der Traktat ist, soweit bekannt, nur in der Handschrift Wien, Osterreich. Na-
tionalbibliothek, series nova, 12788, fol. 55v—58r, tiberliefert. Siehe dazu L. BURIE,
«Proeve tot inventarisatie» (wie Anm. 39), 234. Uber die Herkunft der Handschrift
gibt Auskunft E. PERSOONS, Handschriften uit Kloosters in de Nederlanden in We-
nen, in: Archives et bibliothéques de Belgiqgue 38 (1967) 71, und DERS., Het intellectuele
leven in het klooster Bethlehem in de 15de eeuw, in: Archives et bibliothéques de Belgi-
que 43 (1972) 47-84; 44 (1973) 85-143, bes. 128. Heymericus stand in engem Kon-
takt mit dem Kloster Bethlehem. Siehe dazu Anm. 73 weiter unten.



224 Trinitat und Sein

3. SchlieBlich gibt es eine Anzahl von inhaltlichen Ubereinstim-
mungen zwischen unserem Traktat und den Schriften des Heymeri-
cus:

Im Tractatus de sigillo aeternitatis wird die gottliche Trinitit anhand
eines Zirkels mit eingeschriebenem Dreieck veranschaulicht. Dieses
Bild wird auf ahnliche Weise in unserer Schrift verwendet.> Zudem
werden in beiden Werken Begriffe verwendet, die in der scholasti-
schen Literatur nur selten vorkommen, wie «(de)pingere» fiir «sich
ausmalen» und «tregyrare» fir «zurickwendeny».%

In den Theoremata ftotius universi, einem bereits genannten Werk
des Heymericus, werden Triaden angefiihrt, die auch in unserer
Schrift vorkommen.% Zudem liegt beiden Werken die Idee der uni-
versellen triadischen Struktur der Schépfung zugrunde: Omne creatum
originaliter extat trinum.%

Auch im Compendium divinorum steht die universelle triadische
Struktur der Schopfung im Mittelpunkt.t” Zudem weist dieses Werk
in seinem ersten Satz eine interessante Ahnlichkeit mit unserer
Schrift auf. Wo im Compendium gesagt wird, der Autor werde etwas
Uber das erste Prinzip ausfihren suxta mei facultatem, heil3t es in unse-
rer Schrift unter Verwendung des gleichen Topos, er méchte von

den Abbildungen der gottlichen Trinitdt iuxta facultatem hominis han-
deln.8

63 E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 17-24 (enthilt ausfiihsliche
Auszige aus dem Tractatus de sigillo aeternitatis).

¢ E. COLOMER, ebd., 24, und Anm. 107.

6> Zu erwihnen sind hier etwa die Triaden esse (substantia), posse (potentia), agere
(operatio), und memoria, intellectus und voluntas. Sieche HEYMERICUS DE CAMPO, Theo-
remata totius universi (wie Anm. 26), 231-232 n. 29 und 39, und DERS., De signis
notionalibus (wie Anm. 59), fol. 56v und 57v.

66 HEYMERICUS DE CAMPO, Theoremata totius universi (wie Anm. 26), 231 n. 24,
und DERS., De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 56v: «(...) traducitur a Deo cre-
ante in quamlibet creaturam quantumcumque uilem quedam similitudo (...) in qua
similitudine est participata essencia, participata potencia, et participata causalitas
operandi (...).»

67 Siche oben.

68 HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum, ed. Korolec 1967 (wie Anm.
9), 56: «(...) in secundo (sc. tractatu) quaedam specialiter de primo universitatis en-
tium principio iuxta mei facultatem ingenioli discutiam (...).» und De signis notiona-
libus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «(...) iuxta facultatem homini propriam (...) ad hanc
trinitatem inuisibilem te manuducam.» Zu bemerken ist, daB der Topos «uxta mei
facultatem» auch von anderen Autoren verwendet wird, vor allem, wo es um die
Erforschung der Geheimnisse Gottes geht. An sich betrachtet, ist die Verwendung



Trinitat und Sein 225

Nehmen wir diese Punkte zusammen: das Incipit, den Biblio-
thekskatalog und die inhaltlichen Ubereinstimmungen, so kann an
der Authentizitit des Traktats kein Zweifel mehr bestehen.

2. Die Datierung

Ist die Authentizitit so gut wie gesichert, lit sich tuber die Datie-
rung viel weniger ausmachen. Es fehlen eindeutige Angaben. Der
Hinwets im Incipit, Heymericus sei professor sacrae theologiae eximius,
besagt nicht, dafl der Traktat nach 1428 geschrieben ist, dem Jahr, in
dem Heymericus seine Professur an der theologischen Fakultit zu
Koln antrat, sondern gibt nur an, dal3 die Abschrift, wie sie in der
Wiener Handschrift erhalten geblieben ist, nach 1428 angefertigt
wurde.® Die Datierung des Traktats ist damit noch immer offen.
Eine Betrachtung des Inhalts fiihrt ebenfalls zu keinen handfesten
Hinweisen. Das Problem der Trinitit wurde von Heymericus bereits
in den frihesten Schriften erortert und begegnet ebenso in den
letzten Werken.

Einen besseren Anhaltspunkt bietet wohl die Tatsache, daf}
Heymericus sich in seiner Schrift an eine bestimmte Person wendet,
die er am Anfang des Werkes als znguisitor trinitatis bezeichnet.” Da-
mit lassen sich auch die im Traktat vielfach benutzten Formen des
Imperativs erkliren: pinge, perpende, considera, die sich alle an die ge-
nannte Person zu wenden scheinen.”’ Kurz nach dem Beginn und

dieses Topos denn auch kein Beleg fiir die Autorschaft. Sie unterstiitzt jedoch die
anderen Argumente.

0 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb:
«Incipit tractatus de signis notionalibus trinitatis et unitatis superne magistri Hey-
merici de Campo professoris sacre theologie eximii» Zur Biographie des Heymeri-
cus sieche G.-R. TEWES, Die Bursen der Kolner Artisten-Fakultat bis zur Mitte des
16. Jahrhunderts, Kéln 1993, 48 (Studien zur Geschichte des Universitit zu Koln
13), und M.J.F.M. HOENEN, Academic and Intellectual Life in the Low Countries.
The University Career of Heymeric de Campo (T 1460), in: Recherches de Théologie
ancienne et médiévale 51 (1994) 17-209, bes. 187.

"0 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «Nunc
conuerto stilum ad te, o trinitatis ineffabilis et ad plenum imperscrutabilis inquisi-
tor, iuxta facultatem homini propriam, symbolice, ut tuo desiderio pro uiribus meis
exiguis satisfaciens ex uisibilibus nobis notis ad hanc trinitatem inuisibilem te ma-
nuducam (...).»

T Ebd., fol. 56va: «Hoc, inquam, exemplar divinum pinge in imaginacione tua
(...)»; ebd., fol. 56vb: « (...) et ita perpende modos originales diuine essentie et sue
operacionis extrinsece non habere aliquam differenciam realem ad intra (...)», fol.
57ra: «Deinde considera splendorem luminaris circulariter concaui (...).»



226 Trinitat und Sein

am Ende des Traktats wird die genannte Person von Heymericus er-
neut angesprochen, dann aber mit frafer.’? Diese letzte Bezeichnung
konnte auf eine Entstehung des Traktats wihrend der Lowener Zeit
des Heymericus hindeuten, also nach 1435, als er dort Professor der
Theologie war und mit den Fratres des Klosters Bethlehem, unweit
der Stadt, in Verbindung stand.” Auf eine Entstehung wihrend die-
ser Zeit weist auch die Herkunft der erhaltenen Handschrift unseres
Traktats hin, stammt sie doch aus dem Besitz der ehemaligen Klo-
sterbibliothek von Bethlehem.”

Dennoch gibt es auch Argumente, die gegen die spitere Abfas-
sungszeit in Lowen zu sprechen scheinen, und zwar die bereits er-
wihnten Ubereinstimmungen mit den Werken der friheren Petiode,
vor allem mit dem Tractatus de sigillo aeternitatis, einer Schrift, die wih-
rend des Aufenthalts am Basler Konzil zwischen 1432 und 1435 ab-
gefafit wurde.”

Diese Ahnlichkeiten koénnten eine frithe Datierung nahelegen.
Aber auch hier gibt es keine zwingenden Griinde. Es ist durchaus
moglich, dal Heymericus in unserer Schrift auf Material zuriick-
greift, das er bereits frither geschrieben oder konzipiert hat. Im Com-
pendium divinorum, in den Theoremata und im Tractatus de sigillo aeterni-

2 Ebd., fol. 56ra: «Ecce, frater karissime, qualiter in creatura infima poteris
trinitatem personarum manuduccione quadam obscura reperire», und ebd., fol. 581:
«Itaque, precare frater, oremus dominum hunc scienciarum, qui dat scienciam par-
uulis, quatenus nostros exteriores et interiores intuitus dirigat et contineat in sue
trinitatis beatificatricis prenoscitis enigmatibus (...).» Die Tatsache, dal Heymericus
sich hier wieder an die zu Beginn des Werkes genannte Person wendet und diese
nun als frater bezeichnet, macht es unwahrscheinlich, dal es sich um einen Topos
handelt.

> Im Kloster Bethlehem las Heymericus tiber die Ars des Raymundus Lullus.
Siehe dazu P. IMPENS, Chronicon Bethlemiticum, Lib. 2, art. 7, § 4, Wien, ONB, sn
12816 (311-95), fol. 118v, angefiithrt von Persoons, «Het intellectuele leven» (wie
Anm. 62), 58: «(Heymericus) qui tempore magnarum vacanciarum apud fratres
Bethleemiticos feriatus degens, pluribus fratribus complementa artis et sciencie Ray-
mundi Lulli, quod omne scibile prenotavit, edocuit.» Néiheres zum Kloster Bethle-
hem findet sich im Monasticon Belge, Band 4: Province de Brabant, Liittich 1970,
1005-1024.

™ Aus dem Besitz des Klosters stammen auch weitere Handschriften mit
Werken des Heymericus, siehe E. PERSOONS, «Het intellectuele leven» (wie Anm.
62), 128. Der dort angefiihrte Dialogus ist aller Wahrscheinlichkeit nach eine
unechte Schrift. Siehe dazu Z. KALUZA, Dialogus Heimerici de Campo cum Gode-
frido de Campo, Recherches de Théologie ancienne et médiévale 38 (1971) 273-289.

5 Zur Datierung des Tractatus de sigillo aeternitatis siehe R. IMBACH, «Quelques
remarques» (wie Anm. 48), 298.



Trinitat und Sein 227

tatis tritt Heymericus als ein Autor hervor, der sich eingehend mit
der Problematik der wvestigia trinitatis auseinandergesetzt hat. Es ist
daher nicht verwunderlich, dal3 er, wie der Anfang unseres Traktats
zu erkennen gibt, von einem anonymen inquisitor Irinitatis gebeten
wird, liber dieses Thema eine kleine Schrift zu verfassen.’® Der un-
ausgewogene Aufbau, auf den wir noch eingehen werden, 1i3t ver-
muten, Heymericus habe die ihm anvertraute Aufgabe in kurzer Zeit
erledigen wollen. Auch der erste Satz des Werkes: Nunc converto stilum
ad te erweckt den Eindruck, der Traktat sei als einer von vielen ande-
ren schriftlichen Aufgaben von Heymericus ibernommen worden.”’
Er entwickelt im Traktat keine neuen Gedanken, sondern stitzt sich
auf bereits bekannte Ideen, die er so ordnet, dall er die Anfrage be-
antworten kann. Die Ubereinstimmung mit frithen Werken bedeutet
also nicht, dal3 unser Traktat derselben Zeit entstammen mul}. Er
kann auch spiter entstanden sein.

Nehmen wir diese Argumente zusammen, so scheint uns eine
Datierung in die Lowener Zeit (1435-1460) noch am ehesten in Be-
tracht zu kommen. Wir gehen also vorliufig davon aus, daf} die
Schrift auf Anregung eines Bruders des Klosters Bethlehem von
Heymericus verfalit worden ist. Aber sicher wissen konnen wir das
nicht. Neue Daten werden tber die Entstehungszeit weiteren Auf-
schlull geben missen.

3. Aufban

Der Traktat ist als Antwort auf die Frage konzipiert, wie man durch
eine Betrachtung der Schopfung zur Erkenntnis der gottlichen Tri-
nitit aufsteigen kann. Das Werk steht damit in der Tradition der so-
genannten vestigia trinitatis-Traktate, wie sie unter anderem von Bo-
naventura bekannt sind. In dieser Tradition lassen sich zwei Grup-
pen unterscheiden. Erstens gibt es die ErOrterung der vestigia trinita-

6 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «(...)
ut tuo desiderio pro uiribus meis exiguis satisfaciens ex uisibilibus nobis notis ad
hanc trinitatem inuisibilem te manuducam (...)» Wenn die alten Kataloge mit Wer-
ken des Heymericus von Foppens (1739) und Hartzheim (1747) recht haben, wurde
auch die Determinatio super peregrinatione von Heymericus auf Anfrage verfaBt. Siehe
dazu M.J.F.M. HOENEN, Denys the Carthusian and Heymeric de Campo on the
Pilgrimages of Children to Mont-Saint-Michel in France (1458), with a first edition
of Denys’s «Epistola de cursu puerorum» and Heymeric’s «Determinatio super
peregrinatione multorum iuvenumy», in: Archives d’Histoire Doctrinale et Littéraire du
Moyen Age 61 (1994) 387-418, bes. 399.

T HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb.



228 Trinitit und Sein

tis, wie sie in den Kommentaren zu den Sentengen des Lombarden
dargelegt wurde. Der klassische Ort ist der Anfang des ersten Bu-
ches, wo der Frage nachgegangen wird, wie aus der Schopfung der
Schopfer erkannt werden kann.”® In diesem Zusammenhang kommt
Lombardus auch auf die Trinitit zu sprechen. Seine Ausfilhrungen
sind insofern wichtig, als sie eine grole Anzahl von Zitaten aus Au-
gustin enthalten, die in der spiteren Diskussion immer wieder ange-
fihrt wurden, vor allem, wenn die Abbildungen der géttlichen Tri-
nitit in der menschlichen Seele zur Debatte standen. Auch geht
Lombardus anhand von Augustin auf die Differenzen zwischen der
gottlichen Trinitit und den geschaffenen Abbildungen ein.” Die
Sentengen des Lombarden vermittelten somit den Theologen die Ge-
danken des Augustin, dessen Trinititslehre auf die mittelalterliche
Diskussion, auch bei Heymericus, entscheidend gewirkt hat.8 Die
Tradition dieser Gruppe beginnt bereits in den frihesten Kommen-
taren, etwa in den Glossa in quatuor libros Sententiarum des Alexander
von Hales, und setzt sich bis in das fiinfzehnte Jahrhundert bei Jo-
hannes Capreolus und Dionysius dem Kartiuser fort.?!

Die andere Gruppe setzt sich aus selbstindigen Traktaten zu-
sammen. Dieser Traditionszweig unterscheidet sich vom ersteren
durch eine freiere und ungezwungenere Abhandlung, die nicht so
sehr spekulativ, sondern eher praktisch ausgerichtet ist. Es geht in
diesen Werken vor allem um die Erkenntnis der Trinitit als letzt-
endliches Ziel des menschlichen Lebens: die Betrachtung und der
GenuB der géttlichen Trinitit. Zu dieser Tradition gehoren das I#ne-

'8 PETRUS LOMBARDUS, Sententiae in IV libris distinctae, Lib. 1, dist. 3, cap. 1-4,
Grottaferrata 1971, 68-77 (Spicilegium Bonaventurianum 4).

" Ebd., cap. 3, 74-75. Zur Lehre des Augustin siehe (noch immer grundlegend)
M. ScHMAUS, Die psychologische Trinititslehre des heiligen Augustinus, Nach-
druck der Ausgabe 1927 mit Erginzungen, Minster 1967, bes. 230-285 (Miin-
sterische Beitrige zur Theologie 11).

80 Ein deutliches Beispiel ist die mehrfach von Heymericus hervorgehobene
Triade memoria, intellectus, voluntas (siehe Anm. 29 und 65), die der Augustinschen
Schrift De trinitate entnommen ist (dazu M. SCHMAUS, wie Anm. 79, 264—285).

81 AL EXANDER VON HALES, Glossa in quatuor libros Sententiarum, Quaracchi 1951,
Lib. 1, dist. 3, n. 13-53, 44-73 (Bibliotheca Franciscana Scholastica Medii Aevi
12); JOHANNES CAPREOLUS, Defensiones theologiae divi Thomas Agquinatis, hrsg. von
C. PEBAN/TH. PEGUES, Bd. 1, Lib. 1, dist. 3. quaest. 2-3, Tours 1900, 172-220;
Di1ONYSIUS DER KARTAUSER, Commentaria in IV libros Sententiarum, Lib. 1, dist. 3,
quaest. 4-13, Tournai 1902, 235-283 (Opera omnia 19).



Trinitit und Sein 229

rarium mentis in Deum des Bonaventura und der Traktat De signis notio-
nalibus des Heymericus.%?

Heymericus betrachtet seine Schrift als eine manuductio, um den
Adressaten durch einen Vorgeschmack der Trinitit aus dem irdi-
schen Jammertal zum himmlischen Paradies zu fihren: 7z de valle
lacrimaram ad locum voluptatis paradisi caelestis proficisci.8® Er geht dabei
nicht spekulativ vor, wie in den meisten anderen seiner Schriften,
sondern weist den Leser auf eine Reihe von Abbildungen hin, die
zeigen sollen, wie die gottlichen Personen sich zueinander verhalten
und worauf der Mensch sich bei einer Betrachtung der Trinitit zu
richten hat.

Der Traktat setzt sich aus folgenden Abschnitten zusammen:

1. Heymericus beginnt mit einer Einleitung, in welcher er den
AnlaB zur Abfassung der Schrift angibt. Er ist gefragt worden, etwas
iber die Trinitdt zu sagen und mochte nun (##nc) dieser Bitte nach-
kommen.

2. AnschlieBend folgt die eigentliche Darstellung, die nach einer
ganz bestimmten Logik aufgebaut ist: Er m6chte mit den Abbildun-
gen der Trinitit bei den niedrigen Geschépfen beginnen, um dann
zu den hoéheren aufzusteigen.?* So beginnt er zuerst mit der trinitari-
schen Struktur der Elemente, die thm als letzte Bausteine der Schop-
fung gelten. Dabei geht er auch auf den Unterschied zwischen der
triadischen Struktur der Elemente und der goéttlichen Trinitit ein.
Dieser Abschnitt iiber die Elemente ist im Vergleich zu dem, was er
zu den anderen Abbildungen sagt, am ausfihrlichsten.

3. Dann geht er tber zu einer Betrachtung der trinitarischen
Struktur der Geschopfe, die aus den Elementen zusammengestetzt
sind, den sogenannten elementata. Bevor er jedoch darauf eingeht,
bringt er eine Besprechung der dreifachen Struktur der gottlichen
Substanz. Die gottliche Dreieinheit sei das Exemplum der trinitari-
schen Struktur der Geschopfe. Sie wird anhand einer Kreisfigur mit
eingeschriebenem Dreieck veranschaulicht. AnschlieBend legt er dar,
wie die dreifache Struktur der gottlichen Substanz sich in den Ge-
schopfen ausdriickt.

82 BONAVENTURA, Itinerarium mentis in Deum, Quaracchi 1891, 293-313 (Opera
omnia, 5).

8 HevyMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 58ra.

8 Ebd., 561b: «Itaque 2 posteriori ad priora modo resolutorio procedendo (...).»



230 Trinitit und Sein

Nach diesem Intermezzo, das den Aufbau des Traktats unter-
bricht, geht er auf die elementata ein, jedoch nur kurz, um in An-
schlul daran den Unterschied zwischen der gottlichen Trinitit und
der Struktur der elementata darzulegen, wie es vorher bei den elementa
geschah.

4. Darauf folgt eine ausfihrliche Liste mit Abbildungen der Tri-
nitit, die sehr verschiedenen Bereichen der Schopfung wie den Pla-
netenbewegungen, der Interaktion zwischen Licht und Spiegel und
der menschlichen Seele entnommen sind. Anhand dieser Liste kann
der Leser sich eine Vorstellung von der schwer zu ergriindenden Na-
tur der gottlichen Trinitit machen. Wie in einem Katalog werden die
verschiedenen Abbildungen nacheinander aufgefihrt. Es fehlt ein in-
nerer Zusammenhang. Diese Liste wird mit einer Darlegung des
praktischen Interesses einer Betrachtung dieser vestigia abgeschlos-
sen. Sie bringen den Menschen seinem letzten Ziel nahe.

5. Der Traktat schlieft mit einem Epilog, in dem der Adressat,
der inquisitor trinitatis, als frater erneut angesprochen wird. Auch in
diesem Epilog steht die praktische Bedeutung der Betrachtung der
Trinitit, wie sie sich in der Schopfung abgebildet hat, im Mittel-
punkt.

Der Grundplan des Traktats ist klar strukturiert: Zuerst werden
die elementa untersucht, darauf elementata. Die Durchfihrung ist je-
doch in einem bestimmten Punkt merkwiirdig. Es besteht ein auf-
fallender Unterschied zwischen dem Anfang des Werkes, wo Hey-
mericus in der Form einer zusammenhingenden Darlegung ausfiihr-
lich auf die elementa eingeht, und der Auflistung der elementata, die
vielmehr den Charakter einer zufilligen Sammlung hat. Das Werk
erweckt damit den Eindruck, in kurzer Zeit komponiert zu sein: an-
fangs noch weitldufig, aber dann nach und nach kiirzer. Auch kann
man sich fragen, warum Heymericus erst im Laufe der Untersu-
chung, nach der Behandlung der elementa, auf Gott als exemplar zu
sprechen kommt und nicht frither, hat doch die gottliche Trinitit,
wie er selber ausfiihrlich dargelegt hat, nicht nur in den elementata,
sondern auch in den elementa ihr Abbild hinterlassen.®

8 Ebd., 56rb: «(.) in creatura infima (sc. elemento) poteris trinitatem
personarum manuduccione quadam obscura reperire.»



Trinitat und Sein 231

4. Inhalt

Unsere Schrift bringt, wie gesagt, eine groBe Anzahl von Abbildun-
gen der gottlichen Trinitit. Sie gibt uns damit einen Einblick in die
Weise, wie Heymericus die Welt als Abbildung Gottes betrachtet.
Diese Abbildungen lassen sich in drei Gruppen aufteilen. Erstens
werden solche Abbildungen angefiihrt, die auch in anderen Werken
des Heymericus eine Rolle spielen. Dazu gehort das Bild der
menschlichen Seele als 7mago trinitatis, das im Tractatus problematicus
bei der Darstellung der albertistischen Intellektlehre hervortritt.86
Zweitens werden verschiedene Metaphern, die Heymericus bei der
Beschreibung der Emanation verwendet, in unserer Schrift als vestigia
trinitatis eingesetzt. Heymericus vergleicht in seinem Compendium di-
vinorum die Ausstromung der Schépfung aus dem ersten Prinzip mit
einem aus einer Quelle emporsteigenden Bach oder FluB.37 Das
Sinnbild der Quelle und des Stromes wird auch in unserem Traktat
verwendet, aber dann auf die Trinitit Gbertragen. Der Vater wird
durch die Quelle dargestellt, der Sohn durch den aus der Quelle her-
vortretenden Strom und der Heilige Geist durch das Wasser, das
zwischen der Quelle und dem Strom hin und her wirbelt.®

Neben solchen in der Tradition bereits 6fter genannten vestigia
trinitatis werden drei weitere Abbildungen von Heymericus in seinem
Traktat vorgestellt, die wir hier niher betrachten mdochten, nimlich
die Elemente und ihre Eigenschaften, das in einem Kreis einbe-
schriebene Dreieck und die Bewegungen der Himmelskorper. In der
Darstellung dieser vestigia tritt die eigene Leistung des Traktats her-
vor. Eine Untersuchung dieser Abbildungen wird uns damit einen
guten Zugang zum Heymericschen Denken iiber die trinitire Struk-
tur der Wirklichkeit verschaffen kénnen.

8 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 57vb. Zur
Verwendung dieses Bildes im Tractatus problematicus siche meinen Aufsatz «Heyme-
ric van de Velde (1 1460) und die Geschichte des Albertismus» (wie Anm. 52), bes.
312.

87 HEYMERICUS DE CAMPO, Compendium divinorum, ed. Korolec (wie Anm. 9), 13.

8 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 57rb: «Vnde
illa eadem aqua in origine sui fluxus dicitur fons seu scaturigo, et assimilatur eterno
Patri. In termino illius fluxus dicitur flumen, et assimilatur Filio. Et racione sue re-
dundantie refluentis communiter tam supra fontem quam supra eius flumen dicitur
confluxus, et assimilatur Spiritui Sancto.» Dieses Bild wird auch auf die Trinitit
angewendet von ANSELMUS, De processione Spiritus Sancti, hrsg. von F.S.
SCHMITT, Rom 1940, Nachdruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1968, 9, 204f (Opera
Omnia 2).



232 Trinitit und Sein

4.1. Die Elemente als vestigia trinitatis

Heymericus beginnt seinen Traktat mit einer Betrachtung der trinita-
ren Struktur der Elemente. Abhandlungen iber die Elemente sind
im finfzehnten Jahrhundert keine Ausnahme, auch wenn man von
den Werken absieht, in denen die Elementenlehre tiblicherweise er-
Ortert wurde, wie den Kommentaren zum zweiten Buch von De gene-
ratione et corruptione.®® Dieses auffallende Interesse an den Elementen
hingt wohl zusammen mit einem erneuten Aufgreifen der Quellen
des zwolften Jahrhunderts, in denen dieses Thema eine wichtige
Rolle spielt. So wird im anonymen Traktat Fundamentum naturae, der
wahrscheinlich in der ersten Hilfte des fiinfzehnten Jahrhunderts
entstanden ist, die Elementenlehre in einer Form erortert, die uber
die Herkunft der dargelegten Gedanken keinen Zweifel bestehen
143t.% Der anonyme Autor bringt wortlich eine Stelle aus der Schrift
De philosophia des Wilhelm von Conches.” Auch Cusanus ist aller
Wahrscheinlichkeit nach durch die Lehre des Wilhelm von Conches
direkt oder indirekt beeinfluf3t.??

Cusanus ist auch weiterhin wichtig, da er in seinen Schriften
nicht nur ber die Elemente spricht, sondern sie auch mit dem Pro-
blem, wie man Gott aus der Schopfung erkennen kann und mit der
trinitarischen Struktur des Universums in Zusammenhang bringt,
obwohl in anderer Weise als Heymericus. In der Docta ignorantia, ei-
ner Schrift, die im Jahre 1440 abgeschlossen wurde, bringt er als die
einhellige Meinung der Weisen (concors sententia sapientum) zum Aus-
druck, daB wir durch eine Betrachtung der sichtbaren Dinge zum
Staunen vor der Erhabenheit Gottes (excellentia divina) gebracht wer-
den. Als eines dieser sichtbaren Dinge gilt die Ordung und der Zu-
sammenhang der Elemente.” Diese Ordnung ist von Gottes Hand

8 Auch in den Kommentaren zum dritten Buch von De caelo wird iiber die Ele-
mente gesprochen.

% Den Traktat habe ich herausgegeben in Ista prius inaudita. Eine neuentdeckte
Vorlage der «Docta Ignorantia» und ihre Bedeutung fiir die frithe Philosophie des
Nikolaus von Kues, in: Medioevo. Rivista di storia della filosofia medievale 21 (1995) 375-
476.

1 Ebd., 423f.

92 Dazu gibt der Quellenapparat der sogenannten Heidelberger Edition der
Werke des Cusanus hinreichend Auskunft.

9 NIkoLAUS VON KUES, De docta ignorantia, Buch 2, cap. 13, n. 175, hrsg. von
P. WILPERT, 2., verb. Aufl. besorgt von H.G. SENGER, Hamburg 1977, 108 (Meiner
PhB 264b): «Quoniam sapientum concors sententia est per visibilia et magnitu-
dinem, pulchritudinem atque ordinem rerum nos duci in stuporem artis et excellen-



Trinitat und Sein 233

nach Zahl, Gewicht und Mal3 eingerichtet und ist als solches ein
Abbild der gottlichen Trinitit.* Gleiches trifft fiir das geschaffene
Universum als Ganzes zu, das von Gott unter Verwendung der
Geometrie derart geordnet wurde, dal es Festigkeit, Bestindigkeit
und Beweglichkeit hat.%

In der einige Jahre spiter entstandenen Schrift De coniecturis
spielen die Elemente erneut eine Rolle. Das Element wird hier, ganz
anders als im klassischen Sinne von De generatione et corruptione, defi-
niert als die Einheit, die nicht in sich existieren kann, sondern immer
in etwas anderem aufgeht.”® Cusanus unterscheidet drei Arten von
Elementen: sinnliche, rationale und intellektuelle, die eine hierarchi-
sche Ordnung aufweisen, die derart gestaltet ist, daB3 dasjenige, was
auf einer tieferen Stufe als Einheit besteht, auf einer hoheren als Zu-
sammengesetztes existiert. So gibt er als Beispiel der letzten Einheit
der sinnlichen Wahrnehmung die Fliche. Alles, was mit den Sinnen
wahrgenommen werden kann, ist letztendlich aus Flichen aufgebaut.
Fir die Ratio jedoch, die hoher als die Sinne steht, ist die Fliche
keine letzte Einheit, denn fir sie ist die Fliche aus Linien zusam-
mengesetzt. Flir die Ratio ist damit die Linie die letzte Einheit. Der
Intellekt aber, der tiber der Ratio steht, gelangt zur Einsicht, da} die
Linie sich aus Punkten zusammensetzt. Der Intellekt, der als hoch-
stes Erkenntnisvermogen gilt, betrachtet also den Punkt als letzte
Einheit.”” Der Unterschied zwischen den Elementen bezeugt nach
Cusanus die dreifache Struktur der Wirklichkeit und kann damit
auch als eine Abbildung der gottlichen Trinitit betrachtet werden.

Kehtren wir nun zur scholastischen Diskussion zurlick. Wie sich
aus einer Betrachtung der Quellen ergibt, spielte die Elementenlehre
eine wichtige Rolle in der spatmittelalterlichen Debatte, wie sie zwi-

tiae divinae, et nonnulla mirabilis scientiae dei artificia tetigimus, quam breviter in
universi creatione pauca subiungamus admirative de elementorum situ et ordine.»
% Ebd., n. 176, 110.

% Ebd., n. 175, 108: «(...) per geometriam figuravit, ut ex hoc consequerentur
firmitatem et stabilitatem atque mobilitatem secundum condiciones suas (...).»

%6 NIKOLAUS VON KUES, De coniecturis, 2. Teil, cap. 4, n. 90, hrsg. von J. KocH/
W. HAPP, 2., verbesserte Auflage, Meiner, Hamburg 1988, 104 (Meiner PhB 268).

7 Ebd., n. 91, 104: «Elementorum vero distinctionem ex ipsa generali discretiva
figura elicito. Universitas enim elementorum est trina — quadrate, cubice. Alia enim
sunt elementa magis intellectualia, alia magis rationalia, alia vero sensibilia. Ea enim,
quae sensus primo iudicat elementa, ratio elementata convincit, atque illa, quae
rationi videntur simplicia, intelligentia composita apprehendit. Refert igitur inter
elementorum gradu quasi inter puncta, lineas atque superficies.»



234 Trinitat und Sein

schen den philosophischen Schulen, vor allem den Thomisten und
Albertisten, gefuhrt wurde. Ein wichtiger Beleg ist hier der bereits
erwihnte Tractatus problematicus des Heymericus. Aus dieser Schrift
geht hervor, daf die Diskussion sich um die schon in den arabischen
Quellen erorterte Frage nach der Natur der Elemente in den aus Ele-
menten zusammengesetzten Korpern, den sogenannten mzx?a, dreh-
te. Das Problem, ob die Elemente ihre eigene Form und Materie be-
halten oder nicht, stand dabei im Mittelpunkt des Interesses.” Den
Thomisten zufolge gehen die Formen der Elemente iiber in die des
Zusammengesetzten, des mixtum. Sie bleiben nur virtuell erhalten.”
Die Albertisten jedoch halten an der Lehre fest, dafl die Formen der
Elemente im zusammengesetzten Korper essentiell erhalten bleiben,
denn, so wird argumentiert, die Elemente bleiben im mixtum kon-
tinuierlich aufeinander einwirkend, und das geht nur, wenn sie ihre
eigene Form beibehalten.!® Heymericus schlieBt sich der albertisti-
schen Position an.!”" Der Zusammenhang mit der in seinem Traktat
De signis votgebrachten Position ist offensichtlich. Behalten die Ele-
mente ihre eigene Form, so sind sie immer, auch wenn sie in die mzx-
fa eingegangen sind, als Abbild der gottlichen Trinitit zu betrachten.

Die verschiedenen Argumente, wie sie von Thomisten und Al-
bertisten vorgebracht werden, lassen sich auch im anonymen, zu Ex-
amenszwecken abgefalSten Werk Reparationes totius philosophiae natura-
/is finden, das wahrscheinlich in der zweiten Hilfte des vierzehnten
Jahrhunderts zu Ko6ln an der albertistischen Laurentianer Burse ent-

% HEYMERICUS DE CAMPO, Tractatus problematicus, Koln 1496 (Hain *4302),
Probl. 10, fol. 30r=32v: «Decimo ponebatur hoc problema, an in mixto manent ele-
menta tam secundum eorum formas quam secundum eorum materias salva (...).»

9 Heymericus bringt diese Position mit der Lehre des Averroes in Zusam-
menhang, ebd., fol. 31r: «Rationes Averrois et beati Thomae (...). Sed haec positio
vult formas elementorum coire in essentiam actus mixti, ita quod manent indistinc-
te secundum substantiam ab eodem actu, distincte tamen virtualiter.»

10 Ebd., fol. 30v: «Prima harum sententiarum est doctoris magni, pro qua sunt
hae rationes. Prima ratio: Elementa sunt in mixto activa et passiva (...). Ergo misci-
bilia manent in mixto sub essentiali numero suarum formarum sive essentiarum.»
Die albertistische Lehre wird von Heymericus in die Tradition Avicennas gestellt,
ebd., fol. 31v: «Consentiendum videtur rationabilius secundae opinioni, quae est
Avicennae et sui insecutoris in hac parte venerabilis domini Alberti Magni, quae
meo iudicio in traditione philosophiae ceteris praepollet. Hunc igitur et ego sequens
dico quod (...)»

101 Siehe den letzten Satz der vorangehenden Anmerkung.



Trinitat und Sein 235

standen ist.1% Aus der Tatsache, daB sich die Argumente in einem
Examenstraktat aufweisen lassen, geht hervor, dal3 die Debatte sich
in diesem Punkt an der Universitit institutionalisiert hat. Die Kenn-
tnisnahme der thomistischen und albertistischen Argumente zur Ele-
mentenlehre gehorte in Koln offensichtlich zur Ausbildung der Stu-
denten an der Artesfakultit. '

DalB3 die Erorterung der Elemente vor allem in albertistischen
Kreisen im Mittelpunkt des Interesses stand (sowohl der Tractatus
problematicus wie auch die Reparationes gehoren zur albertistischen
Tradition), geht auch aus einem kleinen anonymen Traktat mit der
Uberschrift De proprietatibus elementorum hervor, der im Jahre 1496 zu
Koln gedruckt wurde.!® Dieses Werk, das sich nach eigener Mittei-
lung auf die Schriften des Albertus Magnus stiitzt, ist die Wieder-
gabe einer Diskussion liber den Ort und die Eigenschaften der Ele-
mente, die von den Bakkalaurei der Laurentianer Burse gefiihrt und
von der ganzen Fakultit besucht wurde.!® Auf der Titelseite wird
nahegelegt, dall es hier um eine Konfrontation der Auffassungen des
Thomas und des Albertus geht.!% Im Traktat selbst jedoch wird nur
auf Albertus verwiesen.

Die Art und Weise, wie die Elemente in diesen albertistischen
Traktaten verstanden werden, entspricht der gingigen mittelalterli-

102 Reparationes totins philosophiae naturalis, Koln 1494, fol. [O4r—v]: «Problema in-
ter albertistas et thomistas, an in mixto coeunt elementa tam secundum eorum for-
mas quam secundum eorum materias salva (...).» Dieses «problema» stiitzt sich auf
die Abhandlung des Problems im Tractatus problematicus des Heymericus. Eine bi-
bliographische Beschreibung des Traktats gibt E. VOULLIEME, Der Buchdruck
Koélns bis zum Ende des fiunfzehnten Jahrhunderts, Bonn 1903, n. 1016, n. 443.
Niheres zur Datierung, dem Inhalt und der Beziehung des Werkes zum Tractatus
problematicus des Heymericus in meinem Beitrag: The Reparationes totius philosophiae
naturalis (Cologne 1494) as a source for the late medieval debates between Alber-
tistae and Thomistae, in: Documenti e studi sulla tradigione filosofica medievale 4 (1993)
307-344.

103 De proprietatibus elementorum quaestio utilissima ad mixtorum naturam et
complexionem cognoscendam cuilibet recte philosophanti summe necessaria, inter
Albertum et Thomam aliosque philosophos probleumatica, Heinrich Quentell,
Kéln 1496.

104 So nach dem Kolophon, fol. [Bivr]: «Quaestiones quattuor (...) ad utranque
partem magistralissime ventilatae ac finaliter secundum opinionem magni Alberti
(...) pro una parte decisae cum baccalauriis bursae Laurentinae famosissimi Agrip-
pinensis Coloniae gymnasii praesente copiosa artium liberalium professorum et
scholarium multitudine in scholis publicis facultatis artium disputatae (...).»

105 Siehe Anm. 103.



236 Trinitat und Sein

chen Deutung, die sich vor allem auf die Schriften des Aristoteles
stitzt, in denen vier Elemente unterschieden werden: Feuer, Luft,
Wasser und Erde.l% Auch Heymericus geht in seinem Traktat De
signis notionalibus von diesem Verstindnis aus.

Nach Heymericus ist die triadische Struktur der Elemente in ih-
ren Eigenschaften fundiert. Jedes Element hat drei Eigenschaften,
die in einem bestimmten Verhiltnis zueinander stehen und durch
dieses Verhaltnis die gottliche Trinitit abbilden. So hat das Feuer die
folgenden Eigenschaften: Wirme, Trockenheit und Leichtigkeit.
Wirme ist die grundlegende Eigenschaft. Aus ithr geht die Trocken-
heit hervor. Beide zusammen, die Wirme und die Trockenheit, be-
wirken die Leichtigkeit.107

Hiermit ist die Abbildung der Trinitit gegeben. Die Wirme als
elementare Eigenschaft ist dem Vater vergleichbar, der den Sohn,
die Trockenheit, hervorbringt. Vater und Sohn bringen zusammen
den Heiligen Geist hervor, wie die Wirme und Trockenheit die
Leichtigkeit. Die personalen Eigentiimlichkeiten gefahrden die gott-
liche Einfachheit nicht, ebensowenig wie die verschiedenen Eigen-
schaften des Elements dessen Einheit zunichte machen. Diese Ei-
genschaften sind lediglich Akzidentien, und Akzidentien lassen die
Einheit der Substanz des Elements unversehrt. Der Unterschied
zwischen den Eigenschaften besteht also lediglich in ihrer gegensei-
tigen Beziehung, wie das auch fir die gottlichen Personen zutrifft.
Die Wirme des Feuers ist eine aktive Eigenschaft, die in ihrer Tatig-
keit mit der Passivitit der Trockenheit korrespondiert, wie die pro-

prietas activa generandi des Vaters mit der proprietas passiva generand: des
Sohnes.1%®

106 Uber die antike Elementenlehre informiert A. LUMPE, Der Begriff «Ele-
ment» im Altertum, in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 7 (1962) 285-293. Niheres zur
aristotelischen Position auch in W.K.C. GUTHRIE, Aristotle. An Encounter, Cam-
bridge 1981, 229-231 (A History of Greek Philosophy 6).

107 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55vb: «(...)
uide terram tribus Dei digitis suspendi, scilicet siccitate, frigiditate et extrema gra-
uitate; aquam humiditate, frigiditate et mediocri grauitate; aerem humiditate, calidi-
tate et mediocri leuitate; ignem uero siccitate, caliditate et extrema leuitate, per quas
trinitates accidencium propriorum quodlibet illorum elementorum gerit partici-
patam similitudinem superne trinitatis (...), und ebd., fol. 561b: «(...) in igne, qui est
principaliter calidus, calor parit siccitatem et hec simul cooriginant summam leui-
tatem.»

108 Ebd., fol. 55vb—56ra: «Que (sc. trinitas) sicut non numerat Dei essenciam,
sed eius proprietates naturales intrinsice actiuas et passiuas — siquidem paternitas



Trinitit und Sein 237

Trotz dieser Ubereinstimmungen gibt es zwischen den Eigen-
schaften der Elemente und den géttlichen Personen auch einige
grundsitzliche Unterschiede, und Heymericus legt Wert darauf, sie
zu erwihnen. Erstens sind die drei géttlichen Personen mit der gott-
lichen Natur identisch, wodurch sie je fiir sich subsistent sind. Die
Eigenschaften der Elemente sind dagegen akzidenteller Natur und
dadurch nicht subsistent. Sie modifizieren lediglich das Sein der
Elemente.19? ~

Zweitens ist die gottliche Natur ganz immateriell, und das trifft
folglich auch fir die gottlichen Personen zu. Die passive Eigen-
schaft, die zum Merkmal des Sohnes gehort, die proprietas passiva gene-
randi, 1st somit keine Passivitit im gewohnlichen Sinn, als ob der
Sohn im Hervorbringen etwas erleiden wiirde, denn das wire nur
moglich, wenn er aus Materie zusammengesetzt wire. Nur korperli-
che Dinge konnen etwas erleiden. Die Eigenschaften der Elemente
dagegen sind ganz materiell. Nur bei diesen gibt es also ein koérperli-
ches Erleiden.110

Gehen wir nach dieser Betrachtung des Inhalts auf den doktrina-
ren Hintergrund der Heymericschen Elementenlehre ein. Den Et-
orterungen in De signis liegt ein bestimmtes Verstindnis der Ele-
mente zugrunde, das aus folgenden Bestimmungen zusammenge-
stetzt ist:

1. Elementum (Element) ist Elementatum entgegengesetzt.

est proprietas actiua generandi, filiacio proprietas passiua generandi, et spiracio pro-
pria tercie persone proprietas passiua a Patre et Filio communiter procedendi — ita
tres proprietates, quarum quedam sunt actiue et quedam passiue, cuiuslibet predic-
torum elementorum non diuidunt substanciam elementi, sed nociones originales in-
trinsece accionis et passionis eiusdem.»

199 Ebd., fol. 56ra: «(...) proprietates diuine sunt pure substanciales et ideo
constituunt personas, quas per opposicionem relatiuam terminorum inicialium et fi-
nalium suarum accionum distinguunt et ordinant. Proprietates uero elementales,
sicut cuiuslibet alterius creature, sunt accidentales eo modo, quo accidens proprium
accidit nature speciei. Et ideo non constituunt neque distinguunt esse elementare
personaliter, sed tantum per appropriaciones et habitudines accidentales modaliter.»

10 Ebd., fol. 56ra—rb: «(...) proprietates diuine sunt pure immateriales et ideo
nullo modo (56rb) materialiter passiue. Unde fit quod filiacio non est in Filio Dei
proprietas sic passiua, licet iuxta modum loquendi theologicum dicatur originaliter
passiua, ex quo «generari» secundum modum loquendi est quoddam «pati», quo-
modo eciam Spiritus Sanctus dicitur «passiue» spirari. Proprietates autem ele-
mentares sunt materiales et ita uere materialiter passiue, quamuis aliqua earum di-
cantur in comparacione ad alias originaliter actiue.»



238 Trinitit und Sein

2. Es gibt vier Elemente: Feuer (ignis), Luft (aer), Wasser (aqua),
Erde (zerra).

3. Die Elemente haben sechs Eigenschaften: Wirme (caliditas),
Kilte (frigiditas), Trockenheit (siccitas), Nisse (humiditas), Leichtigkeit
(levitas), Schwere (gravitas).

4. Jedes Element hat eine erste und vornehmste Eigenschaft. So
ist das Feuer hauptsiachlich (principaliter) warm (calidus).

5. Die Eigenschaften der Elemente sind abwechselnd aktiv und
passtv.

6. Die Eigenschaften kénnen sich in andere Eigenschaften ver-
wandeln, auch wenn diese einander nicht entgegengesetzt sind:
Wirme (caliditas) kann in Trockenheit (siccitas) Gbergehen.

Aufgrund der erstgenannten Gegeniiberstellung von Elementum
(Element) und Elementatum ist man geneigt, das Werk von Wilhelm
von Conches, in dem dieser Gegensatz mehrfach auftritt, oder eine
davon abhingige Schrift, als Quelle fiir Heymericus zu betrachten.
Diese Begriffe wurden nimlich zuerst von Wilhelm von Conches
deutlich formuliert und in der Folgezeit mehrfach aufgegriffen, vor
allem in naturphilosophischen Traktaten.!'! Dennoch schépft bei
niherer Betrachtung Heymericus aller Wahrscheinlichkeit nach nicht
aus dieser Quelle. Die Begriffe werden von Wilhelm (wie auch in der
von ithm abhingigen Tradition) und Heymericus ganz verschieden
angewendet. Wilhelm benutzt den Terminus Elementum, um das
Element in seinetr reinen, unsichtbaren und unteilbaren Form anzu-
deuten. Die sichtbare Gestalt, wobei das Element nicht meht rein
existiert, sondern mit anderen Elementen vermischt ist, wird von

M WiLHELM VON CONCHES, Philosophia mundi, 1. Buch, hrsg. von G. MAURACH,
Pretoria 1974, 18-33 (cap. 22: De elementis). Im Dragmaticon wird die Elemen-
tenlehre von Wilhelm weiter ausgearbeitet und differenziert. Zur Theorie des Wil-
helm von Conches siehe die Ausfithrungen von D. ELFORD, «William of Conches,
in: A History of Twelfth-Century Western Philosophy, hrsg. von P. DRONKE, Cam-
bridge 1988, 308-327, und B. PABST, Atomtheorien des lateinischen Mittelalters,
Darmstadt 1994, 107-145. Aufgegriffen wurde die Elementenlehre unter anderem
im Speculum naturale des Vinzenz von Beauvais und im weit verbreiteten Kom-
mentar zu De consolatione philosophiae des Nikolaus Trivet. Siehe dazu B. PABST, ebd.,
138-141, und A.J. MINNIS/L. NAUTA, «More Platonico loquitur: What Nicholas
Trevet really did to William of Conches», in: Chaucer’s «Boece» and the Medieval
Tradition of Boethius, hrsg. von A.J. MINNIS, Cambridge 1993, 1-33 (Chaucer
Studies 18).



Trinitat und Sein 239

ithm Elementatum genannt: Particulas praedictas dicamus elementa, ista itii
guae videntur elementata.!1?

Heymericus dagegen macht keinen Unterschied zwischen den
reinen, unsichtbaren und den unreinen, sichtbaren Elementen. Er
verwendet nur einen Terminus, um die Elemente zu bezeichnen,
ohne dabei eine Trennung vorzunehmen, und zwar Elementum.
Auch sind bei thm die Elementata nicht die unreinen, sichtbaren
Elemente, sondern alle aus Elementen zusammengesetzten Gegen-
stinde wie Steine, Pflanzen und Tiere.!® Heymericus scheint sich in
dieser Hinsicht einer Tradition anzuschlieBen, die bereits von Gun-
dissalinus vertreten wurde, det in De processione mundi einen Unter-
schied zwischen Elementum als einfachem Korper und Elementa-
tum als sichtbarem Korper des sublunaren Bereichs macht.!!4

Was die anderen Aspekte seiner Elementenlehre betrifft, so 1Bt
sich die Quelle ohne Schwierigkeiten aufweisen. Es handelt sich hier
um das zweite Buch von De generatione et corruptione. Dort werden von
Aristoteles die vier Elemente und ihre primiren Eigenschaften er-
ortert. Auch wird dargelegt, dafl jedes Element eine hauptsichliche
Eigenschaft hat und dal} es zwei aktive (Wirme und Kilte) und zwei
passive Eigenschaften (Trockenheit und Feuchtigkeit) gibt.!’> Die
Ubereinstimmungen zwischen Aristoteles und Heymericus sind ein-
deutig. Uber die Herkunft der Heymericschen Elementenlehre kann
somit kein Zweifel bestehen, zumal Heymericus sich in seiner Tiatig-
keit als Magister an der Artesfakultit in Koln eingehend mit der
Schrift De generatione et corruptione auseinandergesetzt hat und so mit
deren Problematik vertraut gewesen sein muf3.16

U2 \WiLHELM VON CONCHES, Philosophia mundi, ebd., 20-21.

113 Siehe etwa HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol.
57ra: «Nunc perpende qualiter in elementatis, scilicet mineralibus, uegetalibus, et
sensitiuis querenda est similitudo increate trinitatis (...).»

114 Siehe dazu mit Quellenangaben TH. SILVERSTEIN, Elementatum. Its
Appearance among the Twelfth-Century Cosmologists, in: Medieval Studies 16 (1954)
156-162, bes. 158. Weiteres zur Elementenlehre des elften und zwolften Jahrhun-
derts in R. MCKEON, Medicine and Philosophy in the Eleventh and Twelfth Cen-
turies: The Problem of the Elements, in: The Thomist 24 (1961) 211-256.

115 ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 1-5, 328b26-333a15
(Aristoteles Latinus Band 9/1, De generatione et corruptione, translatio vetus, hrsg.
von . JUDYCKA, Leiden 1986) 52—65.

116 Uber Heymericus als Aristoteles-Kommentator siehe J.-D. CAVIGIOLI, Les
écrits d’Heymericus de Campo (1395-1460) sur les oeuvres d’Aristote, in: Freiburger
Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 28 (1981) 289-371.



240 Trinitat und Sein

Dennoch finden sich bei Heymericus einige Punkte, die sich
nicht mit der aristotelischen Lehre in Einklang bringen lassen. Sie
werden von Aristoteles mehr oder weniger verneint. Es handelt sich
dabei erstens um die Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit.
Aristoteles zufolge sind die Schwere und die Leichtigkeit zwar na-
tiurliche Eigenschaften, die jedem Korper anhaften, aber sie sind
nicht wie Kilte und Wirme als primire Eigenschaften der Elemente
zu betrachten, denn Schwere und Leichtigkeit sind nicht gegenseitig
aktiv und passiv und konnen deshalb nicht ineinander ibergehen,
ein Merkmal, das fir die primiren FEigenschaften der Elemente
grundlegend ist.!'” Die Frage ist nun, warum und wie Heymericus die
Schwere und Leichtigkeit als Eigenschaften, die den primiren Eigen-
schaften wie Kilte und Wirme gleichwertig sind, betrachten moch-
te.118

Zweitens fillt auf, dal Heymericus Uber eine Beziehung zwi-
schen den Eigenschaften spricht, die es nach Aristoteles gar nicht
gibt. Fiir Heymericus konnen Eigenschaften aus anderen, nicht-ge-
gensitzlichen Eigenschaften hervorgehen. Das ist nicht in Uberein-
stimmung mit den von Aristoteles angegebenen Verwandlungsméog-
lichkeiten. Nach Aristoteles konnen durch den Umstand, daB3 Eigen-
schaften sich in ihr Gegenteil verkehren lassen, die Elemente inein-
ander ibergehen. Wirme geht tber in Kilte, und so wird Feuer zu
Erde. Und Nisse wird zu Trockenheit, und so wird Luft zu Feuer.
Aber aus der Wirme kann niemals die Trockenheit hervortreten.!1?
Dennoch setzt Heymericus diesen Vorgang voraus, wenn er angibt,
daf die Eigenschaft, die den Vater symbolisiert (Wirme), die Eigen-
schaft, die den Sohn abbildet (Trockenheit), hervorbringt.!?

SchlieSlich ist Heymericus bei der Verwendung der aktiven und
passiven Eigenschaften viel weniger strikt als Aristoteles. Nach Ari-
stoteles sind Wirme und Kilte aktiv und Trockenheit und Feuchtig-

17 Siehe ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 2, 329b16-
329b24 (Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 54f.).

118 DaB Heymericus diese Eigenschaften als gleichwertig betrachtet, geht etwa
aus der oben in Anm. 107 zitierten Stelle hervor.

119 Siche ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 3—4, 331a7-
332a2 (Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 58-61).

120 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55b: (...) in
igne, qui est principaliter calidus, calor parit siccitatem (...).»



Trinitat und Sein 241

keit passiv.’?! Den Ausfihrungen des Heymericus zufolge kann je-
doch die gleiche Eigenschaft, etwa Trockenheit oder Wirme, sowohl
aktiv wie passiv sein. Beim Feuer bringt die aktive Wirme die pas-
sive Trockenheit hetvor. Aber bei der Etrde ist die Trockenheit aktiv,
und bei der Luft ist die Wirme passtv.!2

Was die erste Schwierigkeit betrifft, 148t sich Folgendes sagen.
Aristoteles trennt die Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit
von den vier primiren Qualititen (Warme, Kilte, Nisse und Trok-
kenheit), setzt sie aber in eine bestimmte Beziehung zueinander. Die
Eigenschaften der Schwere und Leichtigkeit werden nimlich aus den
vier primiren Qualititen abgeleitet.!?? Diese Lehre ist von der Tra-
dition aufgegriffen worden, unter anderem im Liber tertins naturalinm
des Avicenna und im Kommentar zu De generatione et corruptione des
Albertus Magnus, zwei Schriften, die Heymericus, wie aus dem Trac-
tatus problematicus hervorgeht, gut kannte.'** Im genannten Werk des
Albertus, das nahe am Text des Aristoteles bleibt, heil3t es aus-
driicklich: Ommnes differentiae tangibilium qualitatum sunt ex his quattuor
dictis, scilicet calido, frigido, humido et sicco.'® Gleiches begegnet in den
bereits erwihnten Reparationes totius philosophiae naturalis, wo zwischen
den primae qualitates der Wirme, Kilte, Nisse und Trockenheit und
den secundae qualitates ad primas reducibiles wie Leichtigkeit und Schwe-
re unterschieden wird.!2

Der Umstand, dal3 Schwere und Leichtigkeit aus den vier ersten
Qualititen abgeleitet werden, macht verstindlich, wie Heymericus zu
seiner Auffassung gekommen ist. Er verbindet den Heiligen Geist,
der aus dem Vater und dem Sohn hervorgegangen ist, mit den Ei-
genschaften der Schwere und Leichtigkeit: Der Heilige Geist ver-
dankt seine Existenz dem Vater und dem Sohn, gleich wie die Ei-

121 Siche ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 2, 329b24-26
(Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 55).

122 Vgl. etwa die in Anm. 120 angefiihrte Stelle mit Heymericus de Campo, De
signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 55rb: «(...) in terra, que est principaliter sicca,
frigiditas oriatur a siccitate (...).»

123 Siehe ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 2, 330a24-25
(Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 56).

124 AVICENNA, Liber tertius naturalium de generatione et corruptione, hrsg. von S. VAN
RIET, Leiden 1987, cap. 9, 90-91 (Avicenna Latinus), und ALBERTUS MAGNUS, De
generatione et corruptione, Lib. 2, tract. 1, cap. 7, Paris 1890, 422 (ed. Borgnet 4).

125 Albertus Magnus, ebd.

126 Reparationes totins philosophiae naturales (wie Anm. 102), fol. O6v.



242 Trinitat und Sein

genschaften der Schwere und Leichtigkeit die Produkte der Qualiti-
ten Nisse und Trockenheit beziehungsweise Wirme und Kilte sind.

Die Heymericsche Interpretation der Eigenschaften der Ele-
mente a0t sich aufgrund des Textes des Aristoteles verstindlich ma-
chen, aber steht damit noch immer nicht ganz im Einklang. Wenn die
Eigenschaften der Elemente tatsichlich ein Abbild der gottlichen Trini-
tit sind, dann kann es zwischen den ersten und den zweiten Eigen-
schaften keinen Unterschied geben, ebensowenig wie das fiir die gotthi-
chen Personen zutreffen wiirde. Das steht aber im Gegensatz zur Lehre
des Aristoteles. Heymericus hat den von Aristoteles hervorgehobenen
Unterschied zwischen den ersten und den zweiten Eigenschaften nicht
seiner eigentlichen Bedeutung entsprechend akzeptiert und dadurch die
aristotelische Elementenlehre umgedeutet, um sie mit seiner Lehre der
vestigia trinitatis in Ubereinstimmung zu bringen.

Dies tritt noch deutlicher bei den zwet iibrigen Punkten hervor. Wie
gesagt, konnen die Eigenschaften der Elemente ineinander iibergehen,
indem sie sich in ithr Gegenteil verwandeln. Aber eine Eigenschaft kann
nach Aristoteles nicht aus einer nicht-entgegengesetzten Eigenschaft
hervortreten. Zudem ist es so, dal3, wenn eine Eigenschaft sich in ihr
Gegenteil verwandelt, die Natur des Elements sich dndert.!?” Worauf
Heymericus sich nun stitzt, wenn er sagt, dal bei den Elementen die
eine Figenschaft aus der anderen, nicht-entgegengesetzten Eigenschaft
hervorgeht, ist nicht ganz klar. Wahrscheinlich wollte er die aristoteli-
sche Theorie, daf jedes Element eine hauptsichliche Eigenschaft hat,
aus der Perspektive der Emanationslehre verstehen. Diese hauptsichli-
che Eigenschaft ist von Heymericus dann wohl so interpretiert worden,
daB sie das Fundament und den Ausgangspunkt der anderen Eigen-
schaften des Elements, oder besser gesagt, deren hervorbringendes
Prinzip bildet, wie die Wirme des Feuers die Trockenheit hervor-
bringt. Aber die Existenz eines solchen hervorbringenden Prinzips
wird von Aristoteles nirgends behauptet.

Gleiches gilt fiir den dritten Punkt, die Verwendung der Begriffe
aktiv und passiv, die bei Heymericus anders ist als bei Aristoteles.
Heymericus ubernimmt von Aristoteles den Unterschied zwischen
aktiv und passiv, aber er verwendet ihn auf eine ganz eigene Weise.
Man kann auch sagen, dall Heymericus hier und in den beiden ande-
ren Punkten die Struktur der goéttlichen Trinitdt nicht aus dem Auf-

127 Die Umwandlung der Elemente wird von Aristoteles erdrtert in De generatione
et corruptione, Lib. 2, cap. 4, 331a7-332a2 (Aristoteles Latinus, wie Anm. 115, 58-61).



Trinitat und Sein 243

bau der Elemente zu erschlieBen versucht, wie er selbst vorgibt,
sondern umgekehrt die Struktur der Elemente aus der gottlichen Tri-
nitit.

4.2. Das eingekreiste Dreieck (sigillum aeternitatis)

Wie sich oben gezeigt hat, greift Heymericus in seinem Traktat mit
der Elementenlehre eine Theorie auf, die zu seiner Zeit groBles In-
teresse fand. Ahnliches gilt fiir zwei weitere Themen, die wir hier
vorstellen mochten, das eingekreiste Dreieck und die Bewegung der
Himmelskorper. Vor allem der erste Punkt ist wichtig, denn es han-
delt sich hier um eih Thema, das in mehreren Schriften von Heyme-
ricus eine Rolle spielt: die Mathematisierung, oder besser die Geo-
metrisierung des Denkens.

Im finfzehnten Jahrhundert nimmt der Gebrauch von geometri-
schen Figuren und die Betrachtung iiber ihre Bedeutung stark zu,
nicht nur bei Heymericus, sondern auch in den Schriften des Cusa-
nus.2 Es ist wichtig, kurz bei Cusanus zu verweilen, denn er spricht
deutlich aus, was bei der Betrachtung der ersten Prinzipien der
Wirklichkeit die grundlegende Bedeutung der geometrischen Figur
ist. Im ersten Buch der Docta ignorantia heilit es, dall die sichtbaren
Dinge Bilder der unsichtbaren Dinge sind. Die sichtbaren Dinge et-
lauben es dem Menschen somit, zu den unsichtbaren emporzustei-
gen. Dennoch konnen die sichtbaren Dinge die Vollkommenheit der
unsichtbaren Dinge nur teilweise zum Ausdruck bringen, da sie we-
gen threr Materialitit der Wandelbarkeit unterliegen. Besser steht es
in dieser Hinsicht mit den abstrakten Objekten unseres Denkens,

128 Die Anwendung von geometrischen Figuren wie dem Dreieck und dem
Kreis als Zeichen des Gottlichen kennt in der Philosophie eine lange Tradition.
Schon in der Antike galt das gleichseitige Dreieck als Symbol der Gottheit, und in
der christlichen Zeit wurde das Dreieck angewendet, um die gottliche Trinitit
darzustellen. Auch der Kreis wird in den antiken Quellen mit der Gottheit ver-
bunden wegen seiner vollkommenen Form. Der Kreis hat keinen Anfang und kein
Ende und ist damit Ausdruck der Ewigkeit. Diese Uberzeugung findet sich in den
Nomoi Platons, wo die verschiedenen Arten der Bewegung erOrtert werden, und in
der Metaphysik des Aristoteles, wo iber die Bewegung der Himmelskorper gespro-
chen wird. In der neuplatonischen Tradition wird der Kreis als Symbol der voll-
kommenen intellektuellen Aktivitit betrachtet. Im héchsten Erkennen sind Erken-
nen (scientia), Ertkennender (sciens) und Erkanntes (scizum) eins. Diese hochste re-
flexive Aktivitit, dieses redire super seipsum, findet seinen Ausdruck im Symbol des
Kreises. Solche Gedanken lassen sich bei Proklos und im Liber de causis aufweisen,
Quellen, die von Heymericus 6fter zitiert wurden.



244 Trinitat und Sein

wie den mathematischen. Obwohl auch sie nicht ganz von der Mate-
rialitit getrennt sind, stehen sie doch so weit von der Verinderlich-
keit der Materie, dal} sie als unverinderliche Objekte unseres Den-
kens zu gelten haben. Sie werden damit der Unverindetlichkeit des
Gottlichen besser gerecht als die sichtbaren Dinge. Darum auch, so
Cusanus, sind in der Tradition die schwierigen Probleme immer mit
Hilfe der Mathematik gelost worden.!?

Vergleichen wir diese Ausfilhrungen des Cusanus mit den Erot-
terungen des Heymericus in seiner Schrift De signis, dann zeigt sich,
daB beide Denker der gleichen Tradition angehéren. Auch Heymeri-
cus verwendet geometrische Symbole, um zur Einsicht in ein schwie-
riges philosophisches und theologisches Problem zu gelangen, nim-
lich das der gottlichen Trinitdt.!3

Die geometrische Symbolik, wie sie in De signis erortert wird,
findet eine ausfithrlich dargelegte Entsprechung im Tractatus de sigillo
aeternitatis, wie bereits erwahnt. Dieser Traktat kann uns also helfen,
die Bedeutung des Symbols besser zu verstehen. Zuerst aber soll der
Frage nachgegangen werden, was Heymericus in unserem Werk tber
dieses Symbol mitzuteilen hat.

Das eingekreiste Dreieck dient als gottliches Vorbild (exemplum
divinum) der trinitiren Struktur der Schépfung. Heymericus will dar-
legen, auf welche Art und Weise die Schopfung dreifach strukturiert
ist, und nimmt dazu die gottliche Dreieinigkeit, die jetzt nicht auf die
drei Personen beschrinkt, sondern auch auf andere trinitire Aspekte

129 Nikolaus von Kues, De docta ignorantia, Buch 1, cap. 11, n. 31, hrsg. von
P. Wilpert, 3., durchgesehene Auflage besorgt von H.G. SENGER, Hamburg 1979,
42 (Meiner PhB 264a): «Quare in illis (sc. mathematicalibus) sapientes exempla
indagandarum rerum per intellectum sollerter quaesiverunt, et nemo antiquorum,
qui magnus habitus est, res difficiles alia similitudine quam mathematica aggressus
est (...)» Diese Gedanken stiitzen sich auf Aristoteles, Metaphysica, Lib. VI, cap. 1,
1026a7-11. :

139 Ob Cusanus sich hier von Heymericus hat inspirieren lassen oder um-
gekehrt, ist schwierig zu bestimmen, handelt es sich doch um eine alte und breite
Tradition, aus der beide auch separat geschopft haben kénnen. Interessant aber ist,
daBl Cusanus die geometrische Symbolik, wie sie von Heymericus im Tractatus de
sigillo aeternitatis als Schliissel zur universalen Erkenntnis angewendet wurde, sehr
gut kannte. Der Traktat ist in eine der Handschriften mit Werken des Heymericus
aufgenommen, die sich in der Cusanischen Bibliothek befinden (Cod. Cus. 106).
Dafl Cusanus diesen Traktat eingehend studiert hat, geht aus der (erweiterten)
graphischen Wiedergabe des von Heymericus verwendeten geometrischen Symbols
hervor, die aller Wahrscheinlichkeit nach von der Hand des Cusanus stammt. S. da-
zu R. HAUBST, Das Bild des Einen und Dreieinen Gottes (wie Anm. 37), 256-262.



Trinitat und Sein 245

der gottlichen Natur ausgedehnt wird, als Urbild. Es handelt sich
hier also nicht um die Deutung und Erklirung der gottlichen Trinitit
mit Hilfe der Schépfung, wie er am Anfang des Traktats behauptet,
sondern umgekehrt, um das Verstehen der trinitiren Struktur der
Schopfung durch eine Betrachtung der gottlichen Trinitit. Wie wir
gesehen haben, folgt er bei der Behandlung der Elemente einem
dhnlichen Argumentationsgang, allerdings mit dem Unterschied, dal3
er hier ausdriicklich formuliert, was er dort stillschweigend macht;
denn er spricht hier von einem exemplar primarium, das dem Leser ein
besseres Verstindnis des trinitiren Aufbaus der Schopfung gewih-
ren soll (ut clarius possis intelligr) 13!

Im Mittelpunkt steht die Triade Substanz (su#bstantia), Vermogen
(potentia) und Wirkung (operatio), die in Gott ihrer ganzen Vollkom-
menheit nach besteht und deren Glieder je auch wieder dreigeteilt
sind. So setzt sich die Einheit der Substanz aus drei Formen von
Sein, nimlich dem gwod est, dem quo est und deren Verbindung, zu-
sammen. Die Einheit des Vermégens findet ihren dreifachen Aus-
druck in den drei géttlichen Personen. Und die Einheit der gottli-
chen Wirkung ad extra ist aus Wirkursichlichkeit, Ursachlichkeit des
Exemplars und Zielursichlichkeit zusammengesetzt.!

Bl HeEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 5Gva:
«Quod ut clarius possis intelligere, propone tibi — secundum uerbum Aristotilis di-
centis «Omnia super tria poni», scilicet substanciam, potenciam et operacionem —
pro exemplo primario omnium creatorum Deum in substancia, potencia et opera-
cione originaliter perfectum et per singula aliqualiter trinum.»

132 Ebd.: «Nam in sua (sc. dei) substancia est realis unitas seu ydemptitas
continens tres modos originales ipsius esse, scilicet quod est, et quo est, et horum
unionem. In sua potencia, que semper est coniuncta actui, est relatiua opposicio
proprietatum, excercicia sui actus realiter distinguencium et, sicut predictum est,
esse existencie originans et terminans huiusmodi accionem intrinsecam in tres per-
sonas numerancium. In sua uero operacione est triplex actiua causalitas, scilicet
effectiua, exemplaris et finalis, que sunt distinguibiles per sua obiecta extrinseca
correlatiue seu correspectiue, ita quod huiusmodi distinccio sit fundamentaliter in
re causabili ad extra et terminatiue in uirtute Dei operatiua.» An sich betrachtet ist
die gottliche Wirkung ad extra einfach und ungeteilt. Aber im Hinblick auf die sich
auBerhalb der Einheit der géttlichen Natur befindlichen Geschopfe lassen sich
nach Heymericus die drei Arten der Usrsichlichkeit unterscheiden. Diese Lehre
findet sich z. B. auch bei Albertus Magnus, der sie in seiner Ethik Plato zuschreibt,
Ethicorum libri X, Lib. 1, tract. 5, cap. 12, n. 23, Paris 1891, 72a (ed. Borgnet 7). In
anderen Werken wird sie als Lehre des Aristoteles betrachtet. S. dazu R. HAUBST,
«Zum Fortleben Alberts des Grossen bei Heymerich von Kamp und Nikolaus von
Kues», in: Studia Albertina, Festschrift fiir Bernhard Geyer zum 70. Geburtstag,
hrsg. von H. OSTLENDER, Miinster 1952, 420-447, bes. 441-443 (Beitrige zur Phi-



246 Trinitat und Sein

Heymericus symbolisiert diesen Tatbestand durch einen Kreis
mit einem eingeschriebenen, geichseitigen Dreieck, aus dessen den
Kreis beriihrenden Eckpunkten drei Strahlen zum Mittelpunkt des
Kreises gehen. Obschon Heymericus das in unserem Traktat nicht
ausdriicklich hervorhebt, diirfen wir annehmen, dal3 der Kreis (circu-
/us), der durch die Eckpunkte des Dreiecks in gleiche Teile geteilt
wird, fir die dreifache Einheit der géttlichen Natur steht. Das Drei-
eck (¢riangulum) symbolisiert die Dreiheit des gottlichen Vermdogens,
das in den drei géttlichen Personen hervortritt und ist in den Kreis
eingezeichnet, da es sich hier um Gottes Vermdgen nach innen (a4
intra) handelt. Die drei Strahlen (/ineae) schlieBlich symbolisieren die
gottliche Wirkung nach auBlen, die im Inneren der gottlichen Natur
ganz einig ist, aber sich nach aullen auf dreifache Weise manife-
stiert.!133

Um die seinem Wesen nach ungeteilte Wirkung der goéttlichen
Einheit hervorzuheben, deutet Heymericus darauf hin, daBl wenn das
Dreteck aus dem Kreis herausgenommen wird, die Punkte auf dem
Kreisumfang und damit auch die Kreisbogen als real zu unterschei-
dende Entititen verschwinden. Die dreifache Wirkung Gottes nach
aullen basiert also grundsitzlich auf der Einheit der gottlichen Natur
und nicht auf einer realen dreifachen Ordnung in Gott. Die unge-
teilte gottliche Einheit tritt zugleich als Dretheit hervor, ohne ihre
Einheit zu verlieren.1?*

losophie und Theologie des Mittelalters, Supplementband 4), und S. MEIER, «Von
der Koinzidenz zur coincidentia oppositorum. Zum philosophiehistorischen Hin-
tergrund des Cusanischen Koinzidenzgedankens», in: Die Philosophie im 14. und
15. Jahrhundert. In memoriam Konstanty Michalski (1979-1947), hrsg. v. O.PLUTA,
Amsterdam 1988, 321-342, bes. 332 (Bochumer Studien zur Philosophie 10).

133 Ebd., fol. 56va: «<Hoc, inquam, exemplar diuinum pinge in ymaginacione tua
per figuram circularem, intra se per triangulum in tres porciones signatam, a cuius
tribus angulis descendant tres linee cadentes directe supra centrum eiusdem circuli
et trianguli. Et tunc considera quod sicut ille triangulus inclusus circulo habet tres
angulos oppositos et per consequens realiter distinctos, ita ille circulus habet tres
porciones seu arcus, et ille linee dyametrales tres originales conos.»

134 Der menschliche Geist kann die drei Arten der géttlichen Wirkung nach
auBlen dennoch unterscheiden, wenn er sich auf den (realen) Unterschied zwischen
den drei gottlichen Personen stiitzt, ebd., fol. 56vb: «Verumptamen, si intelligamus
remoueri illum triangulum, tunc neque ili arcus, neque illa puncta originalia li-
nearum descendencium retinent ullam realem 1n esse uel essencia distinccionem. Et
ita perpende modos originales diuine essentie et sue operacionis extrinsice non ha-
bere aliquam differenciam realem ad intra, sed per appropriacionem habitudinum
ad tres personas quodammodo discerni secundum nostram racionem, illam propor-



Trinitit und Sein 247

Im Tractatus de sigillo aeternitatis wird die gleiche Symbolik ver-
wendet. Der Kreis steht fiir die Einheit, das Dreieck fiir die Trinitat
und die drei Strahlen stehen fiir das gottliche Wirken nach auBlen.!*
Es ist vor allem die Bedeutung des Kreises, iiber welche der Tractatus
de sigillo aeternitatis uns niher informiert. Die gottliche Natur wird als
ein Kreis vorgestellt, um hervorzuheben, da3 die Vollkommenheiten
wie Einheit, Wahrheit, Gute, Leben, Erkennen, die Gott notwendig
zuerkannt werden missen, zusammenfallen und austauschbar sind.
Aus der Perspektive der gottlichen Natur kénnen diese Vollkom-
menheiten voneinander ausgesagt werden, eine Idee, die an die
Lehre der gottlichen dignitates des Raymundus Lullus erinnert.’® Der
Kreis steht nicht nur fur die Identitit dieser Vollkommenheiten,
sondern gibt auch an, dal Gott eine sogenannte forma subsistens ist,
die thre Existenz nicht einer anderen Form verdankt. Wie der Kreis
ist die gottliche Natur ganz auf sich selbst bezogen und findet so in
sich den Ursprung ihres eigenen Seins: Est forma subsistens in seipso
originaliter et ita per modum circuli ad semetipsum conversa.l3

Eine derartige Ausfithrung gibt Heymericus in unserem Traktat
nicht, wohl wegen dessen beschrinkter Zielsetzung. Die Darlegun-
gen unterstiitzten und erginzen aber, was er in De signis ausfihrt.
Was ebenfalls in unserem Traktat dem Worte nach fehlt, ist der Ge-
danke, das Symbol des eingekreisten Dreiecks fithre zu einem um-
fassenden Verstindnis der Wirklichkeit, ein Punkt, den Heymericus
im Tractatus de sigillo aeternitatis deutlich hervorhebt.®® Aber auch die-
ses Anliegen 148t sich in unserem Traktat aufspiiren, wenn Heymeri-
cus behauptet, das Kreissymbol sei eine Stiitze, die trinitire Struktur
der Schopfung zu verstehen, indem es zeige, wie man die Schépfung
als Bild der gottlichen Trinitit zu betrachten habe. Was im Tractatus
de sigillo aeternitatis mit dem Begriff paradigma mundi archetypi angedeu-
tet wird, heit in unserem Traktat exemplar divinum.1>

cionem arcuum periferialium circuli ad latera trianguli infra ipsum circulum de-
scripti et punctorum originalium predictarum linearum ad angulos illius trianguli in-
telligibiliter ymaginantem.»

135 Siehe den Text in Anm. 160 des beigefiigten Appendix.

136 Dazu E. COLOMER, Nikolaus von Kues (wie Anm. 10), 22.

137 Der Text ist zitiert in E. COLOMER, ebd., 20 Anm. /.

138 Zitate ebd., 17 und 18.

139 Siehe den Text in Anm. 160 des beigefiigten Appendix.



248 Trinitat und Sein

4.3. Die Bewegung der Planeten

Wie der (pseudo-)platonische Dialog Epinomis bezeugt, wurden die
Himmelsbewegungen schon friih in der philosophischen Tradition
als Abbild des Gottlichen betrachtet.'® Aber auch spiter, im fiinf-
zehnten Jahrhundert, spielen die Himmelsbewegungen beim Er-
grinden der Prinzipien der Wirklichkeit noch immer eine wichtige
Rolle. Cusanus geht in seiner Docta ignorantia ausfihrlich auf die Be-
wegungen der Sphiren ein, die er ganz aus der Perspektive seiner
Lehre der belehrten Unwissenheit deutet. Nach thm hat das Univer-
sum keinen sinnlich wahrnehmbaren Mittelpunkt. Denn es gibt kei-
nen Punkt, der so klein ist, dal nicht noch ein kleinerer Punkt mog-
lich wire. Der wirklich existierende Mittelpunkt ist deshalb mit Gott
gleichzusetzten, der als maximum absolutum alle moglichen Eigen-
schaften auf die vollkommenste Weise in sich trigt. In Gott fallen
deshalb der Mittelpunkt des Universums als der kleinstmogliche
Punkt und der Umfang des Universums als der gro3tmogliche Kreis
zusammen. 4!

Heymericus geht in seinen Spekulationen nicht soweit wie Cusa-
nus. Er stiitzt sich auf das gingige kosmologische Wissen, das von
thm derart gedeutet wird, dal die in diesem Wissen dargestellten Be-
wegungen als Bild der géttlichen Trinitit gelten kénnen. Seine Aus-
fiihrungen setzen sich aus zwei Teilen zusammen. Erstens mochte er
die trinitarische Struktur der Bewegung eines jeden Himmelskorpers
darlegen. Danach will er zeigen, daB auch das Ganze der Him-
melsbewegungen trinitarisch strukturiert sei.

Was die trinitire Struktur der Bewegung der Himmelskorper be-
trifft, hebt Heymericus hervor, daB3 die Kreisbewegungen der Him-
melskorper sich zwischen zwei mal drei Punkten abspielen. Erstens
gibt es die Bewegung, die bei dem Punkt beginnt, wo der Korper
aufgeht (situs orientalis), und die dann iber den hochsten Punkt der

140 Tn diesem Werk wird der Mensch aufgefordert, die Bewegung des Himmels
zu betrachten, um auf diese Weise das Géttliche zu erreichen. Uber die Verwen-
dung der Planetenbewegungen als Hinweis auf das Gottliche kann mutatis mutandis
das Gleiche gesagt werden wie bei den mathematischen Symbolen, die wir vorher
betrachtet haben. Die Himmelskérper folgen in ihren Bewegungen unverinder-
lichen Gesetzen. Zudem sind diese Bewegungen auf Kreisbewegungen oder deren
Zusammenstellungen zurickzufihren. Auf diese Weise sind sie der Ausdruck der
gottlichen Vollkommenheit und Unverinderlichkeit im sublunaren Bereich.

141 NikoLAUs VON KUES, De docta ignorantia (wie Anm. 93), Buch 2, cap. 11,
n. 156, 84-86.



Trinitit und Sein 249

Bahn (situs meridianus) zum Punkt gelangt, wo der Korper untergeht
(s2tus occidentalis). Zudem besteht eine sich anschlieBende zweite Be-
wegung in der gegensitzlichen Richtung. Sie beginnt am situs occiden-
talis, um dann Uiber den Punkt, der dem situs meridianus am meisten
entgegengesetzt ist, zum JsiZus orientalis zurickzukehren. Der Weg, der
vom Himmelskorper beschrieben wird, ist also das Ergebnis einer
bestimmten Beziehung zwischen zwei mal drei Punkten, welche die
drei gottlichen Personen symbolisieren.4

Aber auch die Bewegung des ganzen Himmels ist dreifach struk-
turiert. Um das zu verdeutlichen, unterscheidet Heymericus zwei
Arten von Bewegung: eine regelmilige, die von Ost (orzens) nach
West (occidens) um die Pole des Aquinox und um die Mitte der Erde
dreht, und eine unregelmifBige, die vom Westen nach Osten um die
Pole des Tierkreises und um ein imaginires Zentrum, das auBBerhalb
des Mittelpunktes der Erde liegt, geht. Die erste, regelmiBige
Bewegung wird von thm mit der ersten Emanation, der des Sohnes,
verglichen. Die zweite mit dem gemeinschaftlichen Hervorbringen
des Heiligen Geistes durch den Vater und den Sohn.' Unklar
bleibt, welche Bewegung den Vater symbolisiert. Womoglich ist das
der unbewegte Beweger, der oberhalb der regelmilBligen Bewegung
steht, der selbst nicht bewegt oder hervorgebracht ist, sondern an-
deres bewegt oder hervorbringt. Heymericus duBert sich zu diesem
Punkt nicht. Wenn man die im spiten Mittelalter gingige Kos-

142 HEYMERICUS DE CAMPO, De signis notionalibus (wie Anm. 59), fol. 57va:
«Deinde suspice in substancia cuiuslibet celi corporei oriens, meridianum, et occi-
dens situaliter distincta. Nam situs orientalis terminatur ad punctum meridiei, et
situs meridianus terminatur ad punctum occidentis, et situs occidentalis regirando
per uim sue opposicionis respectu orientis ad oriens, et per uim sue opposicionis
respectu meridiei reflectitur ab angulo noctis ad meridiem.» Womoglich hat Hey-
mericus sich hier auch vom Anfang des Buches Ecclesiastes inspirieren lassen, das
von der immer wieder zum Ausgangspunkt zurickkehrenden Bewegung der Sonne
spricht (Eccl. 1, 5.6). Ein dhnliches Bild ist im A/jphabetum des Heymericus bezeugt,
siehe Z. KALUZA, «La voix créatrice de Dieu. Remarques sur I’Alphabetum de Hei-
meric de Campow, in: From Athens to Chartres. Neoplatonism and Medieval
Thought, hrsg. von H.J. WESTRA, Leiden 1992, 439-468, bes. 464 (Studien und
Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 35).

143 Ebd.: «In eadem nota duos motus, scilicet aploues seu uniformem ab oriente
uersus occidens supra polos equinoxialis et circa centrum mundi, et planes seu era-
ticum ab occidente uersus oriens supra polos zodiaci circa centrum ymaginarium
extra medium mundi. Quorum motuum primus est quasi emanacio prima Filii
generatiua, secunda quasi communis processio Spiritus Sancti a Patre et Filio, ex
quo est reuolucio supra axem zodiaci inter oriens et occidens equata intermedii.»



250 Trinitit und Sein

mologie jedoch niher betrachtet, wird eine solche Deutung nahege-
legt. Gehen wir also kurz auf die Quellen ein.

Die Schrift, auf welcher die Ausfithrungen des Heymericus ba-
sieren, ist aller Wahrscheinlichkeit nach der Traktat De sphaera des
Johannes de Sacrobosco, ein Werk, das im ausgegehenden Mittelalter
vielfach rezipiert wurde. In dieser Schrift lassen sich die Bestim-
mungen, die Heymericus zur Charakterisierung der verschiedenen
Bewegungen anwendet, finden.

Erstens hebt Johannes de Sacrobosco den Gegensatz zwischen
den beiden Arten von Bewegung, der regelmiBigen und der unre-
gelmiBigen, klar hervor. Er beschreibt die Bewegung des hochsten
Himmels, die sich an einem Tag von Ost nach West um die Achse
bewegt, die durch den nordlichen und siidlichen Himmelspol geht.
Diese Bewegung wird vom Aquinox in zwei gleiche Teile geteilt und
dreht so um die Mitte der Erde. Ste wird von thm als die Bewegung
der neunten Sphire gedeutet und als «regelmiBig» (rationalis) be-
zeichpet, 14

Dieser Bewegung stellt er die Bewegung der niederen Sphiren
gegenuber, die vom Tierkreis geteilt wird und so in einem bestimm-
ten Winkel zur ersten Bewegung steht. Das ist die Bewegung der
Planeten. Sie wird «unregelmaBig» (irrationalis) genannt.14

Diese zweite Bewegung, so Sacrobosco, wird von der ersten Be-
wegung mitgerissen, aber sie wehrt sich dagegen. Der Widerstand ist
in der achten Sphire am geringsten, da sie sich in unmittelbarer
Nihe zur hochsten Sphire, der neunten, befindet. Diese achte Spha-
re, die mit der Sphire der Fixsterne identifiziert werden mul3, wehrt
sich mit einer Abweichung von einem Grad pro hundert Jahre. Die

144 JOHANNES DE SACROBOSCO, Trastatus de spera, in: The Sphere of Sacrobosco
and Its Commentators, hrsg. von L. THORNDIKE, Chicago 1949, cap. 1, 79: «Unus
(sc. motus) enim est celi ultimi super duas axis extremitates, scilicet polum articum
et polum antarticum, ab oriente per occidentem rediens in orientem, quem equi-
noctialis circulus per medium dividit», und cap. 2, 86: «Unde sciendum quod pri-
mus motus dicitur motus primi mobilis, spere none sive celi ultimi, qui est ab
oriente per occidentem rediens iterum in orientem, qui etiam dicitur motus ra-
tionalis (...).»

145 Ebd., cap. 1, 79: «Est etiam alius inferiorum sperarum motus per obliquum
huic oppositus super axes suos distantes a primis 23 gradibus. (...) Hunc siquidem
motum secundum dividit per medium zodiacus, sub quo quaelibet planetarum
speram habet propriam (...)», und cap. 2, 86: «Secundus motus est firmamenti et
planetarum contrarius huic ab occidente per orientem iterum rediens in occi-
dentem, qui motus dicitur irrationalis (..).»



Trinitat und Sein 251

anderen Sphiren wehren sich immer mehr, je groBer der Abstand
zur neunten Sphire wird, wodurch sich die verschiedenen Bewe-
gungen der Planeten erkliren lassen.!4

Diese Ausfihrungen des Sacrobosco machen verstindlich, was
Heymericus meint, wenn er behauptet, die zweite Bewegung habe
einen Mittelpunkt auBBerhalb des Zentrums der Erde. Die Achse der
Erde bewegt sich nicht genau gerade, sondern beschreibt die Form
eines Kegels, wie wir heute wissen, durch die Anziehungskraft der
Sonne und des Mondes. Dadurch verschiebt sich die Position det
Sterne nach und nach. Dieses Phinomen, das Prizession genannt
wird, war schon in der Antike bei Ptolemius bekannt, der die Ab-
weichung auf einen Grad pro hundert Jahre berechnet hatte, genau
der Wert, der bei Sacrobosco auftaucht. Da die Bewegung die Form
eines Kegels hat, erreichen die Sterne nach 36000 Jahren wieder ihre
urspriingliche Position und befindet sich der Mittelpunkt der Bewe-
gung aullerhalb des Zentrums der Erde.!¥ Man kann hier die Bewe-
gung des Kreisels, dessen Achse angestoBen wird, als Beispiel neh-
men. Der Mittelpunkt dieser Bewegung befindet sich nicht auf der
festen Drehimpulsachse des Kreisels, sondern auBBerhalb, auf der Fi-
gurenachse. Dieser Umstand wird von Heymericus mit dem Begriff
«maginirer Mittelpunkt» der Bewegung wiedergegeben.

Die wichtigsten Punkte, die Heymericus zur Charakterisierung
der Himmelsbewegungen benutzt, lassen sich also schon bei Sacro-
bosco finden: der Unterschied zwischen den zwei Arten von Bewe-
gung, die Richtung der beiden Bewegungen, ihre Achsen und ihre
Zentren. Es diirfte damit wohl feststehen, dal Heymericus das Werk
des Sacrobosco als Quelle benutzt hat.

Um nun verstehen zu kénnen, wie Heymericus diese Bewegun-
gen als Bild der Trinitit hat verwenden kénnen, miissen wir erneut
auf Sacrobosco zuriickgreifen, der die erste, regelmiflige Bewegung
der neunten oder hochsten Sphire zuschreibt und die andere, unre-
gelmiBige Bewegung der Sphiren der Fixsterne und der Planeten,
wobei die neunte Sphire die anderen in ihrer Bewegung mitnimmt,
aber diese durch ithren Widerstand dennoch je eine eigene Bewegung
haben. Die Bewegung dieser Sphiren ist somit aus der Bewegung

146 Ebd., 79: «Sed primus omnes alias secum impetu suo rapit infra diem et
noctem circa terram semel, illis tamen contra nitentibus, ut octava spera in centum
annis gradu uno. (...).»

47 Nach den heutigen Berechnungen ist die Umlaufzeit kiirzer, siche
H. BREUER, dtv-Atlas zur Physik, Band 1, Miinchen 1987, 51.



252 Trinitat und Sein

der neunten Sphire und einer bestimmten Verlangsamung zusam-
mengesetzt.!¥ Dieses Zusammengesetzt-Sein der Bewegung wird
auch ausdriicklich in den Kommentaren zu Sacrobosco hervorgeho-
ben. Im Kommentar des Cecco d’Ascoli wird dargelegt, dal} die zweite
Bewegung, die der Fixsterne und Planeten, nicht einfach, sondern
aus zwei Bewegungen zusammengesetzt ist, und zwar aus einem o-
tus naturalis und einem motus accidentalis. Dex motus naturalis ist die ei-
gene, der neunten Sphire entgegengesetzte Bewegung der Fixsterne
und Planeten, wohingegen der motus accidentalis die Bewegung ist, die
sie von der neunten Sphire erhalten.!” Im gleichen Kommentar
wird auch ausdriicklich betont, die Bewegung dieser Sphiren drehe
sich nicht um zwei feststehende Pole, sondern schwanke, womit auf
die Prizession hingedeutet wird.!>

Interessant ist nun, daB} im anonymen Traktat De sphaera angege-
ben wird, dal wenn die neunte Sphire das primum mobile ist, aulBer
diesem primum mobile auch noch ein caelum immobile existieren mul,
welcher das unbewegte Prinzip der einfachen Bewegung der neunten
Sphire und det zusammengesetzten Bewegung der anderen Sphiren
1st.1! Halten wir uns diese Deutung vor Augen, die sich auch auf
Aristoteles stiitzen kann, wenn er in seinen physikalischen Werken
nicht nur einen unbewegten Beweger, sondern auch zwei verschie-
dene Bewegungen des Himmels, eine konstante und eine wechselnde
annimmt!>2, so wird klar, was Heymericus gemeint hat. Der Vater ist
der unbewegte Beweger, der das primum mobile, die neunte Sphire, in
Bewegung setzt, ohne sich selbst zu bewegen. Der unbewegte Bewe-
ger ist nur principium, nicht principiatum und ist damit dem Vater
gleich. Die neunte Sphire wird vom unbewegten Beweger bewegt

148 Siehe Anm. 146.

4 Cecco D’AscoLl, In spheram mundi enarratio, in: The Sphere of
Sacrobosco (wie Anm. 144), 360.

150 Ebd., 362: «Et hoc nihil aliud est nisi quod sphera stellarum volvitur super
duo puncta que poli dicuntur, qui poli non sunt bene firmi et fixi sed titubant et in-
clinantur et elevantur sicut barcha in mari.»

Y1 Tractatus de Spera, in: The Sphere of Sacrobosco (wie Anm. 144), 464: «Hii 8
celi semper sunt in uno motu continuo et perpetuo. Super hec omnia est 9 spera
que appellatur primum mobile propter cuius motum moventur omnes spere infe-
riores que in ipsa continentur, et sic dicuntur esse celi mobiles. Oportet ergo ut sit
aliud celum inmobile a quo omnes spere inferiores motum et virtutem accipiant. Et
ideo necessarium est ut dicamus et confiteamur 10m celum supra 9m, in quo est
gloria det (...).»

152 ARISTOTELES, De generatione et corruptione, Lib. 2, cap. 10, 336a31-336b15.



Trinitit und Sein 253

und bewegt ihrerseits die anderen Sphiren. Als principiatum und prin-
ctpium ist er somit dem Sohn gleich. Die tbrigen Sphiren werden
sowohl vom unbewegten Beweger wie von der neunten Sphire be-
wegt und sind damit dem Heiligen Geist vergleichbar. Die Bewegun-
gen der Himmelskorper stellen somit ein vollkommenes Abbild der
gottlichen Trinitit dar. '

V. Ergebnis

Die Ergebnisse unserer Untersuchung lassen sich in den folgenden
Punkten zusammenfassen:

1. Der Traktat De signis notionalibus ist ein Beleg dafir, dal Hey-
mericus zufolge die Wirklichkeit auf allen Ebenen trinitarisch struk-
turiert ist. Das geht sowohl aus den vielen angefiihrten Beispielen
wie auch aus dem logischen Aufbau des Traktats hervor, der bei den
Elementen beginnt und dann zu den Elementata ibergeht. Fiir
Heymericus hat die gottliche Trinitat sich nicht nur im Menschen,
der gemil} der Genesis als einziges Geschopf nach Gottes Bild und
Gleichnis geschaffen wurde, sondern in jeder Kreatur abgebildet. In
diesem Punkt greift er eine Tradition auf, die von Albertus Magnus
und Johannes de Nova Domo mit vertreten wurde.

2. Gott ist dem Wesen nach trinitarisch strukturiert, nicht nur
was die gottlichen Personen, sondern auch was seine Substanz und
seine Titigkeit als Schopfer betrifft. Die gottliche Substanz setzt sich
aus guod est, guo est und threr Verbindung zusammen, und Gottes Ti-
tigkeit als Schopfer umfal3t die Wirkursichlichkeit, die Formursich-
lichkeit und die Zielursichlichkeit. Diese dreifache Dynamik 1Bt
sich in jedem Geschopf, wenn auch in einer abgewandelten Form,
nachweisen, und auch die Schépfung als Ganzes ist dreifach
strukturiert. Schopfer und Geschopf stehen damit in einer analogen
Beziehung zueinander. Obschon der Unterschied zwischen der Ein-
fachkeit Gottes und der Vielheit der Geschopfe unendlich ist und
zwischen beiden eine untiiberbriickbare Kluft besteht, sind sie doch
durch eine strukturelle Identitit aufeinander bezogen. Beide sind
durch eine trinitarische Dynamik gekennzeichnet. Diese Dynamik
wirkt sich bei Gott als Ursache ganz anders aus als bei den Geschop-
fen, die von Gott hervorgebracht sind. Gottes Wesen ist grundsitz-
lich ungeteilt, und deshalb fallen die Glieder einer jeden Triade bei
thm zusammen. Bei der Schépfung hingegen, die sich durch Diver-
sivitait kennzeichnet, sind die Glieder immer von einander verschie-



254 Trinitat und Sein

den. Was bei Gott eins und ungeteilt ist, existiert in der Schépfung
als vielfach und geteilt. Gott ist somit die Einfaltung des trinitari-
schen Seins, das sich in der Schépfung entfaltet hat.

3. Wie sich bei der Behandlung der Elementenlehre gezeigt hat,
geht Heymericus zwar von der aristotelischen Theorie aus, deutet sie
aber ganz nach der Lehre der gottlichen Trinitit. Dieser Vorgang
liBt sich vor dem Hintergrund der von Heymericus vertretenen
Emanationslehre verstindlich machen. Wenn die ganze Schopfung
aus dem trinitarisch strukturierten etsten Prinzip ausgestromt ist und
dessen Spuren trigt, dann mull die Wirklichkeit notwendigerweise
aus der Perspektive der trinitarischen Struktur des Ersten studiert
werden. Dem Philosophen obliegt dann die Aufgabe, in der Vielheit
der Vorginge und Phinomene immer zuerst nach den dreifachen
Spuren des Ersten auf die Suche zu gehen. Es existiert somit eine
grundsitzliche Ubereinstimmung zwischen den Gegenstinden der
verschiedenen Wissenschaften, die in der Metaphysik zum Ausdruck
gelangt, ein Anliegen, das Heymericus mit Johannes Wyclif teilt. Der
Gegenstand einer jeden Wissenschaft ist seinem Wesen nach trinita-
risch strukturiert. Es gibt somit fiir Heymericus eine Einheit der
Wissenschaften, die in der analogen Einheit der dreifach struktu-
rierten Wirklichkeit begriindet ist. Vom héchsten Prinzip bis zum
niedrigsten Geschopf ist das Sein trinitarisch gegliedert. Darum kann
Heymericus die aristotelische Elementenlehre seinen metaphysischen
Ansichten tber die Trinitit des Seins anpassen.

4. Ahnliches gilt fiir die Kosmologie. Hier stiitzt Heymericus
sich auf das Werk des Johannes de Sacrobosco und die dazu gehori-
gen Kommentare, die er ganz aus der Sicht seiner Trinititslehre auf-
greift und weiterentwickelt.

5. Heymericus steht mit seinem Traktat in einer langen Tradi-
tion, und die Abbildungen der goéttlichen Trinitdt, die er anfiihrt,
werden meistens auch von anderen Autoren wie Albertus Magnus
und Raymundus Lullus angefiihrt. Dennoch 1aB3t sich bei ihm ein be-
stimmter Aktualititsbezug feststellen, indem er zusitzlich Themen
aufgreift, die im Mittelpunkt der damaligen philosophischen Diskus-
sion standen. Das gilt hiuptsichlich fiir die Elementenlehre, die im
finfzehnten Jahrhundert vielfach erortert wurde, nicht nur in den
scholastischen Traktaten, sondern auch bei Denkern, die auBlerhalb
des scholastischen Betriebs titig waren, wie Cusanus. Auch andere
Themen, die Heymericus aufgreift, sind bei Cusanus zu finden, von
denen vor allem die Verwendung der Geometrie bei der Darstellung



Trinitit und Sein 255

des Urbildes der Schopfung Beachtung verdient. Der Heymericsche
Traktat 1st somit ein typisches Produkt der ﬂbergangszeit. Obwohl
in der Themenstellung nach den Regeln der Tradition verfaBt, geht
er doch im Heranziehen der geometrischen Symbolik einen Schritt
weiter. Damit ist die Schrift ein frithes Beispiel der Mathematisie-
rung des Denkens, die sich in der Neuzeit weiter durchsetzen
sollte.153

Anbang

In diesem Anhang wird der Text des Traktats De signis notionalibus
trinitatis et unitatis supernae vollstindig ediert. Der Traktat ist nur in
einer einzigen Handschrift, Osterreichische Nationalbibliothek, se-
ries nova, 12788, fol. 55vb—58ra, ubetliefert, die neben unserem
Traktat auch mehrere Werke von Johannes Gerson enthilt.’® Der
Text ist von einer Hand geschrieben und umfaf3t 10 Kolumnen mit
durchschnittlich 38 bis 39 Zeilen.

Die mittelalterliche Orthographie und die Sonderlesarten der
Handschrift wie der wechselnde Gebrauch von intrinsecus/ intrinsicus
und extrinsecus/ extrinsicus oder similimus statt simillimus und eraticus
statt erraticus wurden beibehalten. Die Zeichensetzung ist dem heuti-
gen Sprachgebrauch angepallt. An einigen Stellen wurde die Hand-
schrift korrigiert. Die Lesart der Handschrift ist dann im Apparat
verzeichnet.

Die vom Text herangezogenen Quellen sind im Apparat identifi-
ziert und, wenn fiir ein besseres Verstindnis des Textes erfordetlich,
zitiert. Die Einteilung des Traktats stammt von uns. Dabei waren die
Angaben im Text maB3gebend.

Im Apparat wurden folgende Siglen verwendet: add. = wird in
der Handschift hinzugefiigt, 7zs. = Lesart der Handschrift, tegitur =
in der Handschrift gestrichen.

153 Weiteres zur Bedeutung des Albertismus fiir unser Verstindnis des Uber-
gangs zur Neuzeit in meinem Beitrag «Ista prius inaudita. Eine neuentdeckte Vorlage
der «Docta Ignorantiam (wie Anm. 90), 435-437.

154 F, UNTERKIRCHER, Inventar der illuminierten Handschriften, Inkunabeln
und Frithdrucke der Osterreichischen Nationalibibliothek. Teil 1: Die abend-
lindischen Handschriften, Wien 1957, 201 (Museion. Veréffentlichungen der ONB,
NF 2.2.1). Sieche auch Sammlungen der vereinten Familien- und Privat-Bibliothek
Sr. M. des Kaisers, Band 1, Wien 1873, XI (9377).



256 Trinitit und Sein

Heymerici de Campo

De signis notionalibus trinitatis et unitatis superne

(55vb) Incipit tractatus de signis notionalibus trinitatis et unitatis su-

perne magistri Heymerici de Campo professoris sacre theologie exi-
15 155

mii.

<Introductio>

Nunc conuerto stilum ad te, o trinitatis ineffabilis et ad plenum imper-
scrutabilis inquisitor, iuxta facultatem homini propriam, symbolice, ut
tuo desiderio pro uiribus meis exiguis satisfaciens, ex uisibilibus nobis
notis ad hanc trinitatem inuisibilem te manuducam, ex quo «Inuisibilia
Dei per ea que facta sunt intellecta», Apostolus dicit, «conspici».!%

< Ve.rz‘z'gz'um trinitatis in elementis>

Itaque a posteriori ad priora modo resolutorio procedendo uide terram
tribus Dei digitis suspendi, scilicet siccitate, frigiditate et extrema
grauitate; aquam humiditate, frigiditate et mediocri grauitate; aerem
humiditate, caliditate et mediocri leuitate; ignem uero siccitate, calidi-
tate et extrema leuitate, per quas trinitates accidencium propriorum
quodlibet illorum elementorum gerit participatam similitudinem su-
perne trinitatis. Que sicut non numerat Dei essenciam, sed (56ra) etus
proprietates naturales intrinsice actiuas et passiuas — siquidem paterni-
tas est proprietas actiua generandi, filiacio proprietas passiua generandi,
et spiracio propria tercie persone proprietas passiua a Patre et Filio
communiter procedendi — ita tres proprietates, quarum quedam sunt
actiue et quedam passiue, cutuslibet predictorum elementorum non di-
uidunt substanciam elementi, sed nociones!’ originales intrinsice ac-
cionis et passionis etusdem. Verbi gracia, in terra siccitas est principium
originale actus sibi proprii, qui est siccare, id est suam materiam termi-
nare. Frigiditas est principium originale actus sibi proprii, qui est frigi-

155 eximii] quartus #dd. Die Bedeutung dieser Hinzufiigung «quartus» ist nicht

ganz klar. Sie gehort nicht zum Text. Sie gibt wohl an, daf} dieser Traktat die vierte
Schrift innerhalb der Sammlung darstellt.

136 Rom. 1,20: «Invisibila enim ipsius, a creatura mundi, per ea quae facta sunt,
intellecta, conspiciuntur.»

157 nociones] nos s.



Trinitat und Sein 257

dare. Et grauitas est proprietas originalis sui actus, qui est grauare!® et
deorsum tendere. Et proporcionabiliter posset exemplari de qualitati-
bus propriis aliorum elementorum.

<Dissimilitudo duplex>

Ubi tamen notanda est duplex dissimilitudo, quarum prima est in hoc
quod proprietates diuine sunt pure substanciales et ideo constituunt
personas, quas per opposicionem relatiuam terminorum inicialium et
finallum suarum accionum distinguunt et ordinant. Proprietates uero
elementales, sicut cuiuslibet alterius creature, sunt accidentales eo mo-
do, quo accidens proprium accidit nature speciei et ideo non constitu-
unt neque distinguunt esse elementare personaliter, sed tantum per ap-
propriaciones et habitudines accidentales modaliter.

Secunda dissimilitudo est in hoc quod proprietates diuine sunt pure
immateriales et ideo nullo modo (56rb) materialiter passiue. Unde fit
quod filiacio non est in Filio Dei proprietas sic passiua, licet tuxta mo-
dum loquendi theologicum dicatur originaliter passiua, ex quo «gene-
rar» secundum <istum> modum loquendi est quoddam «pati», quo-
modo eciam Spiritus Sanctus dicitur «passiue» spirart. Proprietates au-
tem elementares sunt materiales et ita uere materialiter passiue, qua-
muis alique earum dicantur in comparacione ad alias originaliter actiue.

Ex predicta assimulacione patet quod in terra, que est principaliter
sicca, frigiditas oriatur a siccitate et ab utraque oritur summa grauitas.
In aqua principaliter frigida humiditas pullulat ex frigiditate et ab hiis
simul mediocris grauitas. In aere principaliter humido caliditas conse-
quitur humiditatem et has simul mediocris leuitas. Et in igne, qui est
principaliter calidus, calor parit siccitatem et hec simul cooriginant
summam leuitatem. Unde patet ultertus originalis et per consequens na-
turalis differencia siccitatis ignis et terre, caliditatis ignis et aeris, et sic
de aliis qualitatibus symboli<ci>s. Ecce, frater karissime, qualiter in crea-
tura infima poteris trinitatem personarum manuduccione quadam ob-
scura reperire.

<Vestigium trinitatis in elementatis>

Proporcionabiliter considera uestigium trinitatis inclite in elementatis,
non quidem, ut quidam autumant, in trinario essenciali principiorum
essendi, scilicet materie, forme et composicionis earundem, ex quo tri-

158 grauare] grauire s.



258 Trinitat und Sein

nitas personalis in Deo non distinguit eius substanciam seu essenciam,
sed potestatiuam (56va) ad intra diffusionem, cuius idcirco similitudo
creata est in potenciis naturalibus consequentibus substanciam inqui-
renda.

<Deus exemp/zm primarium omnium creatorum>

Quod ut clarius possis intelligere, propone tibi — secundum uerbum
Atistotilis dicentis «Omnia supet tria poni»!®, scilicet substanciam, po-
tenciam et operacionem — pro exemplo primario omnium creatorum
Deum in substancia, potencia et operacione originaliter perfectum et
per singula aliqualiter trinum. Nam in sua substancia est realis unitas
seu ydemptitas continens tres modos originales ipsius esse, scilicet
quod est, et quo est, et horum unionem. In sua potencia, que semper
est contuncta actui, est relatiua opposicio proprietatum, excercicia sui
actus realiter distinguencium et, sicut predictum est, esse existencie ori-
ginans et terminans hutusmodi accionem intrinsecam in tres personas
numerancium. In sua uero operacione est triplex actiua causalitas, scili-
cet effectiua, exemplaris et finalis, que sunt distinguibiles per sua ob-
lecta extrinseca correlatiue seu correspectiue, ita quod huiusmodi di-
stinccio sit fundamentaliter in re causabili ad extra et terminatiue in uir-
tute Dei operatiua.

Hoc, inquam, exemplar diuinum pinge in ymaginacione tua per fi-
guram circularem, intra se per triangulum in tres porciones signatam, a
cutus tribus angulis descendant tres linee cadentes directe supra cen-
trum eiusdem circuli et trianguli. Et tunc considera quod sicut ille tri-
angulus inclusus circulo habet tres angulos oppositos et per consequens
realiter distinctos, ita ille circulus habet tres porciones seu arcus, et ille
linee dyametrales tres originales (56vb) conos.'® Verumptamen, si in-

159 ARISTOTELES, De caelo et mundi, Lib. 1, cap. 1, 26829-10. Siehe auch: Les
auctoritates Aristotelis. Un florilege médiéval, hrsg. von ]J. HAMESSE, Louvain 1974,
3, n. 3, 160 (Philosophes Médiévaux 17): «Omne totum et perfectum super tria
ponimus.»

160 Eine #hnliche Figur wird im Tractatus de sigillo aeternitatis als «sigillum
aeternitatis» bezeichnet. Siehe Cod. Cus. 106, fol. 77r—v: «(...) Deus omnium artifex
est in unitate, ueritate et bonitate essencie, uite et intellectus purus actus, ad intra
per terminos opposicionis relatiue personaliter et ad extra per raciones originales
operabilium causaliter terminatus, saluo originali hinc inde ordine confusionem
predicabilium prohibente et proprietates racionum essencialium, notionalium et
causalium distinguente, cuius principii appropriatum phantasma est circulus per tri-
angulum equilaterum infra eius peripheriam contigue descriptum actualiter termi-
natus, et per tres lineas ab illis tribus angulis supra centrum eiusdem circuli per-



Trinitat und Sein 259

telligamus remoueri illum triangulum, tunc neque illi arcus, neque illa
puncta originalia linearum descendencium retinent ullam realem in esse
uel essencia distinccionem. Et ita perpende modos originales diuine es-
sentie et sue operacionis extrinsice non habere aliquam differenciam
realem ad intra, sed per appropriacionem habitudinum ad tres personas
quodammodo discerni secundum nostram racionem, illam proporcio-
nem arcuum periferialium circuli ad latera trianguli infra ipsum circu-
lum descripti et punctorum originalium predictarum linearum ad angu-
los illius trianguli intelligibiliter ymaginantem.

<Vestigium trinitatis in quamlibet creaturam traducitur>

Hoc exemplari, sicut premittitur, in tua ymaginacione figurato, attende
quod secundum ipsum traducitur a Deo creante in quamlibet creatu-
ram, quantumcumque uilem, quedam similitudo ad modum quo figura
sigilli inprimitur cere sigillate. In qua similitudine est participata essen-
cia, participata potencia, et participata causalitas operandi, ita quod prin-
cipia constituencia essenciam creatam configurantur modis primordiali-
bus diuine essentie, principia constituencia posse creatum configuran-
tur modis seu proprietatibus personalibus diuine potencie, et principia
causalia constituencia uirtutem creature operatiuam configurantur di-
uine tricausalitati, scilicet effectiue, exemplari et finali.

Itaque, ut dixi, contemplare trinitatis increate ymaginem in con-
creata substancia cuiuslibet creature materiali. Potencia, que est (57ra)
in creaturis intellectualibus per hoc quod sunt omnino immateriales, est
potentie diuine similima et pure actiua. In creaturis uero materialibus
est simpliciter passiua et, sicut predictum est, non nisi secundum quid
actiua, ac per hoc diuine trinitatis obscura resonancia. Sed in creaturis
mediis, partim materialibus et partim inmaterialibus, cuiusmodi est

pendiculariter cadentes deorsum conuersus, ita quod latus primum trianguli cum
porcione circuli, cuius est corda, et linea dependente ab eius angulo originali sint
coloris blauei, latus secundum cum arcu et linea sibi connexis uiridis coloris, latus
tercium cum periferia et funiculo ei annexis rubei coloris, quatenus sic noster intel-
lectus per uiam sensus et ymaginacionis sibi proporcionatam de ueritatibus intelli-
gibilibus sensum et ymaginacionem transcendentibus erudiatur. Sequitur figura.
Illud mundi architypi paradigma sigillum eternitatis recte dicitur, ex quo per ipsum
ueritas eterna suam in racionem humanam traducit ymaginem, in quam quelibet
eiusdem racionis indago discursiue resoluitur. Cuius circulus significat perfec-
tionum essencialium reciprocam seu conuertibilem identitatem, triangulus in diffe-
rentiis portionis circuli oppositis termiatus personarum trinitatem et tres funiculi ab
illis angulis deorsum in centro terminati appropriatam tribus personis trium cau-
sarum actiuarum, scilicet effectiue, exemplaris et finalis influenciam.»



260 Trinitat und Sein

homo, habet se medio modo, ad modum quo speculum retro opacum
partim clarum est et partim obscurum. Hinc est quod angeli dicuntur
intellectus deiformes et astra matutina translucencia. Homo dicitur Dei
ymago, quasi representans trinitatem increatam in speculo intellectuali,
uersus superius peruio, sed inferius per opacitatem corporis terminato.
Creatura uero corporalis sub homine dicitur in se gerere uestigium tri-
nitatis eo modo, quo terra undique obscura et opaca recipit impressio-
nem uestigialem pedum eam calcancium.

Nunc perpende qualiter in elementatis, scilicet mineralibus, uegeta-
libus, et sensitiuts querenda est similitudo increate trinitatis in suarum
potenciarum naturalium proprietatibus, utputa in minerali, siue sit lapis
siue metallum, secundum genus suum. Perpende erus uires specificas,
scilicet passiuam consequentem materiam, actiuam formaliter conse-
quentem formam, et motiuam finaliter consequentem unionem totalem
utriusque.

Et sic uenerare Deum positiue in sua similitudine, et abnegatiue in
sua dissimilitudine, cogitando quod quidquid perfeccionis est in illis ui-
ribus, hoc (57rb) prehabetur eminencius in Deo, et quidquid imperfec-
cionis est in eisdem, huius opposicionem est Deo attribuendum. Verbi
gracia, in lapide est potencia materialiter passiua, per quam passiuitatem
dissimilatur Deo Patri, quamuis per i<llu>d potestatis, quod est in ea,
eidem aliqualiter assimilatur. Sed est in eo duricies, que est potencia
formaliter actiua, scilicet resistendi impressioni, per quam assimilatur
impassibili Dei Filii uirtuti. Et est in eo uis occulta se 1n loco sue gener-
acionis conseruandi, per quam eciam assimilatur Deo Spiritui Sancto.
Pariformiter uide in aliis, siquidem omnis perfeccio potestatiua creature
est tripertita.

<Vestigium trinitatis in pluribus trinariis relucet>

Si hec sint tibi nimis intellectu difficilia, conuertere ad fontem aque flu-
entis et refluentis intra se, supra eius scatur<i>ginem redundando. In
hoc uides aquam esse eandem, sed terminos inter quos transit et retran-
sit etus fluxus et refluxus esse originaliter distinctos. Vnde illa eadem
aqua in origine sui fluxus dicitur fons seu scaturigo, et assimilatur
eterno Patri. In termino illius fluxus dicitur flumen, et assimilatur Filio.
Et racione sue redundantie refluentis communiter tam supra fontem
quam supra eius flumen dicitur confluxus, et assimilatur Spiritui Sancto.

Deinde considera splendorem luminaris circulariter concaui, in quo
idem lumen est quod emanat a centro ad circumferenciam et refluit a
circumferencia ad centrum. Et tamen differunt principium et terminus



Trinitat und Sein 261

prime emanacionis a termino proprio secunde emanacionis, supra pri-
mam redundantis.

Deinde contemplare speculum concauum in suo!6! latere depictum,
proiciens a figura depicta etus ymaginem supra alterum (57va) eius la-
tus, et ibi ab utroque confluit in eius centro quidam ardor utriusque. Et
notabiliter uidebis substanciam speculi esse unam, et tamen intra se di-
stingui figuram generantem ab ymagine genita, et ab utraque discerni
lumen centraliter unitum atque feruorem eiusdem.

Deinde conspice ignem ardentem in fornace obstructo, ubi, salua
ydemptitate ignis, est ardor inflammans, flama euolans, et diluuium re-
fleccionis et ascensionis mutui incendii resultantis ex flamma ascen-
dente et repercussa.

Deinde intuere in eadem substancia uegetabili germen, florem, et
fructum.

Deinde suspice in substancia cuiuslibet celi corporei oriens, meri-
dianum, et occidens situaliter distincta. Nam situs orientalis terminatur
ad punctum meridiei, et situs meridianus terminatur ad punctum occl-
dentis, et situs occidentalis regyrando per uim sue oppos1c1oms respec-
tu orientis ad oriens, et per uim sue opposicionis respectu meridiei
reflectitur ab angulo noctis ad meridiem.!%? In eadem nota duos motus,
scilicet aploues seu uniformem ab oriente uersus occidens supra polos
equinoxialis et circa centrum mundi, et planes seu eraticum ab occi-
dente uersus oriens supra polos zodiaci circa centrum ymaginarium ex-
tra medium mundi.!®® Quorum motuum primus est quasi emanacio pri-
ma Filii generatiua, secunda quasi communis processio Spiritus Sancti a
Patre et Filio, ex quo est reuolucio supra axem zodiaci inter oriens et
occidens equata intermedii.

Deinde aspice in toto potestatiuo anime uegetabilis tres uires uita-
liter sese communicantes, scilicet generatiuam, augmentatiuam, et nu-
trittuam. In posse anime (57vb) sensibilis uide motiuam, cognitiuam, et
appetitiuam. In posse consubstanciali seu notionali anime racionalis in-
tellectum agentem, intellectum possibilem, et uoluntatem. In posse
autem mentis spiritualis, homini et angelo communis, memoriam, intel-
ligenciam et uoluntatem.

161
162

suo] secundo ms.

cf. Eccl. 1,5.6: «Oritur sol et occidit, et ad locum suum revertitur; ibique
renascens, gyrat per meridiem, et flectitur ad aquilonem. Lustrans universa in cir-
cuitu pergit spiritus, et in circulos suos revertitur.»

163 Cf. JOHANNES DE SACROBOSCO, Tractatus de spera, in: The Sphere of

Sacrobosco and Its Commentators, hrsg. von L. THORNDIKE, Chicago 1949, cap. 1,
79, und cap. 2, 86.



262 Trinitat und Sein

In hiis enim omnibus trinariis relucet, secundum modum cuilibet
llarum creaturarum possibilem, similitudo superne trinitatis, que est fi-
nis appropriatus uere felicitati per operaciones uite moralis attingibili.
Nam ex quo generale est cuilibet principiato reuerti finaliter ad suum
principium, cutus in se gerit similitudinem, 1uxta illud «Ad locum, unde
fluunt, fluuia reuertuntur»'®* et illud Boecii «Similitudo appetenda
est!%, idcirco generale est homini per actus suarum potenciarum, su-
petne trinitati configuratarum, ad illam trinitatem finaliter confugere et
in amplexu erusdem feliciter quiescere. Ne ergo ob ignoranciam illius fi-
nis contingat ipsum frustra uitaliter secundum conscienciam et mores
operari sine opere, studeat in precognicione trinitatis se, juxta modum
sib1 possibilem, per prefatas similitudines exercitare, ut, quocumque
uertat oculum aut auditum, semper considerat in eo, quod uidet aut au-
scultat, sue peregrinacionis ad patriam celestem uiaticam ymaginem ab
enigmate uie in uisionem claritatis eterne transformabilem, et in hiis,
qui sic salubriter et circumspecte uigilant, feliciter transformandam,
tuxta uerbum Apostoli dicentis quod nos nunc ambulamus «per specu-
lum in enigmate» per fidem a domino peregrinantes, tunc autem uide-
bimus eum «facie ad faciem»!%, quando ab eius (58ra) Spiritu «trans-
formabimur a claritate in claritatem,» ipsum, «reuelata facie», «sicuti
est»167, <non> per speciem, «speculantes».1%8

<Epilogns>

Itaque, precare frater, oremus «dominum hunc scienciarum»'%, qui «dat
scienciam paruulisy!”, quatenus nostros exteriores et interiores intuitus

164 Eccl. 1,7: «Omnia flumina intrant mare, et mare non redundat; ad locum
unde exeunt flumina revertuntur ut iterum fluant.»

165 bip .

166 1Cor 13,12: «Videmus nunc per speculum in enigmate; tunc autem facie ad
faciem.»

167 1Joh 3,2: «Carissimi, nunc filii Dei sumus; et nondum apparuit quid erimus.
Scimus quoniam cum apparuerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicuti
est.»

168 2Cor 3,18: «Nos vero omnes revelata facie gloriam Domini speculantes, in
eandem imaginem transformamur, a claritate in claritatem, tamquam a Domini
Spiritu.»

169 1Reg 2,3: «Nolite multiplicare loqui sublimia, gloriantes; recedant vetera de
ore vestro: quoniam Deus scientiarum, Dominus est, et ipsi praeparantur cogi-
tationes.»

170 Ps 118,130: «Declaratio sermonum tuorum inluminat, et intellectum dat par-
vulis.» Siehe auch Ps 18,8.



Trinitit und Sein 263

dirigat et contineat in sue trinitatis beatificatricis prenoscitis enigmati-
bus, ne sua creatura fiat nobis dampnacionis eterne muscipula!’!, sed
felicitatis eterne salutaris!’? scala, iuxta uerbum prophete dicentis «De-
lectasti me in factura tua, domine»!”?, et hoc delectacione salubri con-
cepta ex nutu seu signo tue speciose artis. De qua delectacione!’™ lo-
quitur Aristotiles cum inquit «Debemus inspicere formas et delectari in
artifice, qui fecit eas».!'”™ Quia teste Sapiencie: «Vani sunt omnes filii
hominum, qui ex hiis, que uidentur bona, non potuerunt cognoscere
eum, qui est, neque operibus attendentes potuerunt intelligere, quis
esset eorum artifex».1’® Cuius racio subditut, quoniam «A magnitudine
creature et speciei poterat cognoscibiliter eorum creator uideri».!”’ Sic
ergo conemur trinitatem personarum diuinarum ad modum trianguli in
unitate diuine essentie ad modum circuli in nostra ymaginacione figurali
contentam, et nobis ad patriam celestem uiantibus, uelud signum posi-
tum ad sagittam prefigitur sagittatoribus, per fidem ortodoxam propo-
sitam, per uestigia, ymagines, et simulachra congrua assequi, et ita «de
ualle lacrimarum»!'™ ad locum «uoluptatis paradisi» 7 celestis proficisci.
Amen.

171 Sap 14, 11: «Propter hoc et in idolis nationum non erit respectus, quoniam
creaturae Dei in odium factae sunt, et in temptationem animis hominum, et in mu-
scipulum pedibus insipientium.»

172 salutaris] salutarum s.

173 ps 91, 5.

174 delectacione] delectacione legitue ms.

175 Auctoritates Aristotelis (wie Anm. 159), 9, 108, 217.

176 8apy 13.1.

177 Sap 13,5.

Vi Py 83,7

1% Gen 3,23.24.



	Trinität und Sein : der Traktat De signis notionalibus trinitatis et unitatis supernae und seine Bedeutung für das trinitarische Weltbild des Heymericus de Campo

