
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? :
Remarques sur le De accidentibus

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761096

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué
Thomas d'Aquin?

Remarques sur le De accidentibus

Dans son Traité des autorités théologiques et politiques, Baruch de Spinoza
consacre un chapitre entier aux miracles qui s'achève par une déclaration

d'une très grande portée:
d'où nous pouvons conclure de nouveau qu'un miracle qui serait
contraire à la nature, ou aussi bien surnaturel, est une pure absurdité1

Spinoza ouvre ce chapitre en rappelant que le vulgaire appelle miracle
tout ouvrage inexpliqué qu'il attribue à la puissance de Dieu2. Dans ce

passage Spinoza voudrait, et de façon définitive, montrer que l'idée du
miracle inclut une contradiction. A cet effet, il veut démontrer
essentiellement deux thèses, à savoir que (1) le monde est régi par un ordre
fixe et immuable et que (2) les miracles ne peuvent rien enseigner sur
l'existence et la nature de Dieu. Le second point est fort bien résumé
dans le passage suivant:

Nous ne pouvons donc par un miracle, c'est-à-dire par un ouvrage qui
passe notre compréhension, connaître ni l'essence de Dieu ni son existence,
ni quoi que ce soit de Dieu et de la nature3.

Loin de nous informer sur Dieu, le miracle nous fait douter de lui:

Si donc il arrivait quelque chose dans la nature qui ne suivit pas de ses

propres lois, cela contredirait à l'ordre nécessaire que Dieu a établi pour
l'éternité dans la nature par le moyen des lois universelles de la nature.

1 B. SPINOZA, Traité des autorités théologiques et politiques, Oeuvres complètes,
texte traduit, présenté et annoté par Roland Caillois, Madeleine Francès et Robert
Misrahi, Paris, 1954, p. 700.

2 Ibid., chap. VI.
3 Ibid., p. 698.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 117

Cela serait donc contraire à la nature et à ses lois et conséquemment la

foi au miracle nous ferait douter de tout et nous conduirait à l'athéisme4.

Il faut donc conclure que la foi au miracle nous conduit à l'athéisme.
Pour l'historien préoccupé par le rapport entre la philosophie et la

théologie, le geste spinoziste de l'élimination du miracle est intéressant

à plus d'un titre. D'abord, la thèse spinoziste de l'absurdité du
miracle peut être lue comme une réaction et aussi comme l'aboutissement

d'une longue évolution. Le philosophe réagit de cette façon à un
abus de miracles dans la réflexion théologique.

Un autre aspect est encore plus fondamental: Selon Spinoza l'idée
du miracle est destructrice de la métaphysique et donc de la philosophie.

Par son caractère contradictoire le miracle met en danger une
saine réflexion philosophique. C'est pourquoi il faut définitivement
l'éloigner du champ philosophique.

Bien qu'elle soit significative au plus haut point, l'histoire du
miracle dans la pensée européenne reste à écrire. Dans les lignes qui
suivent, je ne voudrais évoquer qu'un bref épisode de cette histoire.
Je voudrais montrer, à travers l'exemple de la doctrine de la
transsubstantiation, comment Thomas d'Aquin et Thierry de Freiberg ont
réagi de manière différente face à la doctrine eucharistique catholique
selon laquelle tota substantia panis convertitur in totam substantiam corporis

Christi, et tota substantia vini in totam substantiam sanguinis Christi5.
Cette doctrine de la conversion substantielle comporte comme

corrolaire celle de la rémanence des accidents ou de la séparabilité des

accidents de la substance. Alors que Thomas tente de montrer que cette
thèse n'inclut aucune impossibilité philosophique, son confrère
dominicain la rejette irrémédiablement parce que non seulement elle est
contraire à la nature, mais encore elle détruit selon lui la philosophie
elle-même. Cette attitude de Thierry est un des aspects les plus
significatifs de son antithomisme car il concerne le rôle et la fonction du
travail philosophique6.

4 Ibid., p. 700.
5 Thomas résume ainsi la doctrine ST III, 75, 4.
6 Sur l'antithomisme cf. R. IMBACH, L'antithomisme de Thierry de Freiberg, in:

Revue thomiste, XCVII (1997) 245-258.



118 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?

Sur la doctrine thomasienne de l'Eucharistie

Comme j'ai essayé de le montrer ailleurs7, Thomas est pleinement
conscient que la doctrine de la transsubstantiation, telle qu'elle a été

adoptée définitivement contre Béranger de Tours par le Concile
Latran IV est une provocation pour la philosophie aristotélicienne: ce

sont bien les accidents du pain et du vin que nous percevons. Or ces
accidents ne peuvent pas être ceux du corps du Christ, et en même

temps, nec possunt per se subsistere: cum accidentis esse sit inesse. C'est en
raison de cette conscience des difficultés qu'il formule dans la Somme

contre le Gentils IV, 63, n. 3998, un impératif méthodique dont on ne
saurait surestimer la porté et l'importance: le théologien doit s'efforcer

d'expliquer ce mystère de telle sorte que toute impossibilité soit
exclue:

ne tarnen doctrina Ecclesiae circa hoc sacramentum infïdelibus impos-
sibilis videatur conandum est ad hoc quod omnis impossibilitas exclu-
datur.

Si l'on examine les trois textes majeurs concernant le sujet8 qui nous
intéresse on constate d'abord une grande continuité dans l'argumentation

et l'on peut ensuite noter que la démarche de Thomas
comporte toujours trois moments essentiels.

(1) Dans un premier temps, Thomas explique le caractère
miraculeux de la transsubstantiation en se référant à la toute-puissance
divine. Le texte du Quodl. IX, 3 est ici particulièrement instructif:

Dicendum quod procul dubio in sacramento altaris accidencia sunt ibi
sine subiecto.

Quod qualiter esse possit, hinc considerandum est quod in omnibus
causis ordinatis, secundum Philosophum in Libro de causis, vehemen-
tius inprimit in causatum cause secunde causa prima quam etiam causa
secunda, unde fit ut causa prima non retrahat Operationen! suam ab ef-
fectu etiam postquam causa secunda retraxerit, ut dicitur ibidem in com-
mento. Universalis autem causa et prima omnium entium Deus est, non
solum substantiarum, set etiam accidencium: ipse enim est creator sub-
stancie et accidentis. Set entia prodeunt ex eo quodam ordine: nam me-
diantibus substancie principiis accidencia producuntur; unde secundum
nature ordinem accidencia a principiis substancie dependent, ut sine
subiecto esse non possint. Tarnen per hoc non excluditur quin Deus

7 Cf. mes articles consacrés à ce sujet dans: Quodlibeta, Articles choisis, Fri-
bourg 1996.

8 IV Sent. d. XII, q. 7, art 1; ST III, 77, 1-2; Ouodl. IX, 3, art. un.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 119

quasi causa prima possit accidencia in esse conservare substancia re-
mota.
Et per hunc modum accidencia miraculose sunt in sacramento altaris
sine subiecto, virtute scilicet divina ea tenente in esse9.

A la lecture de ce passage on comprend très bien que la foi en la

toute-puissance de Dieu est indispensable pour l'acceptation de la
doctrine de la transsubstantiation. Une autre chose est cependant tout aussi

significative, à savoir que Thomas invoque ici une autorité
philosophique, le Livre des causes, pour appuyer l'idée d'un Dieu qui peut
faire des miracles.

(2) Cependant Thomas ne se contente pas de faire appel à la
divine toute-puissance, il s'efforce en même temps de fournir une
explication de la transsubstantiation qui ne soit pas trop scandaleuse pour
la philosophie. Pour cette raison, il propose de redéfinir l'accident. Le
texte du Quodl. IX, 3 est une nouvelle fois fort intéressant:

Ad secundum dicendum quod secundum Avicennam in sua Methaphisica,
esse non potest poni in difftnitione alicuius generis vel speciei, quia omnia
particularia uniuntur in diffinitione generis vel speciei, cum tarnen genus
vel species non sit secundum unum esse in omnibus. Et ideo hec non est

vera diffinitio substancie: <Substancia est quod per se est> vel accidentis:
Accidens est quod est in alio>. Set est circumlocutio vere descriptionis,

que talis intelligitur: <Substancia est res cuius nature debetur esse non in
alio>. Accidens vero est res cuius nature debetur esse in alio). Unde patet
quod, quamvis accidens miraculose sit non inalio, non tarnen pertingit ad

diffintionem substancie: non enim fit ut eius nature sit debitum esse non
in alio; nec egreditur rationem accidentis, quia adhuc natura eius remanet
talis ut ei debeatur esse in alio10.

Cette redéfinition des deux catégories permet de contourner une
objection majeure d'ordre philosophique, à savoir que celui qui prétend
qu'un accident existe sans sujet se contredit: il prétend en effet que
deux choses contradictoires sont simultanément vraies. La démarche
de Thomas est donc pleinement cohérente. Voulant maintenir simultanément

la doctrine de l'Eucharistie et l'ontologie aristotélicienne, il
reformule cette ontologie sur un point essentiel pour satisfaire les

exigences théologiques et fait donc une concession importante.
(3) Thomas propose encore une autre révision de cette ontologie

qui consiste à dire qu'en l'absence d'une substance à laquelle les
accidents — couleur, odeur, etc. — sont inhérents, la quantité va pouvoir

9 Leonina, t. XXV, 1; 98-99, lin. 43-44.
10 Leonina, t. XXV, 1; 99, lin. 78-95.



120 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?

jouer exceptionnellement le rôle du sujet11. Le texte de la Somme

théologique (III, 77, 2) est très clair à ce sujet:

necesse est dicere accidentia aha quae remanent in hoc sacramento esse
sicut in subiecto in quantitate dimensiva panis vel vini remanente.

De cette manière un accident peut jouer le rôle de la substance: accipit
modum substantiae. Pour soutenir cette solution Thomas s'appuie d'abord
sur la perception sensible, mais il ajoute deux autres arguments qui
concernent d'abord l'ordre d'inhérence des accidents dans la

substance et ensuite l'individuation.
Il ne fait donc aucun doute que Thomas a été amené, par le

problème théologique de la transsubstantiation, à modifier son ontologie,

ou en tout cas à la repenser ou encore à l'adapter. Et ici surgit la

question essentielle que l'historien de la philosophie doit se poser:
que signifie cette démarche de Thomas d'Aquin? Comment faut-il
l'interpréter? Edith Sylla, dans son remarquable article «Autonomous
and handmaiden Science: St. Thomas Aquinas and William of Ock-
ham on the Physics of the Eucharist»12, conclut que l'Aquinate «propose

une philosophie sublimée, qui d'un point de vue purement naturel

n'a pas de sens»13. Encore plus, l'Eucharistie montre comment
Thomas confond les domaines de la philosophie et de la théologie.
Au contraire d'Ockham14, Thomas ne respecte pas l'autonomie de la

philosophie de la nature et il adapte la philosophie aux besoins de la

théologie.
Même si l'on ne souscrit pas à ce verdict sévère, il ne reste pas

moins vrai que le théologien dominicain interroge l'ontologie en fonction

d'une demande spécifique de la théologie. En fonction même de

cette demande, il repense certaines thèses de l'ontologie. Comment
apprécier ce fait? Est-il vrai que Thomas abandonne ainsi simplement
la prétention philosophique? Selon le jugement de Kurt Flasch, il a

ainsi privé la raison de ses droits en consentant au compromis que
nous avons esquissé15.

11 Dès les Sentences, la doctrine est clairement exprimée: (n. 46) alia accidentia sunt
in dimensionibus sicut in subiecto.

12 In: The Cultural Context of Medieval Learning, ed. by J.E. MURDOCH and
E.D. SYLLA, Dordrecht 1975, 349-391.

13 Art. cit., p. 367.
14 Art. cit., p. 372.
15 Cf. à ce propos les remarques essentielles dans: «Einführung», in: Dietrich

von Freiberg, Opera omnia, t. III, Hamburg 1983, p. L-LX.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 121

Indépendamment de ces interprétations, il paraît certain que la
solution thomasienne soit liée à une conception de la puissance divine.
Dans le De rationibus fidei il est clairement dit que toute cette doctrine
dépend de la foi en la toute-puissance divine:

Si quis vero Dei omnipotentiam non confltetur, contra talem in hoc

opere disputationem non assumimus16.

En d'autres termes, il faut interpréter Dieu comme un être libre, un
être qui peut suspendre l'ordre qu'il a lui-même institué selon
l'intelligence. Au chapitre 99 du IIIe Livre contre les gentils, Thomas l'explique
de manière fort concise:

Agens per voluntatem statim sine medio potest producere quemcumque
effectum qui suam non excedat virtutem.

On peut cependant se demander si cette possibilité divine de produire
des miracles ne menace pas la conception thomasienne de l'ordre du
monde. Ne sommes-nous pas en présence de deux conceptions de

Dieu concurrentes qui entraînent deux conceptions du monde
différentes: d'un côté Dieu comme principe de l'ordre, Dieu comme intellect

absolu, de l'autre Dieu comme liberté absolue? Dans un cas le
monde serait la représentation de la bonté divine imitant Dieu par la

beauté, l'ordre et la hiérarchie. Dans l'autre cas le monde serait le heu
de manifestation de la puissance divine. D'un côté nous assistons à un
rehaussement des causes secondes, de l'autre on insiste sur la
possibilité de se passer d'elles. Je crois que cette tension existe chez saint
Thomas. Le problème de l'Eucharistie permet de l'articuler et de la

manifester.

La réaction de Thierry de Freiberg

Le traité De accidentibus date de 1280, environ17. L'intention expresse
de ce texte est de discuter la nature ou l'essence des accidents et leur
séparabilité par rapport au sujet. Il est tout à fait indiscutable que
cette oeuvre peut être considérée comme une réaction à la réforme de

16 Leonina, t. XL, pars B-C; 8, lin. 61-64.
17

Je me réfère à l'édition critique de Maria Rita PAGNONI-STURLESE, in: Opera
omnia, t. III, Hamburg 1985, 47-118. On pourra également consulter avec profit
l'édition bilingue: Dietrich von Freiberg, Abhandlung über die Akzidentien,
Lateinisch-Deutsch, übersetzt von B. MOJSISCH, mit Einleitung und Begriffsregister
versehen von K.-H. Kandler, Hamburg 1994.



122 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?

l'ontologie que Thomas a proposé en raison de la doctrine de la
transsubstantiation.

A. ha nature des accidents selon le traité De accidentibus

Le traité comporte au fond trois parties. La première étant celle qui
parle des accidents au sens large (ch. 2—6). La seconde décrit la nature
des accidents au sens propre (ch. 7—18). La dernière est une polémique

contre ceux qui prétendent qu'une séparation des accidents est

possible (ch. 19—23). Thierry commence son traité par distinguer les

accidents au sens large et ceux au sens propre. Par les premiers, il entend
les «propriétés et les passions par soi» des étants en général. Parmi
elles il faut compter l'unité et la multiplicité et d'autres propriétés qui
découlent de la nature de l'être comme tel. Thierry en parle dans les

premiers chapitres de ce cet étonnant traité (ch. 2—6), pour conclure
sans détour que leur séparation est tout simplement impensable.
L'accident au sens propre, dont il parle dans le reste du traité, est bien sûr
plus important pour notre propos.

Dans sa tentative de définir la nature de l'accident, Thierry décrit,

pour commencer, la différence entre accident et substance de façon
classique: le premier est étant per aliud et le second étant par soi.

Cependant, déjà dans cette première approche, Thierry prend ses

distances vis-à-vis de ceux qu'il appelle communiter loquentes: il vaut mieux
parler d'ens per aliud à propos de l'accident que d'un ens in alio18. Que
signifie cette pédanterie? L'inhérence (pour l'accident) et la
subsistance par soi ne sont pas ce qui caractérise fondamentalement les

deux catégories. Il faut interpréter la distinction entre substance et
accident à partir de ce qui les constitue comme étant. Sous cet angle
fondamental — plus fondamental que celui de l'inhérence ou de la
subsistance — la substance se définit comme un étant qui possède une
essence par soi, à la différence des accidents. Le texte suivant résume
cette perspective de façon synthétique car il fait appel à une division
fondamentale des étants qui dépend de la ratio entis que Thierry interprète

à partir de la distance du néant:

Dico autem hune modum esse primum, quoniam ens, quo res primo
distat a nihilo, cadit in primam divisionem entium, quae est per ipsorum
essentias secundum rationem suarum quiditatum et secundum primam
dividendi rationem, secundum quam primo dividitur ens, inquantum stat
sub ratione distandi a nihilo. Prima autem ratio dividendi ens secundum

18 Cf. De acc., 9; Pagnoni-Sturlese 64-66.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 123

hoc est vel habere essentiam per se et secundum se secundum rationem
suae propriae et intraneae quididatis vel habere essentiam per aliud et
secundum aliud et non secundum rationem intraneae quiditatis, sed ma-
gis, ut ita dicamus, extraneae19.

Cette conception de l'être en tant que distare a nihilo est constante
chez Thierry20. Or, selon lui distare a nihilo signifie posséder une
essence ou une détermination. Et logiquement, la diversification des
étants se fera en fonction de la manière dont un étant s'éloigne du
néant, c'est-à-dire dont il possède une essence. C'est pourquoi au cœur
du texte cité nous découvrons ce critère de la division des étants, cette
ratio dividendi, cette prima ratio dividendi. Selon elle, il convient d'établir
une division radicale des étants, les uns ayant une essence par soi, les

autres l'ayant par l'intermédiaire d'un autre. La première modalité est,
bien entendu, celle de la substance, la seconde celle de l'accident.
Selon cette interprétation de la distinction entre substance et accident,
l'accident doit être compris comme une dispositio substantiae, et ceci au
sens strict de l'analogie d'attribution: accidens dicitur per attributionem et

analogiam ad vere ens2X.

Thierry tire cette conclusion avec force: l'accident ne possède pas
d'essence propre puisque sa nature consiste à être une disposition de

l'être véritable qu'est la substance:

Ex his igitur manifestum est, quod accidens non habet essentiam abso-
lutae quiditatis secundum se, sed tota eius essentia est esse dispositio-
nem et aliquem modum substantiae, et quod in hoc per se et primo dif-
fert a substantia22.

D'autre part, selon la doctrine des aristotéliciens, il n'y a pas de
définition de l'accident au sens propre. Mais Thierry va encore plus loin,
quand il dit que l'accident ne possède pas non plus de quiddité. Thierry

conclut cette partie de son traité en insistant sur le fait que seule sa
manière d'envisager la différence entre substance et accident permet
de bien distinguer substance et accident. Il rappelle, sans polémique,
que parler d'une essence des accidents revient à abolir la distinction
entre les deux modes d'être.

Il est intéressant de noter que Thierry pour appuyer cette conception

de l'accident comme dispositio et modus substantiae se réclame d'Aver-

19 De acc. 9 (6); PAGNONI-STURLESE 65.
20 On peut mentionner en particulier: De quiditatibus entium, I, 3; ed. R. Imbach/

J.-D. CAVIGIOLI, in: Opera omnia, t. III, 99.
21 De acc. 10 (4); PAGNONI-STURLESE 67.
22 De acc. 16 (2); PAGNONI-STURLESE 75.



124 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?

roès, dont un assez long passage, extrait du commentaire de la
Métaphysique, est cité au moment même où Thierry cherche à redéfinir la
différence23. Mais Thierry comprend également son analyse comme
un exposé fidèle de la doctrine aristotélicienne au IVe et VIIe livre de
la Métaphysique. Son approche, dit-il, est basée sur les approches des

philosophes (ex fundamentis et sententiis Lhilosophorumu). Cette remarque
d'ordre méthodologique se lit vers la fin de la partie qui est consacrée
à la nature de l'accident en général qui s'étend, comme il a été dit, du

chapitre 7 au chapitre 18. Le fait que cette partie s'ouvre également

par une remarque méthodique est fort intéressant. En effet, le

chapitre 7 en entier fustige deux erreurs: le mauvais usage de l'Ecriture
sainte et le fait de prétendre qu'une vérité soit un article de foi, si cela
n'est pas le cas25. Ces précautions méthodiques montrent que Thierry
entend parler en philosophe du problème de l'accident. Cela vaut aussi, et

surtout, pour les derniers chapitres du traité (19—23) qui abordent ex-

pressis verbis la question de la séparabilité.

B. La critique des arguments thomasiens

Cette dernière partie s'ouvre par une interrogation:
(1) Si iuxta praedicta quaeratur, utrum accidens quacumque virtute hoc

agente possit esse sine subiecto et in sua essentia per se stare absque
omni fulcimento alterius naturae, respondendum simpliciter absque omni

distinctione, quod non.
(2) Solent auten communiter distinguere de existentia accidentis, utrum
videlicet agatur de existentia eius secundum naturam; et tunc dicunt,
quod accidens esse et existere sine subiecto est omnino impossibile. Si

autem quaeratur, uturm possit esse sine subiecto virtute supernaturali,
divina hoc agente, concedunt simpliciter, quod possibile est ea sine
subiecto et stare in se in sua propria essentia, et quod hoc aliquando con-
tingit26.

La question ici soulevée est celle même que pose la transsubstantiation
à la philosophie; la réponse de Thierry est d'une extraordinaire

clarté. Il va cependant tout de même discuter les arguments de ses

adversaires, à savoir Thomas d'Aquin et Gilles de Rome. La deuxième
partie du texte cité résume la thèse adverse: ce qui frappe est l'opposition

«selon la nature» et «selon une force surnaturelle» qui soustend

23 De acc. 10 (2); Pagnoni-Sturlese 66-67.
24 De acc. 17 (8); PAGNONI-STURLESE 77.
25 De acc. 7 (3); Pagnoni-Sturlese 62-63.
26 De acc. 19; PAGNONI-STURLESE 80.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 125

tout le passage. Thierry rend donc attentif à la tension in-terne de la

position critiquée admettant une situation exceptionnelle où la
séparation est possible. A vrai dire, il convient de distinguer trois niveaux
— et cela semble conforme à la doctrine thomasienne:

1. Impossibile secundum naturam;
2. Possibile virtute supernaturali;
3. Aliquando contingit miracle de l'Eucharistie.

Avant de réfuter, en détail, les trois moments de la doctrine thomasienne

(que nous avons exposé plus haut), Thierry expose27 sous une
autre perspective l'absolue impossibilité de la séparation en
invoquant la doctrine aristotélicienne du per se, exposée dans Anal. post. I, 4:

ce qui est vrai par soi selon le premier et le second mode du par soi

ne peut pas ne pas convenir à ce à quoi il doit convenir. Dans la

mesure où le sujet fait partie de la définition des accidents au sens étroit,
le premier modus dicendiper se intervient ici; sous ce mode tombent
selon Aristote «les attributs qui appartiennent à l'essence du défini»: le

rapport entre la définition et le défini est de ce type qui ne souffre
d'aucune exception.

Thierry critique dans un premier temps (ch. 22) la redéfinition de
l'accident:

Nec potest dici, quod accidentia dicantur esse dispositiones substantiae

aptitudinaliter; non tarnen oportet, quod semper in actu, et sic non ne-
cessarium et semper inesse, sed possunt virtute saltern supernaturali non
inesse28.

Nous n'avons aucune peine à y reconnaître la position de saint Thomas,

bien que Thomas vise également Gilles de Rome, et peut-être
Bonaventure. La réfutation commence avec une accusation très grave.
Il parle d'une objection ridicule, d'une plaisanterie:

sed haec cavillatoria instantia, ruditatis et ignorantiae fïlia, eradicat fun-
damenta et naturae et scientiae: destruit enim propriam rationem sub-
stantiarum et accidentium et eorum ad invicem differentias29.

L'enjeu, selon Thierry est capital: cette introduction d'un second

niveau, celui de l'aptitude, dans la définition des étants met en danger la
science elle-même, dans la mesure où substance et accidents sont eux-
mêmes la base de la démarche scientifique. Thierry craint que de cette
façon le caractère nécessaire de la science soit radicalement menacé.

27 De acc.
28 De acc.
29 De acc.

21; Pagnoni-Sturlese 82-83.
22 (3)—(4); Pagnoni-Sturlese 84.

22 (4); Pagnoni-Sturlese 84.



126 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?

Les définitions, poursuit-il, doivent avoir un caractère absolument
nécessaire. Car c'est sur elles que doit être fondée la vérité immuable
de la science. Les rapports entre le défini et la définition sont nécessaires

et concernent la vérité immuable qui est en Dieu30. Thierry lie
donc au problème en question le destin de la science et de la philosophie

toute entière: la position adverse eradicat fundamenta et naturae et

scientiae31.

Cette réfutation de la redéfinition est pour Thierry plus importante

que celle du premier point chez saint Thomas, à savoir la

suspension des causes secondes. Thierry discute la référence de Thomas

au 'Livre des causes:

Inducunt etiam ad assertionem suae intentionis, scilicet quod accidens

possit esse sine subiecto, hoc, quod in principio Libri de causis habetur,
quod causa primaria plus influit in effectum seu causatum causae secun-
da quam ipsa causa secunda32

Thierry critique surtout l'utilisation de cette autorité, en disant qu'elle
ne correspond pas du tout à l'intention de l'auteur: par une propre
exégèse du passage33, le dominicain essaie de montrer que saint Thomas

force le texte et ne l'a pas bien compris. Le Liber parle de la cause
première et seconde dans le même type de cause, comme le montre
l'exemple de l'homme où il est question de la cause formelle. Or, dans
le cas de l'accident, nous avons deux causes types différentes: Dieu
est la cause efficiente, le sujet la cause matérielle de l'accident.
L'hypothèse de la suspension n'est donc pas à propos.

Au sujet du troisième moment de la doctrine eucharistique de
saint Thomas, Thierry est aussi sévère que pour les deux autres. Il y
fait allusion au chapitre 23:

Quod autem inducunt, quod in quantitate nondum separata a substantia
insiant aha tamquam in subiecto, ut color in superficie, et mediante ea

insunt substantiae, intolerabilem falsitatem continet34.

Un peu plus loin, il qualifie cette approche d'absurde. Deux
arguments sont avancés contre cet aspect de la doctrine thomasienne: en

premier Heu, vu la définition de l'accident comme disposition de l'étant
véritable, les autres accidents seraient la disposition d'une disposition.

30 Cf. De acc. 22 (5); Pagnoni-Sturlese 84-85.
31 De acc. 22 (4); PAGNONI-STURLESE 84.
32 De acc. 23 (3); Pagnoni-Sturlese 86.
33 Cf. De acc. 23 (3)—(7); PAGNONI-STURLESE 86-87.
34 De acc. 23 (17); Pagnoni-Sturlese 89.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 127

D'autre part, si l'on prolonge cette idée d'un accident d'un accident,
on devrait parler d'une quantité chaude ou froide, blanche ou noire,
ce qui n'a pas de sens35.

Le traité se termine avec une nouvelle considération méthodique.
Thierry revient donc trois fois dans le traité sur des problèmes de

méthodes, comme nous l'avons déjà signalé, à savoir au chapitre 7 (avant
d'aborder le problème de la nature de l'accident), au chapitre 17 (à la

fin de cette partie) et à la fin de la partie consacrée à la question de
l'accident sans sujet. Thierry reproche ici à ses adversaires une
inconsistance méthodique, dans la mesure où ils ont recours au miracle,
lorsque l'argumentation rationnelle ne suffit plus:

recurrunt ad miraculum, scilicet quod miraculose fiat hoc, quod in sua

positione defendunt36.

Le traité De quiditatibus entium apporte quelques compléments et quelques

précisions à la critique de la doctrine thomasienne des accidents.
Il est vrai que Thierry prête à ses adversaires son propre vocabulaire
quand il dit qu'ils affirment que les accidents possèdent une quiddité.
Une telle doctrine, réplique Thierry, anéantit la distinction entre
substance et accident et transforme l'accident en substance. Et Thierry
propose une nouvelle fois comme remède à cette aberration sa

conception de l'accident qui est celle d'Averroès, à savoir l'accident comme
disposition de la substance. En tant que tel, l'accident ne peut avoir ni
une quiddité ni une définition: la relation logique et ontologique de
l'accident par rapport à la substance est celle de l'analogie d'attribution.

Les accidents sont des étants per attributionem ad substantiam.

Haec est igitur essentia accidentis cuiuscumque esse dispositionem sub-

stantiae, sicut etiam dicit ibi Commentator expresse et ratio concludit37.

Il est à peine nécessaire d'ajouter que sous ces conditions la séparabi-
lité est impensable, comme dans le De acc. aucune puissance, même la

puissance divine, ne peut séparer l'accident de la substance, car on ne

peut séparer le défini de la définition:

Ergo stante accidente in esse suo et sua essentia impossibile est qua-
cumque virtute posita fieri, ut non insit; alias separeretur definitio a de-
finito38

35 Cf. De acc. 23 (19); PAGNONI-STURLESE 89.
36 De acc. 23 (22); Pagnoni-Sturlese 90.
37 De quiditatibus, 10 (6); Imbach/CavigiOLI 114.
38 De quiditatibus 12 (4); IMBACH/CAVIGIOLI 118.



128 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin?

Conclusion

Comme nous l'avons montré ailleurs, un rapprochement entre la
démarche de Thierry et celle des aristotéliciens parisiens est
possible39: comme eux Thierry entend maintenir une stricte ontologie
aristotélicienne et ne faire aucune concession pour comprendre la
transsubstantiation: la même exclusion du miracle dans la démarche
philosophique caractérise les deux démarches. Ce qui à ce propos est plus
intéressant et plus frappant est la fait que les deux démarches
prolongent l'héritage d'Albert le Grand dont la pensée philosophique,
comme l'ont rappelé récemment A. de Libera40 et L. Sturlese41, est
caractérisé par une claire exclusion du miracle de la philosophie.
Nous pouvons donc répondre à la question posée dans le titre de cet
article que Thierry a critiqué Thomas d'Aquin au nom d'une
conception de la philosophie inspirée par Albert le Grand.

On doit constater la virulence de la polémique antithomiste:
plusieurs fois Thierry affirme que la doctrine thomasienne est absurde ou
qu'elle contient une intolérable fausseté. Comme nous avons tenté de

montrer, Thierry refuse la doctrine de Thomas dans les trois aspects
fondamentaux que nous avons retenus (suspension des causes
secondes, définition des accidents, quantité comme sujet). Il met à la

place de l'ontologie révisée une conception du rapport entre
substance et accident et une conception des deux qu'il faut mettre en
évidence: à la suite d'Averroès, il définit l'accident comme une dispo-
sitio substantiae, le rapport entre la substance et l'accident étant celui de

l'attribution42. Cette interprétation de l'accident et de sa relation à la
substance est cependant enrichie chez Thierry par une ontologie de la
forme et de l'essence, selon laquelle l'être est par l'essence. Il
comprend ainsi la substance comme un étant qui a une essence par soi,
l'accident en revanche est un étant par un autre dans la mesure où il
n'a pas d'essence propre, toute son essence étant d'être une disposition

de la substance. Thierry a donc critiqué Thomas d'Aquin en rai-

39 «Le traité de l'Eucharistie de Thomas d'Aquin et les averroïstes», in: Quodli-
beta, 309-331.

40 Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 37-43.
41 Storia délia Filosofia tedesca nel Medioevo, Florence 1996, 76-90.
42 Sur l'ontologie de Thierry cf. le magnifique commentaire de A. DE Libera

dans: L'Etre et l'Essence. Le vocabulaire médiéval de l'ontologie, deux traités De ente

et essentia de Thomas d'Aquin et Dietrich de Freiberg, présentés et traduits par A. DE

Libera et C. Michon, Paris 1996, 133-161.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? 129

son d'une ontologie essentialiste qui, pour sa compréhension de

l'accident, s'inspire d'Averroès.
Thierry prétend que la doctrine thomiste anéantit toute science.

Cette affirmation importante révèle l'enjeu de ce débat pour Thierry:
non seulement le dominicain refuse de modifier l'ontologie pour la

rendre compatible avec la théologie mais encore il pense qu'une telle
révision entraîne la ruine de la philosophie. Thierry a donc critiqué
Thomas d'Aquin dans le domaine qui nous intéresse ici au nom d'une
conception rigoureuse de la philosophie pour qui l'idée de miracle et donc de

suspension de l'ordre de la raison et de la nature menace l'existence
même de la philosophie.


	Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? : Remarques sur le De accidentibus

