Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? :
Remarques sur le De accidentibus

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761096

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761096
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUEDI IMBACH

Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué
Thomas d’Aquin?

Remarques sur le De accidentibus

Dans son Traité des auntorités théologiques et po/ztzque.f Baruch de Spinoza
consacre un chapitre entier aux miracles qui s’achéve par une déclara-
tion d’une tres grande portée:

d’ou nous pouvons conclure de nouveau qu'un miracle qui serait
contraire 4 la nature, ou aussi bien surnaturel, est une pure absurdité’ .

Spinoza ouvre ce chapitre en rappelant que le vulgaire appelle miracle
tout ouvrage inexpliqué qu’il attribue a la puissance de Dieu® Dans ce
passage Spinoza voudrait, et de fagon définitive, montrer que I'idée du
miracle inclut une contradiction. A cet effet, il veut démontrer essen-
tiellement deux theses, a savoir que (1) le monde est régi par un ordre
fixe et immuable et que (2) les miracles ne peuvent rien enseigner sur
Pexistence et la nature de Dieu. Le second point est fort bien résumé
dans le passage suivant:

Nous ne pouvons donc par un miracle, c’est-a-dire par un ouvrage qui

passe notre compréhension, connaitre ni I'essence de Dieu ni son existence,
ni quoi que ce soit de Dieu et de la nature?

Loin de nous informer sur Dieu, le miracle nous fait douter de lui:

Si donc il arrivait quelque chose dans la nature qui ne suivit pas de ses
propres lois, cela contredirait a 'ordre nécessaire que Dieu a établi pour
I’éternité dans la nature par le moyen des lois universelles de la nature.

I B. SPINOZA, Traité des autorités théologiques et politiques, Oeuvres complétes,
texte traduit, présenté et annoté par Roland Caillois, Madeleine Francés et Robert
Misrahi, Paris, 1954, p. 700.

2 Ibid., chap. VI.

3 Ibid., p. 698.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il cﬁtiqué Thomas d’Aquin? 117

Cela serait donc contraire a la nature et a ses lois et conséquemment la
foi au miracle nous ferait douter de tout et nous conduirait 4 'athéisme*.

I1 faut donc conclure que la foi au miracle nous conduit a ’athéisme.
Pour lhistorien préoccupé par le rapport entre la philosophie et la
théologie, le geste spinoziste de I’élimination du miracle est intéres-
sant a plus d’un titre. D’abord, la these spinoziste de ’absurdité du
miracle peut étre lue comme une réaction et aussi comme ’aboutisse-
ment d’une longue évolution. Le philosophe réagit de cette fagon a un
abus de miracles dans la réflexion théologique.

Un autre aspect est encore plus fondamental: Selon Spinoza I'idée
du miracle est destructrice de la métaphysique et donc de la philoso-
phie. Par son caractére contradictoire le miracle met en danger une
saine réflexion philosophique. C’est pourquoi il faut définitivement
I’éloigner du champ philosophique.

Bien qu’elle soit significative au plus haut point, ’histoire du mi-
racle dans la pensée européenne reste a écrire. Dans les lignes qui
suivent, je ne voudrais évoquer qu’un bref épisode de cette histoire.
Je voudrais montrer, a travers ’exemple de la doctrine de la trans-
substantiation, comment Thomas d’Aquin et Thierry de Freiberg ont
réagi de maniere différente face a la doctrine eucharistique catholique
selon laquelle f0fa substantia panis convertitur in totam substantiam corporis
Christi, et tota substantia vini in totam substantiam sanguinis Christi>.

Cette doctrine de la conversion substantielle comporte comme
corrolaire celle de la rémanence des accidents ou de la séparabilité des acci-
dents de la substance. Alors que Thomas tente de montrer que cette
thése n’inclut aucune impossibilité philosophique, son confrére do-
minicain la rejette irrémédiablement parce que non seulement elle est
contraire a la nature, mais encore elle détruit selon lui la philosophie
elle-méme. Cette attitude de Thierry est un des aspects les plus sig-
nificatifs de son antithomisme car il concerne le role et la fonction du
travail philosophique®.

4 Ibid., p. 700.
> THOMAS résume ainsi la doctrine ST III, 75, 4.

6 Sur I’antithomisme cf. R. IMBACH, L’antithomisme de Thierry de Freiberg, in:
Revue thomiste, XCVII (1997) 245-258.



118  Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin?

Sur la doctrine thomasienne de I'Eucharistie

Comme j’ai essayé de le montrer ailleurs’, Thomas est pleinement
conscient que la doctrine de la transsubstantiation, telle qu’elle a été
adoptée définitivement contre Béranger de Tours par le Concile
Latran IV est une provocation pour la philosophie aristotélicienne: ce
sont bien les accidents du pain et du vin que nous percevons. Or ces
accidents ne peuvent pas étre ceux du corps du Christ, et en méme
temps, nec possunt per se subsistere: cum accidentis esse sit inesse. C’est en
raison de cette conscience des difficultés qu’il formule dans la Somme
contre le Gentils IV, 63, n. 3998, un impératif méthodique dont on ne
saurait surestimer la porté et I'importance: le théologien doit s’effor-
cer d’expliquer ce mystere de telle sorte que toute impossibilité soit
exclue:

ne tamen doctrina Ecclesiae circa hoc sacramentum infidelibus impos-

sibilis videatur conandum est ad hoc quod omnis impossibilitas exclu-
datur.

Si 'on examine les trois textes majeurs concernant le sujet® qui nous
intéresse on constate d’abord une grande continuité dans I’argumen-
tation et 'on peut ensuite noter que la démarche de Thomas com-
porte toujours Zrozs moments essentiels.

(1) Dans un premier temps, Thomas explique le caractére mi-
raculeux de la transsubstantiation en se référant a la toute-puissance
divine. Le texte du Qwod/. IX, 3 est ici particulierement instructif:

Dicendum quod procul dubio in sacramento altaris accidencia sunt ibi
sine subiecto.

Quod qualiter esse possit, hinc considerandum est quod in omnibus
causis ordinatis, secundum Philosophum in Libro de causis, vehemen-
tius inprimit in causatum cause secunde causa prima quam etiam causa
secunda, unde fit ut causa prima non retrahat operationem suam ab ef-
fectu etiam postquam causa secunda retraxerit, ut dicitur ibidem in com-
mento. Universalis autem causa et prima omnium entium Deus est, non
solum substantiarum, set etiam accidencium: ipse enim est creator sub-
stancie et accidentis. Set entia prodeunt ex eo quodam ordine: nam me-
diantibus substancie principiis accidencia producuntur; unde secundum
nature ordinem accidencia a principits substancie dependent, ut sine
subiecto esse non possint. Tamen per hoc non excluditur quin Deus

7 Cf. mes articles consacrés a ce sujet dans: Quodlibeta, Articles choisis, Fri-
bourg 1996.
8 IV Sent. d. XII, q. 7, art 1; ST III, 77, 1-2; Ouodl. IX, 3, art. un.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin? 119

quasi causa prima possit accidencia in esse conservare substancia re-
mota.

Et per hunc modum accidencia miraculose sunt in sacramento altaris
sine subiecto, virtute scilicet divina ea tenente in esse’.

A la lecture de ce passage on comprend tres bien que la foi en la tou-
te-puissance de Dieu est indispensable pour I'acceptation de la doc-
trine de la transsubstantiation. Une autre chose est cependant tout aus-
si significative, a savoir que Thomas invoque ici une autorité philo-
sophique, le Livre des causes, pour appuyer I'idée d’un Dieu qui peut
faire des miracles.

(2) Cependant Thomas ne se contente pas de faire appel a la di-
vine toute-puissance, il s’efforce en méme temps de fournir une expli-
cation de la transsubstantiation qui ne soit pas trop scandaleuse pour
la philosophie. Pour cette raison, il propose de redéfinir I'accident. Le
texte du QOwod/. IX, 3 est une nouvelle fois fort intéressant:

Ad secundum dicendum quod secundum Avicennam in sua Methaphisica,
esse non potest poni in diffinitione alicuius generis vel speciei, quia omnia
particularia uniuntur in diffinitione generis vel speciei, cum tamen genus
vel species non sit secundum unum esse in omnibus. Et ideo hec non est
vera diffinitio substancie: Substancia est quod per se est vel accidentis:
Accidens est quod est in alio. Set est circumlocutio vere descriptionis,
que talis intelligitur: Substancia est res cuius nature debetur esse non in
alio. Accidens vero est res cuius nature debetur esse in alio». Unde patet
quod, quamvis accidens miraculose sit non inalio, non tamen pertingit ad
diffintionem substancie: non enim fit ut eius nature sit debitum esse non
in alio; nec egreditur rationem accidentis, quia adhuc natura etus remanet
talis ut ei debeatur esse in alio”.

Cette redéfinition des deux catégories permet de contourner une ob-
jection majeure d’ordre philosophique, a savoir que celui qui prétend
qu’un accident existe sans sujet se contredit: il prétend en effet que
deux choses contradictoires sont simultanément vraies. La démarche
de Thomas est donc pleinement cohérente. Voulant maintenir simulia-
nément la doctrine de I’Eucharistie et I’ontologie aristotélicienne, il re-
formule cette ontologie sur un point essentiel pour satisfaire les exi-
gences théologiques et fait donc une concession importante.

(3) Thomas propose encore une autre révision de cette ontologie
qui consiste a dire qu’en ’absence d’une substance a laquelle les ac-
cidents — couleur, odeut, etc. — sont inhérents, la guantité va pouvoir

? Leonina, t. XXV, 1; 98-99, lin. 43-44.
10 1 eonina, t. XXV, 1; 99, lin. 78-95.



120  Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin?

jouer exceptionnellement le role du sujet!!. Le texte de la Somme théo-
logique (I11, 77, 2) est tres clair a ce sujet:
necesse est dicere accidentia alia quae remanent in hoc sacramento esse
sicut in subiecto in quantitate dimensiva panis vel vini remanente.

De cette maniére un accident peut jouer le role de la substance: accipst
modum substantiae. Pour soutenir cette solution Thomas s’appuie d’abord
sur la perception sensible, mais il ajoute deux autres arguments qui
concernent d’abord l'ordre d’inhérence des accidents dans la sub-
stance et ensuite I’individuation.

Il ne fait donc aucun doute que Thomas a été amené, par le
probléme théologique de la transsubstantiation, a zodifier son ontolo-
gle, ou en tout cas a la repenser ou encore a [adapter. Et ici surgit la
question essentielle que I’historien de la philosophie doit se poset:
que signifie cette démarche de Thomas d’Aquin? Comment faut-il
Pinterpréter? Edith Sylla, dans son remarquable article «Autonomous
and handmaiden Science: St. Thomas Aquinas and William of Ock-
ham on the Physics of the Eucharist»!2, conclut que ’Aquinate «pro-
pose une philosophie sublimée, qui d’un point de vue purement natu-
rel n’a pas de sens». Encore plus, I’'Eucharistie montre comment
Thomas confond les domaines de la philosophie et de la théologie.
Au contraire d’Ockham'¥, Thomas ne respecte pas 'autonomie de la
philosophie de la nature et il adapte la philosophie aux besoins de la
théologie.

Méme si ’on ne souscrit pas a ce verdict sévere, il ne reste pas
moins vrai que le théologien dominicain interroge 'ontologie en fonc-
tion d’une demande spécifique de la théologie. En fonction méme de
cette demande, il repense certaines théses de 'ontologie. Comment
apprécier ce fait? Est-il vrai que Thomas abandonne ainsi simplement
la prétention philosophique? Selon le jugement de Kurt Flasch, il a
ainsi privé la raison de ses droits en consentant au compromis que
nous avons esquissé’®,

1 Dés les Sentences, la doctrine est clairement exprimée: (n. 46) alia accidentia sunt
in dimensionibus sicut in subiecto.

12 In: The Cultural Context of Medieval Learning, ed. by J.E. MURDOCH and
E.D. SyLLA, Dordrecht 1975, 349-391.

13 Art. cit., p. 367

14 Art. cit., p. 372.

15 Cf. a ce propos les remarques essentielles dans: «Einfiihrungy, in: Dietrich
von Freiberg, Opera omnia, t. III, Hamburg 1983, p. L-LX.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin? 121

Indépendamment de ces interprétations, il parait certain que la so-
lution thomasienne soit liée a une conception de la puissance divine.
Dans le De rationibus fidei il est clairement dit que toute cette doctrine
dépend de la foi en la toute-puissance divine:

Si quis vero Dei omnipotentiam non confitetur, contra talem in hoc
opere disputationem non assumimus!®.

En d’autres termes, il faut interpréter Dieu comme un étre libre, un
etre qui peut suspendre ordre qu’il a lui-méme institué selon I'intel-
ligence. Au chapitre 99 du III¢ Livre contre les gentzls, Thomas Pexplique
de maniére fort concise:

Agens per voluntatem statim sine medio potest producere quemcumque
effectum qui suam non excedat virtutem.

On peut cependant se demander si cette possibilité divine de produire
des miracles ne menace pas la conception thomasienne de ’ordre du
monde. Ne sommes-nous pas en présence de deux conceptions de
Dieu concurrentes qui entrainent deux conceptions du monde diffé-
rentes: d’un c6té Dieu comme principe de ordre, Dieu comme intel-
lect absolu, de ’autre Dieu comme liberté absolue? Dans un cas le
monde serait la représentation de la bonté divine imitant Dieu par la
beauté, 'ordre et la hiérarchie. Dans I’autre cas le monde serait le lieu
de manifestation de la puissance divine. D’un c6té nous assistons a un
rehaussement des causes secondes, de I'autre on insiste sur la pos-
sibilité de se passer d’elles. Je crois que cette tension existe chez saint
Thomas. Le probleme de ’Eucharistie permet de Particuler et de la
manifester.

La réaction de Thierry de Freiberg

Le traité De accidentibus date de 1280, environ!’. L’intention expresse
de ce texte est de discuter la nature ou ’essence des accidents et leur
séparabilité par rapport au sujet. Il est tout a fait indiscutable que
cette oeuvre peut étre considérée comme une réaction a la réforme de

16 Leonina, t. XL, pars B-C; 8, lin. 61-64.

17 Je me référe 4 I’édition critique de Maria Rita PAGNONI-STURLESE, in: Opera
omnia, t. III, Hamburg 1985, 47-118. On pourra également consulter avec profit
I’édition bilingue: Dietrich von Freiberg, Abhandlung iiber die Akzidentien, Latei-
nisch-Deutsch, tbersetzt von B. MOJSISCH, mit Einleitung und Begriffsregister ver-
sehen von K.-H. KANDLER, Hamburg 1994.



122 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin?

I'ontologie que Thomas a proposé en raison de la doctrine de la trans-
substantiation.

A. La nature des accidents selon le traité De accidentibus

Le traité comporte au fond trois parties. La premiere étant celle qui
parle des accidents au sens large (ch. 2-6). La seconde décrit la nature
des accidents au sens propre (ch. 7-18). La derniere est une polémi-
que contre ceux qui prétendent qu’une séparation des accidents est
possible (ch. 19-23). Thierry commence son traité par distinguer les
accidents au sens /arge et ceux au Jsens propre. Par les premiers, il entend
les «propriétés et les passions par soi» des étants en général. Parmi
elles il faut compter I'unité et la multiplicité et d’autres propriétés qui
découlent de la nature de I’étre comme tel. Thierry en parle dans les
premiers chapitres de ce cet étonnant traité (ch. 2—6), pour conclure
sans détour que leur séparation est tout simplement impensable. L’ac-
cident au sens propre, dont il parle dans le reste du traité, est bien str
plus important pour notre propos.

Dans sa tentative de définir la nature de ’accident, Thierry décrit,
pour commencer, la différence entre accident et substance de fagon
classique: le premier est étant per aliud et le second étant par soi. Ce-
pendant, déja dans cette premiére approche, Thierry prend ses dis-
tances vis-a-vis de ceux qu’il appelle communiter loguentes: 1 vaut mieux
patler d’ens per aliud a propos de I'accident que dun ens in alio'®. Que
signifie cette pédanterie? L’inhérence (pour l’accident) et la subsi-
stance par soi ne sont pas ce qui caractérise fondamentalement les
deux catégories. Il faut interpréter la distinction entre substance et ac-
cident a partir de ce qui les constitue comme étant. Sous cet angle
fondamental — plus fondamental que celui de I'inhérence ou de la
subsistance — la substance se définit comme un étant qui possede une
essence par soi, 4 la différence des accidents. Le texte suivant résume
cette perspective de fagon synthétique car il fait appel a une division
fondamentale des étants qui dépend de la ra#io entis que Thierry inter-
préte a partir de la distance du néant:

Dico autem hunc modum esse primum, quoniam ens, quOo res primo

distat a nihilo, cadit in primam divisionem entium, quae est pet ipsorum

essentias secundum rationem suarum quiditatum et secundum primam
dividendi rationem, secundum quam primo dividitur ens, inquantum stat
sub ratione distandi a nihilo. Prima autem ratio dividendi ens secundum

18 Cf. De acc., 9; PAGNONI-STURLESE 64—66.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin? 123

hoc est vel habere essentiam per se et secundum se secundum rationem
suae propriae et intraneae quididatis vel habere essentiam per aliud et
secundum aliud et non secundum rationem intraneae quiditatis, sed ma-
gis, ut ita dicamus, extraneae®.

Cette conception de I’étre en tant que distare a nihilo est constante
chez Thierry®. Or, selon lui distare a nibilo signifie posséder une es-
sence ou une détermination. Et logiquement, la diversification des
étants se fera en fonction de la maniére dont un étant s’éloigne du
néant, c’est-a-dire dont il posseéde une essence. C’est pourquoi au cceur
du texte cité nous découvrons ce critére de la division des étants, cette
ratio dividendi, cette prima ratio dividend:. Selon elle, 1l convient d’établir
une division radicale des étants, les uns ayant une essence par soi, les
autres ’ayant par I'intermédiaire d’un autre. La premiere modalité est,
bien entendu, celle de la substance, la seconde celle de I’accident. Se-
lon cette interprétation de la distinction entre substance et accident,
I'accident doit étre compris comme une dispositio substantiae, et ceci au
sens strict de ’analogie d’attribution: accidens dicitur per attributionem et
analogiam ad vere ens 2.

Thierry tire cette conclusion avec force: 'accident ne possede pas
d’essence propre puisque sa nature consiste a étre une disposition de
I’étre véritable qu’est la substance:

Ex his igitur manifestum est, quod accidens non habet essentiam abso-

lutae quiditatis secundum se, sed tota etus essentia est esse dispositio-

nem et aliquem modum substantiae, et quod in hoc per se et primo dif-
fert a substantia®

D’autre part, selon la doctrine des aristotéliciens, il n’y a pas de défi-
nition de ’accident au sens propre. Mais Thierry va encore plus loin,
quand il dit que ’accident ne posseéde pas non plus de quiddité. Thier-
ry conclut cette partie de son traité en insistant sur le fait que seule sa
maniére d’envisager la différence entre substance et accident permet
de bien distinguer substance et accident. Il rappelle, sans polémique,
que parler d’une essence des accidents revient a abolir la distinction
entre les deux modes d’étre.

Il est intéressant de noter que Thierry pour appuyer cette concep-
tion de P'accident comme dispositio et modus substantiae se réclame d’Aver-

9 De acc. 9 (6); PAGNONI-STURLESE 65.

2 On peut mentionner en particulier: De guiditatibus entium, 1, 3; ed. R. IMBACH/
J.-D. CAvVIGIOLI, in: Opera omnia, t. ITI, 99.

2 De acc. 10 (4); PAGNONI-STURLESE 67.
22 De acc. 16 (2); PAGNONI-STURLESE 75.



124  Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin?

ro¢s, dont un assez long passage, extrait du commentaire de la Méta-
physique, est cité au moment méme ou Thierry cherche a redéfinir la
différence®. Mais Thierry comprend également son analyse comme
un exposé fidele de la doctrine aristotélicienne au IV¢ et VII® livre de
la Métaphysigue. Son approche, dit-il, est basée sur les approches des
philosophes (ex fundamentis et sententiis Philosophorum **). Cette remarque
d’ordre méthodologique se lit vers la fin de la partie qui est consacrée
a la nature de 'accident en général qui s’étend, comme 1l a été dit, du
chapitre 7 au chapitre 18. Le fait que cette partie s’ouvre également
par une remarque méthodique est fort intéressant. En effet, le cha-
pitre 7 en entler fustige deux erreurs: le mauvais usage de I’Ecriture
sainte et le fait de prétendre qu’une vérité soit un article de foi, si cela
n’est pas le cas®. Ces précautions méthodiques montrent que Thierry
entend parler en philosophe du probléme de l'accident. Cela vaut aussi, et
surtout, pour les derniers chapitres du traité (19-23) qui abordent ex-
pressis verbis la question de la séparabilité.

B. La critigue des arguments thomasiens

Cette dernicre partie s’ouvre par une interrogation:

(1) St 1tuxta praedicta quaeratur, utrum accidens quacumque virtute hoc
agente possit esse sine subiecto et in sua essentia per se stare absque
omni fulcimento alterius naturae, respondendum simpliciter absque om-
ni distinctione, quod non.
(2) Solent auten communiter distinguere de existentia accidentis, utrum
videlicet agatur de existentia eius secundum naturam; et tunc dicunt,
quod accidens esse et existere sine subiecto est omnino impossibile. Si
autem quaeratur, uturm possit esse sine subiecto virtute supernaturali,
divina hoc agente, concedunt simpliciter, quod possibile est ea sine sub-
lecto et stare in se in sua propria essentia, et quod hoc aliquando con-
tingit?.
La question ici soulevée est celle méme que pose la transsubstantia-
tion a la philosophie; la réponse de Thierry est d’une extraordinaire
clarté. Il va cependant tout de méme discuter les arguments de ses ad-
versaires, a savoir Thomas d’Aquin et Gilles de Rome. La deuxié¢me
partie du texte cité résume la theése adverse: ce qui frappe est ’opposi-
tion «selon la nature» et «selon une force surnaturelle» qui soustend

2 De acc. 10 (2); PAGNONI-STURLESE 66-67.
24 De acc. 17 (8); PAGNONI-STURLESE 77.

3 De acc. 7 (3); PAGNONI-STURLESE 62—63.
26 De acc. 19; PAGNONI-STURLESE 80.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin? 125

tout le passage. Thierry rend donc attentif a la tension in-terne de la
position critiquée admettant une situation exceptionnelle ou la sépa-
ration est possible. A vrai dire, il convient de distinguer trois niveaux
— et cela semble conforme a la doctrine thomasienne:

1. Impossibile secundum naturam;

2. Possibile virtute supernaturali;

3. Aliqguando contingit. miracle de I’Eucharistie.
Avant de réfuter, en détail, les trois moments de la doctrine thoma-
sienne (que nous avons exposé plus haut), Thierry expose?’ sous une
autre perspective I’absolue impossibilité de la séparation en invo-
quant la doctrine aristotélicienne du per se, exposée dans Anal. post. 1, 4:
ce qui est vrai par soi selon le premier et le second mode du par soi
ne peut pas ne pas convenir a ce a quot il doit convenir. Dans la me-
sure ou le sujet fait partie de la définition des accidents au sens étroit,
le premier modus dicends per se intervient ici; sous ce mode tombent se-
lon Aristote «les attributs qui appartiennent a 'essence du défini»: le
rapport entre la définition et le défini est de ce type qui ne souffre
d’aucune exception.

Thierry critique dans un premier temps (ch. 22) la redéfinition de
I’accident:

Nec potest dici, quod accidentia dicantur esse dispositiones substantiae
aptitudinaliter; non tamen oportet, quod semper in actu, et sic non ne-

cessarium et semper inesse, sed possunt virtute saltem supernaturali non

inesse®,

Nous n’avons aucune peine a y reconnaitre la position de saint Tho-
mas, bien que Thomas vise également Gilles de Rome, et peut-étre
Bonaventure. La réfutation commence avec une accusation tres grave.
Il parle d’une objection ridicule, d’une plaisanterie:
sed haec cavillatoria instantia, ruditatis et ignorantiae filia, eradicat fun-
damenta et naturae et scientiae: destruit enim propriam rationem sub-
stantiarum et accidentium et eorum ad invicem differentias®.

L’enjeu, selon Thierry est capital: cette introduction d’un second ni-
veau, celui de I’aptitude, dans la définition des étants met en danger la
science elle-méme, dans la mesure ou substance et accidents sont eux-
meémes la base de la démarche scientifique. Thierry craint que de cette
facon le caractére nécessaire de la science soit radicalement menacé.

21 De acc. 21; PAGNONI-STURLESE 82-83.
2 De acc. 22 (3)—(4); PAGNONI-STURLESE 84.
2 De acc. 22 (4); PAGNONI-STURLESE 84.



126 Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin?

Les définitions, poursuit-il, doivent avoir un caractére absolument
nécessaire. Car C’est sur elles que doit étre fondée la vérité immuable
de la science. Les rapports entre le défini et la définition sont néces-
saires et concernent la vérité immuable qui est en Dieu®. Thierry lie
donc au probleme en question le destin de la science et de la philoso-
phie toute entiere: la position adverse eradicat fundamenta et naturae et
Scientiae 3.

Cette réfutation de la redéfinition est pour Thierry plus impor-
tante que celle du premier point chez saint Thomas, a savoir la
suspension des causes secondes. Thierry discute la référence de Tho-
mas au Livre des causes:

Inducunt etiam ad assertionem suae intentionis, scilicet quod accidens

possit esse sine subiecto, hoc, quod in principio Libti de causis habetur,

quod causa primaria plus influit in effectum seu causatum causae secun-
da quam ipsa causa secunda®?

Thierry critique surtout I'utilisation de cette autorité, en disant qu’elle
ne correspond pas du tout a I'intention de lauteur: par une propre
exégese du passage®, le dominicain essaie de montrer que saint Tho-
mas force le texte et ne I’a pas bien compris. Le Liber patle de la cause
premiere et seconde dans le méme type de cause, comme le montre
I’exemple de ’homme ot il est question de la cause formelle. Ot, dans
le cas de I'accident, nous avons deux causes types différentes: Dieu
est la cause efficiente, le sujet la cause matérielle de I’accident. L’hy-
pothése de la suspension n’est donc pas a propos.

Au sujet du troisieme moment de la doctrine eucharistique de
saint Thomas, Thierry est aussi sévere que pour les deux autres. Il y
fait allusion au chapitre 23:

Quod autem inducunt, quod in quantitate nondum separata a substantia
insiant alia tamquam in subiecto, ut color in supetficie, et mediante ea
insunt substantiae, intolerabilem falsitatem continet®*.

Un peu plus loin, il qualifie cette approche d’absurde. Deux argu-
ments sont avancés contre cet aspect de la doctrine thomasienne: en
premier lieu, vu la définition de I’accident comme disposition de I’étant
véritable, les autres accidents seraient la disposition d’une disposition.

30 Cf. De acc. 22 (5); PAGNONI-STURLESE 84—85.

31 De acc. 22 (4); PAGNONI-STURLESE 84.

32 De acc. 23 (3); PAGNONI-STURLESE 86.

3 Cf. De acc. 23 (3)—(7); PAGNONI-STURLESE 86-87.
3* De acc. 23 (17); PAGNONI-STURLESE 89.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin? 127

D’autre part, si 'on prolonge cette idée d’un accident d’un accident,
on devrait parler d’'une quantité chaude ou froide, blanche ou noire,
ce qui n’a pas de sens®.

Le traité se termine avec une nouvelle considération méthodique.
Thierry revient donc trois fois dans le traité sur des problémes de mé-
thodes, comme nous I’avons déja signalé, a savoir au chapitre 7 (avant
d’aborder le probleme de la nature de ’accident), au chapitre 17 (a la
fin de cette partie) et a la fin de la partie consacrée a la question de
’accident sans sujet. Thierry reproche ici a ses adversaires une incon-
sistance méthodique, dans la mesure ou ils ont recours au miracle,
lorsque ’argumentation rationnelle ne suffit plus:

recurrunt ad miraculum, scilicet quod miraculose ... fiat hoc, quod in sua
positione defendunt?®.

Le traité De guiditatibus entium apporte quelques compléments et quel-
ques précisions a la critique de la doctrine thomasienne des accidents.
Il est vrai que Thierry préte a ses adversaires son propre vocabulaire
quand il dit qu’ils affirment que les accidents possedent une quiddité.
Une telle doctrine, réplique Thierry, anéantit la distinction entre sub-
stance et accident et transforme I’accident en substance. Et Thierry
propose une nouvelle fois comme remede a cette aberration sa con-
ception de I'accident qui est celle d’Averroes, a savoir 'accident comme
disposition de la substance. En tant que tel, 'accident ne peut avoir ni
une quiddité ni une définition: la relation logique et ontologique de
Paccident par rapport a la substance est celle de I’analogie d’attribu-
tion. Les accidents sont des étants per attributionem ad substantiam.

Haec est 1gitur essentia accidentis cutuscumque esse dispositionem sub-
stantiae, sicut etiam dicit ibi Commentator expresse et ratio concludit?’.

Il est a peine nécessaire d’ajouter que sous ces conditions la séparabi-
lité est impensable, comme dans le De acc. aucune puissance, méme la
puissance divine, ne peut séparer ’accident de la substance, car on ne
peut séparer le défini de la définition:

Ergo stante accidente in esse suo et sua essentia impossibile est qua-
cumque virtute posita fieri, ut non insit; alias separeretur definitio a de-
finito3.

35 Cf. De acc. 23 (19); PAGNONI-STURLESE 89.

36 De acc. 23 (22); PAGNONI-STURLESE 90.

37 De quiditatibus, 10 (6); IMBACH/CAVIGIOLI 114.
38 De quiditatibus 12 (4); IMBACH/CAVIGIOLI 118.



128  Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin?

Conclusion

Comme nous I’avons montré ailleurs, un rapprochement entre la
démarche de Thierry et celle des aristotéliciens parisiens est pos-
sible’”: comme eux Thierry entend maintenir une stricte ontologie aristo-
télicienne et ne faire aucune concession pour comprendre la transsub-
stantiation: la meéme exclusion du miracle dans la démarche philo-
sophique caractérise les deux démarches. Ce qui a ce propos est plus
intéressant et plus frappant est la fait que les deux démarches pro-
longent I’héritage d’Albert le Grand dont la pensée philosophique,
comme l'ont rappelé récemment A. de Libera® et L. Sturlese*, est
caractérisé par une claire exclusion du miracle de la philosophie.
Nous pouvons donc répondre a la question posée dans le titre de cet
article que Thierry a critiqué Thomas d’Aquin au nom d’une con-
ception de la philosophie inspirée par Albert le Grand.

On doit constater la virulence de la polémique antithomiste: plu-
sieurs fois Thierry affirme que la doctrine thomasienne est absurde ou
qu’elle contient une intolérable fausseté. Comme nous avons tenté de
montrer, Thierry refuse la doctrine de Thomas dans les trois aspects
fondamentaux que nous avons retenus (suspension des causes se-
condes, définition des accidents, quantité comme sujet). Il met a la
place de l'ontologie révisée une conception du rapport entre sub-
stance et accident et une conception des deux qu’il faut mettre en
évidence: a la suite d’Averroes, il définit ’accident comme une dispo-
sitio substantiae, le rapport entre la substance et 'accident étant celui de
Pattribution®?. Cette interprétation de I’accident et de sa relation a la
substance est cependant enrichie chez Thierry par une ontologie de la
forme et de I’essence, selon laquelle I’étre est par I'essence. Il com-
prend ainsi la substance comme un étant qui a une essence par soi,
'accident en revanche est un étant par un autre dans la mesure ou il
n’a pas d’essence propre, toute son essence étant d’étre une disposi-
tion de la substance. Thierry a donc critiqué Thomas d’Aquin en rai-

3 «Le traité de I’Eucharistie de Thomas d’Aquin et les averroistes», in: Quodli-
beta, 309-331.

40 Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 37-43.

#1 Storia della Filosofia tedesca nel Medioevo, Florence 1996, 76-90.

2 Sur 'ontologie de Thierry cf. le magnifique commentaire de A. DE LIBERA
dans: L’Etre et ’Essence. Le vocabulaire médiéval de 'ontologie, deux traités De ente
et essentia de Thomas d’Aquin et Dietrich de Freiberg, présentés et traduits par A. DE
LIBERA et C. MICHON, Paris 1996, 133-161.



Pourqoui Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d’Aquin? 129

son d’une ontologie essentialiste qui, pour sa compréhension de I'ac-
cident, s’inspire d’Averroes.

Thierry prétend que la doctrine thomiste anéantit toute science.
Cette affirmation importante révele ’enjeu de ce débat pour Thierry:
non seulement le dominicain refuse de modifier ’ontologie pour la
rendre compatible avec la théologie mais encore il pense qu’une telle
révision entraine la ruine de la philosophie. Thierry a donc critiqué
Thomas d’Aquin dans le domaine qui nous intéresse ici au nom d’une
conception rigourense de la philosophie pour qui 'idée de miracle et donc de
suspension de 'ordre de la raison et de la nature menace Pexistence
meéme de la philosophie.



	Pourquoi Thierry de Freiberg a-t-il critiqué Thomas d'Aquin? : Remarques sur le De accidentibus

