Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Remarques sur l'identité de l'intellect et I'altérité de I'individu chez
Theirry de Freiberg

Autor: Suarez-Nani, Tiziana

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761095

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

TIZIANA SUAREZ-NANI

Remarques sur I'identité de Pintellect et
’altérité de 'individu chez

Thierry de Freiberg

Le théme de l'individu n’est pas au centre des grands débats philo-
sophiques du XIII¢ siecle. La plupart des auteurs de cette époque s’en
occupent incidemment, que ce soit lors de discussions sur des ques-
tions majeures qui meénent a des élucidations ponctuelles sur le statut
des entités individuelles, ou a ’occasion de commentaires de textes —
anciens ou plus proches dans le temps — qui abordent au passage le
probléme de 'individuation de fagon plus ou moins explicite. Cela dit,
le traitement médiéval du théme de I'individu présente néanmoins un
grand intérét, non seulement parce qu’il est susceptible d’éclairer
nombreux aspects des conceptions anthropologiques de ’époque, mais
aussi — et de facon plus fondamentale — parce qu’il est révélateur
d’attitudes ou de dispositions philosophiques particuliéres. En effet,
les différentes fagons que les auteurs du XIII® siecle ont d’aborder —
ou d’ignorer — la question de lentité individuelle fournissent des
indices précieux quant a leur vision du monde, c’est-a-dire quant a la
hiérarchie de valeurs qui détermine leur approche du réel et par la-
meéme leur conception de la science, de la connaissance philosophique
et de son objet.

J’entends développer ici quelques considérations sur le probleme
de I’entité individuelle dans la pensée de Thierry de Freiberg. Il s’agit
en particulier d’analyser la difficulté qu’il éprouve a concevoir I'in-
dividuel en tant que tel et a lui faire une place a I'intérieur de sa vi-
sion du monde!. Cette difficulté a une portée philosophique majeure

! A notre connaissance, cet aspect de la pensée de Thierry n’a pas été étudié
jusqu’a ce jour. On a encore récemment regretté ’absence d’une étude sur le philo-
sophe de Freiberg dans 'important volume que les Miscellanea mediaevalia 24 (1996)
ont consacré au theme de 'individu et de I'individualité au Moyen Age. Puisse donc
ce travail contribuer a combler cette lacune.



Remarques sur I'identité de l'intellect et 'altérité de I'individu 97

chez Thierry, qui s’est attaché a reconsidérer 1’étre humain sous I’an-
gle de sa fonction intellectuelle et, par la-méme, a mettre en valeur la
capacité cognitive de I'individu. Mon analyse portera sur quatre voies
d’approche de la réalité individuelle que j’ai recensées dans 'oeuvre
du philosophe de Freiberg. Comme on le verra, ces «voies» ouvrent
autant de perspectives susceptibles d’éclairer le statut de 'individuel —
et notamment de I'individu humain — dans ’économie de la pensée de
notre auteur.

Premiére approche: Les quatre sortes d’étants

La premiere approche releve de la théorie des quatre sortes d’étants.
Au début du De intellectu et intelligibili 2, rédigé vers 1296, Thierry pré-
sente le cadre théorique de sa conception de la totalité du réel: dans
ce cadre chaque chose est censée trouver sa place. Il s’agit de quatre
ensembles de réalités ordonnées selon des rapports précis, de ma-
niere a former, par leur enchalnement hiérarchique, la structure de la
totalité du réel. Notre philosophe emprunte ces quatre sortes de réa-
lités a ’Elementatio theologica de Proclus (prop. 20): il s’agit de Dieu ou
Un, des intelligences (les hypostases intellectuelles de Proclus), des
ames (y compris les ames des cieux) et des corps (qu’ils soient céles-
tes ou corruptibles)’. Hormis I'Un qui désigne une réalité unique par
mode de négation (nomine importante privationem), les trois autres do-
maines forment chacun un ensemble comprenant une multiplicité de
réalités singulieéres. Thierry les appelle maneries entium: chaque maneries
embrasse une portion d’étants plus vaste que ne le fait le genre aris-
totélicien, ce qui permet de décloisonner certaines réalités et de re-
trouver I'unité essentielle du cosmos. Cette unité est le fondement de
I'intelligibilité ou, si I’on préfere, de la rationalité de 'univers, et de ce
fait elle est requise par enquéte philosophique. Dans le De subiecto
theologiae nous lisons, en effet, que n’est objet de science que ce qui
peut étre ramené a I'une ou l'autre forme d’unité*.

2 De Int. 1, 4; MOJsISCH 138. Nos citations se référent a I’édition critique des
oeuvres de Thierry publiée sous la direction de Kurt FLASCH dans la collection du
Corpus philosophorum teutonicorum medii aevi, Dietrich von Freiberg, Opera omnia, 4 vol.,
Hamburg 1977-1983; a I'indication concernant 'oeuvre nous ajoutons celle de I’édi-
teur et de la page.

3 Ibid.

* Cf. De subiecto theologiae 2, 27-29, et le commentaire qu’en donne L. STURLESE,
«Il De animatione caeli di Teodorico di Freibergy, in: Xenia Medii Aevi oblata Thomae



98 Remarques sur I'i'dentité de I'intellect et I'altérité de 'mdividu

L’unité de l'univers lui est intrinséque: il est unum per se5. Mais,
peut-on se demander, qu’est-ce qui garantit cette unité? Qu’est-ce qui
assure la cohésion des quatre ensembles de réalités apparemment tres
différents et hétérogenes? Thierry nous répond que cette unité, qu’il
juge par ailleurs nécessaire, tient 2 un ordre essentiel, qui relie les
quatre ensembles par des rapports de dépendance causale. La cau-
salité est ainsi la clé de 'unité de 'univers, car elle instaure des rap-
ports de dépendance non pas extrinséques ou accidentels, mais es-
sentiels. Il s’agit de rapports qui lient I’étre intime des choses de telle
sorte que celles-ci ne sauraient subsister en dehors de ces liens. Plus
précisément, une relation causale essentielle a lieu lorsque I’essence
causée procede de I’essence de sa cause, ou, en d’autres termes, lors-
qu’une réalité est par essence cause d’une autre réalité’. Par consé-
quent, une cause essentielle est essentiellement son causé selon un
autre étred, et le causé, quant a lui, est cela méme qu’est essence de
son principe, mais selon un autre étre’. Les lecteurs de Thierry con-
naissent son insistance sur le rapport d’essence a essence entre la
cause et son causé — une insistance qui se traduit d’ailleurs dans un
langage fortement empreint de redundantia verborum. Ce fait indique
bien 'importance que notre philosophe attache a la causalité comme
fondement de I'unité de I'univers et de la continuité qui relie les dif-
férentes maneries entium. Chacune d’elles, en effet, est cause essentielle
de celle qui lui est inférieure dans la hiérarchie proclienne: 'Un est
cause essentielle des intelligences, celles-ci le sont par rapport aux
ames des cleux et les ames le sont par rapport a 'ensemble des
corps!®. L’unité de I'univers tient ainsi a la dynamique d’un ordre

Kaeppeli, Storia e letteratura n. 141, Roma 1978, 186: «Oggetto di scienza non puo
infatti essere una molteplicita disordinata, ma solo un insieme di enti in qualche
modo collegati tra loro.»

> «Ipsum etiam universum est ens et unum per se», De an. caeli 2; STURLESE 13.

6 «(Necessarium est ea [sc. multitudo entium] esse unum unitate cuiusdam ordi-
nis essentialis; quod non est nisi secundum essentialem dependentiam entium ab
entibus secundum aliquem processum causalem et secundum conversionem entium
procedentium in sua principia, a quibus procedunt», De an. caeli 2; STURLESE 14.

" Cf. De cognitione entium separatorum 5, 2; STEFFAN 171.

8 Cf. De an. caeli 8, 3; STURLESE 19.

? Cf. De cogn. ent. sep. 79, 3; STEFFAN 242. Sur la causalité essentielle chez
Albert le Grand et ses disciples voir A. DE LIBERA, Albert le Grand et la philoso-
phie, Paris 1990, 167-177.

10 Cf. De cogn. ent. sep. 1, 3-4; STEFFAN 168-169, 171; De int. I, 8, 2; MOJSISCH
142.



Remarques sur I'identité de I'intellect et I'altérité de I'individu 99

hiérarchique qui relie les choses par mode de «transfusion», de «flux»
et d’«ébullition» de chaque cause essentielle dans son effet'’. Il im-
porte de souligner que seule la causalité essentielle, ainsi que 'ordre
essentiel qu’elle instaure, garantit la cohésion des choses et 'unité de
I'univers: en dehors de cet ordre il n’y a quune multiplicité désor-
donnée de réalités qui ne comptent pas véritablement et qui par con-
séquent ne méritent pas le regard du philosophe!? Selon Thierry, en
effet, chaque chose possede une valeur et une dignité ontologique
proportionnelle a sa capacité d’exercer une action causale!?; c’est donc
aux causes essentielles et plus universelles, c’est-a-dire qui précon-
tiennent en mesure ‘plus grande et plus parfaite leurs effets, que re-
vient la plus grande noblesse et dignité.

Il convient des lors de vérifier quelles sont les réalités véritable-
ment prises dans le réseau de rapports essentiels et celles qui par
contre en sont exclues. Les maneries entium — nous le disions — désig-
nent des ensembles de réalités (hormis le principe premier qui est
unique: I'Un), qui forment chacune une totalité, «un univers dans
P'univers»!®. C’est au niveau de ces totalités partielles que s’instaure
Pordre hiérarchique résultant de I’action des causes essentielles. Ainsi
chaque totalité, hormis la derniére (celle des corps)’®, est le fonde-
ment de celle qui suit comme unité et comme totalité, et celle qui en
résulte est a son tour par essence identique a son fondement, mais
selon un autre étre'é. Le lien essentiel entre les quatre totalités par-
tielles se présente ainsi comme un rapport d’identité—alterité assurant
la continuité et 'unité de I'univers par-dela la différence de ses com-
posantes. La continuité garantie par cet ordre s’arréte toutefois a la

11 Cf. Deint. I, 8, 1; MOJsISCH 141.

12 «Ex processibus igitur causalibus invenimus universum hoc esse ens et unum
per se unitate cuiusdam ordinis essentialis connexionis entium ad se invicem: alias
non esset unum nisi sicut cumulus», De an. caeli 2, 3; STURLESE 14, et le commen-
taire de I'éditeur in: «Il De animatione caeli di Teodorico di Freibergy, cit., 187; lire
également le traité De origine rerum praedicamentalium 5, 33; STURLESE 190.

B «Unumquodque talium entium causalium habet determinatum gradum suae
essentiae et proprietatem suae naturae essentialiter, in qua fundatur propius sibi mo-
dus causandi suae naturae proportionatus. Unde per consequens ex proprietate pro-
cessum causalium, si fuerint magis noti, arguendum est naturas et substantias cau-
sarumy», De an. caeli 5; STURLESE 16.

14 Cf. M.R. PAGNONI-STURLESE, «Filosofia della natura e filosofia dell’intelletto
in Teodorico di Freiberg e Bertoldo di Moosburgy, in: Kurt FLASCH (Hg.), Von Mei-
ster Dietrich zu Meister Eckhart, Hamburg 1984, 118.

13 Cf. De an. caeli 15, 2; STURLESE 26.

16 «Secundum aliud essey, ibid.



100  Remarques sur I'identité de 'intellect et 'altérité de I'individu

derniere totalité: celle de la nature ou réalité corporelle. Des qu’on
quitte le domaine de la totalité et de l'universalité — aussi partielle
soit-elle — on quitte par la-méme l'ordre essentiel et son réseau de
relations constitutives. On peut le vérifier a propos des étants pat-
ticuliers qui forment ensemble de la nature: ne pouvant exercer une
causalité essentielle, les corps comme tels sont exclus de ’ordre des
choses par soi; leur agir, en effet, est orienté vers 'extériorité des
dispositions accidentelles et ne parvient pas a I'essence intime des
choses: «corpus ... non potest esse causa essentialis cuiuscumque
substantiae, quia corpus in eo, quod corpus, non agit nisi secundum
exteriores et accidentales dispositiones tam ex parte sui quam ex parte
substantiae subiectae, in quam agit, nec pertingit intra causando
essentiam substantiae»!’. De ce fait, les processus de génération des
entités singuliéres n’ont pas part au tissus de relations essentielles qui
structurent 'univers et ne relevent par conséquent que d’un ordre
accidentel: celui des causes instrumentales et artificielles!®. Cette con-
statation trouve une confirmation claire dans le De origine rerum prae-
dicamentalium®®, ou on lit que la nature ne produit en acte que des en-
tités individuelles (entia haec et individualia) et ne réalise Vens simpliciter
(C’est-a-dire I'espéce sur le plan ontologique, a laquelle correspond
P'universel sur le plan logique) qu’en puissance a travers la multi-
plicité successive des individus®. La continuité qui habite l'univers
théodoricien par le flux, I’ébullition et la transfusion qui pénetrent
I’ensemble du réel?!, s’arréte ainsi a la nature comme totalité et exclut
les entités naturelles dans leur singularité. Les individus comme tels
ne sont pas des entia simpliciter, mais des entia haec et haec, autrement dit
des étants particuliers insignifiants dans et pour 'ordre de raison qui
seul intéresse le philosophe. Cette extériorité des individus par
rapport a 'ordre des choses est d’ailleurs énoncée explicitement dans
le De animatione caeli #: «Talis autem habitudo causae ad suum cau-
satum et e converso non convenit entibus, inquantum individua sunt,

17 Ibid. 15, 2; STURLESE 26.

18 De int. III, 25, 5; MOJSISCH 197.

195 33; STURLESE 190.

2 De cette considération, notre auteur tire avec cohérence la conclusion que I'«ens
simpliciter» qui objet de I'intellect, n’est en acte que par une opération de I'intellect.

21 Cf. M.R. PAGNONI-STURLESE, «Filosofia della natura ...», cit. supra (note 14),
123-124.

22 g 4, STURLESE 20 et les remarques de I’éditeur in: «Il De animatione caeli», cit.,
215-216.



Remarques sur 'identité de I'intellect et altérité de 'individu 101

sed solum in eo, quod sunt entia ut simpliciter secundum rationem sui
generis vel speciei.»

Ainsi, au terme de cette premiere analyse, nous pouvons conclure
que dans l'univers hiérarchique du philosophe de Freiberg il n’y a pas
de place pour les entités individuelles comme telles ou, du moins,
qu’il n’y a pas de place significative, puisqu’elles ne sont pas prises
dans les mailles de I'ordre essentiel et ne méritent donc pas que le
philosophe s’y attarde. Exclus de 'ordre des choses qui comptent, les
individus n’ont pas de prise sur cet ordre: ils ne sont pas seulement
un aliud esse par rapport a 'ordre, mais ils en représentent l’altérité
irréductible. On vérifie ainsi une rupture dans le systéeme de Thierry a
I’égard de la réalité individuelle comme telle, dans la mesure ou celle-
ci ne peut étre ramenée a l'identité du fondement et de 'ordre qu’il
instaure. |

Deuxiéme approche: la hiérarchie des étants conceptuels

Une deuxiéme voie d’approche du probléme de l'individu nous est
fournie par la théorie de la hiérarchie des étants conceptuels. Cette
approche est plus circonscrite que la premiere, car il y est question
uniquement de 'univers conceptuel et, dans ce cadre, de la réalité in-
dividuelle sui generis qu’est I'individu humain. Nous trouvons ce
deuxieme schéma de référence au début du De cognitione entium sepa-
ratorum®: la réalité intellectuelle supréme est évidemment Dieu, suivi
des intelligences et des ames des cieux; au quatriéme degré se trou-
vent les anges et au cinquiéme les ames humaines. Quant au statut de
ces entités, hiérarchisées selon un ordre de perfection décroissant, il
faut préciser que Dieu, les intelligences et les ames des cieux sont des
réalités purement intellectuelles, c’est-a-dire des intellects en acte par
essence: de par ce statut et malgré leurs différences, ils jouissent de la
meéme prérogative, qui consiste a exercer une causalité essentielle?®. Il
y a ainsi une continuité entre ces degrés, appelée similitudo®, qui fait
que les intelligences et les ames des cieux procedent de I'essence de
leur principe, tout en subsistant selon un autre étre (secundum alind
esse). Par contre, dés que I'on passe au quatriéme et cinquieme degré,

2 C’est un des derniers traités de Thierry; cf. I'introduction de I’éditeur dans:
Dietrich von Freiberg, Opera omnia, II, 159.

24 Cf. De cogn. ent. sep. 3 et 23; STEFFAN 170 et 187.

3 Cf. De cogn. ent. sep. 2—4; STEFFAN 169-171.



102 Remarques sur 'i'dentité de I'intellect et ’altérité de I'individu

le statut de ces réalités change a tel point que Thierry n’énumere pas
moins de cinq différences entre ceux qui apparaissent désormais
comme deux groupes distincts a I'intérieur d’'une méme hiérarchie:
Dieu, les intelligences et les ames des cieux d’un coté, les anges et les
ames humaines de 'autre. Parmi les cinq différences, trois méritent
sans doute notre attention: alors que les trois premiers degrés re-
présentent chacun une essence identique a elle-méme — puisque cha-
cun d’eux est intellect par essence —, dans les anges et les ames hu-
maines il y a une distinction essentielle entre leur substance, leur fa-
culté et leur opération?. Par conséquent — et c’est la deuxiéme dif-
férence — ils n’agissent pas pat essence et ne peuvent pas exercer une
causalité essentielle?’. La troisieme différence réside en ceci, que les
ames des cleux ont un rapport plus intime et essentiel avec leurs
corps que ne 'ont les ames humaines, car celles-ci peuvent en étre
séparées. Cette différence — apparemment moins importante que les
deux précédentes — est pourtant révélatrice pour notre propos: en
effet, la seule analogie posée par Thierry entre les deux groupes de
réalités spirituelles signale qu’aussi bien les ames des cieux que les
ames humaines sont des formes de leurs corps respectifs; or, il s’avére
a présent que la troisiecme différence relativise profondément cette
analogie, car les deux types de relation au corps sont essentiellement
différents, les ames humaines pouvant subsister sans leurs corps, alors
que les ames des cieux leur sont liées dans leur étre meme?.

On constate par la qu’au niveau des anges et des ames humaines
la continuité du systéeme hiérarchique est rompue, non seulement
dans le sens d’un a/iud esse, mais surtout dans le sens d’une différence
essentielle intrinseque entre leur substance et leur agir. Autrement dit,
les anges et les ames humaines individuelles ne sont pas simplement
plus éloignées du principe premier, mais elles sont également autres
par rapport i leur propre essence. Anges et imes humaines restent
des substances intellectuelles, mais elles ne sont pas des intellects par
essence: d’ou suivent des inconvénients, comme celui de la nécessité

26 Cf. De cogn. ent. sep. 5; STEFFAN 171.

27 Tbid.

2 «Quod patet ex effectu ... scilicet quod animae humanae separabiles sunt a suis
subiectis et separatae possunt stare in esse ... Illae autem animae caelorum nequa-
quam possunt separari a suis corporibus ... (alioquin) omnino caderent ab esse», ibid.
4, STEFFAN 172,



Remarques sur 'identité de I'intellect et l'altérité de 'individu =~ 103

de recourir a des facultés cognitives inférieures a 'intellect?® ou celui
de Paccidentalité de leur action causale®®. Anges et ames humaines
représentent donc des entités hétérogenes par rapport aux autres réa-
lités intellectuelles.

Cette sorte d’altérité est confirmée et accentuée lorsqu’on envi-
sage la hiérarchie des réalités spirituelles a travers le schéma des pré-
dicables. De ce point de vue, en effet, les intelligences sont assimi-
lables au genre, car a 'intérieur du créé elles représentent le degré su-
préeme de séparation et d’universalité, puisqu’elles procédent du prin-
cipe premier selon 'intention la plus universelle, a savoir I’étre®. Il y a
de méme une correspondance entre les imes des cieux et le pré-
dicable espéce, car ces ames procedent de leur principe selon une rai-
son moins simple et plus déterminée, a savoir 'intention du vivant: en
tant qu’ames liées a des corps, la vie représente, en effet, leur raison
formelle premiére®2. Les anges et les ames humaine sont par contre
les réalités spirituelles les moins simples et les plus déterminées: leur
raison formelle ne réside plus dans Pintellectualité pure et simple,
mais en quelque chose qui compose avec elle: une faculté inférieure a
Pintellect (phantasticum) chez Pange et la rationalité chez ’homme?.
Du fait de cette plus grande détermination, les anges et les ames hu-
maines sont assimilables a la raison d’individus: «ita etiam sumamus
proprietatem et rationem individui in infimis intellectibus secundum
maxime determinatam intentionem ... (scilicet) rationale»®®. Nous
rencontrons ainsi I'individualité aux degrés les plus bas de la hiérar-
chie des réalités spirituelles: ici 'individualité est synonyme de la plus
grande détermination et de I'universalité la plus restreinte, et par con-
séquent de la plus grande imperfection dans 'ordre intellectuel®.

2 Ibid. 52; STEFFAN 215; voir également I’analyse de M.R. PAGNONI-STURLESE,
«La Quaestio utrum in Deo sit aligua vis cognitiva inferior intellectn di Teodorico di
Freibergy, in: Xenia Medii Aevi , cit. supra (note 4), 101-139.

30 Cf. De cogn ent. sep. 75-77; STEFFAN 237-240.

31 Liber de cawusis, prop. 10; PATTIN 158, I’étre est le terme premier et le plus
universel de la création; cf. Thierry de Freiberg, De int. II, 15; MOJSISCH 156.

32 Tbid. 16; MOJSISCH 157.

33 Ibid. 17; MOJsISCH 158; pour le statut des anges et des imes voir M.R.
PAGNONI-STURLESE, «La Qunaestio ...», cit. supra (note 4), 108-116.

3 Ibid.

35 «In separatis [...] quanto sunt universaliora, tanto magis sunt in actu, et quanto
magis recedunt ab universalitate, tanto magis recedunt ab actu et cadunt in esse
potentialey, ibid. 14; MOJSISCH 156.



104  Remarques sur 'identité de I'intellect et ’altérité de 'individu

Cette imperfection, résultant dun plus grand éloignement par
rapport au principe premier, est le signe d’une différence des anges et
des ames humaines qui confirme leur altérité dans la hiérarchie des
étants spirituels. Cecl est particulierement évident en ce qui concerne
les ames humaines: la discursivité de leurs processus cognitifs est
opposée a l'intellectualité de ce qui existe comme intellect toujours en
acte et qui par conséquent «semper eodem modo se habet»¢. L’intel-
lectualité pure, en effet, est définie par I'identité parfaite avec soi, ce
qui représente le fondement de la causalité essentielle. La rationalité
par contre consiste en une discursivité. qui manifeste, de par la suc-
cession temporelle qu’elle implique, la non-identité, le #on eodermn modo
se habere de ce qui existe comme substance rationnelle, plutot que
comme intellect pur et simple. De cette non-identité et du caractere
accidentel de ’agir résultent d’ailleurs une certaine potentialité et une
passivité qui placent les ames humaines et les anges en quelque sorte
aux antipodes de l’actualité pure et parfaite des intellects par essence.
En effet, ce qui n’est pas intellect-toujours-en-acte est forcément in-
tellect-en-puissance®’; or, les anges et les ames humaines sont ainsi
constitués, car en raison de leur éloignement par rapport au principe
recedunt ab actu et cadunt in esse potentiale®®. La non-identité des anges et
des ames rationnelles signifie donc altérité par rapport a Iintellec-
tualité pure et toujours actuelle. Dans 'ordre des réalités intellec-
tuelles 'individuel est synonyme d’altérité par rapport a la coincidence
parfaite avec soi qui caractérise les intellects par essence.

Au terme de cette deuxieme approche, nous sommes ainsi ame-
nés a constater que méme dans 'ordre des entités séparées il y a une
rupture entre ce qui est purement intellectuel et ce qui ne lest pas,
entre ce qui est identique a sa propre essence et ce qui ne l’est pas,
entre ce qui agit par sa propre essence et ce qui ne peut le faire: une
rupture entre ’ordre essentiel des uns et ordre accidentel des autres.
Et puisque ce clivage coincide avec celui qui sépare l'universel du par-
ticulier et le spécifique de I'individuel, on peut en conclute que I'in-
dividuel comme tel est réduit a une condition d’altérité irréductible a
Pordre essentiel: rien, en effet, ne saurait combler ’écart inscrit dans
I’'ange et dans 'ame humaine entre leur substance et leur agir, entre

36 Ibid. 17; MOJsISCH 158.

37 «Proprium est substantiae agere et pati, substantiae, inquantum est in actu,
proprium et per se proprium est agere, pati autem est ei, quae est in potentia», De
cogn. ent. sep. 6, 1; STEFFAN 172.

38 De int. II, 14; MOJSISCH 156.



Remarques sur 'identité de I'intellect et I'altérité de 'individu =~ 105

I’identité de leur essence fondatrice et l'altérité de leur existence
individuelle.

Troisieme approche: le rapport entre Uintellect et 'dme dans ['étre humain

Thierry nous fournit une troisiéme voie d’approche de la réalité indi-
viduelle dans sa conception de ’ame humaine et de ses deux facultés
cognitives prinipales: I'intellect agent et I'intellect possible.

Il est utile de préciser d’abord quel est le rapport entre 'intellect
agent et ’ame: selon Thierry, il s’agit 1d d’une relation causale dans la-
quelle Iintellect agent est cause essentielle de 'ame®; par conséquent,
P'intellect agent «est essentiellement identique a ’essence de I'amen®.
Il ne s’agit pas, cependant, d’une identité au sens univoque, qui ferait
de Pessence de I'ame la méme chose que I'essence de I'intellect, mais
d’une identité par mode de causalité: cansaliter. Cela veut dire qu’il se
produit ici, comme dans toute relation causale de ce type, une identité
essentielle qui admet en méme temps l'altérité dans I’étre (secundum
aliud esse) — cette altérité étant censée sauvegarder la subordination
de 'ame par rapport a sa cause*!. Thierry affirme clairement cette dé-
pendance lorsque, voulant préciser sa pensée a I'aide de la doctrine
aristotélicienne des causes, il assimile la causalité de I'intellect agent
envers ’ame a la causalité efficiente?® «(intellectus agens) ... praehabet
essentiam talis rei (sc. animae) nobiliore modo, quam eadem res sit in
seipsa, quod proprium est causae efficientisn. Ce méme rapport est
exprimé également par une formule que notre philosophe utilise plus
volontiers: celle de «principe causal». Cette formule préserve, en effet,
sa pensée d’une interprétation erronée qui irait dans le sens d’une in-
hérence formelle de l'intellect par rapport a I’ame. En réalité, selon
Pordre des choses que Thierry appelle «ordo naturalis providentiae»,
Vintellect n’est pas la forme de ’ame humaine®, mais son principe
causal intrinséque. Il est ce a quoi I’ame doit ce qu’elle est, sans pour
autant que l'intellect appartienne essentiellement a ’ame a la maniére
dont ’acte substantiel appartient (essentiellement) a son sujet. Grace
a cette précaution, notre philosophe peut affirmer que I'intellect agent
en tant que principe causal est la «principalis portio animae rationa-

39 Ibid. II, 2; MOJSISCH 147-148.

40 Ibid. II, 8; MOjsISCH 151.

41 Ibid. II, 10; MOJSISCH 153.

2 Ibid. 1L, 9 et 11, 11; MOJSISCH 152 et 154.
4 1bid. 11, 8; MojsisCH 151-152.



106  Remarques sur 'identité de l'intellect et I'altérité de I'individu

«principalis portio animae rationalisn*, mais qu’il n’est pas ’ame toute
enticre, et ce d’autant plus que I'ame est forme d’un corps®. Pour
cette raison, notre auteur insiste sur 'idée qu’il y a quelque chose dans
I’ame par quot elle n’est pas unie au corps comme forme: auttement
dit, 'ame exerce des opérations dont le corps n’est pas le sujet, mais
seulement Pinstrument®. Cette znfraneitas toute particuliére n’est autre
que celle de lintellect agent, identifié a une intimité de ’ame qui
rappelle 'abditum mentis d’ Augustin. Concevoir 'intellect agent comme
n’étant pas forme a la maniere des formes substantielles permet alors
de sauvegarder a la fois sa fonction de principe et son intériorité par
rapport a ’'ame. Cette intériorité n’est cependant pas la plus parfaite
que l'on puisse concevoir dans leur relation. Elle est certes la plus
grande intimité réalisée dans la condition présente, selon 'ordre de la
providence naturelle, mais il y a une znfraneitas encore plus grande, to-
tale et parfaite, qui s’accomplit lorsque lintellect est uni a I’ame
comme forme selon le modéle indiqué par Averroés*’: en vertu de
cette union, ’ame connait par la méme intellection par laquelle 'intel-
lect agent lui-méme connait, et c’est pourquot cette union est la con-
dition sina qua non de la vision béatifique.

Il importe de souligner que dans ce type d’union lintellect et
’ame deviennent un seul et méme sujet — on connait d’ailleurs le dé-
veloppement que cette idée trouvera chez Maitre Eckhart, notam-
ment dans la doctrine de la filiation divine de I’ame humaine*. Oy, il
se trouve qu’une telle union de l'intellect agent avec I’ame est une
possibilité que Thierry réserve a ’au-dela®: par conséquent, dans no-
tre condition présente, nous ne pouvons pas connaitre de la méme

# Ibid. II, 10; MOJSISCH 153.

 Voir 4 ce propos A. DE LIBERA, Introduction i la mystique rhénane. D’Albert
le Grand a Maitre Eckhart, Paris 1984, 200.

4 Cf. De int. II, 3—5; MOJSISCH 148—149.

41 Cf. De visione beatifica 4.2.1; Mojsisch 106. Celui de la continuation ou
conjonction de I’ame avec I'Intellect séparé est un théme dérivé d’Averroés et déja
présent chez Albert le Grand: cf. A. DE LIBERA, Albert le Grand, cit. supra (note 9),
234.

48 Cf A. DE LIBERA, Introduction ..., cit. supra (note 45), 168-171; 200; 238-
242,

4 Cf. B. MOJsISCH, La psychologie philosophique d’Albert le Grand et la théorie
de l'intellect de Dietrich von Freiberg, in: Archives de philosophie 43 (1980) 692—693.
Selon R. IMBACH, «l’union entre Dieu et 'homme est déja réalisée, mais la vision
béeatifique sera la conscience de cette union»: cf. Le néoplatonisme médiéval, Proclus
latin et ’école dominicaine allemande, in: Revue de théologie et de philosophie 110 (1978)
436.



Remarques sur I'identité de I'intellect et Ialtérité de I'individu 107

facon que l'intellect agent, car ici-bas il ne nous est pas uni comme
forme, mais seulement comme principe de nos intellections: «Ex hoc
enim nunc secundum statum huius vitae non intelligimus ea intellec-
tione, qua ipse intelligit, quia secundum hunc statum non est nobis
unitus ut forma, sed solum ut principium intellectorum in nobis»®.
L’intellect agent et ’'ame ne sont donc pas ici-bas un seul et méme
sujet. De la sorte, on est amené a constater un écart entre I’ame et son
principe, un écart d’autant plus paradoxal que ce principe est intrin-
seque a 'ame et qu’il représente méme ce qu’elle a de plus intime. Cet
écart dénonce laltérité de I’ame, et a plus forte raison celle de I'in-
dividu humain, par rapport a son fondement®'.

Cette considération va étre confirmée par un regard sur le rapport
entre 'intellect agent et 'intellect possible. Le premier, en effet, est le
principe des opérations intellectuelles dans I’étre humain, mais il n’en
est pas le principe unique et immeédiat, car si tel était le cas, 'ame
connaitrait de la méme maniere que l'intellect agent. Cet intellect est
en réalité principe d’intellection par la médiation nécessaire de I'in-
tellect possible. L’intellect possible apparait des lors comme le propre
de ’homme dans sa condition présente; il est le lieu de la rationalité
humaine: «Sic dicendum de potentia intellectiva possibili, sc. quod
homo dicitur et est potentia intelligens secundum puram habilitatem
receptivam speciei intelligibilis»®2. Puisque ’homme doit sa capacité
intellective a 'intellect possible, il est utile de préciser que celui-ci est
une pure possibilité et ne posséde aucune nature positive®. Il doit son
entiere entité a 'intellect agent qui le produit en produisant la forme
intelligible: celle-ci représente ’essence totale de I'intellect possible,
qui n’existe qu’en tant que constitué par lintellect agent comme
forme ou espéce de la réalité connue’. Cette dépendance totale ne
saurait cependant étre comprise comme coincidence ou comme iden-

0 De vis. beat. 4.2.1 et 4.3.4; MOJsISCH 107 et 122.

1 A partir de cette constatation nous ne pensons pas que le statut de l'intellec-
tualité que Thierry explicite a propos de I'intellect agent puisse étre transposé tout
court a la faculté intellectuelle de I'individu humain, comme le suggeére B. MOJSISCH
dans P'article: «Causa essentialis» bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckkart», in:
Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, cit. supra (note 14), 110.

52 De int. III, 7; MOjsIsCH 182. Ceci vaut d’ailleurs aussi pour I'ange: cf. M.R.
PAGNONI-STURLESE, «La Quwaestio ...», cit. supra (note 29), 115.

%3 Cf. ibid. II, 2; MOJSISCH 147.

> Cf. ibid.; De vis. beat. 3.2.9.7-9; MOJSISCH 98-100. Par cette conception
Thierry «polemizza contro tutta una tradizione medievale che entificava) 'intelletto
possibile»: M.R. PAGNONI-STURLESE, «La Qwaestio ...», cit. supra (note 29), 135.



108 Remarques sur 'identité de I'intellect et 'altérité de I'individu

tité de P'intellect possible avec I'intellect agent: bien au contraire, elle
ne fait que souligner leur rapport de subordination. Ce rapport hiérar-
chique, qui s’étend aux autres facultés cognitives — cogitative et sen-
sittve —, est fortement accentué par Thierry, qui insiste sur le fait que
chaque faculté ne peut dépasser son niveau propre. C’est la raison
pour laquelle «intelligens per speciem non attingit id, quod intelligitur
per essentiam, nec a parte intelligentis nec a parte rei intellectae nec a
parte intelligibilis operationis»®. Incapable de saisir 'essence, I'intel-
lect possible se tient des lors non seulement a ’extérieur des choses,
mais également a 'extérieur de son principe’, et en quelque sorte en
dehors de lui-méme: en effet, ne pouvant connaitre sa propre essence,
il ne se connait que comme «autre»’’. Je renvois sut ce point a ’ana-
lyse de F.-X. Putallaz et je retiens sa conclusion, a savoir que ce pro-
cessus d’autoconnaissance est «tout empreint d’extériorité [...]» et
«n’échappe pas a 'objectivation de soi [...]; I'intellect (possible) ne
peut se connaitre que comme autre que soi»®. Ainsi, s’il est vrai que
I'intellect possible est autoconscience, comme le soutient B. Moj-
sisch®, il n’en reste pas moins qu’il est conscience de soi comme
«autre». Cette altérité de I'intellect possible par rapport a soi retentit
sur le sujet individuel. En effet, bien que I'intellect agent soit le prin-
cipe causal de I’ame humaine, sa racine et sa source®, il se tient en
quelque sorte en retrait par rapport a elle, dans une intimité plus
intime que celle de 'ame vis-a-vis d’elle-méme. Nous tenons la —
comme a souligné A. de Libera — «un théoréme philosophique fon-
damental», a savoir que «’activité de I'intellect agent ne se produit pas
dans I’ame, mais dans le Fond de I’ame, elle est ce Fond lui-méme.
Elle se manifeste ensuite dans I’ame par la pensée extérieure avec qui
elle est identique, mais dont elle se distingue précisément en ce qu’elle
en est la causen®’. Or, puisque l'étre humain ne pense que par
I'intellect possible, il se voit privé d’une relation de coincidence avec

% De vis. beat. 3.2.9.11; MojsiscH 101.

3 Cf. De int. III, 36; MOJsisCH 208. Pour l’altérité par rapport aux choses voir
M.R. PAGNONI-STURLESE, «La Qwaestio ...», cit. supra (note 29), 106.

31 Cf. ibid. 3.2.9.12; MOjsiscH 103.

8 Cf. Conscience et connaissance de soi de Thomas d’Aquin a Thierry de
Freiberg, Paris 1991, 303-380. Sur I’extériorité de l'intellect possible voir également
A. DE LIBERA, Introduction ..., cit. supra (note 45), 194.

% Cf. «Sein als Bewusst-Sein. Die Bedeutung des ens conceptionale bei Dietrich
von Freibergy, in: Von Meister Dietrich ..., cit. supra (note 14), 101.

60 «Radix et fons», De vis. beat. 2—3; MOJSISCH 66.

61 Cf. Introduction ..., cit. supra (note 45), 204—205 et 177.



Remarques sur I'identité de I'intellect et I'altérité de 'individu 109

avec son moi intime et véritable. L’individu se trouve dans une si-
tuation d’altérité par rapport a son fondement: comme Pintellect pos-
sible par lequel il connait, 'individu ne se connait lui-méme que
comme autre que soi. L’altérité que nous avons vu frapper I'individuel
et le marginaliser par rapport a 'ordre essentiel, s’insinue a présent
dans I’étre humain comme altérité de son existence individuelle par
rapport a son identité essentielle®?.

Quatriéme approche: lindividualité de l'intellect

La quatrieme et derniere voie d’approche de la réalité individuelle re-
leve de la conception théodoricienne de I'individualité de l'intellect.
Cette théorie nous conduit au coeur du probléme: il s’agit, en effet, de
considérer l'intellect en tant qu’il est présent dans chaque étre hu-
main et de préciser par la le statut de I'individu dans la conception du
philosophe de Freiberg. Bien que notre philosophe ne cache pas sa
prédilection pour l'intellect comme entité conceptuelle, universelle et
séparée, il est néanmoins convaincu que la théorie avérroiste de 'uni-
cité de Plintellect est erronée®, raison pour laquelle il s’emploie a
prouver sa présence dans chaque individu®. L’individualité signifiant
la plus grande détermination, il faut se demander comment l'intellect,
qui est le pouvoir de 'universel, peut-il étre déterminé et par la-meéme
individué. Le principe d’individuation consiste d’apres Thierry dans
’'adjonction de parties au noyau essentiel d’une réalité: «Habere partes
posteriores toton®. Deés lors, si on le considére en tant que séparé,
Pintellect agent n’est pas «stricto sensu» individuel, bien que comme
principe de la connaissance rationnelle, il soit la réalité la plus dé-
terminée dans 'ordre des étants conceptuels: cette détermination pet-
met de 'envisager comme individu, mais dans un sens équivoque par

2 Dans le De visione beatifica nous trouvons une affirmation ultérieure de
'impossibilité d’une «immediatio» entre lintellect agent et I'intellect possible en
cette vie: «dico rationabile esse hoc et non dico necessarium esse, quia huiusmodi
non fit ex necessitate ordinis, qui attenditur in providentia naturali, sed contingit ex
sola Dei gratia ...» (4.3.2 et 4.3.3; MOJSISCH 114 et 122).

63 Cf. De int. III, 10-12; MOjsSISCH 185-186.

64 Tbid. II, 13; MOJSISCH 155.

65 Tbid. II, 18; MojsiscH 158; II, 27; MojsiscH 165; De luce et eius origine 10;
REHN 17.



110  Remarques sur I'identité de 'intellect et ’altérité de I'individu

rapport a I'individualité des choses matérielles®. Par contre, si on le
considére dans sa relation a ’ame, il forme avec elle une unité essen-
tielle possédant des parties qui lui sont postérieures (des «parties qua-
litatives substantielles»): griace a cette relation a ’ame, D'intellect est
alors individué®’. Un deuxiéme argument est invoqué en faveur de la
méme conclusion: lintellect agent possede, par sa propre nature, des
relations réelles (respectus reales naturales) par lesquelles il peut étre
lié a2 une substance individuelle (qu’il s’agisse d’une ame ou dun
ange); en tant que postérieures a ’essence, ces relations jouent le role
de principe d’individuation de I'intellect®,

Aprés avoir ainsi démontré que «intellectus est quoddam indivi-
duump, le philosophe de Freiberg est amené, par cohérence avec son
systéme, a placer Dintellect individué au méme niveau que les autres
entités individuelles. De ce fait, a partir de I'idée que les individus
comme tels ne se trouvent qu’accidentellement dans la nature®, il en
vient a affirmer que, du point de vue de 'ordre des choses, 'intellect
individué ne posséde qu’une réalité accidentelle™, de méme que ’ame
rationnelle et ’étre humain dont il est le principe. Toutefois, cette ac-
cidentalité ne transforme pas lintellect-substance en un intellect-
accident de "Ame-sujet: c’est un aspect que K. Flasch™ et R. Imbach’
ont souligné a juste titre en montrant ce qui sur ce point oppose
Thierry 2 Thomas d’Aquin. L’intellect agent reste le principe causal de
I’ame, mais son lien naturel (respectus realis naturalis) avec une ame
individuelle particuliere lui fait partager sa condition d’individu et par
conséquent son accidentalité dans P’étre”. Autrement dit, ’acciden-
talité dont il est question ici n’est pas celle de ce qui appartient a une

66 Cf. De int. II, 17; MojsiscH 158. K. FLASCH, Kennt die mittelalterliche
Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen Denkens?, in: Kan#-Studien
63 (1972) 198.

67 De int. II, 18-19; MOJSISCH 158-159.

6 Ibid. II, 27; MOJSISCH 165-166.

9 Ibid. II, 20; MOJSISCH 161.

70 «Quantum ad ordinem et cursum naturae invenitur accidentaliter in esse», ibid.
II, 21; MOjsIsCH 161.

" Cf. Zum Ursprung der neuzeitlichen Philosophie im spiten Mittelalter, in:
Philosophisches Jabrbuch 85 (1978) 11.

"2 Cf. Gravis iactura verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift
De ente et essentia Dietrichts von Freiberg O.P., in: Freiburger Zeitschrift fiir Theologie und
Philosophie 26 (1979) 386-387.

3 Cf. De int. 11, 19; MOJSISCH 159.



Remarques sur 'identité de Pintellect et I'altérité de 'individu =~ 111

substance et ne peut en étre séparée’, mais c’est une accidentalité qui
marque la condition individuelle comme telle. Cette signification est
confirmée par I'idée capitale que l'intellect individué n’est pas soumis
a un ordre par soi, mais se rapporte aux autres intellects de méme
espece de maniere accidentelle”. Nous retrouvons ainsi la méme
considération rencontrée lors des deux premiéres approches de I'in-
dividuel: ce qui n’exerce pas une causalité essentielle est extérieur a
I'ordre des choses par soi et se voit donc relégué dans un «ordre»
accidentel.’” Nous sommes alors amenés a constater que 1’apprécia-
tion négative de l'individuel investit également Dintellect en tant
qu’individué”. Faut-il en conclure que la condition accidentelle de
’étre humain, dont l'intellect agent reste pourtant le principe essen-
tiel, prend le dessus sur la substantialité de 'intellect en tant que réa-
lité conceptuelle? Ou faut-il simplement constater qu’on a a faire avec
un intellect qui subsiste” en tant qu’activité cognitive toujours en acte
tout en ayant une existence accidentelle par le lien naturel qui le rat-
tache a une ame individuelle”? Sans vouloir apporter une réponse
définitive a ces questions, j’aimerais néanmoins souligner un fait par-
ticulier, a savoir que dans l’effort de répondre a la «question re-
doutable» de I'unicité de I'intellect suscitée par le péripatétisme gréco-
arabe, Thierry est amené inévitablement a souder davantage l'intellect
a l'individu humain jusqu’a le soumettre a la méme condition ac-
cidentelle®®. Cette problématique révele une forte tension entre la

™ Voir 4 ce propos R. IMBACH, Metaphysik, Theologie und Politik. Zur Dis-
kussion zwischen Nikolaus von Strassburg und Dietrich von Freiberg tber die
Abtrennbarkeit der Akzidentien, in: Theologie und Philosophie 61 (1986) 359-395; du
méme auteur, Gravis iactura verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation der
Schrift De ente et essentia Dietrichs von Freiberg, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philo-
sophie und Theologie 26 (1979) 405—406.

5 Cf. De int. II, 21; MOJSISCH 161: «sic non subiacet alicui ordini, qui sit per se».

6 En réalité, ce qui est accidentel et ne s’inscrit pas dans un réseau de rapports
hiérarchiques nécessaires ne forme plus un ordre a proprement parler.

T «Et sic necessarium est intellectum possibilem esse accidens quantum ad esse
naturaen, De int. III, 8; MOJSISCH 183.

8 C’est en ce sens qu’il est substance: cf. B. MOJSISCH, «Dynamik und Vernunft
bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart», in: Abendlindische Mystik im Mit-
telalter, hrsg. von K. RUH, Stuttgart 1986, 135.

™ A propos de ce lien, Thierry emploie également le terme de dépendance: «et
per consequens (intellectus et anima) a se invicem mutuo dependent», De int. II, 10;
MojsiscH 154.

8 B. MojsisCH, qui valorise I’analyse théodoricienne de lintellect, reconnait
pourtant qu’il y a 1a un «Signum fiir die Relativitit und Kontingenz des einzelnen



112 Remarques sur I'identité de I'intellect et I'altérité de I'individu

conception de D'intellect en tant que rattaché a l'ordre essentiel des
réalités conceptuelles et la considération du méme intellect comme
naturellement lié a ’ame humaine rationnelle®!. Si de toute évidence la
premiere perspective domine la réflexion de notre auteur, négliger la
deuxieme signifierait en quelque sorte compromettre la capacité hu-
maine de penser de maniére autonome, ce qui dans la conception du
philosophe de Freiberg parait tout aussi impensable®,

Pour renouer avec notre question de départ, il faut constater que
cette quatrieme voie d’approche n’apporte pas de changement dans
'appréciation de I'individu par rapport aux démarches précédentes: ici
aussi, 'individuel est de 'ordre de ’accidentel. Qu’une réalité aussi
noble que l'intellect, image de I’Absolu en ’homme, soit individué
dans ’ame, donc ne reléve pas 'individu humain de sa condition d’in-
fériorité par rapport aux réalités qui s’inscrivent dans un ordre es-
sentiel. Au contraire, c’est 'intellect lui-méme qui semble étre ramené

Intellekts in seiner Naturhaftigkeit», et que «Allein unter der Riicksicht der natur-
haften Akzidentalitit des intellectus possibilis besitzen die Argumente Giiltigkeit, die
Dietrich gegen Averroes ins Feld fithrt», in: Die Theorie des Intellekts bei Dietrich
von Freiberg, Hamburg, 1977, 57 et 73. A. DE LIBERA voit dans cet effort I'ori-
ginalité de Thierry, qui consiste a «placer paradoxalement le plus lointain au coeur
méme de la plus grande proximité: celle du Soi. Cette identification est le geste
inaugural de la mystique rhénane»: Cf. Introduction ..., cit. supra (note 45), 187.

81 Cette tension tient entre autres a ce que «Der Begriff intellektueller Substan-
tialitat wird definiert als Gegensatz zu dem empirischen Individualitity: cf. K. FLASCH,
Kennt die mittelalterliche Philosophie ..., cit. supra (note 66), 203. Le méme auteur
évoque la problématicité de I'individualité de l'intellect chez Albert le Grand dans
I'article «Von Dietrich zu Albert», in: Albert der Grosse und die deutsche Domini-
kanerschule, in: Freiburger Zeitschrift fiir Theologie und Philosophie 32 (1985) 24. La ten-
sion relevée chez Thierry est probablement apparentée a cette affirmation d’Albert
le Grand: «videtur intellectus prout est aliquid naturae animae esse individuus, et
tamen prout emittit actiones intelligendi esse in virtute universali, ... licet individuus
ponatur secundum quod est forma hominis, tamen secundum suam potestatem et
quantum est potentia lucis spiritualis, universalis est», De intellectu et intelligibili I,
I, 7, BORGNET 488. Sur la question de l'individuation chez Albert le Grand voir
également: H. ANZULEWICZ, Grundlagen von Individuum und Individualitit in der
Anthropologie des Albertus Magnus, in: Miscellanea mediaevalia 24 (1996) 124-160;
A. SPEER, «Yliathin quod est principium individuandi. Zur Diskussion um das Indivi-
duationsprinzip im Anschluss an prop. 8(9) des Liber de cansis bei Johannes de Nova
Domo, Albertus Magnus und Thomas von Aquiny, in: ibid., 267-286; J. HACKETT,
«Albert the Great», in: Individuation in Scholasticism. The Later Middle Ages and
the Counter-Reformation, New York 1994, 97-115.

82 Voir supra, note 80: B. MOJSISCH a souligné que la validité des arguments de
Thierry contre la théorie avérroiste de I'unicité de 'intellect repose précisément sur
’accidentalité de I'intellect selon 'ordre de la nature.



Remarques sur 'identité de I'intellect et I'altérité de 'individu 113

en quelque sorte a cette condition: Thierry ne lavait-il pas déja
caractérisé comme le plus déterminé dans l’ordre des réalités con-
ceptuelles®??

Remarques conclusives

Au terme de cette breéve analyse de la situation de I'individuel dans la
pensée de Thierry j’aimerais formuler trois remarques conclusives:

1. Les quatre chemins que nous avons parcourus nous ont tous
montré que dans I'univers de Thierry de Freiberg il n’y a pas de place
pour l'individuel comme tel. Dans le meilleur des cas il est situé au
dernier échelon d’un ordre hiérarchique, dont il ne fait partie qu’en
tant qu’élément d’un tout qui le dépasse. Philosophiquement parlant,
I'individuel est un phénomeéne accidentel, soustrait a cet ordre es-
sentiel ou «par sow, qui selon Thierry représente I’horizon structurel
de ce qui subsiste véritablement. C’est la raison pour laquelle I'in-
dividuel, y compris I'individu humain, n’a pas de consistance philo-
sophique proprement dite: il s’inscrit dans la totalité de la nature
comme une entité accidentelle, insignifiante, dont ’ordre des choses
pourrait trés bien se passer. En effet, pour Thierry comme pour son
confrere Thomas d’Aquin — le plus céleébre des communiter loquentes — la
petfection de I'univers réside dans le nombre et 'ordre des especes®.
C’est donc au niveau des espéces — c’est-a-dire de I'universel le plus
déterminé — que s’arréte I'ordre essentiel de 'univers et 'intelligibilité
que la raison peut y cueillir: en effet, «Individui enim inquantum in-
dividuum non est ratio proprie»®®. Ce qui est inférieur a I'espece est
en réalité en dehors de cet ordre, il lui est extérieur, il en représente
altérité. Cette altérité signifie inconsistance dans I’étre: ’existence ou
la non-existence de I'individuel n’ajoute ni n’enleve rien a 'ordre et a
la beauté de I'univers. Plus que d’une difficulté a penser I'individuel, il
s’agit-la d’un refus a intégrer celui-ci dans une vision d’ensemble axée

8 «Maxime determinatum quid in ordine intellectualium», in: De int. II, 17;
MojsiscH 158.

8 Ibid., II, 20: «Consistit autem eius perfectio principaliter in numero et ordine
specierum entis»; Thomas d’Aquin, Summa c. Gent. II, 45: «Est igitur ad perfectio-
nem universi pertinens ... quod sint etiam diversae rerum species»; ibid. II, 93: «Mul-
tiplicatio igitur specierum plus addit nobilitatis universo quam multiplicatio indivi-
duorum in una specie»; Qu. disp. de spiritualibus creaturis, a. 8: «in omnibus indi-
viduis unius speciei non est ordo nisi secundum accidens ... Quae autem specie dif-
ferunt, ordinem habent per se et secundum essentialia principia».

% De vis. beat. 1.2.1.1.2.; MOJSISCH 37.



114  Remarques sur I'identité de I'intellect et I'altérité de I'individu

sur 'unité et la rationalité de l'univers. L’individuel représente en
quelque sorte une rupture a 'intérieur du systeme.

2. Cette conception retentit sur ’étre humain, qui en tant qu’in-
dividu semble égaré dans I’accidentalité de son existence et dans I’ex-
tériorité des choses. Exclu de l'ordre essentiel, il ne peut jouir des
prérogatives de cet ordre, dont la plus importante est celle de 'iden-
tité avec soi: lindividu humain «habet se ex additione ad essen-
tiam»%. Ce «plus» est en réalité un «moins», car c’est la négation de la
coincidence avec soi. Si Iindividu humain peut étre récupéré dans
I'ordre par le biais d’une réduction a son principe, il n’en reste pas
moins que dans sa condition présente, sur le plan de ’existence, il se
connait comme autre par rapport a son essence et n’échappe donc pas
au schéma de I'objectivation et de I'extériorité. A plus forte raison il
ne peut connaitre ses objets par essence, mais seulement par les rai-
sons universelles qu’il produit en constituant 'objectivité des choses.
Selon I'1déal intellectuel de notre philosophe, il semble que I'individu
ne pourrait dépasser cette condition d’extériorité qu’en annulant son
individualité-méme dans I'identité d’une essence dont les intelligences
séparées représentent le modele. Comme I'a noté M.R. Pagnoni-
Sturlese: «T'eodorico non € rimasto indifferente al fascino delle intelli-
genze, delle anime dei cieli, di queste potenti cause essenziali..»®”. On
pourrait ajouter que le charme de I'universel I'a séduit au point de
reléguer dans 'ombre la multiplicité infinie des particuliers®. Mais il
est vrai également que grace a cette prédilection pour l'essentiel,
Thierry a réussi a dire avec une force remarquable ’enracinement de
I’étre humain dans un Absolu présent et distant a la fois®, source in-
time en méme temps qu’altérité de 'individu. 7

3. Le désir de saisir Dintelligibilité des choses avait suscité
I’exigence d’unifier la réalité pour en dégager la rationalité intrinseéque:
la doctrine de la causalité essentielle répondait précisément a ce be-
soin®. La rationalité de 'univers qui en résultait demandait a son tour
d’exclure ce qui, étant irréductible a 'ordre, était par la-méme irra-

8 De int. II, 21; MOJSISCH 161.

87 Cf. «Filosofia della natura ...», cit. supra (note 14), 124.

8 Sur le primat de I'universel chez Thierry voir R. IMBACH, Gravis iactura ..., cit.
supra (note 74), 410.

8 Voir 4 ce propos les considérations d’A. DE LIBERA, Introduction ..., cit. supra
(note 45), 205.

%0 Voir a cet égard L. STURLESE, «Il De animatione caeli ..», cit. supra (note 4), 206.



Remarques sur I'identité de I'intellect et I'altérité de I'individu =~ 115

tionnel. L’existence individuelle se présentait aux yeux de Thierry
comme accidentelle, multiple et désordonnée: c’était une nécessité in-
hérente au systeme que de I’évacuer au profit de I'intelligibilité parfaite
de 'univers.



	Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu chez Theirry de Freiberg

