
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu chez
Theirry de Freiberg

Autor: Suarez-Nani, Tiziana

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761095

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761095
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tiziana Suarez-Nani

Remarques sur l'identité de l'intellect et
l'altérité de l'individu chez

Thierry de Freiberg

Le thème de l'individu n'est pas au centre des grands débats

philosophiques du XIIIe siècle. La plupart des auteurs de cette époque s'en

occupent incidemment, que ce soit lors de discussions sur des questions

majeures qui mènent à des élucidations ponctuelles sur le statut
des entités individuelles, ou à l'occasion de commentaires de textes —

anciens ou plus proches dans le temps — qui abordent au passage le

problème de l'individuation de façon plus ou moins explicite. Cela dit,
le traitement médiéval du thème de l'individu présente néanmoins un
grand intérêt, non seulement parce qu'il est susceptible d'éclairer
nombreux aspects des conceptions anthropologiques de l'époque, mais
aussi — et de façon plus fondamentale — parce qu'il est révélateur
d'atdtudes ou de dispositions philosophiques particulières. En effet,
les différentes façons que les auteurs du XIIIe siècle ont d'aborder —

ou d'ignorer — la question de l'entité individuelle fournissent des

indices précieux quant à leur vision du monde, c'est-à-dire quant à la

hiérarchie de valeurs qui détermine leur approche du réel et par là-
même leur conception de la science, de la connaissance philosophique
et de son objet.

J'entends développer ici quelques considérations sur le problème
de l'entité individuelle dans la pensée de Thierry de Freiberg. Il s'agit
en particulier d'analyser la difficulté qu'il éprouve à concevoir
l'individuel en tant que tel et à lui faire une place à l'intérieur de sa
vision du monde1. Cette difficulté a une portée philosophique majeure

1 A notre connaissance, cet aspect de la pensée de Thierry n'a pas été étudié
jusqu'à ce jour. On a encore récemment regretté l'absence d'une étude sur le philosophe

de Freiberg dans l'important volume que les Miscellanea mediaevalia 24 (1996)
ont consacré au thème de l'individu et de l'individualité au Moyen Age. Puisse donc
ce travail contribuer à combler cette lacune.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 97

chez Thierry, qui s'est attaché à reconsidérer l'être humain sous l'angle

de sa fonction intellectuelle et, par là-même, à mettre en valeur la

capacité cognitive de l'individu. Mon analyse portera sur quatre voies

d'approche de la réalité individuelle que j'ai recensées dans l'oeuvre
du philosophe de Freiberg. Comme on le verra, ces «voies» ouvrent
autant de perspectives susceptibles d'éclairer le statut de l'individuel —

et notamment de l'individu humain — dans l'économie de la pensée de

notre auteur.

Première approche: Les quatre sortes d'étants

La première approche relève de la théorie des quatre sortes d'étants.
Au début du De intellectu et intelligihili2, rédigé vers 1296, Thierry
présente le cadre théorique de sa conception de la totalité du réel: dans

ce cadre chaque chose est censée trouver sa place. Il s'agit de quatre
ensembles de réalités ordonnées selon des rapports précis, de
manière à former, par leur enchaînement hiérarchique, la structure de la

totalité du réel. Notre philosophe emprunte ces quatre sortes de
réalités à YLlementatio theologica de Proclus (prop. 20): il s'agit de Dieu ou
Un, des intelligences (les hypostases intellectuelles de Proclus), des
âmes (y compris les âmes des cieux) et des corps (qu'ils soient célestes

ou corruptibles)3. Hormis l'Un qui désigne une réalité unique par
mode de négation (nomine importante privationem), les trois autres
domaines forment chacun un ensemble comprenant une multiplicité de

réalités singulières. Thierry les appelle maneries entiurn. chaque maneries

embrasse une portion d'étants plus vaste que ne le fait le genre
aristotélicien, ce qui permet de décloisonner certaines réalités et de

retrouver l'unité essentielle du cosmos. Cette unité est le fondement de

l'intelligibilité ou, si l'on préfère, de la rationalité de l'univers, et de ce
fait elle est requise par l'enquête philosophique. Dans le De suhiecto

theologiae nous tisons, en effet, que n'est objet de science que ce qui
peut être ramené à l'une ou l'autre forme d'unité4.

2 De Int. I, 4; MojSlSCH 138. Nos citations se réfèrent à l'édition critique des

oeuvres de Thierry publiée sous la direction de Kurt FLASCH dans la collection du
Corpus philosophorum teutonicorum medii aevi, Dietrich von Freiberg, Opera omnia, 4 vol.,
Hamburg 1977-1983; à l'indication concernant l'oeuvre nous ajoutons celle de l'éditeur

et de la page.
3 Ibid.
4 Cf. De suhiecto theologiae 2, 27-29, et le commentaire qu'en donne L. Sturlese,

«Il De animatione caeli di Teodorico di Freiberg», in: Xenia Medii Aevi oblata Thomae



98 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

L'unité de l'univers lui est intrinsèque: il est unum per se5. Mais,

peut-on se demander, qu'est-ce qui garantit cette unité? Qu'est-ce qui
assure la cohésion des quatre ensembles de réalités apparemment très

différents et hétérogènes? Thierry nous répond que cette unité, qu'il
juge par ailleurs nécessaire, dent à un ordre essentiel, qui relie les

quatre ensembles par des rapports de dépendance causale6. La
causalité est ainsi la clé de l'unité de l'univers, car elle instaure des

rapports de dépendance non pas extrinsèques ou accidentels, mais
essentiels. Il s'agit de rapports qui lient l'être intime des choses de telle
sorte que celles-ci ne sauraient subsister en dehors de ces Hens. Plus

précisément, une relation causale essentielle a Heu lorsque l'essence
causée procède de l'essence de sa cause, ou, en d'autres termes,
lorsqu'une réalité est par essence cause d'une autre réaHté7. Par conséquent,

une cause essentielle est essentiellement son causé selon un
autre être8, et le causé, quant à lui, est cela même qu'est l'essence de

son principe, mais selon un autre être9. Les lecteurs de Thierry
connaissent son insistance sur le rapport d'essence à essence entre la

cause et son causé — une insistance qui se traduit d'ailleurs dans un
langage fortement empreint de redundantia verborum. Ce fait indique
bien l'importance que notre philosophe attache à la causaHté comme
fondement de l'unité de l'univers et de la continuité qui reHe les
différentes maneries entium. Chacune d'elles, en effet, est cause essentielle
de celle qui lui est inférieure dans la hiérarchie prochenne: l'Un est

cause essentielle des intelHgences, ceUes-ci le sont par rapport aux
âmes des cieux et les âmes le sont par rapport à l'ensemble des

corps10. L'unité de l'univers tient ainsi à la dynamique d'un ordre

Kaeppeli, Storia e letteratura n. 141, Roma 1978, 186: «Oggetto di scienza non puô
infatti essere una molteplicità disordinata, ma solo un insieme di enti in qualche
modo collegati tra loro.»

5
«Ipsum etiam Universum est ens et unum per se», De an. caeli 2; STURLESE 13.

6 «Necessarium est ea [se. multitudo entium] esse unum unitate cuiusdam ordi-
nis essentialis; quod non est nisi secundum essentialem dependentiam entium ab

entibus secundum aliquem processum causalem et secundum conversionem entium
procedentium in sua principia, a quibus procedunt», De an. caeli 2; STURLESE 14.

7 Cf. De cognitione entium separatorum 5, 2; STEFFAN 171.
8 Cf. De an. caeli 8, 3; STURLESE 19.
9 Cf. De cogn. ent. sep. 79, 3; Steffan 242. Sur la causalité essentielle chez

Albert le Grand et ses disciples voir A. De Libera, Albert le Grand et la philosophie,

Paris 1990, 167—177.
10 Cf. De cogn. ent. sep. 1, 3-4; STEFFAN 168-169, 171; De int. I, 8, 2; MojSISCH

142.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 99

hiérarchique qui relie les choses par mode de «transfusion», de «flux»
et d'«ébullition» de chaque cause essentielle dans son effet11. Il
importe de souligner que seule la causalité essentielle, ainsi que l'ordre
essentiel qu'elle instaure, garantit la cohésion des choses et l'unité de

l'univers: en dehors de cet ordre il n'y a qu'une multiplicité
désordonnée de réalités qui ne comptent pas véritablement et qui par
conséquent ne méritent pas le regard du philosophe12. Selon Thierry, en

effet, chaque chose possède une valeur et une dignité ontologique
proportionnelle à sa capacité d'exercer une action causale13; c'est donc
aux causes essentielles et plus universelles, c'est-à-dire qui
précontiennent en mesure plus grande et plus parfaite leurs effets, que
revient la plus grande noblesse et dignité.

Il convient dès lors de vérifier quelles sont les réalités véritablement

prises dans le réseau de rapports essentiels et celles qui par
contre en sont exclues. Les maneries entium — nous le disions — désignent

des ensembles de réalités (hormis le principe premier qui est

unique: l'Un), qui forment chacune une totalité, «un univers dans
l'univers»14. C'est au niveau de ces totalités partielles que s'instaure
l'ordre hiérarchique résultant de l'action des causes essentielles. Ainsi
chaque totalité, hormis la dernière (celle des corps)15, est le fondement

de celle qui suit comme unité et comme totalité, et celle qui en
résulte est à son tour par essence identique à son fondement, mais
selon un autre être16. Le lien essentiel entre les quatre totalités
partielles se présente ainsi comme un rapport d'identité—alterité assurant
la continuité et l'unité de l'univers par-delà la différence de ses

composantes. La continuité garantie par cet ordre s'arrête toutefois à la

11 Cf. De int. I, 8, 1; MOJSISCH 141.
12 «Ex processibus igitur causalibus invenimus Universum hoc esse ens et unum

per se unitate cuiusdam ordinis essentialis connexionis entium ad se invicem: alias

non esset unum nisi sicut cumulus», De an. caeli 2, 3; STURLESE 14, et le commentaire

de l'éditeur in: «Il De animatione caeli di Teodorico di Freiberg», cit., 187; lire
également le traité De origine rerumpraedicamentalium 5, 33; STURLESE 190.

13 «Unumquodque talium entium causalium habet determinatum gradum suae
essentiae et proprietatem suae naturae essentialiter, in qua fundatur propius sibi modus

causandi suae naturae proportionatus. Unde per consequens ex proprietate pro-
cessum causalium, si fuerint magis noti, arguendum est naturas et substantias cau-

sarum», De an. caeli 5; STURLESE 16.
14 Cf. M.R. Pagnoni-Sturlese, «Filosofïa délia natura e filosofia dell'intelletto

in Teodorico di Freiberg e Bertoldo di Moosburg», in: Kurt FLASCH (Hg.), Von Meister

Dietrich zu Meister Eckhart, Hamburg 1984, 118.
15 Cf. De an. caeli 15, 2; STURLESE 26.
16 «Secundum aliud esse», ibid.



100 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

dernière totalité: celle de la nature ou réalité corporelle. Dès qu'on
quitte le domaine de la totalité et de l'universalité — aussi partielle
soit-elle — on quitte par là-même l'ordre essentiel et son réseau de

relations constitutives. On peut le vérifier à propos des étants
particuliers qui forment l'ensemble de la nature: ne pouvant exercer une
causalité essentielle, les corps comme tels sont exclus de l'ordre des

choses par soi; leur agir, en effet, est orienté vers l'extériorité des

dispositions accidentelles et ne parvient pas à l'essence intime des

choses: «corpus non potest esse causa essentialis cuiuscumque
substantiae, quia corpus in eo, quod corpus, non agit nisi secundum
exteriores et accidentales dispositiones tam ex parte sui quam ex parte
substantiae subiectae, in quam agit, nec pertingit intra causando
essentiam substantiae»17. De ce fait, les processus de génération des

entités singulières n'ont pas part au tissus de relations essentielles qui
structurent l'univers et ne relèvent par conséquent que d'un ordre
accidentel: celui des causes instrumentales et artificielles18. Cette
constatation trouve une confirmation claire dans le De origine rerum prae-
dicamentalium1 9, où on Ht que la nature ne produit en acte que des
entités individuelles (entia haec et individualid) et ne réahse Yens simpliciter
(c'est-à-dire l'espèce sur le plan ontologique, à laquelle correspond
l'universel sur le plan logique) qu'en puissance à travers la
multiplicité successive des individus20. La continuité qui habite l'univers
théodoricien par le flux, l'ébulhtion et la transfusion qui pénètrent
l'ensemble du réel21, s'arrête ainsi à la nature comme totahté et exclut
les entités naturelles dans leur singularité. Les individus comme tels

ne sont pas des entia simpliciter, mais des entia haec et haec, autrement dit
des étants particuliers insignifiants dans et pour l'ordre de raison qui
seul intéresse le philosophe. Cette extériorité des individus par
rapport à l'ordre des choses est d'ailleurs énoncée explicitement dans
le De animatione caeli22: «TaHs autem habitudo causae ad suum cau-
satum et e converso non convenit entibus, inquantum individua sunt,

17 Ibid. 15, 2; STURLESE 26.
18 De int. III, 25, 5; MojSISCH 197.
19 5, 33; Sturlese 190.
20 De cette considération, notre auteur tire avec cohérence la conclusion que l'«ens

simpliciter» qui objet de l'intellect, n'est en acte que par une opération de l'intellect.
21 Cf. M.R. PaGNONI-SturleSE, «Filosofia délia natura ...», cit. supra (note 14),

123-124.
22 8, 4; Sturlese 20 et les remarques de l'éditeur in: «Il De animatione caeli», cit.,

215-216.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 101

sed solum in eo, quod sunt entia ut simpliciter secundum rationem sui
generis vel speciei.»

Ainsi, au terme de cette première analyse, nous pouvons conclure

que dans l'univers hiérarchique du philosophe de Freiberg il n'y a pas
de place pour les entités individuelles comme telles ou, du moins,
qu'il n'y a pas de place significative, puisqu'elles ne sont pas prises
dans les mailles de l'ordre essentiel et ne méritent donc pas que le

philosophe s'y attarde. Exclus de l'ordre des choses qui comptent, les

individus n'ont pas de prise sur cet ordre: ils ne sont pas seulement
un aliud esse par rapport à l'ordre, mais ils en représentent l'altérité
irréductible. On vérifie ainsi une rupture dans le système de Thierry à

l'égard de la réalité individuelle comme telle, dans la mesure où celle-
ci ne peut être ramenée à l'identité du fondement et de l'ordre qu'il
instaure.

Deuxième approche: la hiérarchie des étants conceptuels

Une deuxième voie d'approche du problème de l'individu nous est
fournie par la théorie de la hiérarchie des étants conceptuels. Cette
approche est plus circonscrite que la première, car il y est question
uniquement de l'univers conceptuel et, dans ce cadre, de la réalité
individuelle sui generis qu'est l'individu humain. Nous trouvons ce
deuxième schéma de référence au début du De cognitione entium sepa-
ratorutrP-, la réalité intellectuelle suprême est évidemment Dieu, suivi
des intelligences et des âmes des cieux; au quatrième degré se trouvent

les anges et au cinquième les âmes humaines. Quant au statut de

ces entités, hiérarchisées selon un ordre de perfection décroissant, il
faut préciser que Dieu, les intelligences et les âmes des cieux sont des

réalités purement intellectuelles, c'est-à-dire des intellects en acte par
essence: de par ce statut et malgré leurs différences, ils jouissent de la
même prérogative, qui consiste à exercer une causalité essentielle24. Il
y a ainsi une continuité entre ces degrés, appelée similitude?-1, qui fait
que les intelligences et les âmes des cieux procèdent de l'essence de

leur principe, tout en subsistant selon un autre être (secundum aliud

esse). Par contre, dès que l'on passe au quatrième et cinquième degré,

23 C'est un des derniers traités de Thierry; cf. l'introduction de l'éditeur dans:

Dietrich von Freiberg, Opera omnia, II, 159.
24 Cf. De cogn. ent. sep. 3 et 23; STEFFAN 170 et 187.
25 Cf. De cogn. ent. sep. 2-4; STEFFAN 169-171.



102 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

le statut de ces réalités change à tel point que Thierry n'énumère pas
moins de cinq différences entre ceux qui apparaissent désormais

comme deux groupes distincts à l'intérieur d'une même hiérarchie:
Dieu, les intelligences et les âmes des cieux d'un coté, les anges et les
âmes humaines de l'autre. Parmi les cinq différences, trois méritent
sans doute notre attention: alors que les trois premiers degrés
représentent chacun une essence identique à elle-même — puisque chacun

d'eux est intellect par essence —, dans les anges et les âmes
humaines il y a une distinction essentielle entre leur substance, leur
faculté et leur opération26. Par conséquent — et c'est la deuxième
différence — ils n'agissent pas par essence et ne peuvent pas exercer une
causalité essentielle27. La troisième différence réside en ceci, que les
âmes des cieux ont un rapport plus intime et essentiel avec leurs

corps que ne l'ont les âmes humaines, car celles-ci peuvent en être

séparées. Cette différence — apparemment moins importante que les

deux précédentes — est pourtant révélatrice pour notre propos: en

effet, la seule analogie posée par Thierry entre les deux groupes de

réalités spirituelles signale qu'aussi bien les âmes des cieux que les
âmes humaines sont des formes de leurs corps respectifs; or, il s'avère
à présent que la troisième différence relativise profondément cette
analogie, car les deux types de relation au corps sont essentiellement
différents, les âmes humaines pouvant subsister sans leurs corps, alors

que les âmes des cieux leur sont liées dans leur être même28.

On constate par là qu'au niveau des anges et des âmes humaines
la continuité du système hiérarchique est rompue, non seulement
dans le sens d'un aliud esse, mais surtout dans le sens d'une différence
essentielle intrinsèque entre leur substance et leur agir. Autrement dit,
les anges et les âmes humaines individuelles ne sont pas simplement
plus éloignées du principe premier, mais elles sont également autres

par rapport à leur propre essence. Anges et âmes humaines restent
des substances intellectuelles, mais elles ne sont pas des intellects par
essence: d'où suivent des inconvénients, comme celui de la nécessité

26 Cf. De cogn. ent. sep. 5; STEFFAN 171.
27 Ibid.
28 «Quod patet ex effectu scilicet quod animae humanae separabiles sunt a suis

subiectis et separatae possunt stare in esse Illae autem animae caelorum nequa-
quam possunt separari a suis corporibus (alioquin) omnino caderent ab esse», ibid.
4; Steffan 172.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 103

de recourir à des facultés cognidves inférieures à l'intellect29 ou celui
de l'accidentalité de leur action causale30. Anges et âmes humaines
représentent donc des entités hétérogènes par rapport aux autres
réalités intellectuelles.

Cette sorte d'altérité est confirmée et accentuée lorsqu'on envisage

la hiérarchie des réalités spirituelles à travers le schéma des pré-
dicables. De ce point de vue, en effet, les intelligences sont assimilables

au genre, car à l'intérieur du créé elles représentent le degré
suprême de séparation et d'universalité, puisqu'elles procèdent du principe

premier selon l'intention la plus universelle, à savoir l'être31. Il y a

de même une correspondance entre les âmes des cieux et le pré-
dicable espèce, car ces âmes procèdent de leur principe selon une
raison moins simple et plus déterminée, à savoir l'intention du vivant: en
tant qu'âmes liées à des corps, la vie représente, en effet, leur raison
formelle première32. Les anges et les âmes humaine sont par contre
les réalités spirituelles les moins simples et les plus déterminées: leur
raison formelle ne réside plus dans l'intellectualité pure et simple,
mais en quelque chose qui compose avec elle: une faculté inférieure à

l'intellect (phantasticum) chez l'ange et la rationalité chez l'homme33.
Du fait de cette plus grande détermination, les anges et les âmes
humaines sont assimilables à la raison d'individus: «ita etiam sumamus
proprietatem et rationem individui in infïmis intellectibus secundum
maxime determinatam intentionem (scilicet) rationale»34. Nous
rencontrons ainsi l'individualité aux degrés les plus bas de la hiérarchie

des réalités spirituelles: ici l'individualité est synonyme de la plus
grande détermination et de l'universalité la plus restreinte, et par
conséquent de la plus grande imperfection dans l'ordre intellectuel35.

29 Ibid. 52; STEFFAN 215; voir également l'analyse de M.R. PAGNONI-STURLESE,
«La Quaestio utrum in Deo sit aliqua vis cognitiva inferior intellectu di Teodorico di
Freiberg», in: Xenia Medii Aevi, cit. supra (note 4), 101-139.

30 Cf. De cogn ent. sep. 75-77; STEFFAN 237-240.
31 Uber de causis, prop. 10; PATTIN 158, l'être est le terme premier et le plus

universel de la création; cf. Thierry de Freiberg, De int. II, 15; MOJSISCH 156.
32 Ibid. 16; MOJSISCH 157.
33 Ibid. 17; MOJSISCH 158; pour le statut des anges et des âmes voir M.R.

Pagnoni-Sturlese, «LaQuaestio ...», cit. supra (note 4), 108-116.
34 Ibid.
35 «In separatis [...] quanto sunt universaliora, tanto magis sunt in actu, et quanto

magis recedunt ab universalitate, tanto magis recedunt ab actu et cadunt in esse

Potentiale», ibid. 14; MOJSISCH 156.



104 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

Cette imperfection, résultant d'un plus grand éloignement par
rapport au principe premier, est le signe d'une différence des anges et
des âmes humaines qui confirme leur altérité dans la hiérarchie des

étants spirituels. Ceci est particulièrement évident en ce qui concerne
les âmes humaines: la discursivité de leurs processus cognitifs est

opposée à l'intellectualité de ce qui existe comme intellect toujours en

acte et qui par conséquent «semper eodem modo se habet»36.
L'intellectualité pure, en effet, est définie par l'identité parfaite avec soi, ce

qui représente le fondement de la causalité essentielle. La rationalité

par contre consiste en une discursivité qui manifeste, de par la
succession temporelle qu'elle implique, la non-identité, le non eodem modo

se habere de ce qui existe comme substance rationnelle, plutôt que
comme intellect pur et simple. De cette non-identité et du caractère
accidentel de l'agir résultent d'ailleurs une certaine potentialité et une
passivité qui placent les âmes humaines et les anges en quelque sorte
aux antipodes de l'actualité pure et parfaite des intellects par essence.
En effet, ce qui n'est pas intellect-toujours-en-acte est forcément
intellect-en-puissance37; or, les anges et les âmes humaines sont ainsi

constitués, car en raison de leur éloignement par rapport au principe
recedunt ab actu et cadunt in esse potentiate38. La non-identité des anges et
des âmes rationnelles signifie donc altérité par rapport à l'intellectualité

pure et toujours actuelle. Dans l'ordre des réalités intellectuelles

l'individuel est synonyme d'altérité par rapport à la coïncidence
parfaite avec soi qui caractérise les intellects par essence.

Au terme de cette deuxième approche, nous sommes ainsi amenés

à constater que même dans l'ordre des entités séparées il y a une

rupture entre ce qui est purement intellectuel et ce qui ne l'est pas,
entre ce qui est identique à sa propre essence et ce qui ne l'est pas,
entre ce qui agit par sa propre essence et ce qui ne peut le faire: une

rupture entre l'ordre essentiel des uns et l'ordre accidentel des autres.
Et puisque ce clivage coïncide avec celui qui sépare l'universel du
particulier et le spécifique de l'individuel, on peut en conclure que
l'individuel comme tel est réduit à une condition d'altérité irréductible à

l'ordre essentiel: rien, en effet, ne saurait combler l'écart inscrit dans

l'ange et dans l'âme humaine entre leur substance et leur agir, entre

36 Ibid. 17; MOJSISCH 158.
37 «Proprium est substantiae agere et pati, substantiae, inquantum est in actu,

proprium et per se proprium est agere, pati autem est ei, quae est in potentia», De

cogn. ent. sep. 6, 1; STEFFAN 172.
38 De int. II, 14; MOJSISCH 156.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 105

l'identité de leur essence fondatrice et l'altérité de leur existence
individuelle.

Troisième approche: le rapport entre l'intellect et l'âme dans l'être humain

Thierry nous fournit une troisième voie d'approche de la réalité
individuelle dans sa conception de l'âme humaine et de ses deux facultés

cognitives prinipales: l'intellect agent et l'intellect possible.
Il est utile de préciser d'abord quel est le rapport entre l'intellect

agent et l'âme: selon Thierry, il s'agit là d'une relation causale dans

laquelle l'intellect agent est cause essentielle de l'âme39; par conséquent,
l'intellect agent «est essentiellement identique à l'essence de l'âme»40.

Il ne s'agit pas, cependant, d'une identité au sens univoque, qui ferait
de l'essence de l'âme la même chose que l'essence de l'intellect, mais
d'une identité par mode de causalité: causaliter. Cela veut dire qu'il se

produit ici, comme dans toute relation causale de ce type, une identité
essentielle qui admet en même temps l'altérité dans l'être (secundum
aliud esse) — cette altérité étant censée sauvegarder la subordination
de l'âme par rapport à sa cause41. Thierry affirme clairement cette
dépendance lorsque, voulant préciser sa pensée à l'aide de la doctrine
aristotélicienne des causes, il assimile la causalité de l'intellect agent
envers l'âme à la causalité efficiente42: «(intellectus agens) praehabet
essentiam talis rei (sc. animae) nobiliore modo, quam eadem res sit in
seipsa, quod proprium est causae effïcientis». Ce même rapport est

exprimé également par une formule que notre philosophe utilise plus
volontiers: celle de «principe causal». Cette formule préserve, en effet,
sa pensée d'une interprétation erronée qui irait dans le sens d'une
inhérence formelle de l'intellect par rapport à l'âme. En réalité, selon
l'ordre des choses que Thierry appelle «ordo naturalis providentiae»,
l'intellect n'est pas la forme de l'âme humaine43, mais son principe
causal intrinsèque. Il est ce à quoi l'âme doit ce qu'elle est, sans pour
autant que l'intellect appartienne essentiellement à l'âme à la manière
dont l'acte substantiel appartient (essentiellement) à son sujet. Grâce
à cette précaution, notre philosophe peut affirmer que l'intellect agent
en tant que principe causal est la «principalis portio animae rationa-

39 Ibid. II, 2; MojSISCH 147-148.
40 Ibid. II, 8; MojSISCH 151.
41 Ibid. II, 10; MOJSISCH 153.
42 Ibid. II, 9 et II, 11; MojSISCH 152 et 154.
43 Ibid. II, 8; MojSISCH 151-152.



106 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

«principalis portio animae rationalis»44, mais qu'il n'est pas l'âme toute
entière, et ce d'autant plus que l'âme est forme d'un corps45. Pour
cette raison, notre auteur insiste sur l'idée qu'il y a quelque chose dans
l'âme par quoi elle n'est pas unie au corps comme forme: autrement
dit, l'âme exerce des opérations dont le corps n'est pas le sujet, mais
seulement l'instrument46. Cette intraneitas toute particulière n'est autre

que celle de l'intellect agent, identifié à une intimité de l'âme qui
rappelle l'abditum mentis d'Augustin. Concevoir l'intellect agent comme
n'étant pas forme à la manière des formes substantielles permet alors
de sauvegarder à la fois sa fonction de principe et son intériorité par
rapport à l'âme. Cette intériorité n'est cependant pas la plus parfaite
que l'on puisse concevoir dans leur relation. Elle est certes la plus
grande intimité réalisée dans la condition présente, selon l'ordre de la

providence naturelle, mais il y a une intraneitas encore plus grande,
totale et parfaite, qui s'accomplit lorsque l'intellect est uni à l'âme
comme forme selon le modèle indiqué par Averroès47: en vertu de

cette union, l'âme connaît par la même intellection par laquelle l'intellect

agent lui-même connaît, et c'est pourquoi cette union est la
condition sina qua non de la vision béatifïque.

Il importe de souligner que dans ce type d'union l'intellect et
l'âme deviennent un seul et même sujet — on connaît d'ailleurs le
développement que cette idée trouvera chez Maître Eckhart, notamment

dans la doctrine de la filiation divine de l'âme humaine48. Or, il
se trouve qu'une telle union de l'intellect agent avec l'âme est une
possibilité que Thierry réserve à l'au-delà49: par conséquent, dans notre

condition présente, nous ne pouvons pas connaître de la même

44 Ibid. 11,10; Mojsisch 153.
45 Voir à ce propos A. De LIBERA, Introduction à la mystique rhénane. D'Albert

le Grand à Maître Eckhart, Paris 1984, 200.
46 Cf. De int. II, 3-5; MOJSISCH 148-149.
47 Cf. De visione beatifica 4.2.1; Mojsisch 106. Celui de la continuation ou

conjonction de l'âme avec l'Intellect séparé est un thème dérivé d'Averroès et déjà
présent chez Albert le Grand: cf. A. De LIBERA, Albert le Grand, cit. supra (note 9),
234.

48 Cf. A. De Libera, Introduction cit. supra (note 45), 168-171; 200; 238-
242.

49 Cf. B. MOJSISCH, La psychologie philosophique d'Albert le Grand et la théorie
de l'intellect de Dietrich von Freiberg, in: Archives de philosophie 43 (1980) 692-693.
Selon R. IMBACH, «l'union entre Dieu et l'homme est déjà réalisée, mais la vision
béeatifique sera la conscience de cette union»; cf. Le néoplatonisme médiéval, Proclus
latin et l'école dominicaine allemande, in: Revue de théologie et de philosophie 110 (1978)
436.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 107

façon que l'intellect agent, car ici-bas il ne nous est pas uni comme
forme, mais seulement comme principe de nos intellections: «Ex hoc
enim nunc secundum statum huius vitae non intelligimus ea intellec-
tione, qua ipse intelligit, quia secundum hune statum non est nobis
unitus ut forma, sed solum ut principium intellectorum in nobis»50.

L'intellect agent et l'âme ne sont donc pas ici-bas un seul et même

sujet. De la sorte, on est amené à constater un écart entre l'âme et son
principe, un écart d'autant plus paradoxal que ce principe est intrinsèque

à l'âme et qu'il représente même ce qu'elle a de plus intime. Cet
écart dénonce l'altérité de l'âme, et à plus forte raison celle de
l'individu humain, par rapport à son fondement51.

Cette considération va être confirmée par un regard sur le rapport
entre l'intellect agent et l'intellect possible. Le premier, en effet, est le

principe des opérations intellectuelles dans l'être humain, mais il n'en
est pas le principe unique et immédiat, car si tel était le cas, l'âme
connaîtrait de la même manière que l'intellect agent. Cet intellect est

en réalité principe d'intellection par la médiation nécessaire de
l'intellect possible. L'intellect possible apparaît dès lors comme le propre
de l'homme dans sa condition présente; il est le Heu de la rationahté
humaine: «Sic dicendum de potentia intellectiva possibih, sc. quod
homo dicitur et est potentia intelhgens secundum puram habihtatem
receptivam speciei intelHgibihs»52. Puisque l'homme doit sa capacité
intellective à l'intellect possible, il est utile de préciser que celui-ci est

une pure possibihté et ne possède aucune nature positive53. Il doit son
entière entité à l'intellect agent qui le produit en produisant la forme
intelhgible: celle-ci représente l'essence totale de l'intellect possible,
qui n'existe qu'en tant que constitué par l'intellect agent comme
forme ou espèce de la réahté connue54. Cette dépendance totale ne
saurait cependant être comprise comme coïncidence ou comme iden-

50 De vis. beat. 4.2.1 et 4.3.4; Mojsisch 107 et 122.
51 A partir de cette constatation nous ne pensons pas que le statut de l'intellec-

tualité que Thierry explicite à propos de l'intellect agent puisse être transposé tout
court à la faculté intellectuelle de l'individu humain, comme le suggère B. MOJSISCH
dans l'article: («Causa essentialis> bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckkart», in:
Von Meister Dietrich zu Meister Eckhart, cit. supra (note 14), 110.

52 De int. III, 7; MOJSISCH 182. Ceci vaut d'ailleurs aussi pour l'ange: cf. M.R.
Pagnoni-Sturlese, «LaQuaestio ...», cit. supra (note 29), 115.

53 Cf. ibid. II, 2; MOJSISCH 147.
54 Cf. ibid.; De vis. beat. 3.2.9.7—9; MOJSISCH 98—100. Par cette conception

Thierry «polemizza contro tutta una tradizione medievale che <entifîcava> l'intelletto
possibile»: M.R. PAGNONI-STURLESE, «LaQuaestio ...», cit. supra (note 29), 135.



108 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

tité de l'intellect possible avec l'intellect agent: bien au contraire, elle

ne fait que souligner leur rapport de subordination. Ce rapport
hiérarchique, qui s'étend aux autres facultés cognitives — cogitative et
sensitive —, est fortement accentué par Thierry, qui insiste sur le fait que
chaque faculté ne peut dépasser son niveau propre. C'est la raison

pour laquelle «intelligens per speciem non attingit id, quod intelligitur
per essentiam, nec a parte intelligentis nec a parte rei intellectae nec a

parte intelligibilis operationis»55. Incapable de saisir l'essence, l'intellect

possible se tient dès lors non seulement à l'extérieur des choses,
mais également à l'extérieur de son principe56, et en quelque sorte en
dehors de lui-même: en effet, ne pouvant connaître sa propre essence,
il ne se connaît que comme «autre»57. Je renvois sur ce point à l'analyse

de F.-X. Putallaz et je retiens sa conclusion, à savoir que ce

processus d'autoconnaissance est «tout empreint d'extériorité [...]» et
«n'échappe pas à l'objectivation de soi [...]; l'intellect (possible) ne

peut se connaître que comme autre que soi»58. Ainsi, s'il est vrai que
l'intellect possible est autoconscience, comme le soutient B. Moj-
sisch59, il n'en reste pas moins qu'il est conscience de soi comme
«autre». Cette altérité de l'intellect possible par rapport à soi retentit
sur le sujet individuel. En effet, bien que l'intellect agent soit le principe

causal de l'âme humaine, sa racine et sa source60, il se tient en

quelque sorte en retrait par rapport à elle, dans une intimité plus
intime que celle de l'âme vis-à-vis d'elle-même. Nous tenons là —

comme a souligné A. de Libera — «un théorème philosophique
fondamental», à savoir que «l'activité de l'intellect agent ne se produit pas
dans l'âme, mais dans le Fond de l'âme, elle est ce Fond lui-même.
Elle se manifeste ensuite dans l'âme par la pensée extérieure avec qui
elle est identique, mais dont elle se distingue précisément en ce qu'elle
en est la cause»61. Or, puisque l'être humain ne pense que par
l'intellect possible, il se voit privé d'une relation de coïncidence avec

55 De vis. beat. 3.2.9.11; MOJSISCH 101.
56 Cf. De int. III, 36; MOJSISCH 208. Pour l'altérité par rapport aux choses voir

M.R. Pagnoni-Sturlese, «LaQuaestio ...», cit. supra (note 29), 106.
57 Cf. ibid. 3.2.9.12; MOJSISCH 103.
58 Cf. Conscience et connaissance de soi de Thomas d'Aquin à Thierry de

Freiberg, Paris 1991, 303-380. Sur l'extériorité de l'intellect possible voir également
A. De Libera, Introduction cit. supra (note 45), 194.

59 Cf. «Sein als Bewusst-Sein. Die Bedeutung des ens conceptionale bei Dietrich
von Freiberg», in: Von Meister Dietrich cit. supra (note 14), 101.

60 «Radix et fons», De vis. beat. 2-3; MOJSISCH 66.
61 Cf. Introduction cit. supra (note 45), 204—205 et 177.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 109

avec son moi intime et véritable. L'individu se trouve dans une
situation d'altérité par rapport à son fondement: comme l'intellect
possible par lequel il connaît, l'individu ne se connaît lui-même que
comme autre que soi. L'altérité que nous avons vu frapper l'individuel
et le marginaliser par rapport à l'ordre essentiel, s'insinue à présent
dans l'être humain comme altérité de son existence individuelle par
rapport à son identité essentielle62.

Quatrième approche: l'individualité de l'intellect

La quatrième et dernière voie d'approche de la réalité individuelle
relève de la conception théodoricienne de l'individualité de l'intellect.
Cette théorie nous conduit au coeur du problème: il s'agit, en effet, de

considérer l'intellect en tant qu'il est présent dans chaque être
humain et de préciser par là le statut de l'individu dans la conception du

philosophe de Freiberg. Bien que notre philosophe ne cache pas sa

prédilection pour l'intellect comme entité conceptuelle, universelle et
séparée, il est néanmoins convaincu que la théorie avérroïste de l'unicité

de l'intellect est erronée63, raison pour laquelle il s'emploie à

prouver sa présence dans chaque individu64. L'individualité signifiant
la plus grande détermination, il faut se demander comment l'intellect,
qui est le pouvoir de l'universel, peut-il être déterminé et par là-même
individué. Le principe d'individuation consiste d'après Thierry dans

l'adjonction de parties au noyau essentiel d'une réalité: «Habere partes
posteriores toto»65. Dès lors, si on le considère en tant que séparé,
l'intellect agent n'est pas «stricto sensu» individuel, bien que comme
principe de la connaissance rationnelle, il soit la réalité la plus
déterminée dans l'ordre des étants conceptuels: cette détermination permet

de l'envisager comme individu, mais dans un sens équivoque par

62 Dans le De visione beatifica nous trouvons une affirmation ultérieure de

l'impossibilité d'une «immediatio» entre l'intellect agent et l'intellect possible en
cette vie: «dico rationabile esse hoc et non dico necessarium esse, quia huiusmodi
non fit ex necessitate ordinis, qui attenditur in Providentia naturali, sed contingit ex
sola Dei gratia ...» (4.3.2 et 4.3.3; MOJSISCH 114 et 122).

63 Cf. De int. III, 10-12; MOJSISCH 185-186.
64 Ibid. 11,13; MOJSISCH 155.
65 Ibid. II, 18; MojSISCH 158; II, 27; MOJSISCH 165; De luce et eius origine 10;

Rehn 17.



110 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

rapport à l'individualité des choses matérielles66. Par contre, si on le

considère dans sa relation à l'âme, il forme avec elle une unité essentielle

possédant des parties qui lui sont postérieures (des «parties
qualitatives substantielles»): grâce à cette relation à l'âme, l'intellect est
alors individué67. Un deuxième argument est invoqué en faveur de la

même conclusion: l'intellect agent possède, par sa propre nature, des

relations réelles (respectas reales naturales) par lesquelles il peut être
lié à une substance individuelle (qu'il s'agisse d'une âme ou d'un
ange); en tant que postérieures à l'essence, ces relations jouent le rôle
de principe d'individuation de l'intellect68.

Après avoir ainsi démontré que «intellectus est quoddam indivi-
duum», le philosophe de Freiberg est amené, par cohérence avec son
système, à placer l'intellect individué au même niveau que les autres
entités individuelles. De ce fait, à partir de l'idée que les individus
comme tels ne se trouvent qu'accidentellement dans la nature69, il en
vient à affirmer que, du point de vue de l'ordre des choses, l'intellect
individué ne possède qu'une réalité accidentelle70, de même que l'âme
rationnelle et l'être humain dont il est le principe. Toutefois, cette ac-
cidentalité ne transforme pas l'intellect-substance en un intellect-
accident de l'âme-sujet: c'est un aspect que K. Flasch71 et R. Imbach72

ont souligné à juste titre en montrant ce qui sur ce point oppose
Thierry à Thomas d'Aquin. L'intellect agent reste le principe causal de

l'âme, mais son lien naturel (respectas realis naturalis) avec une âme

individuelle particulière lui fait partager sa condition d'individu et par
conséquent son accidentalité dans l'être73. Autrement dit, l'acciden-
talité dont il est question ici n'est pas celle de ce qui appartient à une

66 Cf. De int. II, 17; MOJSISCH 158. K. FLASCH, Kennt die mittelalterliche
Philosophie die konstitutive Funktion des menschlichen Denkens?, in: Kant-Studien

63 (1972) 198.
67 De int. II, 18-19; MOJSISCH 158-159.
68 Ibid. II, 27; MOJSISCH 165-166.
69 Ibid. II, 20; MOJSISCH 161.
70 «Quantum ad ordinem et cursum naturae invenitur accidentaliter in esse», ibid.

II, 21; MOJSISCH 161.
71 Cf. Zum Ursprung der neuzeitlichen Philosophie im späten Mittelalter, in:

.Philosophisches Jahrbuch 85 (1978) 11.
72 Cf. Gravis iactura verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation der Schrift

De ente et essentia Dietrichts von Freiberg O.P., in: Freihurger Zeitschriftfür Theologie und

Philosophie 26 (1979) 386-387.
73 Cf. De int. II, 19; MOJSISCH 159.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 111

substance et ne peut en être séparée74, mais c'est une accidentalité qui
marque la condition individuelle comme telle. Cette signification est
confirmée par l'idée capitale que l'intellect individué n'est pas soumis
à un ordre par soi, mais se rapporte aux autres intellects de même
espèce de manière accidentelle75. Nous retrouvons ainsi la même
considération rencontrée lors des deux premières approches de
l'individuel: ce qui n'exerce pas une causalité essentielle est extérieur à

l'ordre des choses par soi et se voit donc relégué dans un «ordre»
accidentel.76 Nous sommes alors amenés à constater que l'appréciation

négative de l'individuel investit également l'intellect en tant
qu'individué77. Faut-il en conclure que la condition accidentelle de

l'être humain, dont l'intellect agent reste pourtant le principe essentiel,

prend le dessus sur la substantialité de l'intellect en tant que réalité

conceptuelle? Ou faut-il simplement constater qu'on a à faire avec
un intellect qui subsiste78 en tant qu'activité cognitive toujours en acte

tout en ayant une existence accidentelle par le Hen naturel qui le
rattache à une âme individuelle79? Sans vouloir apporter une réponse
définitive à ces questions, j'aimerais néanmoins souhgner un fait par-
ticuher, à savoir que dans l'effort de répondre à la «question
redoutable» de l'unicité de l'intellect suscitée par le péripatétisme gréco-
arabe, Thierry est amené inévitablement à souder davantage l'intellect
à l'individu humain jusqu'à le soumettre à la même condition
accidentelle80. Cette problématique révèle une forte tension entre la

74 Voir à ce propos R. IMBACH, Metaphysik, Theologie und Politik. Zur
Diskussion zwischen Nikolaus von Strassburg und Dietrich von Freiberg über die
Abtrennbarkeit der Akzidentien, in: Theologie und Philosophie 61 (1986) 359-395; du
même auteur, Gravis iactura verae doctrinae. Prolegomena zu einer Interpretation der
Schrift De ente et essentia Dietrichs von Freiberg, in: Freihurger Zeitschrift für Philosophie

und Theologie 26 (1979) 405-406.
75 Cf. De int. II, 21; MOJSISCH 161: «sic non subiacet alicui ordini, qui sit per se».
76 En réalité, ce qui est accidentel et ne s'inscrit pas dans un réseau de rapports

hiérarchiques nécessaires ne forme plus un ordre à proprement parler.
77 «Et sic necessarium est intellectum possibilem esse accidens quantum ad esse

naturae», De int. III, 8; MOJSISCH 183.
78 C'est en ce sens qu'il est substance: cf. B. MOJSISCH, «Dynamik und Vernunft

bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart», in: Abendländische Mystik im
Mittelalter, hrsg. von K. Ruh, Stuttgart 1986, 135.

79 A propos de ce lien, Thierry emploie également le terme de dépendance: «et

per consequens (intellectus et anima) a se invicem mutuo dependent», De int. II, 10;
MOJSISCH 154.

80 B. MOJSISCH, qui valorise l'analyse théodoricienne de l'intellect, reconnaît

pourtant qu'il y a là un «Signum für die Relativität und Kontingenz des einzelnen



112 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

conception de l'intellect en tant que rattaché à l'ordre essentiel des

réalités conceptuelles et la considération du même intellect comme
naturellement lié à l'âme humaine rationnelle81. Si de toute évidence la

première perspective domine la réflexion de notre auteur, négliger la
deuxième signifierait en quelque sorte compromettre la capacité
humaine de penser de manière autonome, ce qui dans la conception du

philosophe de Freiberg paraît tout aussi impensable82.
Pour renouer avec notre question de départ, il faut constater que

cette quatrième voie d'approche n'apporte pas de changement dans

l'appréciation de l'individu par rapport aux démarches précédentes: ici
aussi, l'individuel est de l'ordre de l'accidentel. Qu'une réalité aussi
noble que l'intellect, image de l'Absolu en l'homme, soit individué
dans l'âme, donc ne relève pas l'individu humain de sa condition
d'infériorité par rapport aux réalités qui s'inscrivent dans un ordre
essentiel. Au contraire, c'est l'intellect lui-même qui semble être ramené

Intellekts in seiner Naturhaftigkeit», et que «Allein unter der Rücksicht der
naturhaften Akzidentalität des intellectus possibilis besitzen die Argumente Gültigkeit, die
Dietrich gegen Averroes ins Feld führt», in: Die Theorie des Intellekts bei Dietrich
von Freiberg, Hamburg, 1977, 57 et 73. A. DE Libera voit dans cet effort
l'originalité de Thierry, qui consiste à «placer paradoxalement le plus lointain au coeur
même de la plus grande proximité: celle du Soi. Cette identification est le geste
inaugural de la mystique rhénane»: Cf. Introduction cit. supra (note 45), 187.

81 Cette tension tient entre autres à ce que «Der Begriff intellektueller Substan-
tialität wird definiert als Gegensatz zu dem empirischen Individualität»: cf. K. FLASCH,
Kennt die mittelalterliche Philosophie cit. supra (note 66), 203. Le même auteur
évoque la problématicité de l'individualité de l'intellect chez Albert le Grand dans
l'article «Von Dietrich zu Albert», in: Albert der Grosse und die deutsche
Dominikanerschule, in: Freiburger Zeitschrift für Theologie und Philosophie 32 (1985) 24. La
tension relevée chez Thierry est probablement apparentée à cette affirmation d'Albert
le Grand: «videtur intellectus prout est aliquid naturae animae esse individuus, et
tamen prout emittit actiones intelligendi esse in virtute universali, licet individuus
ponatur secundum quod est forma hominis, tamen secundum suam potestatem et

quantum est potentia lucis spiritualis, universalis est», De intellectu et intelligibili I,
I, 7; BORGNET 488. Sur la question de l'individuation chez Albert le Grand voir
également: H. AnZULEWICZ, Grundlagen von Individuum und Individualität in der

Anthropologie des Albertus Magnus, in: Miscellanea mediaevalia 24 (1996) 124—160;
A. SPEER, «Yliathin quod est principium individuandi. Zur Diskussion um das Indivi-
duationsprinzip im Anschluss an prop. 8(9) des Uber de causis bei Johannes de Nova
Domo, Albertus Magnus und Thomas von Aquin», in: ibid., 267—286; J. HACKETT,
«Albert the Great», in: Individuation in Scholasticism. The Later Middle Ages and
the Counter-Reformation, New York 1994, 97-115.

82 Voir supra, note 80: B. MojSISCH a souligné que la validité des arguments de

Thierry contre la théorie avérroiste de l'unicité de l'intellect repose précisément sur
l'accidentalité de l'intellect selon l'ordre de la nature.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 113

en quelque sorte à cette condition: Thierry ne l'avait-il pas déjà
caractérisé comme le plus déterminé dans l'ordre des réalités
conceptuelles83?

Ri".marques conclusives

Au terme de cette brève analyse de la situation de l'individuel dans la

pensée de Thierry j'aimerais formuler trois remarques conclusives:
1. Les quatre chemins que nous avons parcourus nous ont tous

montré que dans l'univers de Thierry de Freiberg il n'y a pas de place

pour l'individuel comme tel. Dans le meilleur des cas il est situé au
dernier échelon d'un ordre hiérarchique, dont il ne fait partie qu'en
tant qu'élément d'un tout qui le dépasse. Philosophiquement parlant,
l'individuel est un phénomène accidentel, soustrait à cet ordre
essentiel ou «par soi», qui selon Thierry représente l'horizon structurel
de ce qui subsiste véritablement. C'est la raison pour laquelle
l'individuel, y compris l'individu humain, n'a pas de consistance
philosophique proprement dite: il s'inscrit dans la totalité de la nature
comme une entité accidentelle, insignifiante, dont l'ordre des choses

pourrait très bien se passer. En effet, pour Thierry comme pour son
confrère Thomas d'Aquin — le plus célèbre des communiter loquentes — la

perfection de l'univers réside dans le nombre et l'ordre des espèces84.

C'est donc au niveau des espèces — c'est-à-dire de l'universel le plus
déterminé — que s'arrête l'ordre essentiel de l'univers et l'intelligibilité
que la raison peut y cueillir: en effet, «Individui enim inquantum in-
dividuum non est ratio proprie»85. Ce qui est inférieur à l'espèce est

en réalité en dehors de cet ordre, il lui est extérieur, il en représente
l'altérité. Cette altérité signifie inconsistance dans l'être: l'existence ou
la non-existence de l'individuel n'ajoute ni n'enlève rien à l'ordre et à

la beauté de l'univers. Plus que d'une difficulté à penser l'individuel, il
s'agit-là d'un refus à intégrer celui-ci dans une vision d'ensemble axée

83 «Maxime determinatum quid in ordine intellectualium», in: De int. II, 17;
MOJSISCH 158.

84 Ibid., II, 20: «Consistit autem eius perfectio principaliter in numéro et ordine
specierum entis»; Thomas d'Aquin, Summa c. Gent. II, 45: «Est igitur ad perfectio-
nem universi pertinens quod sint etiam diversae rerum species»; ibid. II, 93: «Mul-
tiplicatio igitur specierum plus addit nobilitatis universo quam multiplicatio indivi-
duorum in una specie»; Qu. disp. de spiritualibus creaturis, a. 8: «in omnibus indi-
viduis unius speciei non est ordo nisi secundum accidens Quae autem specie
différant, ordinem habent per se et secundum essentialia principia».

85 De vis. beat. 1.2.1.1.2.; MOJSISCH 37.



114 Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu

sur l'unité et la rationalité de l'univers. L'individuel représente en
quelque sorte une rupture à l'intérieur du système.

2. Cette conception retentit sur l'être humain, qui en tant
qu'individu semble égaré dans l'accidentalité de son existence et dans
l'extériorité des choses. Exclu de l'ordre essentiel, il ne peut jouir des

prérogatives de cet ordre, dont la plus importante est celle de l'identité

avec soi: l'individu humain «habet se ex additione ad essen-
tiam»86. Ce «plus» est en réalité un «moins», car c'est la négation de la
coïncidence avec soi. Si l'individu humain peut être récupéré dans
l'ordre par le biais d'une réduction à son principe, il n'en reste pas
moins que dans sa condition présente, sur le plan de l'existence, il se

connaît comme autre par rapport à son essence et n'échappe donc pas
au schéma de l'objectivation et de l'extériorité. A plus forte raison il
ne peut connaître ses objets par essence, mais seulement par les

raisons universelles qu'il produit en constituant l'objectivité des choses.
Selon l'idéal intellectuel de notre philosophe, il semble que l'individu
ne pourrait dépasser cette condition d'extériorité qu'en annulant son
individualité-même dans l'identité d'une essence dont les intelligences
séparées représentent le modèle. Comme l'a noté M.R. Pagnoni-
Sturlese: «Teodorico non è rimasto indifferente al fascino delle intelli-
genze, delle anime dei cieli, di queste potenti cause essenziali...»87. On
pourrait ajouter que le charme de l'universel l'a séduit au point de

reléguer dans l'ombre la multiplicité infinie des particuliers88. Mais il
est vrai également que grâce à cette prédilection pour l'essentiel,
Thierry a réussi à dire avec une force remarquable l'enracinement de

l'être humain dans un Absolu présent et distant à la fois89, source
intime en même temps qu'altérité de l'individu.

3. Le désir de saisir l'intelligibilité des choses avait suscité

l'exigence d'unifier la réalité pour en dégager la rationalité intrinsèque:
la doctrine de la causalité essentielle répondait précisément à ce
besoin90. La rationalité de l'univers qui en résultait demandait à son tour
d'exclure ce qui, étant irréductible à l'ordre, était par là-même irra-

86 De int. II, 21; MojSISCH 161.
87 Cf. «Filosofïa délia natura ...», cit. supra (note 14), 124.
88 Sur le primat de l'universel chez Thierry voir R. IMBACH, Gravis iactura cit.

supra (note 74), 410.
89 Voir à ce propos les considérations d'A. De LIBERA, Introduction cit. supra

(note 45), 205.
90 Voir à cet égard L. STURLESE, «Il De animatione caeli...», cit. supra (note 4), 206.



Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu 115

tionnel. L'existence individuelle se présentait aux yeux de Thierry
comme accidentelle, multiple et désordonnée: c'était une nécessité
inhérente au système que de l'évacuer au profit de l'intelligibilité parfaite
de l'univers.


	Remarques sur l'identité de l'intellect et l'altérité de l'individu chez Theirry de Freiberg

