Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Considérations presque philosophiques sur les commentaires de la
Politique d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin

Autor: Cheneval, Francis

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761093

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANCIS CHENEVAL

Considérations presque philosophiques
sur les commentaires de la Po/itigue

d’Albert le Grand et de Thomas d’Aquin

L. Introduction

Avec le commentaire d’Albert le Grand sur la Politigue d’Aristote,
nous nous trouvons presqu’au commencement de 'importante tradi-
tion des Aristotelica Politica, une tradition qui a gardé sa signification au
moins jusqu’a la fin du XVIII¢ siecle et que 'on a plusieurs fois es-
sayé de ressusciter en cours de notre siccle!. Je dis «presqu’au com-
mencement» pour deux raisons: la premiere est que nous ne savons
pas avec certitude si c’est le commentaire de la Politigne d’Albert ou
celui de Thomas qui est antérieur. Deuxiemement, on oublie trop
souvent de mentionner que le texte de la Politigue que commentaient
Albert et Thomas, était déja accompagné de gloses explicatives. L’ap-
pareil critique de I’édition I éonine’ du commentaire de Thomas illustre
dans quelle mesure ces gloses étaient importantes pour les deux mai-
tres, dans leur compréhension du texte.

! Pour le texte, cf. ALBERT LE GRAND, Opera Omnia VIII, éd. A. BORGNET,
Paris 1891. Pour la tradition de la Politique d’ARISTOTE et de l'aristotélisme po-
litique cf. C. FLUELER, Rezeption und Interpretation der Aristotelischen Politica im
spiten Mittelalter, Bochumer Studien zur Philosophie, 19, Amsterdam 1992 (2 vol.);
cf. H. DREITZEL, «Der Aristotelismus in der politischen Philosophie Deutschlands
im 17. Jahrhundert», in: E. KESSLER/C.H. LOHR/W. SPARN (éds), Aristotelismus
und Renaissance. In memoriam C.B. Schmitt (Wolfenbiitteler Forschungen, 40),
Wiesbaden 1988, 163-192; IDEM, «Vom Verfall und Wiederaufstieg der praktischen
Philosophie», in: Neue politische Literatur, Wiesbaden 1978, 31-60; W. HUBENER,
«Der Praxisbegriff der aristotelischen Tradition und der Praktizismus der Pri-
moderne», in: Theoria cum Praxi. Zum Verhiltnis von Theorie und Praxis im 17.
und 18. Jahrhundert, Studia Leibnitiana, Supplementa 19 (1980), Wiesbaden, 41-59.

2 Cf. THOMAS D’AQUIN, Sententia libri Politicorum, Opera Omnia Iussu Leonis
XIII P.M. edita, XLVIII, Rome 1971.



Considérations presque philosophiques ... 57

L’intérét de l’historiographie contemporaine pour la Poltigue d’Al-
bert a été jusqu’a présent trées modéré. Tout ce qui a été écrit sur cette
ceuvre peut étre lu en une seule journée. Parmi les rares travaux sur la
Politigue, je mentionne Particle de Gianfranco Fioravanti qui démontre
qu’Albert, au lieu d’expliquer la Politigue pour les latins, I’a plutot in-
ventée, avec la richesse de pensée, d’imagination et de culture géné-
rale qui étaient les siennes® Fioravanti a illustré le fait que les succes-
seurs d’Albert étaient tres prudents en expliquant un texte difficile-
ment compréhensible. Albert, pourtant, donnait des explications qui,
dans une perspective historicophilologique, sont tout simplement
fausses. Fioravanti parle, je cite, de «insalata di storian*. D’autre part,
il n’y a selon ’éminent chercheur italien que peu de commentaires de
la Politigue avec autant de références a la vie politique contemporaine.
Dans ce sens, le commentaire de la Politigue d’Albert est un document
historique de grande valeur.

Il est évident que les grandes analyses de ce commentaire doivent
attendre une édition critique. Concernant le contenu et son impot-
tance pour l’histoire de la philosophie politique, j’aimerais unique-
ment faire remarquer que le commentaire d’Albert mérite 'intérét de
I’historiographie de la philosophie politique, entre autres, parce qu’Al-
bert allie une conception contractualiste de la politique qu’il trouve 77
nuce chez Cicéron, avec la conception naturaliste d’Aristote. La poli-
tique traite, selon Albert, de la fagon dont les lois surveillent et garan-
tissent les contrats. Bien que la notion du contrat soit encore appli-
quée dans le domaine du droit privé, nous trouvons, me semble-t-il,
dans le lien que fait Albert entre contrat commercial et garantie poli-
tique du contrat, une indication expliquant comment et pourquoi,
dans ’histoire de la philosophie politique, la notion du contrat du
droit privé a été appliquée au droit public et a la politique. Le fait

3 Cf. G. FIORAVANTI, Politiae Orientalium et Aegyptorum. Alberto Magno e la
politica aristotelica, in: Annali della Scnola normale superiore di Pisa, Classe di Lettere e
Filosofia, ser. II1/9 (1979) 195-246. Pour d’autres travaux sur Albert et la Politigue
cf. K. BERNATH, «Bildung als politische Aufgabe. Bemerkungen zum Politik-Kom-
mentar Alberts des Grossen», in: A. ZIMMERMANN (éd.), Albert der Grosse. Seine
Zeit, sein Werk, seine Wirkung, Berlin 1981, 134-140; F. BERTELLONI, «Die Rolle
der Natur in den Commentarii in Libros Politicorum Aristotelis des Albertus Magnusy, in:
A. ZIMMERMANN/A. SPEER (éds), Mensch und Natur im Mittelalter, Berlin 1991,
682-700; IDEM, De la politica como scientia legislativa a lo politico secundum naturam
(Alberto Magno receptor de la Politica de Aristoteles), in: Patristica et Mediaevalia 12
(1991) 3-31.

* Cf. G. FIORAVANTI, Politiae Orientalium et Aegyptorum, 233, cf. n. 3.



58 Considérations presque philosophiques ...

qu’Albert propose cette combinaison dans son commentaire de la Po-
litigue d’Aristote est d’autant plus significatif si 'on prend en compte
le fait que l’historiographie de la philosophie politique considere le
contractualisme comme une réaction moderne, principalement iniciée
par Hobbes, contre le naturalisme d’Aristote’. Le texte d’Albert repré-
sente donc une étape ou ces deux traditions étaient encore présentes
d’une fagon complémentaire. La politique détermine et garantit les
contrats selon des critéres qui se basent sur la nature sociale et morale
de ’homme:

Et sic dicit Tullius, quod «principia omnia illa quibus concluduntur
passiones de subjecto, profiscuntur a tribus, scilicet a pari, a pacto, et
judicato» ut scilicet fiat secundum par rei inter communicantes, ne aliter
scilicet velit habere plus in lucro et minus in damno. Hoc enim, ut dicit
Aristoteles in 17 Ethicorum, principium iniquitatis est. Et ut teneantur
pacta, secundum scilicet quod intervenit inter communicantes duos vel
plures: quia leges confirmant pacta. Dicit autem Tullius in fine I Rheto-
ricae, quod dex est jus scriptum asciscens honestum, prohibensque con-
trarium> Profiscuntur etiam a judicato: quia in talibus, quod a principe
ex consilio senatus et seniorum scientium leges et iura maiorum de-
cretum est, legis habet vigorem. Sic igitur patet de subiecto huius
scientiae et passionibus et principiis®.
La conception de la politique présentée par Albert, comme étant le
juge et la garantie de contrats justes est trés proche d’une conception
contractualiste de la constitution du pouvoir politique. La politique
détermine ce qu’est un contrat juste et elle le garantit. Pourquoi alors
ne devrait-elle pas étre congue elle-méme comme contrat? Dans cette
optique, le passage cité pourrait revétir une certaine importance pour
I’histoire du contractualisme moderne qui peut étre congue comme
conséquence du modele présenté par Albert. Il est en tout cas évi-
dent, et cela n’est pas nouveau, que 'on a parlé de contrat dans la
politique bien avant Hobbes, méme dans la tradition aristotélicienne,
et que le contractualisme a évolué d’une fagon graduelle dans I’his-
toire de la pensée politique.
Grace aux répertoires de Winfried Fauser’ et de Christoph Flieler
nous connaissons treize manuscrits, trois fragments et une compila-

> Cf. W. KERSTING, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags,
Darmstadt 1994, 1-18.

6 Albert, Pol. 1, 1; BORGNET VIII, 7b.

T Cf. W. FAUSER, Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen
Uberlieferung = Codices manuscripti operum Alberti Magni, Miinster 1982, 184—
187; C. FLUELER, Die Rezeption, vol. 2, 1-2, cf. n. 1.



Considérations presque philosophiques ... 59

tion de la Pol/itigue d’Albert. La comparaison par exemple avec la Phy-
sica (50 manuscrits), les Mineralia (119 manuscrits), le De anima (51
manuscrits), le de intellectn (65 manuscrits) et la Metaphysica (36 ma-
nuscrits) semble indiquer que la Politigne d’Albert n’était pas tres
importante au moyen age, ni pour la pensée du dominicain, ni pour la
pensée politique en général. Et pourtant, le nombre de manuscrits des
commentaires logiques d’Albert® et de presque tous les commentaires
bibliques est inférieur a celui de la Politigue. Cela s’applique aussi pour
le commentaire des Sentences d’Albert, dont le premier livre nous est
transmis dans sept manuscrits, le deuxiéme dans quatre, le troisiéme
dans douze et le quatrieme dans sept. Les oeuvres pour ainsi dire néo-
platoniciennes d’Albert ne semblent pas avoir eu une dissémination
plus grande que la Politigue: nous connaissons douze manuscrits du De
caelesti hierarchia, huit manuscrits du De ecclesiastica hierarchia, dix manu-
scrits du De divinis nominibus, et treize manuscrits du De mystica theolo-
gia. Dans une perspective quantitative, on ne peut pas affirmer que la
Politigue d’Albert soit moins importante que ses oeuvres «néoplato-
niciennes» ou ses commentaires théologiques. En ce qui concerne la
réception de la Politigue d’Albert, il n’existe aucun travail nous pet-
mettant de nous prononcer sur ce sujet de facon plus exhaustive. Je
ne peux donner ici que deux breves indications. La premiere concerne
le manuscrit le plus ancien de notre commentaire en question. Il s’agit
du manuscrit Vat. /lat. 723, qui date du XIII¢ siecle. Ce manuscrit a été
analysé par Jean Destrez dans son travail pionnier La Pecia dans les
manuscrits universitaires du Xllle et du XIVe siécle’, a une époque ou peu
de gens se rendaient compte de 'importance de la pecia pour la trans-
mission de textes universitaires médiévaux'?. Jean Destrez a révélé
que le manuscrit le plus ancien de la Politigue d’Albert porte mani-
festement les traces d’une répartition en 48 pieces, dont les indi-
cations sont données d’un bout a 'autre. Il s’agit, selon Destrez, d’un
exemplaire parisien, réalisé entre 1270 et 1290. Le travail de Destrez
démontre clairement que le fait qu’un manuscrit soit accompagné

8 De divisione de Boéce (10 mss), des Analytica priora (7 mss) et posteriora (8 mss),
des Topica (11 mss), des De sophisticis elenchis (8 mss), des Quaestiones super des
animalibus (9 mss), du Super Ethica (11 mss), du De XV problematibus (6 mss), des

Problemata determinata (2 mss).

? Paris, 1935.

10 Cela a beaucoup changé. Cf. L.-J. BATAILLON/B.G. GuyoT/R.H. ROUSE
(éds), La production du livre universitaire au moyen age. Exemplar et pecia (Actes
du sym-posium tenu au Collegio San Bonaventura de Grottaferrata en mai 1983),
Paris: Edi-tions du Centre National de la Recherche Scientifique 1988.



60 Considérations presque philosophiques ...

d’indications de pecia constitue une preuve de son origine univet-
sitaire. De plus, les manuscrits en pecia sont des textes dont on a
voulu produire le plus rapidement possible le plus grand nombre de
copies. Un manuscrit a été séparé en cahiers et réparti entre les co-
pistes qui pouvalent ainsi travailler simultanément, en copiant di-
verses parties du meéme livre. Le manuscrit Vat. /at. 723 nous indique
alors que la Politigue d’Albert circulait dans le milieu universitaire pa-
risien et faisait partie de la production des livres par pecia de I'Uni-
versité de Paris, dans les années 70 a 90 du XIII¢ siécle. Sur la liste de
taxation d’André de Sens, datant du 25 février 1304, nous trouvons
onze commentaires philosophiques d’Albert le Grand, mais pas la
Politique'.

Malheureusement, le volume publié par Louis-]. Bataillon, Bet-
trand Guyot et Richard Rouse sur la production du livre universitaire
au moyen age ne préte presqu’aucune attention aux ceuvres d’Albert.
Le manuscrit Vat. lat. 723 n’y est pas mentionné. Une étude de Hu-
gues Shooner, reprise dans le volume mentionné, nous rappelle pour-
tant que le manuscrits Naples, Bibl. Nag., 1. B. 54, qui contient en auto-
graphe de Thomas d’Aquin une reportatio du cours qu’Albert a donné a
Paris pendant année 1247 sur le De caelesti hierarchia du Pseudo-De-
nis, était un exemplar destiné a servir a la reproduction rapide du cours
d’Albert. Curieusement, toutes les copies connues de ce texte pro-
viennent de Pexemplar illisible de Thomas d’Aquin!? Le commentaire
sur le De sensu et sensato contenu dans le manuscrit Vat. borgh. lat. 134
est une autre ceuvre d’Albert qui circulait a 'Université de Paris par
pecia. Comme nous l'apprenons d’un article de Richard et Mary
Rouse, ce codex a été prété par pecia chez Guillaume de Sens, sta-
tionnaire de I'Université de Paris apres 12701

Deuxiémement, il me parait adéquat de prendre note, mal-
heureusement d’une fagon treés superficielle, de I’étape polonaise de la
réception de la Politigue d’Albert. Grace a ’étude et a I’édition partielle

1 1. liste de taxation, officiellement établie et approuvée par les faxafores de
I'université, contenait les frais a payer pour emprunter des pecia. Nous connaissons
deux listes de taxations de Paris: cf. H. DENIFLE/A. CHATELAIN, Chartularium Uni-
versitatis Parisiensis, I, n. 530, p. 604; I, n. 642, p. 107.

12 H.V. SHOONER, «La production du livre par la pecia», dans: L.-J. Ba-
TAILLON/B.G. GuyOoT/R.H. ROUSE (éds), La production du livre universitaire au
moyen age, 25, cf. n. 10.

13 «Guillelmi Senensis est», cf. R.H. ROUSE/M.A. ROUSE, «The Book trade at the
University of Paris, ca. 1250—-1350», in: L.-]. BATAILLON/B.G. GUYOT/R.H. ROUSE
(éds), La production du livre universitaire au moyen age, 58-60, cf. n. 10.



Considérations presque philosophiques ... 61

de P. Czartoryski, et grace au répertoire publié par M. Markowski et
Mme Z. Wlodek, nous savons qu’en 1416 la Po/itigue d’Albert se trou-
vait sur la table de travail de Paul de Worczyn qui l'utilisait explicite-
ment pour faire son exposition du texte d’Aristote et qui insérait des
gloses interlinéaires au texte d’Albert'. Le manuscrit avec le texte de
Paul de Worczyn — et cela nous le savons par les additions de C. Flie-
ler au répertoire de Winfried Fauser!® — est seulement un des quatre
manuscrits cracoviens de la premiere moitié du XVe¢ siecle qui con-
tiennent la Po/itigue d’Albert. Nous pouvons donc constater une ré-
ception assez intensive de cette oeuvre dans I'important centre cultu-
rel qu’était Cracovie au commencement du XV¢ siecle. Cette récep-
tion cracovienne illustre la durée considérable de l'intérét pour la
Politigue d’Albert dans ’histoire de la philosophie médiévale.

Aprés ces remarques générales, j’en arrive au sujet principal de
cette contribution, a savoir, la question du rapport entre la Politigue
d’Albert et celle de Thomas d’Aquin. Les points de comparaison sont
évidemment trop nombreux pour-étre traités dans un modeste article
comme celle-ci. Je me limiterai donc a deux perspectives méthodi-
ques. Premierement, je vais présenter des passages qui indiquent une
relation directe et étroite entre les deux commentaires. Deuxiéme-
ment, et cette démarche est plus originale, je vais faire une comparai-
son de la division du texte d’Aristote que font explicitement Thomas
et Albert, et de la compréhension et systématisation impliquée dans
leurs divisions du texte.

II. Paralléles, dépendances littérales et erveurs communes dans les commentaires
d’Albert et de Thomas sur la Politigue d’Aristote

Dans un premier temps, j’ai beaucoup profité du travail des autres.
J’ai pris Pappareil critique de I’édition Léonine du commentaire de la
Politigue de Thomas d’Aquin, j’ai noté toutes les références au com-

1 Cracovie, BJ 502, f. 123-256. Cf. aussi P. CZARTORYSKI: Gloses et com-
mentaires inconnus sur la Politique d’Aristote d’apres les manuscritss de la Biblio-
theque Jagellone de Cracovie, in: Mediaevalia Philosophica Polonorum 5 (1960) 3-40;
IDEM: Wezesna Recepcja Polityki Arystotelesa na Uniwersytecie Krakowskim, Bres-
lau/Warzovie/Cracovie 1963, 188-190; M. MARKOWSKI/Z.WLODEK, Repertorium
commentariorum medii aevi in Aristotelem Latinorum quae in Bibliotheca Jagel-
lonica Cracoviae asservantur, Breslau 1974, 12-13; C. FLUELER, Rezeption und
Interpretation, 41. Cf. n. 1.

15 1bid., 2.



62 Considérations presque philosophiques ...

mentaire d’Albert et j’ai fait une comparaison des résultats. Comme il
a déja été signalé par les éditeurs de la Léonine, L.-J. Bataillon et H.-
F. Dondaine, la comparaison des textes d’Albert et de Thomas mon-
tre une relation tres étroite entre les deux textes. Il me semble que les
passages les plus significatifs se laissent diviser en cinq catégoties:
Tout d’abord, 1l y a les exemples communs qu’utilisent Albert et Tho-
mas pour expliquer le texte d’Aristote et qui ne se trouvent pas chez
Aristote. Deuxiéemement, il existe des citations identiques aux mémes
endroits. Troisiemement, les deux auteurs donnent des explications
similaires ou identiques de certains mots ou de certains passages de
texte. Cela peut étre affirmé, méme aprés avoir exclu les ressem-
blances qui s’expliquent par I'utilisation commune de dictionnaires ou
par les gloses du texte d’Aristote. Quatriémement, il y a des passages
dans le texte d’Albert et de Thomas qui manifestent une dépendance
littérale, et, cinquiémement, des erreurs communes concernant le con-
tenu dans les deux commentaires en question. Tout cela est illustré
dans I’Appendice I a la fin de cet article. Les explications suivantes se
limitent donc a la présentation des citations communes au méme
endroit dans le commentaire. A mon avis, rien que ces ressemblances
suffiraient 2 démontrer une relation directe et étroite entre les com-
mentaires des deux maitres dominicains.

En considérant les cinq exemples communs que donnent Albert
et Thomas pour mieux expliquer le texte d’Aristote, on note tout
d’abord une différence fondamentale entre Thomas et Albert, a sa-
voir, le fait que le texte de Thomas est beaucoup plus concis et nette-
ment moins détaillé. Dans le premier exemple (Appendice I, 1.1),
nous notons qu’Albert et Thomas, se basant sur une erreur de tra-
duction, donnent I'exemple des oiseaux de proie comme étant des
étres solitaires, isolés de la communauté et belliqueux. Dans le deux-
iéme paralléle textuel (Appendice I, 1.2), Albert et Thomas décrivent
de la méme fagon lopération non artistique, c’est-a-dire purement
manuelle, 2 'aide de ’exemple de I'excavation du champ. Dans le
troisiéme texte (Appendice I, 1.3), Albert et Thomas complétent les
indications d’Aristote concernant les autorités en agriculture avec
’exemple d’un auteur latin, a savoir Palladius. Comme exemple d’un
tout parfait dont les parties sont imparfaites, Albert et Thomas men-
tionnent le numéro six qui est pair et parfait, et qui divisé en deux,
contient le trois, un numéro imparfait et impair (Appendice I, 1.4). A
Loctis, une ville de Calabre, il existait une loi contre la vente des
possessions personnelles. Albert et Thomas complétent dans le texte



Considérations presque philosophiques ... 63

(Appendice I, 1.5) la mention d’une exception a cette loi pour celui
qui doit vendre ses fortunes pour payer une rangon.

L’impression d’une similitude assez frappante en considérant les
exemples communs, donnés par Albert et Thomas, s’accentue quand
on examine les citations identiques placées aux mémes endroits du
commentaire. Il se peut que la référence au premier livre de /’Ethique,
présentée dans I’Appendice I, 2.1, soit un lieu commun ou une for-
mule scolastique. Mais cela ne peut pas étre affirmé dans le cas du
deuxieme texte (Appendice I, 2.2) ou Albert et Thomas citent /Tsagoge
de Porphyre (4,1) dans la traduction de Boéce afin d’illustrer le fait
qu’il existe des hommes et des familles qui naissent pour régner et
d’autres qui sont de par leur nature et leur physique des esclaves. Al-
bert et Thomas citent également le méme texte dans 'exemple 2.3, 2
savoir 7Cor 74, pour justifier la soumission de la femme a ’homme
sous une autorité chrétienne. Dans le texte 2.4 (Appendice I), Albert
et Thomas se réferent au premier livre du Tiwé de Platon pour com-
bler leur lacune en ce qui concerne la Républigue de Platon, invoquée
par Aristote. Un autre paralléle (Appendice I, 2.5), qui ne peut guere
eétre accidentel, se présente dans le deuxiéme livre ou Albert et Tho-
mas mentionnent le De problematibus en se référant a des traditions dif-
férentes de textes pour illustrer le fait que les guerriers, étant donné la
friction permanente de leurs parties génitales contre la selle, sont plus
voluptueux et doivent constamment endurer des sentiments similaires
a ceux qui se produisent lors du coztus.

La relation étroite qui existe entre les commentaires de la Politigue
d’Albert et de Thomas d’Aquin peut aussi étre prouvée par I'indica-
tion d’explications similaires de mots ou de passages du texte. Par
exemple, les barbares se définissent chez Albert ainsi que chez Tho-
mas par le manque de lois et de justice entre eux (Appendice I, 3.1).
Le fait que la maison parfaite doive étre composée d’hommes libres et
d’esclaves est expliqué par les deux auteurs a I’aide d’une référence a
un passage antérieur (1252b10-11), ou Aristote détermine que chez
les pauvres le boeuf remplace le serviteur (Appendice I, 3.2). Dans le
texte 3.4 (Appendice I), 'identification faite par Aristote de la domi-
nation paternelle 2 la domination royale est commentée par Albert
ainsi que par Thomas dans la définition du pouvoir royal comme ple-
nitudo potestatis ou potestas plenaria. Plus frappant encore est le paral-
lélisme entre les explications des mots zuiuria, nocumentum et mors dans
le texte 3.6 (Appendice I), mais ceci pourrait éventuellement s’expli-
quer par des formules juridiques communément connues par Albert



64 Considérations presque philosophiques ...

et Thomas. Dans les passages 4.1 et 4.2 (Appendice I), on remarque
deux relations littérales: Albert et Thomas constatent que I’absence de
communication entre les parties de la cité (4.1) est «contra rationem
civitatis» et ils précisent le mot democraticum avec la formule «id [hoc]
est in favorem populi» (Appendice I, 4.2). Dans la critique textuelle,
on se réfere de préférence aux fautes communes pour établir une
relation entre deux textes. Si nous appliquons cette démarche a notre
tache, nous obtenons encore un argument fort en faveur de la thése
d’une relation directe entre le commentaire de la Politigue d’Albert et
de Thomas. Le passage 5.1 (Appendice I) illustre comment Albert et
Thomas confondent Thessalie et Thessalonique et, dans le texte 5.2
(Appendice I), Albert et Thomas se trompent en identifiant le mode
dorien au septieme et huitieme ton grégorien. Ce fait a été établi avec
une érudition admirable par les éditeurs de I’édition Léoninel®.

Le verdict qu’il faut rendre face aux évidences est assez clair. Il
existe un rapport direct entre le commentaire d’Albert et de Thomas
sur la Politigue d’Aristote. C’est a dire, I'un des deux auteurs a eu con-
naissance du texte de l'autre. Albert et Thomas ne pouvaient pas
travailler a I'aide d’un commentaire grec ou arabe. Cela exclut 'expli-
cation des similitudes par une source commune et rend plausible I'idée
que le deuxiéme commentateur de la Politique ait consulté le premier.
Puisque ni le commentaire d’Albert ni celui de Thomas n’ont, jusqu’a
présent, pu étre datés avec précision, la question qui se pose concerne
donc la direction de la dépendance des deux commentaires.

III. Comparaison de la divisio textus dans les commentaires sur la Politique

d’Albert le Grand et de Thomas d’Aquin

Ce qui suit devient un peu moins incompréhensible si 'on consulte
les tableaux graphiques sur lesquels est illustrée la division que font
Albert et Thomas du texte d’Aristote (Appendice II).

Apres avoir remarqué des parallélismes et similitudes concernant
le contenu et apres avoir réaffirmé la thése d’une relation et dépen-
dance directe des deux commentaires, la comparaison de la fagon dont
les deux maitres divisent et comprennent le texte d’Aristote nous
améne 2 la constatation de différences frappantes et surprenantes.
Une analyse de la division du texte du premier chapitre du livre I

16 £d. Léonine, XLVIII, A 9; cf. n. 2.



Considérations presque philosophiques ... 65

montre déja comment Albert et Thomas structuraient et compre-
naient le texte d’Aristote d’une facon tres différente.

Albert commence son exetcice de la divisio textus avec une bi-
partition générale de 'oeuvre entiere (Appendice II, Albert, chap. 1).
Le livre I traite, selon Albert, de la «perfectio hominis secundum
communicationem virtutis oeconomicaey», tandis que le reste de la Po-
litigue a comme sujet la «perfectio hominis secundum virtutem poli-
ticam sive ctvilem»!”. Chez Thomas, on ne trouve pas une telle divi-
sion entre le livre I et les livres IT a VIII. On peut constater la seule
similitude concernant la structuration du texte dans la facon dont les
deux dominicains, au commencement du premier chapitre, subdivi-
sent le livre premier en procemium (chap. 1) et en partie principale de
oeconomica (chap. 2-9) <Thomas 2—11>. Par la suite, les deux maitres
s’¢loignent 'un de l'autre. Albert divise le premier chapitre en deux
parties auxquelles il donne une importance similaire et qui forment
ensemble le corps du chapitre: <1.1>!8 «per quae et qualiter devenitur
ad scientiam istam»; et <1.2> «excellentia huius scientiae». Thomas
fait deux subdivisions avant d’arriver au corps du chapitre dans la
partie <1.2.3.>. Le résultat est une structuration completement dif-
férente de celle d’Albert. Dans un premier temps, Thomas sépare la
partie ou Aristote traite la dignité de la cité, qui est le sujet de cette
science <1.1>, de la partie ou Aristote fait une comparaison des dif-
férentes parties de la cité <1.2>. La section <1.1>, qui reste isolée, se
subdivise encore en deux <1.1.1 et 1.1.2> et n’entre plus en jeu dans
la suite du texte. Les éléments <1.1/1.1.1 et 1.1.2> de Thomas cor-
respondent chez Albert a I’élément <1.1.1> qui fait partie de la sec-
tion <1.1> «per quae et qualiter devenitur ad scientiam istam». Apres
la premiere subdivision <1.1-1.2>, Thomas divise ’élément <1.2>
en trois parties. Selon Thomas, Aristote discute d’abord une erreur
<1.2.1>, deuxiémement, il montre comment la fausseté de cette opi-
nion peut étre démontrée <1.2.2> et, troisiémement, il propose la vraie
comparaison entre les parties de la cité <1.2.3>. Les éléments <1.2.1>
et <1.2.2> restent isolés et, selon Thomas, Aristote arrive, apres les
avoir traités, au corps du chapitre ou il traite I'idée principale de son
ptologue, 4 savoir, la comparaison des différentes communautés
<1.2.3>. Chez Albert, le texte d’Aristote est 2 nouveau structuré d’une
facon tres différente. Les éléments <1.2.1> et <1.2.2> de Thomas

17 Ed. A. BORGNET VIII, 7a; cf. n. 1.
8 Le premier numéro de gauche dans les indications entre < > indique le
numéro de chapitre. Le texte indiquera si la référence vise Albert ou Thomas.



66 Considérations presque philosophiques ...

correspondent chez Albert a I'élément <1.1.2> qui est subdivisé en six
parties. Cet élément appartient a la premicre partie principale du
chapitre <1.1>. En fait, Albert estime que I’erreur concerne la fagon
dont on arrive a la science politique, et pour Thomas, il s’agit d’une
erreur concernant la comparaison des différentes communautés. En
effet, il s’agit, selon le texte d’Aristote, d’une fausse identification du
politicum, regale, yconomicum et despoticum: «Quicumque quidem igitur exis-
timant politicum et regale et yconomicum est despoticum idem, non
bene dicunt!®. En regroupant ce passage sous le point <1.2>, qui
traite, selon Thomas, de la comparaison des communautés a la cité,
et, en identifiant la comparaison des communautés a la cité comme
theme principal du chapitre, Thomas a mieux saisi, me semble-t-il, le
fil conducteur et la structure du texte en question. Cela se confirme
dans la suite de notre analyse.

Selon Thomas, Aristote arrive donc au corps du chapitre avec le
point <1.2.3>. Le passage qui, chez Thomas, représente la téte de la
partie principale du chapitre un, est a trouver, chez Albert, sous le
point <1.1.2.6> et forme un impasse. On arrive la, selon Albert, au
bout du passage sur I'erreur concernant les différentes structures de
pouvoir et de communauté. Thomas divise la partie principale <1.2.3>
qui compare les différentes sortes de communautés humaines en deux
parties® dont la premiere décrit les communautés qui constituent la
cité <1.2.3.1> et la deuxiéeme traite de la cité <1.2.3.2>. Si nous réca-
pitulons la division de Thomas, nous constatons qu’il divise sous le
point <1.2> la comparaison de la cité aux autres communautés, d’ou
il sépare la discussion sur la fausse opinion dans les points <1.2.1> et
<1.2.2>. 1l arrive ensuite a la vraie comparaison sous le point <1.2.3>
qu’il divise en deux parties principales, a savoir, la discussion sur les
communautés faisant partie de la cité <1.2.3.1> et la discussion sur la
cité <1.2.3.2>. Albert ne divise lé chapitre 1 que selon deux éléments
formels d’un prologue, a savoir, comment arrive-t-on a la science en
question <1.1>, et en quoi consiste la dignité de la science <1.2>. Al-
bert traite tout ce que dit Aristote sur les parties de la cités sous le
point <1.1>. Pour ordonner les passages sur les parties de la cités, il
distingue le point <1.1.3> qui traite les différentes communautés et

19 125228-9: éd. Léonine, XLVIII, A 71; cf. n. 2.

2 Dans I’édition Léonine, XLVIII (cf. n. 2), ces deux parties correspondent au
chapitre 1/a et 1/b, c’est-a-dire, la partie <1.2.3.2> au chap. 1/b. Mais cette division
n’a pas d’importance pour la tiche qui nous occupe ici. La division présentée est
celle que fait Thomas lui-méme dans le texte.



Considérations presque philosophiques ... 67

leurs parties. Ce passage commence chez Albert avec «Ex hiis quidem
igitur». Chez Thomas, le méme passage constitue déja la deuxiéme
section sur les parties de la cité, c’est-a-dire sur la communauté de la
maison <1.2.3.1.2>. Pour Thomas, Aristote commence a patler sur
les communautés constitutives de la cité dans le passage «Necesse ita-
que» <1.2.3.(1.1)>. En divisant ainst le texte, Thomas peut traiter les
passages sur la femme et ’homme et sur le maitre et I’esclave sous un
point qui traite du premier niveau des échelons sociaux, a savoir les
communautés entre personnes <1.2.3.1.1>. Chez Albert, ce premier
niveau de la communauté est traité dans le point <1.1.2.6> et fait
alors partie de la discussion sur 'erreur de croire que le politicum, re-
gale, yconomicum et despoticum sont identiques. Cette attribution est dif-
ficilement intelligible. De plus, en procédant de cette maniére, Albert
coupe le texte de fagon que la discussion sur les communautés d’in-
dividus (homme—femme; supérieur—subordonné) reste complétement
séparée de la discussion sur la communauté de la domus. Albert
éprouve des difficultés a retracer et a mettre en évidence dans le texte
la continuité entre les communautés de personnes et celle de la mai-
son. Thomas, quant a lui, arrive 2 une construction tripartite de com-
munautés constitutives de la cité: premierement, les communautés
persone ad personam <1.2.3.1.1> qui, deuxiémement, constituent la
communauté de la maison <1.2.3.1.2> dont une certaine quantité
forme la communauté du village <1.2.3.1.3>. Chez Albert, les deux
derniers points sont regroupés dans les passages <1.1.3.1> et
<1.1.3.2>. Selon Albert, dans <1.1.3.1>, Aristote traite les commu-
nautés despotiques (dominus—servus) <1.1.3.1.1> et nuptiales <1.1.3.1.2>.
Mais le passage indiqué par Albert (Ex hiis quidem) ne fait que men-
tionner ces deux communautés comme parties constitutives de la
maison. Aristote vient de les traiter dans les passages précédents, indi-
qués par Thomas, et les mentionne pour démontrer leur intégration
dans la communauté de la maison. En effet, Aristote parle ici de la
communauté homme—femme seulement en tant que partie de la mai-
son: «Ex hiis quidem igitur duabus communitatibus domus prima; et
recte Esyodus dixit poetizans: domum quidem preminentem mulie-
remque et bovem aratorem». (1252b10-12).

I1 existe une certaine correspondance entre la division d’Albert et
celle de Thomas concernant le vicus (<1.1.3.2: Albert> et <1.2.3.1.3:
Thomas>) mais, puisque cet élément est subordonné et placé de
fagon tres différente dans le contexte, il revét une signification diffé-
rente chez Albert et chez Thomas. De plus, Thomas le subdivise en-



68 Considérations presque philosophiques ...

core d’une fagon tres détaillée, Albert, quant a lui, continue en para-
phrases rajoutant une partie a I’autre, sans indication précise de sub-
division.

L’étape suivante de la divisio tfextus me parait encore plus signifi-
cative. Dans le paragraphe qui commence par «Que autem ex plu-
ribus vicis» (1252b27), Aristote fait le dernier pas dans son ascension
vers la communauté parfaite et il constate quun certain nombre de
vici constituent une cité parfaite. C’est de cette cité que parle la suite
du texte d’Aristote. Chez Thomas, toute cette partie, jusqu’a la fin du
chapitre un, est séparée de ce qui le précede et constitue un élément a
part <1.2.3.2>. Pourtant, il est lié avec le précédent par son regrou-
pement sous le point <1.2.3> et il apparait comme suite logique du
point <1.2.3.1> qui traite des parties de la cité. Chez Albert, le pas-
sage «Que autem ex pluribus vicis» marque le commencement d’une
nouvelle section de texte, structurellement séparée des passages pré-
cédents. Selon la division du texte d’Albert, au commencement du
chapitre?!, Aristote commence ici a parler de Vexcellentia huius scientiae.
L’échelonnement entre les communautés constituant la cité et ’ascen-
sion continuelle vers celle-ci, que parvient a saisit Thomas en regrou-
pant le passage <1.2.3.2> sous le point <1.2.3>, n’est pas mis en
évidence par la facon dont Albert structure le texte d’Aristote. Pour-
tant Albert a compris et mentionné explicitement cet échelonnement
dans son prologue du commentaire. Cela montre qu’il travaille avec la
meéme Intention systématique que Thomas. Les points <1.1> et <1.2>
constituent pour Albert deux blocs formellement séparés, dont la co-
hérence du contenu ne se reflete pas dans la structure du texte. La
liaison et la continuité entre les échelons sociaux et la cité reste voilée
dans la divisio textus d’Albert.

En comparant les tableaux graphiques, on peut constater qu’Al-
bert et Thomas divisent toute la ‘deuxiéme partie du chapitre 1 d’une
fagon différente. On pourrait encore mettre en évidence beaucoup de
subtilités sur ce passage, mais il me semble plus profitable de com-
parer la division du texte du chapitre 2, dans lequel les deux auteurs
commencent la division du texte de tout le livre premier de la Po/-
tigue. Afin de ne pas se perdre dans cet exercice, il convient de pren-

21 ©id. A. BORGNET, VIII, 7a-b (cf. n. 2): «In secunda venatur quatuor con-
clusiones, in quibus ostendit excellentiam istius scientiae, scilicet quod est secun-
dum communicationem perfectissimam, naturalissimam, secundum naturam pri-
mam, et optimorum bonorum gratia institutam: et hoc incipit, ibi Quae autem ex
pluribus vicis communitas [...]».



Considérations presque philosophiques ... 69

dre note du fait que la division des chapitres se présente, du moins
pour une partie du texte, d’une fagon différente dans les deux éditions
d’Albert et de Thomas. Puisque les auteurs donnent toujours des indi-
cations de lmma dans leur division du texte, ce fait n’a d’importance
que pour notre orientation. Les différences pour le livre I se présen-
tent comme suit: '

Ed. Borgnet: chap. 7, lettre m («Et infinitae utique divitiae») = éd.

Léonine, chap. 8;

Ed. Borgnet: chap. 8 («Quoniam autem quae ad scientiam») = éd.

Léonine, chap. 9;

Ed. Borgnet: chap. 9, lettre a—h («Quoniam autem tres partes ...

deficiat ab operibus») = éd. Léonine, chap. 10;

Ed. Borgnet, chap. 9, lettre i—o («Dubitabit autem ... de optima

politia») = éd. Léonine, chap. 11.
Au commencement du chapitre 2, Albert présente la structure du
premier livre et du chapitre 2. Le chapitre se divise, selon lui, en deux
parties dont la premiére identifie les éléments de 'oeconomica <2.1>.
Ce passage est encore subdivisé en deux. <2.1.1> distingue les parties
de Voeconomica, <2.1.2> détermine que le modus tradendi des éléments
de Poeconomica doit suivre ordre de composition établi en <2.1.1>.
Dans la deuxiéme partie, Aristote détermine, selon Albert, 'ordo tra-
dend: qui correspond a la division des chapitres: les chapitres 2—4 trai-
tent de la despotica, les chapitres 6-8 de la chremastica et le chapitre 9
porte sur la communauté nuptiale. Albert ne se prononce pas sur le
chapitre 5, mais au commencement de celui-ci il indique qu’Aristote y
traite la question de savoir si les différentes relations de pouvoir et
types de communicationes de 1’oeconomica sont identiques. Une comparai-
son de cette division de I'oeconomica avec celle qu’entreprend Thomas
d’Aquin livre de nouveau des données assez intéressantes. Thomas
fait d’abord ce qu’a fait Albert au commencement du chapitre 1, c’est-
a-dire qu’il distingue la section sur les parties de la cité (livre I) de
celle sur la cité (livre II et ss.). Par la suite, sa fagon de diviser le texte
commence 2 se distinguer substantiellement de celle que présente Al-
bert. Thomas adopte une division bipartite du chapitre 2 qui a peu en
commun avec celle d’Albert. Dans la premiére partie <2.1>, qui selon
Thomas s’étend jusqu’au lemma «Hiis quidem enimy», Aristote expose
son intention. Il présente, ordonne et explique la matieére dont il veut
parler. Toujours d’aprés Thomas, au /lewma «Hiis quidem enim»
Aristote commence a accomplir son intention. Tout ce qui suit est
donc classifié sous ce point <2.2>. Thomas le divise en deux parties.



70 Considérations presque philosophiques ...

D’abord Aristote parle sur la communauté du maitre et de I’esclave
<2.2.1>, ensuite, a partir du chapitre 10, 1l parlera des deux autres
communautés, c’est-a-dire nuptialis et paternalis. Cette derniére cot-
respond chez Albert au chapitre 9 qui, selon le dominicain allemand,
traite seulement de la communauté d’hommes et de femmes. La chre-
mastica reste donc chez Thomas, pour le moment, sous le rubrique de
la combinatio domini et servi. Immédiatement apres, Thomas explique
que puisque P’esclave est une possession, on doit parler de celui-ci en
tant que possession et on doit traiter de la possessiva et de la pecu-
niativa sous ce point??. Thomas a lu attentivement le texte d’Aristote
puisque celui dit au commencement du chapitre 6: «Totaliter autem
de omni possessione et pecuniativa contemplabimur secundum sub-
inductum modum, quoniam quidem et servus possessionis pars que-
dam erat®. La ou Albert ne fait que constater qu’Aristote parle de la
pecuniativa, Thomas livre une explication sur la raison qui pousse Aris-
tote a placer la pecuniativa en guise de continuation de la partie sur la
despotica et il divise le texte en tenant compte de cette explication.

La compataison de la classification des chapitres 3, 4 et 5 est a
nouveau révélatrice pour notre tache. Albert, nous I’avons déja vu, ne
tient pas compte du chapitre 5 dans la classification qu’il fait au com-
mencement du 2¢ chapitre. Il groupe les chapitres 3 et 4 sur le méme
niveau comme dubitatio et collatio qui font partie de la section sur la
despotica et qui s’ajoutent I’une a 'autre. Thomas présente de nouveau
une division de texte beaucoup plus détaillée et subtile. Apres avoir
séparé le chapitre 10 et le chapitre 6 de la discussion sur la combinatio
domini et servi (<2.2.1> et <2.2.1.1>), il divise le point <2.2.1.1.> en
deux et sépare une partie dans laquelle Aristote expose deux opinions
(<2.2.1.1.1>) d’une seconde ou Aristote détermine la vérité sur ces
deux opinions (point <2.2.1.1.2>). La premicre de ces opinions dit
que la despotica est une science et qu’elle ne se distingue pas de la
politique, la deuxiéme maintient qu’il est contre nature d’avoir des
esclaves. Thomas arrive a présent a montrer comment le chapitre 3
fait partie de la solution des deux opinions présentées par Aristote
dans le point <2.2.1.1.1>. Pour résoudre les deux questions mention-
nées, Aristote fait, par la suite, une considération sur la conception de

22 (Prima dividitur in duas: in prima determinat de combinatione domini et servi;
et quia servus est quedam possessio, ideo in secunda parte determinat de alia parte
yconomice que est pecuniativa vel possessiva, ibi Totaliter autem de omni posses-
sione [...]» (éd. Léonine, XLVIII, A 82b).

2 1256a1: éd. Léonine, XLVIII, A 96a.



Considérations presque philosophiques ... 71

’esclavage dans le point <2.2.1.1.2.1> qui prend le reste du chapitre 2
et, ensuite, il reprend les deux questions a la lumi¢re de la discussion
sur la ratio servitutis dans le chapitre 3. Si ’on considere le tableau gra-
phique de la division du texte du chapitre 3 de Thomas, nous voyons
que le dominicain italien constate qu’Aristote traite la premiere ques-
tion dans le chapitre 5 et dédie les chapitres 3 et 4 a la deuxieme ques-
tion, a savoir, la servitude était-elle naturelle? De cette facon, Thomas
arrive a2 démontrer comment les chapitres 3, 4 et 5 découlent de la
question posée au point <2.2.1.1.2> dans le chapitre 2. Chez Albert,
le lien des chapitres 3, 4 et 5 avec le chapitre 2 n’est pas mis en évi-
dence, bien qu’il les regroupe ensemble dans sa division au com-
mencement du chapitre 2. Cette derniere remarque est importante
parce qu’il faut tenir compte du fait qu’Albert travaille dans la méme
logique de systématisation du texte que Thomas, mais de facon moins
¢laborée. Quand on consulte le tableau graphique du chapitre 4 d’Al-
bert, on constate que le dominicain allemand présente ensemble les
chapitres 4 et 5 comme preuve du fait que les critiques de I’esclavage
avaient, d’'une certaine facon, raison. Albert reconnait donc mainte-
nant, en paraphrasant le texte, le lien entre les chapitres 4 et 5, mais,
contrairement a Thomas, il ne montre pas que les deux questions on
été posées par le philosophe dans le chapitre 2 (1253b 15ss) et que
leur solution commence déja la. A nouveau, Thomas met en évidence
des liaisons dans le texte d’Aristote qu’Albert postule, mais qu’il
n’explique pas.

Dans la suite de la division du livre I, on trouve une similitude en
ce qui concerne la partie sur la communauté entre hommes et fem-
mes. Pour Albert et Thomas, cette partie constitue la fin du livre et
commence avec le lmma «Quoniam autem tres partes» (1259a37; cha-
pitre 9 chez Albert; chapitre 10 chez Thomas). Nous pouvons égale-
ment constater une division identique chez Albert et Thomas concet-
nant la possessiva dans les chapitres 6 a 8 (9 dans la Léonine). Par la
suite, les deux auteurs séparent une partie théorique d’une partie pra-
tique, qui commencent et terminent, pour les deux, aux mémes en-
droits (la deuxiéme avec «Quoniam autem que ad scientiam»: 1258b9).
On peut le vérifier sur les tableaux graphiques du chapitre 6. La di-
vision du texte dans le traité sur la possessiva et a pecuniativa scientia, est
de nouveau trés différente chez Albert et Thomas. Nous pouvons,
d’une fagon générale, faire la méme observation qu’auparavant. Tho-
mas présente une division plus détaillée et raffinée. Immédiatement
apres la distinction entre la partie théorique et pratique de la possessiva,



72 Considérations presque philosophiques ...

Albert introduit la distinction entre une section ou Aristote détermine
les parties de la chremastica (chap. 6) et une section qui traite de la pe-
cuniativa (chap. 7; voir tableau chap. 6). Thomas n’arrive a cette dis-
tinction qu’au niveau <6.2.2.2.2.1>, apres avoir séparé sur quatre ni-
veaux plusieurs autres éléments du texte. En effet, les considérations
que fait Aristote dans les parties précédentes concernent la pecuniativa.
Selon Albert, tout ce qui est dit dans le chapitre 6 concerne la pos-
sessiva et pecuniativa. Thomas distingue dans les points <6.1> jusqu’a
<6.2.2.2.2> des considérations préliminaires sur la pecuniativa, au
point <6.2.2.2.2.1> il introduit la distinction entre pecuniativa et alia
possessiva et i1 montre comment la suite du chapitre 6 traite les élé-
ments de la possessiva qui ne sont pas pecuniativa, comme par exemple
Vacquisitiva ciborum (point <6.2.2.2. 2.1.2> et ss.). Cela correspond au
texte d’Aristote qui, dans les parties indiquées par Thomas, ne parle
pas de la pecuniativa mais de 'acquisition de noutrriture et de biens qui,
contrairement a ’argent, ne peuvent pas étre accumulés infiniment.

Cette analyse de la division du texte d’Albert et Thomas est loin
d’étre complete. Les tableaux (Appendice II) laissent suggérer que je
n’al mis en évidence que quelques aspects de deux édifices textuels.
Et pourtant, il me semble que le résultat de la comparaison peut nous
servir pour tirer les conclusions suivantes.

IV, Conclusions

A P'aide de 'appareil critique de I’édition Léonine du texte de Thomas,
nous avons pu constater, dans un premier temps, une relation directe
entre le commentaire de la Politigue d’Albert et de Thomas. Les paral-
leles, les citations communes aux mémes endroits, les erreurs com-
munes, etc., indiquent une dépendance directe des deux premiers
commentaires sur la Politique, mais la direction de cette dépendance
n’est pas claire. C’est a dire, nous ignorons lequel de ces deux auteurs
disposait d’'un commentaire de I'autre. C’est ainsi que H.-F. Dondaine
et L.-J. Bataillon, les éditeurs de la Léonine, présentent I’état de la
question?4.

Le petit exercice consistant a suivre la division du texte dun
maitre médiéval et de faire de cette division I'objet de la comparaison

2 ({11 convient cependant de remarquer que les précisions chronologiques ex-
térieures nous manquent pour décider de fagon sure lequel des deux commentaires
est le premier en date» (éd. Léonine, XLVIII, A 8b).



Considérations presque philosophiques ... 73

de deux ou plusieurs commentaires contient un potentiel métho-
dologique considérable pour I’étude des commentaires médiévaux.
L’étude sérielle de la structure des commentaires et leur visualisation
par des tableaux graphiques met en évidence des continuités et dif-
férences qu’on ne peut guére constater a ’aide d’une simple para-
phrase ou de discussions interminables sur l'interprétation du con-
tenu. De plus, cette méthode n’impose rien aux textes, elle suit tout
simplement les indications de la division du texte du maitre et la vi-
sualise par des tableaux graphiques. Il est évident que l’exercice ef-
fectué dans cet article a seulement montré quelle direction devrait
prendre une telle étude. Son résultat est fort modeste, sa conclusion
alors bien courageuse. La comparaison de la division du texte qu’ef-
fectuent les deux maitres dominicains et ’analyse de la compréhen-
sion de celui-ci a I'aide de sa division a démontré qu’Albert et Tho-
mas appliquent la méme méthode de division de texte et qu’ils tra-
vaillent dans la méme logique de systématisation du texte mais, que la
divisio présentée par Thomas est a la fois plus complexe, plus détail-
lée, plus précise et plus soignée. Dans la logique de la systématisation
du texte d’Aristote et seulement dans celle-ci, la divisio de Thomas
témoigne d’'une compréhension plus différenciée et d’un niveau de
systématisation plus élevé. Le commentaire de Thomas est le témoin
d’un travail avancé sur la Politigue d’Aristote, d’une systématisation
plus rigoureuse. Le commentaire d’Albert suit la méme logique et
intention mais semble en constituer le premier essai. Je ne vois pas
comment, sur base du commentaire de Thomas, on aurait pu arriver a
une division et une compréhension du texte moins claire et plus con-
fuse que celle de I'exemple. Le texte d’Albert peut difficilement étre
considéré comme une simplification de la présentation trop com-
pliquée de ’Aquinat. Si on datait le texte d’Albert comme postérieur
a celut de Thomas, on écrirait I’histoire d’un déclin peu favorable pour
le maitre de Cologne. Et il ne faut pas oublier qu’Albert commentait
la Politique aprés avoir commenté les physici et morales libri®®, il s’agissait
donc d’une oeuvre de maturité.

On peut noter un certain progres par rapport a la divisio textus
d’Albert et de Thomas. Quand on parle de progres, il faut le faire d’une
fagon tres précise et restreinte. En comparant deux textes ayant une
relation directe entre eux, je n’introduis la notion de progres que pour

2 «Ecce hunc librum cum aliis physicis et moralibus exposui ad utilitatem stu-
dentium» (Pol. VIII, 6: éd. A. BORGNET VIII, 803).



74 Considérations presque philosophiques ...

un aspect précis et commun des deux textes, a savoir, pour I’exercice
scolaire de la divisio textus, dans lequel les deux maitres poursuivent la
meéme intention de compréhension et systématisation du texte d’Aris-
tote. La constatation d’une différence de qualité par rapport a cet
élément précis — et seulement par rapport a cet élément — s’explique
clairement en ordonnant chronologiquement les deux commentaires.
C’est dans cette optique que je suggere une histoire de progres, une
histoire dans laquelle Albert aurait le mérite d’avoir fait le pas le plus
difficile, c’est-a-dire le premier pas d’une entreprise que son éléve a
continuée, mais pas achevée. Le contraire est possible, mais moins
probable. Le concept de progres n’implique pas ici un jugement de
valeur générale sur les deux commentaires, ni sur la philosophie
d’Albert et de Thomas en général. Quant a moi, je trouve le commen-
taire d’Albert plus intéressant et plus riche pour les raisons que j’ai
mentionnées au début de ce travail. Dans tous les cas, j’espére avoir
expliqué suffisamment pourquoi je pense qu’Albert a écrit le premier
commentaire médiéval que nous connaissons de la Politigue d’Aristote.



Considérations presque philosophiques ... 75

Appendice 1

Albert le Grand et Thomas d’Aquin: Paralleles, dépendances littérales
et erreurs communes concernant le contenu dans les commentaires
sur la Po/itigue d’Aristote, compilés d’apres les indications de ’appareil
critique de I’édition Léonine, vol. XLVIII.

1. Exemples communs pour expliquer le texte d’Aristote

1.1

Albert (I, 1: éd. Bor-
gnet, 13b; fol. 2va):

Et subiungit ratio-
nem: Simul enim est
ille maledictus talis,
natura talis, id est,
qui destituta natura
est talis: et ille talis
est belli affectator,
veluti sine iugo et
fraeno existens, sicut
corruptus ex ratione
feritatem sicut
videmus in volatili-
bus, ut dicit Aristote-
les in libro de Ani-
malibus, quod aves
rapaces et iracundae,
sicut aquilae, acci-
pitres, et falcones,
semper solae sunt, et
fugiuntur et incla-
mantur ab alis avi-
bus, propter hoc
quod corrumpunt na-
turalem communica-
tionem avium et so-
cietatem.

Thomas (I, 1b: A 78,
107-111):

Qui autem est talis
secundum naturam
simul cum hoc opoz-
tet quod habeat quod
sit «affectator bellp,
quast litigiosus et sine
lugo existens: sicut
videmus quod volatil-
12 que non sunt so
cialia, sunt rapacia.

Aristote, 125326 (cité
d’apres I’éd. Léon.,.vol.
XLVIII:

Simul enim natura talis
et belli affectator veluti
sine iugo existens, sicut
in volatilibus.



76 Considérations presque philosophiques ...

1.2
1258b21 et ss.

Albere (1, 8: 66b; fol. 91b):

Haec autem, i1d est alia talium
artium est inartificialium, 1d est,
eorum in quibus non magna ars
exigitur et corpori soli utilium, si-
cut est fodere in horto vel agro.

1.3
1258b35 et ss.

Albert (1, 8: 67b—68a; fol. 9va):

Et dat exemplum, puta, a Charete
cui cognomen Parius, et Appol-
lodoro Lemnio, id est, de tali loco
nato. Et quid de u1s scripserint, sub-
tungit, scilicet de terrae cultura et
nudae, supple, terrae, id est quali-
ter novalia fieri debeant in terra
inculta: et plantatae, id est, qualiter
terra plantata debeat redigi ad
maius lucrum. Illorum ergo consi-
derationes legendae sunt sicut apud
Latinos scripsit Palladius de agricul-
tura, et Virgilius in Buccolicis.

1.4
1264b20 et ss.

Albert (11, 2: 116b; fol. 16vb):

Quia aliquid convenit toti quod
tamen partibus non convenit, sicut
perfectum vel par in numeris: se-
narius enim et perfectus numerus
est et par, et tamen neutra pars
eius, scilicet, ut ternarius, nec
perfecta est, nec par.

Thomas (1, 9: A 110, 103-107):

quedam autem fit per labores non
artificiales, et qui sunt utiles soli
corpoti et in quibus etiam solum
corpus est utile, sicut illi qui mer-
cede conducuntur ad fodiendum in
agro vel ad aliquid aliud huiusmodi.

Thomas (I, 9; A 110, 159-166):

Dicit ergo primo quod quia qui-
dam sapientes de premissis scrip-
serunt, sicut quidam Carittis no-
mine parilis origine, et Apollo-
dorus linius scripserunt de cultura
terre tam nude quam plantate,
velut et apud Latinos Palladius, et
ab aliis scriptum est de aliis pre-
missarum partium, quicumque ha-
bet curam plenius premissa cog-
noscere consideret ex eorum libris.

Thomas (11, 5: A 138, 289-290):

partes enim numeri paris quando-
que sunt impares, sicut partes
senarii sunt ternarii.



Considérations presque philosophiques ... 77

1.5
1266b20 et ss.

Albert (IT 4: 137b; fol. 19va):

Et dat exemplum: Sicut in Locris
lex est non vendere, supple, ali-
quam suam possessionem (et est
Locris nomen civitatis in Cala-
bria), nisi manifestum infortunium
ostendatur accidisse, propter quod
scilicet cogatur substantiam vende-

re, sicut est redemptio a captivitate,
vel aliquid aliud simile.

Thomas (11, 8: A 149, 115-119):

sicut in civitate Locrorum, que est
in Calabria, lex fuit antiquitus ut
nullus venderet possessionem nisi
monstraretur quod accidisset el
aliquod grave infortunium: puta
quod esset captus ab hostibus, vel
aliud aliquid huiusmodi passus.

2. Citations communes pour expliquer le texte d’Aristote

2.1

1252a4 et ss.

Albert (1, 1; 8a):

Et intendit ulterius quasi ex
corollario concludere, quod huic
scientiae maxime intendendum

est, per cuius doctrinam positam
in usu devenitur ad optimum bo-
num hominis, quod est in com-
municatione. Quia sicut dicit in
I Ethicorum: «Bonum quidem est
quod est bonum hominis, melius
autem quod est civitatis, divinis-
simum vero quod est gentis.»

2.2
1254b34

Albert (1, 3: 29b; fol. 4va):

Deinde subdit commune iudicium
secundum hutusmodi dispositio-
nes, dicens: Quoniam et hoc ma-
nifestum, scilicet nullam occasio-
nem patientes, fiunt differentes

Thomas (I, 1a: A 72, 50-53):

Intendit enim bonum commune,
quod est melius et divinius quam
bonum unius, ut dicitur in prin-
cipio Ethicorum.

Thomas (1, 3: A 89, 311-325):

Dicit ergo primo quod naturam
inclinari ad hoc quod faciat di-
versa corpora servorum et libe-
rorum, ex hoc est manifestum
quia si inter aliquos inveniatur



78 Considérations presque philosophiques ...

corpore solum, servi scilicet et
liberi: et tantum fiunt corpore
differentes quantum Deorum ima-
gines, in quibus principanti Deo
pulchrior imago constituitur, sicut
Tovi, tunc iudicium omnium vi-
dentium imagines et comparan-
tium, est quod dignum sit quod
imagines subdeficientes, id est in
aliquo deficientes, ab imaginibus
principantium Deorum, et omnes
dicent utique dignos esse sub-
deficientes iis servire, qui in nullo
deficiunt, sed principantur alis. Et
hoc est dictum, sicut dicit Poz-
phyrius, quod species Priami digna

est imperio.

b
1260b24

Albert (1, 9: 80b; fol. 11rb):

Est simile e1 quod dicit Apostolus:
«Mulier1 in ecclesia loqui non per-
mitto: sed si quid volunt discere,
domi viros suos Interrogent»

[1Cor 14,34-35].

2.4
126122 et ss.

Albert (11, 1: 91b-92a; fol. 12rb):

Et ostendit ex politia Socratis,
quod melius est iis omnibus com-
municare ad invicem secundum
Socratem. Et hoc est: Quemad-
modum in politia Platonis, supple,
scriptum est qui fuit discipulus So-
cratis. Et est attendendum, quod
politia Platonis est altera pars libr,
qui dicitur Timaeus, et tractavit in

tanta differentia solummodo ex
parte corporis ut videatur tantum
alios excellere ac si essent quedam
ymagines deorum, sicut solemus
communiter dicere quando vide-
mus aliquos elegantis forme quod
videntur esse sicut angeli, tunc
omnes dicerent quod illi qui de-
ficiunt a tanta elegantia forme cor-
poralis sunt digni ut serviant eis
qui superexcellunt, secundum ilud:
«Species Priami digna est imperion.

Thomas (I, 10: A 116, 294-296):

Unde et Apostolus monet quod
mulieres in ecclesiis taceant, et si
quid discere volunt domi viros
suos interrogent.

Thomas (11, 1: A 121, 127-134):

sicut traditur in politica Platonis.
Ibi enim dicit Socrates quod
oportet ad optimam civitatem
quod sint communes possessiones
omnium civium et communes
uxores, ita scilicet quod indiffe-
renter omnes accedant ad omnes;
et per consequens sequitur quod
filii sint communes propter in-



Considérations presque philosophiques ...

ea de iustitia positiva, et ordina-
tione civitatum, sicut in prima par-
te de iustitia naturali, quae apud
Latinos rara est, quamvis habeatur
a quibusdam, et transtulit eam
Apuletus Philosophus, sicut pri-
mam partem de iustitia naturali
transtulit et commentatus est Chal-
cidius: propter quod etiam in pri-
ma parte Timaei Cntias Philoso-
phus Aegyptius inducitur ibi re-
prehendens Solonem Graecum,
quod non secundum antiquas leges
et urbanitatem Athenas, et rem
militatem in Athenis ordinavit, et
dixit: «Graeci pueri estis, et non
est 1n vobis ulla cana sapientia:»:
et protulit quamdam ordinationem
quam dixit esse factam in Aegypto
ante novem millia annorum.

29
1269b24

Albert (11, 7: 163a; fol. 231b):

Cuius ratio est in quodam libro de
Problematibus quibusdam, quem
transtulit quidam, dicandum Im-
peratori Frederico de Graeco in
Latinum, et incipit, «Cum essem in
Graecia, venit ad manus meas li-
ber, etc.». Et dicit ibi, quod mili-
tares et bellicosi propter hoc quod
continue sedent in equis, propter
confricationem et motum mem-
brorum genitalium et dorsa equo-
rum, magis quam ali titillantur ad
coitum. [Problemata: excerpta Da-
vid de Dinanto, Quaternulorum frag-
menta, M. Kurdzialek (éd.), in: Szudia
Mediewistyegne, 3 (1963) 21-22.]

79

certitudinem filiorum: et hoc tan-
gitur in principio Thimei.

Thomas (I1, 13: A 164, 149-155):

Dicitur enim in libro De pro-
blematibus quod equitanes con-
tinue luxuriosi magis fiunt, quia
propter caliditatem et motum hoc
patiuntur quod accidit in coitu.
Hoc etiam quod frequenter vacant
a negotiis eos luxuriosos facit. Et
hoc etiam accidit Lacedemoniis,
propter hoc quod ad nimiam con-
tinentiam mulierum legislator eos
induxit. [Ps. Aristoteles, Problemata
IV, 11 (877b14-16, secundum trans-
lationem Bartholomaei de Messina].



80 Considérations presque philosophiques ...

3. Explications similiaires d'un mot ou d’un passage

2.4
1252b5

Albert (I, 1: 10a; fol
1vb):

Hoc autem ulterius
probatur per eos qui
legibus non utuntur
communicationibus
secundum legem 1usti-
tiae ordinatis: et 1lli
sunt qui dicuntur bar-
bari.

3.2
1253b3

Albert (I, 2: 19a; fol.
3ra):

Domus autem per-
fecta ex servis et libe-
ris. Et dicit perfecta,
quia domus pauperis
imperfecta est, et bo-
vem aratorem habet
pro servo et ministro.

3.3

Albert (I, 6: 46a; fol.
6va):

Et hoc probatur per
hoc quod animalia aut
ovificant: ovificantia
autem in ipso ovo al-
buginem habent pro
substantia  corporis,
croceum autem ptro

Thomas (I, 1a: A 74,
272-274):

Quibusdam autem
videtur barbaros esse
eos quia ab aliquibus
civilibus legibus non
reguntur. Et quidem
omnia aliqualiter ad
veritatem accedunt.

Thomas (I, 2: A 82,
31-34):

omnis autem domus,
id est domestica fami-
lia, si sit perfecta con--
stat ex servis et libe-
ris. Dicit autem per-
fecta quia in domo
pauperis est bos pro
ministro, ut supra dic-
tum est.

Thomas (I, 6: A 98f.,
184-190):

Et huiusmodi anima-
lia coekpariunt, id est
simul parunt cum
propriis fetibus, tan-
tum de nutrimento
quantum sufficere pos-
sit quousque animal

Apristote, 1252b5:

Inter barbaros autem
femina et servum eun-
dem habent ordinem.

¢

Aristote, 1253b4:

domus autem perfecta
ex servis et liberis.

Aristote, 1256b11-13:

hec quidem animalium
coekpariunt  tantum
alimentum ut suffi-
ciens sit quousque uti-
que possit ipsum sibi
ipsi acquirere quod
generatum est, velut



Considérations presque philosophiques ... 81

nutrimento partus,
quod sufficit donec
animal egrediatur de
ovo et quaerat neces-
saria sib1.

3.4
1259237 et ss.

Albert (1, 9: 75a; fol. 10ra):

Deinde subdit de principatu pater-
no. Natis autem, principatur scili-
cet regaliter. Rex enim habet ple-
nitudinem potestatis super omanes,

qui sunt in regno.

3.3

Albert (11, 2: 113a, fol.
16ra):

quaedam non con-
ducta sunt, 1d est, lege
statuta, eo quod no-
civa inventa sunt.

3.6

Albert (I1,5: 145a; fol.
201rb):

Et  subdit quae:
iniuriam, nocumen-
tum, mortem. Et vo-
cat infuriam, quid-
quid fit contra hono-
rem, sicut convitia:
nocumentum,  qud-
quid cedit in damnum,

generatum perveniat
ad perfectum: sicut
patet in ovo culus ru-
beum cedit 1n nutri-
mentum pulli qui ge-
neratur ex albo ovi.

Thomas (11, 5: A 135,
65-68):

set quedam eorum
non sunt conducta, id
est non est usque ad
hoc in eis processum
quod lege statueren-
tur, quia statim eorum
inconvenientia

appatebat.

Thomas (11, 10: A 155,
53-60):

Primo dicit quod
putavit leges iudicio-
rum esse solummodo
tres, secundum tria de
quibus homines in
iudiciis disceptant que
sunt iniuria, nocu-
mentum et mors: ut

quecumque  vermifi-
cant aut ovificant.

Thomas (1, 10: A 113, 37-40):

set pater preest filiis regali prin-
cipatu. Et hoc ideo quia pater
habet plenariam potestatem super
filios sicut rex in regno.

Aristote, 126423-5:

Omnia enim fere
inventa sunt quidem,
set hec quidem non
conducta sunt, hiis
autem non utuntur
cognoscentes.

Aristote, 1267b37-39:

Putavit autem et spe-
cies legum esse tres
solum: de quibus enim
disceptationes  fiunt
tria hec esse numero,
infuriam, nocumen-
tum, mortem.



82 Considérations presque philosophiques ...

sicut spolium et fur-
tum: mortem, quid-
quid fit contra perso-
nam, sicut vulnera et
verbera.

4. Dépendences littérales

4.1
1260b39 et ss.

Albers (II, 1: 9la-b;
fol. 12rb):

Civitas enim quaedam
communicatio est: et
ideo contra rationem
civitatis est in nullo
communicare.

4.2
1271226 et ss.

Albert (11, 8: 174b; fol. 25ra):

democraticum esse, hoc est, in

favorem populi.

5. Erreures communes concernant le contenu du texte

5.1
1269237 et ss.

Albert (I1, 7: 161a; fol. 22vb):

Thessalorum  enim,

Thessalonicensium inopes, id est,

populares.

injuria referatur ad ea
que fiunt in vitupe-
rium hominis, nocu-
mentum autem ad ea
que fiunt 1 damp-
num rerum; sub morte
autem comprehendun-
tur omnia que fiunt in
nocumentum persone.

Thomas (II, 1: A 121,
110-113):

Primo quidem quia ci-
vitas est quedam com-
municatio; unde contra
rationem civitatis esset
quod cives i nullo
communicarent.

Abristote, 1260b39—40:

Nullo quidem igitur
communicare, mani-
festum quod impossi-
bile. Civilitas enim
communicatio  que-
dam est.

Thomas (11, 14: A 170, 205-206):

aliquid democraticum, id est in

favorem populi.

id  est

Thomas (11, 13: A 163, 46—47):

Multotiens enim contingit quod
pauperes in Thessalonica molesti

fuerunt divitibus.

(les deux auteurs confondent Thessalie et Thessaloniki)



Considérations presque philosophiques ...

5.2
1276b8 et ss.

Albert (111, 1: 213b; fol. 30rb):

Et adaptat simile, 1ibi, Similiter
autem et omnem aliam commu-
nionem et compositionem alte-
ram, si species altera composi-
tionis sit, supple, dicimus forma-
liter differre, velut harmoniam
eorumdem sonorum alteram esse
dicimus, si diversa sit compositio
sonorum. Et hoc est: Si quando-
que quidem sit Doria, quandoque
autem Phrygia: et dicitur Doria
acuta, eo quod a Doris inventa est,
et est consonantia septimi et oc-
tavi toni. Phrygia vero conso-
nantia primi et secundi toni, quae
a Phrygiis inventa est.

83

Thomas (111, 2: A 191, 117-123):

Et ita ettam videmus in omnibus
aliis que consistunt in quadam
compositione vel communione,
quod quandoque fit alia species
compositionis non remanet yd-
emptitas; sicut non est eadem
harmonia si quandoque sit dorica,
id est septimi vel octavi toni,
quandoque autem phrigia, id est
tertii et quarti. '

(erreur commune dans 'identification du mode dorique. L’identification
du mode phrygien donné par Thomas est correcte, celle d’Albert est
fausse. Cf. Iohannes Cottonius, Musica, PL 150, 1405A. Thomas donne
la définition juste de la tonalité dorique dans: Super Ps. XXXII, éd.

Rome 1570, t. XIII, f. 39ra E).



	Considérations presque philosophiques sur les commentaires de la Politique d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin

