
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Considérations presque philosophiques sur les commentaires de la
Politique d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin

Autor: Cheneval, Francis

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761093

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761093
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Francis Cheneval

Considérations presque philosophiques
sur les commentaires de la Politique

d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin

I. Introduction

Avec le commentaire d'Albert le Grand sur la Politique d'Aristote,
nous nous trouvons presqu'au commencement de l'importante tradition

des A.ristotelica Politica, une tradition qui a gardé sa signification au
moins jusqu'à la fin du XVIIIe siècle et que l'on a plusieurs fois
essayé de ressusciter en cours de notre siècle1. Je dis «presqu'au
commencement» pour deux raisons: la première est que nous ne savons

pas avec certitude si c'est le commentaire de la Politique d'Albert ou
celui de Thomas qui est antérieur. Deuxièmement, on oublie trop
souvent de mentionner que le texte de la Politique que commentaient
Albert et Thomas, était déjà accompagné de gloses explicatives.
L'appareil critique de l'édition Uoniné1 du commentaire de Thomas illustre
dans quelle mesure ces gloses étaient importantes pour les deux maîtres,

dans leur compréhension du texte.

1 Pour le texte, cf. ALBERT LE GRAND, Opera Omnia VIII, éd. A. BORGNET,
Paris 1891. Pour la tradition de la Politique d'ARISTOTE et de l'aristotélisme
politique cf. C. FlÜELER, Rezeption und Interpretation der Aristotelischen Politica im
späten Mittelalter, Bochumer Studien zur Philosophie, 19, Amsterdam 1992 (2 vol.);
cf. H. DrEITZEL, «Der Aristotelismus in der politischen Philosophie Deutschlands
im 17. Jahrhundert», in: E. KESSLER/C.H. Lohr/W. Sparn (éds), Aristotelismus
und Renaissance. In memoriam C.B. Schmitt (Wolfenbütteler Forschungen, 40),
Wiesbaden 1988, 163-192; IDEM, «Vom Verfall und Wiederaufstieg der praktischen
Philosophie», in: Neue politische Literatur, Wiesbaden 1978, 31-60; W. HÜBENER,
«Der Praxisbegriff der aristotelischen Tradition und der Praktizismus der
Prämoderne», in: Theoria cum Praxi. Zum Verhältnis von Theorie und Praxis im 17.

und 18. Jahrhundert, Studia Leibnitiana, Supplementa 19 (1980), Wiesbaden, 41-59.
2 Cf. THOMAS D'Aquin, Sententia libri Politicorum, Opera Omnia Iussu Leonis

XIII P.M. édita, XLVIII, Rome 1971.



Considérations presque philosophiques 57

L'intérêt de l'historiographie contemporaine pour la Politique d'Albert

a été jusqu'à présent très modéré. Tout ce qui a été écrit sur cette
œuvre peut être lu en une seule journée. Parmi les rares travaux sur la

Politique, je mentionne l'article de Gianfranco Fioravanti qui démontre
qu'Albert, au lieu d'expliquer la Politique pour les latins, l'a plutôt
inventée, avec la richesse de pensée, d'imagination et de culture générale

qui étaient les siennes3. Fioravanti a illustré le fait que les successeurs

d'Albert étaient très prudents en expliquant un texte difficilement

compréhensible. Albert, pourtant, donnait des explications qui,
dans une perspective historicophilologique, sont tout simplement
fausses. Fioravanti parle, je cite, de «insalata di storia»4. D'autre part,
il n'y a selon l'éminent chercheur italien que peu de commentaires de

la Politique avec autant de références à la vie politique contemporaine.
Dans ce sens, le commentaire de la Politique d'Albert est un document
historique de grande valeur.

Il est évident que les grandes analyses de ce commentaire doivent
attendre une édition critique. Concernant le contenu et son importance

pour l'histoire de la philosophie politique, j'aimerais uniquement

faire remarquer que le commentaire d'Albert mérite l'intérêt de

l'historiographie de la philosophie politique, entre autres, parce qu'Albert

allie une conception contractualiste de la politique qu'il trouve in
nuce chez Cicéron, avec la conception naturaliste d'Aristote. La
politique traite, selon Albert, de la façon dont les lois surveillent et
garantissent les contrats. Bien que la notion du contrat soit encore appliquée

dans le domaine du droit privé, nous trouvons, me semble-t-il,
dans le lien que fait Albert entre contrat commercial et garantie
politique du contrat, une indication expliquant comment et pourquoi,
dans l'histoire de la philosophie politique, la notion du contrat du
droit privé a été appliquée au droit public et à la politique. Le fait

3 Cf. G. FIORAVANTI, Politiae Orientalium et Aegyptorum. Alberto Magno e la

politica aristotelica, in: Annali délia Scuola normale superiore di Pisa, Classe di Lettere e

Filosofia, ser. III/9 (1979) 195-246. Pour d'autres travaux sur Albert et la Politique
cf. K. Bernath, «Bildung als politische Aufgabe. Bemerkungen zum Politik-Kommentar

Alberts des Grossen», in: A. Zimmermann (éd.), Albert der Grosse. Seine

Zeit, sein Werk, seine Wirkung, Berlin 1981, 134—140; F. BERTELLONI, «Die Rolle
der Natur in den Commentarii in Ubros Politicorum Aristotelis des Albertus Magnus», in:
A. Zimmermann/A. Speer (éds), Mensch und Natur im Mittelalter, Berlin 1991,
682-700; IDEM, De la politica como scientia legislativa a lo politico secundum naturam

(Alberto Magno receptor de la Politica de Aristoteles), in: Patristica et Mediaevalia 12

(1991) 3-31.
4 Cf. G. FIORAVANTI, Politiae Orientalium et Aegyptorum, 233, cf. n. 3.



58 Considérations presque philosophiques

qu'Albert propose cette combinaison dans son commentaire de la
Politique d'Aristote est d'autant plus significatif si l'on prend en compte
le fait que l'historiographie de la philosophie politique considère le
contractualisme comme une réaction moderne, principalement iniciée

par Hobbes, contre le naturalisme d'Aristote5. Le texte d'Albert représente

donc une étape où ces deux traditions étaient encore présentes
d'une façon complémentaire. La politique détermine et garantit les

contrats selon des critères qui se basent sur la nature sociale et morale
de l'homme:

Et sic dicit Tullius, quod «principia omnia ilia quibus concluduntur
passiones de subjecto, profiscuntur a tribus, scilicet a pari, a pacto, et
judicato» ut scilicet fiat secundum par rei inter communicantes, ne aliter
scilicet velit habere plus in lucro et minus in damno. Hoc enim, ut dicit
Aristoteles in V Ethicorum, principium iniquitatis est. Et ut teneantur
pacta, secundum scilicet quod intervenit inter communicantes duos vel
plures: quia leges confirmant pacta. Dicit autem Tullius in fine I Rheto-

ricae, quod <lex est jus scriptum asciscens honestum, prohibensque con-
trarium> Profiscuntur etiam a judicato: quia in talibus, quod a principe
ex consilio senatus et seniorum sciendum leges et iura maiorum de-

cretum est, legis habet vigorem. Sic igitur patet de subiecto huius
scientiae et passionibus et principiis6.

La conception de la politique présentée par Albert, comme étant le

juge et la garantie de contrats justes est très proche d'une conception
contractualiste de la constitution du pouvoir politique. La politique
détermine ce qu'est un contrat juste et elle le garantit. Pourquoi alors
ne devrait-elle pas être conçue elle-même comme contrat? Dans cette
optique, le passage cité pourrait revêtir une certaine importance pour
l'histoire du contractualisme moderne qui peut être conçue comme
conséquence du modèle présenté par Albert. Il est en tout cas
évident, et cela n'est pas nouveau, que l'on a parlé de contrat dans la

politique bien avant Hobbes, même dans la tradition aristotélicienne,
et que le contractualisme a évolué d'une façon graduelle dans l'histoire

de la pensée politique.
Grâce aux répertoires de Winfried Fauser7 et de Christoph Flüeler

nous connaissons treize manuscrits, trois fragments et une compila-

5 Cf. W. KERSTING, Die politische Philosophie des Gesellschaftsvertrags,
Darmstadt 1994, 1—18.

6 Albert, Pol. 1,1; BORGNET VIII, 7b.
7 Cf. W. FAUSER, Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen

Überlieferung Codices manuscripti operum Alberti Magni, Münster 1982, 184—

187; C. Flüeler, Die Rezeption, vol. 2,1-2, cf. n. 1.



Considérations presque philosophiques 59

tion de la Politique d'Albert. La comparaison par exemple avec la Physika

(50 manuscrits), les Mineralia (119 manuscrits), le De anima (51

manuscrits), le de intellectu (65 manuscrits) et la Metaphysica (36
manuscrits) semble indiquer que la Politique d'Albert n'était pas très

importante au moyen âge, ni pour la pensée du dominicain, ni pour la

pensée politique en général. Et pourtant, le nombre de manuscrits des

commentaires logiques d'Albert8 et de presque tous les commentaires
bibliques est inférieur à celui de la Politique. Cela s'applique aussi pour
le commentaire des Sentences d'Albert, dont le premier livre nous est
transmis dans sept manuscrits, le deuxième dans quatre, le troisième
dans douze et le quatrième dans sept. Les oeuvres pour ainsi dire
néoplatoniciennes d'Albert ne semblent pas avoir eu une dissémination
plus grande que la Politique: nous connaissons douze manuscrits du De
caelesti hierarchia, huit manuscrits du De ecclesiastica hierarchia, dix manuscrits

du De divinis nominibus, et treize manuscrits du De mjstica theolo-

gia. Dans une perspective quantitative, on ne peut pas affirmer que la

Politique d'Albert soit moins importante que ses oeuvres «néoplatoniciennes»

ou ses commentaires théologiques. En ce qui concerne la

réception de la Politique d'Albert, il n'existe aucun travail nous
permettant de nous prononcer sur ce sujet de façon plus exhaustive. Je
ne peux donner ici que deux brèves indications. La première concerne
le manuscrit le plus ancien de notre commentaire en question. Il s'agit
du manuscrit Vat. lat. 723, qui date du XIIIe siècle. Ce manuscrit a été

analysé par Jean Destrez dans son travail pionnier 1m Pecia dans les

manuscrits universitaires du XHIe et du XIVe siècle9, à une époque où peu
de gens se rendaient compte de l'importance de la pecia pour la
transmission de textes universitaires médiévaux10. Jean Destrez a révélé

que le manuscrit le plus ancien de la Politique d'Albert porte
manifestement les traces d'une répartition en 48 pièces, dont les
indications sont données d'un bout à l'autre. Il s'agit, selon Destrez, d'un
exemplaire parisien, réalisé entre 1270 et 1290. Le travail de Destrez
démontre clairement que le fait qu'un manuscrit soit accompagné

8 De divisione de Boèce (10 mss), des Analytica priora (7 mss) etposteriora (8 mss),
des Topica (11 mss), des De sophisticis elenchis (8 mss), des Quaestiones super des

animalibus (9 mss), du Super Ethica (11 mss), du De XVproblematibus (6 mss), des
Problemata determinâta (2 mss).

'Paris, 1935.
10 Cela a beaucoup changé. Cf. L.-J. Bataillon/B.G. Guyot/R.H. ROUSE

(éds), La production du livre universitaire au moyen âge. Exemplar et pecia (Actes
du sym-posium tenu au Collegio San Bonaventura de Grottaferrata en mai 1983),
Paris: Edi-tions du Centre National de la Recherche Scientifique 1988.



60 Considérations presque philosophiques

d'indications de pecia constitue une preuve de son origine universitaire.

De plus, les manuscrits en pecia sont des textes dont on a

voulu produire le plus rapidement possible le plus grand nombre de

copies. Un manuscrit a été séparé en cahiers et réparti entre les

copistes qui pouvaient ainsi travailler simultanément, en copiant
diverses parties du même livre. Le manuscrit Vat. lat. 723 nous indique
alors que la Politique d'Albert circulait dans le milieu universitaire
parisien et faisait partie de la production des livres par pecia de
l'Université de Paris, dans les années 70 à 90 du XIIIe siècle. Sur la liste de

taxation d'André de Sens, datant du 25 février 1304, nous trouvons
onze commentaires philosophiques d'Albert le Grand, mais pas la

Politiquen.
Malheureusement, le volume publié par Louis-J. Bataillon,

Bertrand Guyot et Richard Rouse sur la production du livre universitaire
au moyen âge ne prête presqu'aucune attention aux œuvres d'Albert.
Le manuscrit Vat. lat. 723 n'y est pas mentionné. Une étude de

Hugues Shooner, reprise dans le volume mentionné, nous rappelle pourtant

que le manuscrits Naples, Bibl. Na%, I. B. 54, qui contient en
autographe de Thomas d'Aquin une reportatio du cours qu'Albert a donné à

Paris pendant l'année 1247 sur le De caelesti hierarchia du Pseudo-Denis,

était un exemplar destiné à servir à la reproduction rapide du cours
d'Albert. Curieusement, toutes les copies connues de ce texte
proviennent de 1 'exemplar illisible de Thomas d'Aquin12. Le commentaire
sur le De sensu et sensato contenu dans le manuscrit Vat. borgh. lat. 134

est une autre œuvre d'Albert qui circulait à l'Université de Paris par
pecia. Comme nous l'apprenons d'un article de Richard et Mary
Rouse, ce codex a été prêté par pecia chez Guillaume de Sens, sta-
tionnaire de l'Université de Paris après 127013.

Deuxièmement, il me paraît adéquat de prendre note,
malheureusement d'une façon très superficielle, de l'étape polonaise de la

réception de la Politique d'Albert. Grâce à l'étude et à l'édition partielle

11 La liste de taxation, officiellement établie et approuvée par les taxatores de

l'université, contenait les frais à payer pour emprunter des pecia. Nous connaissons
deux listes de taxations de Paris: cf. H. Denifle/A. CHATELAIN, Chartularium Uni-
versitatis Parisiensis, I, n. 530, p. 604; II, n. 642, p. 107.

12 H.V. SHOONER, «La production du livre par la pecia», dans: L.-J. Ba-
TAILLON/B.G. GuyOT/R.H. ROUSE (éds), La production du livre universitaire au

moyen âge, 25, cf. n. 10.
13 «Guillelmi Senensis est», cf. R.H. Rouse/M.A. ROUSE, «The Book trade at the

University of Paris, ca. 1250-1350», in: L.-J. Bataillon/B.G. Guyot/R.H. Rouse
(éds), La production du livre universitaire au moyen âge, 58-60, cf. n. 10.



Considérations presque philosophiques 61

de P. Czartoryski, et grâce au répertoire publié par M. Markowski et
Mme Z. Wlodek, nous savons qu'en 1416 la Politique d'Albert se trouvait

sur la table de travail de Paul de Worczyn qui l'utilisait explicitement

pour faire son exposition du texte d'Aristote et qui insérait des

gloses interlinéaires au texte d'Albert14. Le manuscrit avec le texte de

Paul de Worczyn — et cela nous le savons par les additions de C. Fltie-
ler au répertoire de Winfried Fauser15 — est seulement un des quatre
manuscrits cracoviens de la première moitié du XVe siècle qui
contiennent la Politique d'Albert. Nous pouvons donc constater une
réception assez intensive de cette oeuvre dans l'important centre culturel

qu'était Cracovie au commencement du XVe siècle. Cette réception

cracovienne illustre la durée considérable de l'intérêt pour la

Politique d'Albert dans l'histoire de la philosophie médiévale.

Après ces remarques générales, j'en arrive au sujet principal de

cette contribution, à savoir, la quesdon du rapport entre la Politique
d'Albert et celle de Thomas d'Aquin. Les points de comparaison sont
évidemment trop nombreux pour être traités dans un modeste article
comme celle-ci. Je me limiterai donc à deux perspectives méthodiques.

Premièrement, je vais présenter des passages qui indiquent une
relation directe et étroite entre les deux commentaires. Deuxièmement,

et cette démarche est plus originale, je vais faire une comparaison

de la division du texte d'Aristote que font explicitement Thomas
et Albert, et de la compréhension et systématisation impliquée dans

leurs divisions du texte.

II. Parallèles, dépendances littérales et erreurs communes dans les commentaires

d'Albert et de Thomas sur la Politique d'Aristote

Dans un premier temps, j'ai beaucoup profité du travail des autres.

J'ai pris l'appareil critique de l'édition Léonine du commentaire de la

Politique de Thomas d'Aquin, j'ai noté toutes les références au com-

14 Cracovie, BJ 502, f. 123-256. Cf. aussi P. CZARTORYSKI: Gloses et
commentaires inconnus sur la Politique d'Aristote d'après les manuscritss de la Bibliothèque

Jagellone de Cracovie, in: Mediaevalia Philosophica Polonorum 5 (1960) 3-40;
IDEM: Wczesna Recepcja <Polityki> Arystotelesa na Uniwersytecie Krakowskim, Bres-
lau/Warzovie/Cracovie 1963, 188-190; M. Markowski/Z.Wlodek, Repertorium
commentariorum medii aevi in Aristotelem Latinorum quae in Bibliotheca Jagel-
lonica Cracoviae asservantur, Breslau 1974, 12-13; C. FlÜELER, Rezeption und
Interpretation, 41. Cf. n. 1.

15 Ibid., 2.



62 Considérations presque philosophiques

mentaire d'Albert et j'ai fait une comparaison des résultats. Comme il
a déjà été signalé par les éditeurs de la Léonine, L.-J. Bataillon et H.-
F. Dondaine, la comparaison des textes d'Albert et de Thomas montre

une relation très étroite entre les deux textes. Il me semble que les

passages les plus significatifs se laissent diviser en cinq catégories:
Tout d'abord, il y a les exemples communs qu'utilisent Albert et Thomas

pour expliquer le texte d'Aristote et qui ne se trouvent pas chez

Aristote. Deuxièmement, il existe des citations identiques aux mêmes
endroits. Troisièmement, les deux auteurs donnent des explications
similaires ou identiques de certains mots ou de certains passages de

texte. Cela peut être affirmé, même après avoir exclu les ressemblances

qui s'expliquent par l'utilisation commune de dictionnaires ou
par les gloses du texte d'Aristote. Quatrièmement, il y a des passages
dans le texte d'Albert et de Thomas qui manifestent une dépendance
littérale, et, cinquièmement, des erreurs communes concernant le
contenu dans les deux commentaires en question. Tout cela est illustré
dans YAppendice 7 à la fin de cet article. Les explications suivantes se

limitent donc à la présentation des citations communes au même
endroit dans le commentaire. A mon avis, rien que ces ressemblances
suffiraient à démontrer une relation directe et étroite entre les
commentaires des deux maîtres dominicains.

En considérant les cinq exemples communs que donnent Albert
et Thomas pour mieux expliquer le texte d'Aristote, on note tout
d'abord une différence fondamentale entre Thomas et Albert, à

savoir, le fait que le texte de Thomas est beaucoup plus concis et nettement

moins détaillé. Dans le premier exemple (Appendice I, 1.1),
nous notons qu'Albert et Thomas, se basant sur une erreur de

traduction, donnent l'exemple des oiseaux de proie comme étant des

êtres solitaires, isolés de la communauté et belliqueux. Dans le deuxième

parallèle textuel (Appendice I, 1.2), Albert et Thomas décrivent
de la même façon l'opération non artistique, c'est-à-dire purement
manuelle, à l'aide de l'exemple de l'excavation du champ. Dans le
troisième texte (Appendice I, 1.3), Albert et Thomas complètent les

indications d'Aristote concernant les autorités en agriculture avec
l'exemple d'un auteur latin, à savoir Palladius. Comme exemple d'un
tout parfait dont les parties sont imparfaites, Albert et Thomas
mentionnent le numéro six qui est pair et parfait, et qui divisé en deux,
contient le trois, un numéro imparfait et impair (Appendice I, 1.4). A
Locris, une ville de Calabre, il existait une loi contre la vente des

possessions personnelles. Albert et Thomas complètent dans le texte



Considérations presque philosophiques 63

(Appendice I, 1.5) la mention d'une exception à cette loi pour celui

qui doit vendre ses fortunes pour payer une rançon.
L'impression d'une similitude assez frappante en considérant les

exemples communs, donnés par Albert et Thomas, s'accentue quand
on examine les citations identiques placées aux mêmes endroits du
commentaire. Il se peut que la référence au premier livre de l'éthique,
présentée dans l'Appendice I, 2.1, soit un lieu commun ou une
formule scolastique. Mais cela ne peut pas être affirmé dans le cas du
deuxième texte (Appendice I, 2.2) où Albert et Thomas citent l'Isagoge

de Porphyre (4,1) dans la traduction de Boèce afin d'illustrer le fait
qu'il existe des hommes et des familles qui naissent pour régner et
d'autres qui sont de par leur nature et leur physique des esclaves.
Albert et Thomas citent également le même texte dans l'exemple 2.3, à

savoir 1Cor 14, pour justifier la soumission de la femme à l'homme
sous une autorité chrétienne. Dans le texte 2.4 (Appendice I), Albert
et Thomas se réfèrent au premier livre du Timé de Platon pour combler

leur lacune en ce qui concerne la République de Platon, invoquée
par Aristote. Un autre parallèle (Appendice I, 2.5), qui ne peut guère
être accidentel, se présente dans le deuxième livre où Albert et Thomas

mentionnent le Deproblematibus en se référant à des traditions
différentes de textes pour illustrer le fait que les guerriers, étant donné la
friction permanente de leurs parties génitales contre la selle, sont plus
voluptueux et doivent constamment endurer des sentiments similaires
à ceux qui se produisent lors du coitus.

La relation étroite qui existe entre les commentaires de la Politique
d'Albert et de Thomas d'Aquin peut aussi être prouvée par l'indication

d'explications similaires de mots ou de passages du texte. Par

exemple, les barbares se définissent chez Albert ainsi que chez Thomas

par le manque de lois et de justice entre eux (Appendice I, 3.1).
Le fait que la maison parfaite doive être composée d'hommes libres et
d'esclaves est expliqué par les deux auteurs à l'aide d'une référence à

un passage antérieur (1252bl0-ll), où Aristote détermine que chez
les pauvres le boeuf remplace le serviteur (Appendice I, 3.2). Dans le

texte 3.4 (Appendice I), l'identification faite par Aristote de la
domination paternelle à la domination royale est commentée par Albert
ainsi que par Thomas dans la définition du pouvoir royal comme ple-
nitudo potestatis ou potestas plenaria. Plus frappant encore est le
parallélisme entre les explications des mots iniuria, nocumentum et mors dans
le texte 3.6 (Appendice I), mais ceci pourrait éventuellement s'expliquer

par des formules juridiques communément connues par Albert



64 Considérations presque philosophiques

et Thomas. Dans les passages 4.1 et 4.2 (Appendice I), on remarque
deux relations littérales: Albert et Thomas constatent que l'absence de

communication entre les parties de la cité (4.1) est «contra rationem
civitatis» et ils précisent le mot democraticum avec la formule «id [hoc]
est in favorem populi» (Appendice I, 4.2). Dans la critique textuelle,
on se réfère de préférence aux fautes communes pour établir une
relation entre deux textes. Si nous appliquons cette démarche à notre
tâche, nous obtenons encore un argument fort en faveur de la thèse
d'une relation directe entre le commentaire de la Politique d'Albert et
de Thomas. Le passage 5.1 (Appendice I) illustre comment Albert et
Thomas confondent Thessalie et Thessalonique et, dans le texte 5.2

(Appendice I), Albert et Thomas se trompent en identifiant le mode
dorien au septième et huitième ton grégorien. Ce fait a été établi avec
une érudition admirable par les éditeurs de l'édition Uonine16.

Le verdict qu'il faut rendre face aux évidences est assez clair. Il
existe un rapport direct entre le commentaire d'Albert et de Thomas
sur la Politique d'Aristote. C'est à dire, l'un des deux auteurs a eu
connaissance du texte de l'autre. Albert et Thomas ne pouvaient pas
travailler à l'aide d'un commentaire grec ou arabe. Cela exclut l'explication

des similitudes par une source commune et rend plausible l'idée

que le deuxième commentateur de la Politique ait consulté le premier.
Puisque ni le commentaire d'Albert ni celui de Thomas n'ont, jusqu'à
présent, pu être datés avec précision, la question qui se pose concerne
donc la direction de la dépendance des deux commentaires.

III. Comparaison de la divisio textus dans les commentaires sur la Politique
d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin

Ce qui suit devient un peu moins incompréhensible si l'on consulte
les tableaux graphiques sur lesquels est illustrée la division que font
Albert et Thomas du texte d'Aristote (Appendice II).

Après avoir remarqué des parallélismes et similitudes concernant
le contenu et après avoir réaffirmé la thèse d'une relation et dépendance

directe des deux commentaires, la comparaison de la façon dont
les deux maîtres divisent et comprennent le texte d'Aristote nous
amène à la constatation de différences frappantes et surprenantes.
Une analyse de la division du texte du premier chapitre du livre I

16 Éd. Léonine, XLVIII, A 9; cf. n. 2.



Considérations presque philosophiques 65

montre déjà comment Albert et Thomas structuraient et comprenaient

le texte d'Aristote d'une façon très différente.
Albert commence son exercice de la divisio textus avec une

bipartition générale de l'oeuvre entière (Appendice II, Albert, chap. 1).
Le livre I traite, selon Albert, de la «perfectio hominis secundum
communicationem virtutis oeconomicae», tandis que le reste de la
Politique a comme sujet la «perfectio hominis secundum virtutem poli-
ticam sive civilem»17. Chez Thomas, on ne trouve pas une telle division

entre le livre I et les livres II à VIII. On peut constater la seule

similitude concernant la structuration du texte dans la façon dont les

deux dominicains, au commencement du premier chapitre, subdivisent

le livre premier en prooemium (chap. 1) et en partie principale de

oeconomica (chap. 2—9) <Thomas 2—11 >. Par la suite, les deux maîtres

s'éloignent l'un de l'autre. Albert divise le premier chapitre en deux
parties auxquelles il donne une importance similaire et qui forment
ensemble le corps du chapitre: <1.1 >18 «per quae et qualiter devenitur
ad scientiam istam»; et <1.2> «excellentia huius scientiae». Thomas
fait deux subdivisions avant d'arriver au corps du chapitre dans la

partie <1.2.3.>. Le résultat est une structuration complètement
différente de celle d'Albert. Dans un premier temps, Thomas sépare la

partie où Aristote traite la dignité de la cité, qui est le sujet de cette
science <1.1 >, de la partie où Aristote fait une comparaison des

différentes parties de la cité <1.2>. La section <1.1>, qui reste isolée, se

subdivise encore en deux <1.1.1 et 1.1.2> et n'entre plus en jeu dans
la suite du texte. Les éléments <1.1/1.1.1 et 1.1.2> de Thomas
correspondent chez Albert à l'élément <1.1.1> qui fait partie de la
section <1.1> «per quae et qualiter devenitur ad scientiam istam». Après
la première subdivision <1.1—1.2>, Thomas divise l'élément <1.2>
en trois parties. Selon Thomas, Aristote discute d'abord une erreur
<1.2.1>, deuxièmement, il montre comment la fausseté de cette
opinion peut être démontrée <1.2.2> et, troisièmement, il propose la vraie
comparaison entre les parties de la cité <1.2.3>. Les éléments <1.2.1 >
et <1.2.2> restent isolés et, selon Thomas, Aristote arrive, après les

avoir traités, au corps du chapitre où il traite l'idée principale de son
prologue, à savoir, la comparaison des différentes communautés
<1.2.3>. Chez Albert, le texte d'Aristote est à nouveau structuré d'une
façon très différente. Les éléments <1.2.1 > et <1.2.2> de Thomas

17 Éd. A. BORGNET VIII, 7a; cf. n. 1.
18 Le premier numéro de gauche dans les indications entre < > indique le

numéro de chapitre. Le texte indiquera si la référence vise Albert ou Thomas.



66 Considérations presque philosophiques

correspondent chez Albert à l'élément <1.1.2> qui est subdivisé en six

parties. Cet élément appartient à la première partie principale du

chapitre <1.1>. En fait, Albert estime que l'erreur concerne la façon
dont on arrive à la science politique, et pour Thomas, il s'agit d'une
erreur concernant la comparaison des différentes communautés. En
effet, il s'agit, selon le texte d'Aristote, d'une fausse identification du

politicum, regale, yconomicum et despoticunr. «Quicumque quidem igitur exis-
timant politicum et regale et yconomicum est despoticum idem, non
bene dicunt»19. En regroupant ce passage sous le point <1.2>, qui
traite, selon Thomas, de la comparaison des communautés à la cité,
et, en identifiant la comparaison des communautés à la cité comme
thème principal du chapitre, Thomas a mieux saisi, me semble-t-il, le

fil conducteur et la structure du texte en question. Cela se confirme
dans la suite de notre analyse.

Selon Thomas, Aristote arrive donc au corps du chapitre avec le

point <1.2.3>. Le passage qui, chez Thomas, représente la tête de la

partie principale du chapitre un, est à trouver, chez Albert, sous le

point <1.1.2.6> et forme un impasse. On arrive là, selon Albert, au
bout du passage sur l'erreur concernant les différentes structures de

pouvoir et de communauté. Thomas divise la partie principale <1.2.3>
qui compare les différentes sortes de communautés humaines en deux
parties20 dont la première décrit les communautés qui constituent la
cité <1.2.3.1> et la deuxième traite de la cité <1.2.3.2>. Si nous
récapitulons la division de Thomas, nous constatons qu'il divise sous le

point <1.2> la comparaison de la cité aux autres communautés, d'où
il sépare la discussion sur la fausse opinion dans les points <1.2.1> et
<1.2.2>. Il arrive ensuite à la vraie comparaison sous le point <1.2.3>
qu'il divise en deux parties principales, à savoir, la discussion sur les

communautés faisant partie de la cité <1.2.3.1> et la discussion sur la
cité <1.2.3.2>. Albert ne divise lè chapitre 1 que selon deux éléments
formels d'un prologue, à savoir, comment arrive-t-on à la science en

question <1.1 >, et en quoi consiste la dignité de la science <1.2>.
Albert traite tout ce que dit Aristote sur les parties de la cités sous le

point <1.1>. Pour ordonner les passages sur les parties de la cités, il
distingue le point <1.1.3> qui traite les différentes communautés et

19 1252a8-9: éd. Léonine, XLVIII, A 71; cf. n. 2.
20 Dans l'édition Léonine, XLVIII (cf. n. 2), ces deux parties correspondent au

chapitre 1/a et 1/b, c'est-à-dire, la partie <1.2.3.2> au chap. 1/b. Mais cette division
n'a pas d'importance pour la tâche qui nous occupe ici. La division présentée est
celle que fait Thomas lui-même dans le texte.



Considérations presque philosophiques 67

leurs parties. Ce passage commence chez Albert avec «Ex hiis quidem
igitur». Chez Thomas, le même passage constitue déjà la deuxième
section sur les parties de la cité, c'est-à-dire sur la communauté de la
maison <1.2.3.1.2>. Pour Thomas, Aristote commence à parler sur
les communautés constitutives de la cité dans le passage «Necesse ita-

que» <1.2.3.(1.1)>. En divisant ainsi le texte, Thomas peut traiter les

passages sur la femme et l'homme et sur le maître et l'esclave sous un
point qui traite du premier niveau des échelons sociaux, à savoir les

communautés entre personnes <1.2.3.1.1 >. Chez Albert, ce premier
niveau de la communauté est traité dans le point <1.1.2.6> et fait
alors partie de la discussion sur l'erreur de croire que le politicum,
regale, yconomicum et despoticum sont identiques. Cette attribution est
difficilement intelligible. De plus, en procédant de cette manière, Albert
coupe le texte de façon que la discussion sur les communautés
d'individus (homme—femme; supérieur—subordonné) reste complètement
séparée de la discussion sur la communauté de la domus. Albert
éprouve des difficultés à retracer et à mettre en évidence dans le texte
la continuité entre les communautés de personnes et celle de la maison.

Thomas, quant à lui, arrive à une construction tripartite de
communautés constitutives de la cité: premièrement, les communautés
persone ad personam <1.2.3.1.1> qui, deuxièmement, constituent la
communauté de la maison <1.2.3.1.2> dont une certaine quantité
forme la communauté du village <1.2.3.1.3>. Chez Albert, les deux
derniers points sont regroupés dans les passages <1.1.3.1> et
<1.1.3.2>. Selon Albert, dans < 1.1.3.1 >, Aristote traite les communautés

despotiques [dominus—servus) <1.1.3.1.1> et nuptiales <1.1.3.1.2>.
Mais le passage indiqué par Albert (Ex hiis quidem) ne fait que
mentionner ces deux communautés comme parties constitutives de la
maison. Aristote vient de les traiter dans les passages précédents, indiqués

par Thomas, et les mentionne pour démontrer leur intégration
dans la communauté de la maison. En effet, Aristote parle ici de la
communauté homme—femme seulement en tant que partie de la maison:

«Ex hiis quidem igitur duabus communitatibus domus prima; et
recte Esyodus dixit poetizans: domum quidem preminentem mulie-

remque et bovem aratorem». (1252M0-12).
Il existe une certaine correspondance entre la division d'Albert et

celle de Thomas concernant le vicus (<1.1.3.2: Albert> et <1.2.3.1.3:

Thomas>) mais, puisque cet élément est subordonné et placé de

façon très différente dans le contexte, il revêt une signification différente

chez Albert et chez Thomas. De plus, Thomas le subdivise en-



68 Considérations presque philosophiques

core d'une façon très détaillée, Albert, quant à lui, continue en
paraphrases rajoutant une partie à l'autre, sans indication précise de

subdivision.

L'étape suivante de la divisio textus me paraît encore plus significative.

Dans le paragraphe qui commence par «Que autem ex plu-
ribus vicis» (1252b27), Aristote fait le dernier pas dans son ascension

vers la communauté parfaite et il constate qu'un certain nombre de

vici constituent une cité parfaite. C'est de cette cité que parle la suite
du texte d'Aristote. Chez Thomas, toute cette parde, jusqu'à la fin du

chapitre un, est séparée de ce qui le précède et constitue un élément à

part <1.2.3.2>. Pourtant, il est lié avec le précédent par son
regroupement sous le point <1.2.3> et il apparaît comme suite logique du

point <1.2.3.1> qui traite des parties de la cité. Chez Albert, le

passage «Que autem ex pluribus vicis» marque le commencement d'une
nouvelle section de texte, structurellement séparée des passages
précédents. Selon la division du texte d'Albert, au commencement du
chapitre21, Aristote commence ici à parler de Yexcellentia huius scientiae.

L'échelonnement entre les communautés constituant la cité et l'ascension

continuelle vers celle-ci, que parvient à saisir Thomas en regroupant

le passage <1.2.3.2> sous le point <1.2.3>, n'est pas mis en
évidence par la façon dont Albert structure le texte d'Aristote. Pourtant

Albert a compris et mentionné explicitement cet échelonnement
dans son prologue du commentaire. Cela montre qu'il travaille avec la

même intention systématique que Thomas. Les points <1.1> et <1.2>
constituent pour Albert deux blocs formellement séparés, dont la
cohérence du contenu ne se reflète pas dans la structure du texte. La
liaison et la continuité entre les échelons sociaux et la cité reste voilée
dans la divisio textus d'Albert.

En comparant les tableaux graphiques, on peut constater qu'Albert

et Thomas divisent toute la deuxième partie du chapitre 1 d'une
façon différente. On pourrait encore mettre en évidence beaucoup de

subtilités sur ce passage, mais il me semble plus profitable de

comparer la division du texte du chapitre 2, dans lequel les deux auteurs
commencent la division du texte de tout le livre premier de la
Politique. Afin de ne pas se perdre dans cet exercice, il convient de pren-

21 Éd. A. BORGNET, VIII, 7a-b (cf. n. 2): «In secunda venatur quatuor con-
clusiones, in quibus ostendit excellentiam istius scientiae, scilicet quod est secundum

communicationem perfectissimam, naturalissimam, secundum naturam
primant, et optimorum bonorum gratia institutam: et hoc incipit, ibi Quae autem ex

pluribus vicis communitas [...]».



Considérations presque philosophiques 69

dre note du fait que la division des chapitres se présente, du moins

pour une partie du texte, d'une façon différente dans les deux éditions
d'Albert et de Thomas. Puisque les auteurs donnent toujours des
indications de lemma dans leur division du texte, ce fait n'a d'importance
que pour notre orientation. Les différences pour le livre I se présentent

comme suit:
Ed. Borgnet: chap. 7, lettre m («Et infïnitae utique divitiae») éd.

Léonine, chap. 8;

Ed. Borgnet: chap. 8 («Quoniam autem quae ad scientiam») éd.

Léonine, chap. 9;
Ed. Borgnet: chap. 9, lettre a—h («Quoniam autem très partes
deficiat ab operibus») éd. Léonine, chap. 10;
Ed. Borgnet, chap. 9, lettre i—o («Dubitabit autem de optima
politia») éd. Léonine, chap. 11.

Au commencement du chapitre 2, Albert présente la structure du

premier livre et du chapitre 2. Le chapitre se divise, selon lui, en deux
parties dont la première identifie les éléments de Yoeconomica <2.1 >.
Ce passage est encore subdivisé en deux. <2.1.1 > distingue les parties
de Yoeconomica, <2.1.2> détermine que le modus tradendi des éléments
de Yoeconomica doit suivre l'ordre de composition établi en <2.1.1 >.
Dans la deuxième partie, Aristote détermine, selon Albert, Yordo
tradendi qui correspond à la division des chapitres: les chapitres 2—4 traitent

de la despotica, les chapitres 6—8 de la chremastica et le chapitre 9

porte sur la communauté nuptiale. Albert ne se prononce pas sur le

chapitre 5, mais au commencement de celui-ci il indique qu'Aristote y
traite la question de savoir si les différentes relations de pouvoir et

types de communicationes de Yoeconomica sont identiques. Une comparaison
de cette division de Yoeconomica avec celle qu'entreprend Thomas

d'Aquin livre de nouveau des données assez intéressantes. Thomas
fait d'abord ce qu'a fait Albert au commencement du chapitre 1, c'est-
à-dire qu'il distingue la section sur les parties de la cité (livre I) de
celle sur la cité (livre II et ss.). Par la suite, sa façon de diviser le texte
commence à se distinguer substantiellement de celle que présente
Albert. Thomas adopte une division bipartite du chapitre 2 qui a peu en

commun avec celle d'Albert. Dans la première partie <2.1 >, qui selon
Thomas s'étend jusqu'au lemma «Hiis quidem enim», Aristote expose
son intention. Il présente, ordonne et explique la matière dont il veut
parler. Toujours d'après Thomas, au lemma «Hiis quidem enim»
Aristote commence à accomplir son intention. Tout ce qui suit est
donc classifïé sous ce point <2.2>. Thomas le divise en deux parties.



70 Considérations presque philosophiques

D'abord Aristote parle sur la communauté du maître et de l'esclave
<2.2.1 >, ensuite, à partir du chapitre 10, il parlera des deux autres
communautés, c'est-à-dire nuptialis et paternalis. Cette dernière
correspond chez Albert au chapitre 9 qui, selon le dominicain allemand,
traite seulement de la communauté d'hommes et de femmes. La chre-

mastica reste donc chez Thomas, pour le moment, sous le rubrique de

la combinatio domini et servi. Immédiatement après, Thomas explique
que puisque l'esclave est une possession, on doit parler de celui-ci en

tant que possession et on doit traiter de la possessiva et de la pecu-
niativa sous ce point22. Thomas a lu attentivement le texte d'Aristote
puisque celui dit au commencement du chapitre 6: «Totaliter autem
de omni possessione et pecuniativa contemplabimur secundum sub-
inductum modum, quoniam quidem et servus possessionis pars que-
dam erat»23. Là où Albert ne fait que constater qu'Aristote parle de la

pecuniativa, Thomas livre une explication sur la raison qui pousse Aristote

à placer la pecuniativa en guise de continuation de la partie sur la

despotica et il divise le texte en tenant compte de cette explication.
La comparaison de la classification des chapitres 3, 4 et 5 est à

nouveau révélatrice pour notre tâche. Albert, nous l'avons déjà vu, ne
tient pas compte du chapitre 5 dans la classification qu'il fait au
commencement du 2e chapitre. Il groupe les chapitres 3 et 4 sur le même
niveau comme dubitatio et collatio qui font partie de la section sur la

despotica et qui s'ajoutent l'une à l'autre. Thomas présente de nouveau
une division de texte beaucoup plus détaillée et subtile. Après avoir
séparé le chapitre 10 et le chapitre 6 de la discussion sur la combinatio

domini et servi (<2.2.1> et <2.2.1.1>), il divise le point <2.2.1.l.> en
deux et sépare une partie dans laquelle Aristote expose deux opinions
(<2.2.1.1.1 >) d'une seconde où Aristote détermine la vérité sur ces

deux opinions (point <2.2.1.1.2>). La première de ces opinions dit
que la despotica est une science et qu'elle ne se distingue pas de la

politique, la deuxième maintient qu'il est contre nature d'avoir des

esclaves. Thomas arrive à présent à montrer comment le chapitre 3

fait partie de la solution des deux opinions présentées par Aristote
dans le point <2.2.1.1.1 >. Pour résoudre les deux questions mentionnées,

Aristote fait, par la suite, une considération sur la conception de

22 «Prima dividitur in duas: in prima déterminât de combinatione domini et servi;
et quia servus est quedam possessio, ideo in secunda parte déterminât de alia parte
yconomice que est pecuniativa vel possessiva, ibi Totaliter autem de omni possessione

[...]» (éd. Léonine, XLVIII, A 82b).
23 1256al: éd. Léonine, XLVIII, A 96a.



Considérations presque philosophiques 71

l'esclavage dans le point <2.2.1.1.2.1 > qui prend le reste du chapitre 2

et, ensuite, il reprend les deux questions à la lumière de la discussion
sur la ratio servitutis dans le chapitre 3. Si l'on considère le tableau
graphique de la division du texte du chapitre 3 de Thomas, nous voyons
que le dominicain italien constate qu'Aristote traite la première question

dans le chapitre 5 et dédie les chapitres 3 et 4 à la deuxième question,

à savoir, la servitude était-elle naturelle? De cette façon, Thomas
arrive à démontrer comment les chapitres 3, 4 et 5 découlent de la

question posée au point <2.2.1.1.2> dans le chapitre 2. Chez Albert,
le hen des chapitres 3, 4 et 5 avec le chapitre 2 n'est pas mis en
évidence, bien qu'il les regroupe ensemble dans sa division au
commencement du chapitre 2. Cette dernière remarque est importante
parce qu'il faut tenir compte du fait qu'Albert travaille dans la même
logique de systématisation du texte que Thomas, mais de façon moins
élaborée. Quand on consulte le tableau graphique du chapitre 4 d'Albert,

on constate que le dominicain allemand présente ensemble les

chapitres 4 et 5 comme preuve du fait que les critiques de l'esclavage
avaient, d'une certaine façon, raison. Albert reconnaît donc maintenant,

en paraphrasant le texte, le hen entre les chapitres 4 et 5, mais,
contrairement à Thomas, il ne montre pas que les deux questions on
été posées par le philosophe dans le chapitre 2 (1253b 15ss) et que
leur solution commence déjà là. A nouveau, Thomas met en évidence
des haisons dans le texte d'Aristote qu'Albert postule, mais qu'il
n'exphque pas.

Dans la suite de la division du hvre I, on trouve une similitude en
ce qui concerne la partie sur la communauté entre hommes et femmes.

Pour Albert et Thomas, cette partie constitue la fin du hvre et
commence avec le lemma «Quoniam autem très partes» (1259a37;
chapitre 9 chez Albert; chapitre 10 chez Thomas). Nous pouvons également

constater une division identique chez Albert et Thomas concernant

la possessiva dans les chapitres 6 à 8 (9 dans la Uoninè). Par la

suite, les deux auteurs séparent une partie théorique d'une partie
pratique, qui commencent et terminent, pour les deux, aux mêmes
endroits (la deuxième avec «Quoniam autem que ad scientiam»: 1258b9).
On peut le vérifier sur les tableaux graphiques du chapitre 6. La
division du texte dans le traité sur la possessiva et la pecuniativa scientia, est
de nouveau très différente chez Albert et Thomas. Nous pouvons,
d'une façon générale, faire la même observation qu'auparavant. Thomas

présente une division plus détaillée et raffinée. Immédiatement
après la distinction entre la partie théorique et pratique de la possessiva,



72 Considérations presque philosophiques

Albert introduit la distinction entre une section où Aristote détermine
les parties de la chremastica (chap. 6) et une section qui traite de la pe-
cuniativa (chap. 7; voir tableau chap. 6). Thomas n'arrive à cette
distinction qu'au niveau <6.2.2.2.2.1>, après avoir séparé sur quatre
niveaux plusieurs autres éléments du texte. En effet, les considérations

que fait Aristote dans les parties précédentes concernent la pecuniativa.
Selon Albert, tout ce qui est dit dans le chapitre 6 concerne la pos-
sessiva et pecuniativa. Thomas distingue dans les points <6.1> jusqu'à
<6.2.2.2.2> des considérations préliminaires sur la pecuniativa, au

point <6.2.2.2.2.1 > il introduit la distinction entre pecuniativa et alia
possessiva et il montre comment la suite du chapitre 6 traite les

éléments de la possessiva qui ne sont pas pecuniativa, comme par exemple
Facquisitiva ciborum (point <6.2.2.2. 2.1.2> et ss.). Cela correspond au
texte d'Aristote qui, dans les parties indiquées par Thomas, ne parle
pas de la pecuniativa mais de l'acquisition de nourriture et de biens qui,
contrairement à l'argent, ne peuvent pas être accumulés infiniment.

Cette analyse de la division du texte d'Albert et Thomas est loin
d'être complète. Les tableaux (Appendice II) laissent suggérer que je
n'ai mis en évidence que quelques aspects de deux édifices textuels.
Et pourtant, il me semble que le résultat de la comparaison peut nous
servir pour tirer les conclusions suivantes.

IV. Conclusions

A l'aide de l'appareil critique de l'édition Léonine du texte de Thomas,
nous avons pu constater, dans un premier temps, une relation directe
entre le commentaire de la Politique d'Albert et de Thomas. Les parallèles,

les citations communes aux mêmes endroits, les erreurs
communes, etc., indiquent une dépendance directe des deux premiers
commentaires sur la Politique, mais la direction de cette dépendance
n'est pas claire. C'est à dire, nous ignorons lequel de ces deux auteurs
disposait d'un commentaire de l'autre. C'est ainsi que H.-F. Dondaine
et L.-J. Bataillon, les éditeurs de la Léonine, présentent l'état de la

question24.
Le petit exercice consistant à suivre la division du texte d'un

maître médiéval et de faire de cette division l'objet de la comparaison

24 «Il convient cependant de remarquer que les précisions chronologiques
extérieures nous manquent pour décider de façon sûre lequel des deux commentaires
est le premier en date» (éd. Léonine, XLVIII, A 8b).



Considérations presque philosophiques 73

de deux ou plusieurs commentaires contient un potentiel
méthodologique considérable pour l'étude des commentaires médiévaux.
L'étude sérielle de la structure des commentaires et leur visualisation

par des tableaux graphiques met en évidence des continuités et
différences qu'on ne peut guère constater à l'aide d'une simple
paraphrase ou de discussions interminables sur l'interprétation du
contenu. De plus, cette méthode n'impose rien aux textes, elle suit tout
simplement les indications de la division du texte du maître et la
visualise par des tableaux graphiques. Il est évident que l'exercice
effectué dans cet article a seulement montré quelle direction devrait
prendre une telle étude. Son résultat est fort modeste, sa conclusion
alors bien courageuse. La comparaison de la division du texte
qu'effectuent les deux maîtres dominicains et l'analyse de la compréhension

de celui-ci à l'aide de sa division a démontré qu'Albert et Thomas

appliquent la même méthode de division de texte et qu'ils
travaillent dans la même logique de systématisation du texte mais, que la
divisio présentée par Thomas est à la fois plus complexe, plus détaillée,

plus précise et plus soignée. Dans la logique de la systématisation
du texte d'Aristote et seulement dans celle-ci, la divisio de Thomas
témoigne d'une compréhension plus différenciée et d'un niveau de

systématisation plus élevé. Le commentaire de Thomas est le témoin
d'un travail avancé sur la Politique d'Aristote, d'une systématisation
plus rigoureuse. Le commentaire d'Albert suit la même logique et
intention mais semble en constituer le premier essai. Je ne vois pas
comment, sur base du commentaire de Thomas, on aurait pu arriver à

une division et une compréhension du texte moins claire et plus confuse

que celle de l'exemple. Le texte d'Albert peut difficilement être
considéré comme une simplification de la présentation trop
compliquée de l'Aquinat. Si l'on datait le texte d'Albert comme postérieur
à celui de Thomas, on écrirait l'histoire d'un déclin peu favorable pour
le maître de Cologne. Et il ne faut pas oublier qu'Albert commentait
la Politique après avoir commenté les physici et morales librPs, il s'agissait
donc d'une oeuvre de maturité.

On peut noter un certain progrès par rapport à la divisio textus
d'Albert et de Thomas. Quand on parle de progrès, il faut le faire d'une
façon très précise et restreinte. En comparant deux textes ayant une
relation directe entre eux, je n'introduis la notion de progrès que pour

25 «Ecce hune librum cum aliis physicis et moralibus exposui ad utilitatem stu-
dentium» (Pol. VIII, 6: éd. A. BORGNET VIII, 803).



74 Considérations presque philosophiques

un aspect précis et commun des deux textes, à savoir, pour l'exercice
scolaire de la divisio textus, dans lequel les deux maîtres poursuivent la
même intention de compréhension et systématisation du texte d'Aris-
tote. La constatation d'une différence de qualité par rapport à cet
élément précis - et seulement par rapport à cet élément - s'explique
clairement en ordonnant chronologiquement les deux commentaires.
C'est dans cette optique que je suggère une histoire de progrès, une
histoire dans laquelle Albert aurait le mérite d'avoir fait le pas le plus
difficile, c'est-à-dire le premier pas d'une entreprise que son élève a

continuée, mais pas achevée. Le contraire est possible, mais moins
probable. Le concept de progrès n'implique pas ici un jugement de

valeur générale sur les deux commentaires, ni sur la philosophie
d'Albert et de Thomas en général. Quant à moi, je trouve le commentaire

d'Albert plus intéressant et plus riche pour les raisons que j'ai
mentionnées au début de ce travail. Dans tous les cas, j'espère avoir
expliqué suffisamment pourquoi je pense qu'Albert a écrit le premier
commentaire médiéval que nous connaissons de la Politique d'Aristote.



Considérations presque philosophiques 75

Appendice I
Albert le Grand et Thomas d'Aquin: Parallèles, dépendances littérales
et erreurs communes concernant le contenu dans les commentaires
sur la Politique d'Aristote, compilés d'après les indications de l'appareil
critique de l'édition Léonine, vol. XLVIII.

1. Exemples communs pour expliquer le texte d'Aristote

1.1

Albert (I, 1: éd. Bor-
gnet, 13b; fol. 2va):

Et subiungit ratio-
nem: Simul enim est
ille maledictus talis,
natura talis, id est,
qui destituta natura
est talis: et ille talis
est belli affectator,
veluti sine iugo et
fraeno existens, sicut

corruptus ex ratione
feritatem sicut
videmus in volatili-
bus, ut dicit Aristoteles

in libro de Ani-
malibus, quod aves

rapaces et iracundae,
sicut aquilae, acci-

pitres, et falcones,

semper solae sunt, et
fugiuntur et incla-
mantur ab aliis avi-
bus, propter hoc
quod corrumpunt
naturalem communica-
tionem avium et so-
cietatem.

Thomas (I, lb: A 78,

107-111):

Qui autem est talis
secundum naturam
simul cum hoc oportet

quod habeat quod
sit <affectator belli>,

quasi litigiosus et sine

iugo existens: sicut
videmus quod volatil-
ia que non sunt so

cialia, sunt rapacia.

Aristote, 1253a6 (cité
d'après l'éd. Léon., vol.
XLVIII:

Simul enim natura talis
et belli affectator veluti
sine iugo existens, sicut
in volatilibus.



76 Considérations presque philosophiques

1.2

1258b21 et ss.

Albert (I, 8: 66b; fol. 9rb):

Haec autem, id est alia talium
artium est inartificialium, id est,
eorum in quibus non magna ars

exigitur et corpori soli utilium, si-

cut est fodere in horto vel agro.

1.3

1258b35 et ss.

Albert (I, 8: 67b—68a; fol. 9va):

Et dat exemplum, puta, a Charete
cui cognomen Parius, et Appol-
lodoro Lemnio, id est, de tali loco
nato. Et quid de iis scripserint, sub-

iungit, scilicet de terrae cultura et
nudae, supple, terrae, id est quali-
ter novalia fieri debeant in terra
inculta: et plantatae, id est, qualiter
terra plantata debeat redigi ad

maius lucrum. Illorum ergo consi-
deradones legendae sunt sicut apud
Latinos scripsit Palladius de agricul-
tura, et Virgilius in Buccolicis.

1.4

1264b20 et ss.

Albert (II, 2: 116b; fol. 16vb):

Quia aliquid convenit tod quod
tarnen partibus non convenit, sicut

perfectum vel par in numeris: se-
narius enim et perfectus numerus
est et par, et tarnen neutra pars
eius, scilicet, ut ternarius, nec
perfecta est, nec par.

Thomas (I, 9: A 110, 103-107):

quedam autem fit per labores non
ardficiales, et qui sunt utiles soli
corpori et in quibus etiam solum

corpus est utile, sicut illi qui mer-
cede conducuntur ad fodiendum in

agro vel ad aliquid aliud huiusmodi.

Thomas (I, 9; A 110, 159-166):

Dicit ergo primo quod quia
quidam sapientes de premissis scrip-
serunt, sicut quidam Carittis no-
mine parilis origine, et Apollo-
dorus linius scripserunt de cultura
terre tam nude quam plantate,
velut et apud Latinos Palladius, et
ab aliis scriptum est de aliis pre-
missarum partium, quicumque
habet curam plenius premissa cog-
noscere consideret ex eorum libris.

Thomas (II, 5: A 138, 289-290):

partes enim numeri paris quando-
que sunt impares, sicut partes
senarii sunt ternarii.



Considérations presque philosophiques 77

1.5

1266b20 et ss.

Albert (II 4: 137b; fol. 19va):

Et dat exemplum: Sicut in Locris
lex est non vendere, supple, ali-

quam suam possessionem (et est
Locris nomen civitatis in
Calabria), nisi manifestum infortunium
ostendatur accidisse, propter quod
scilicet cogatur substantiam vendere,

sicut est redemptio a capdvitate,
vel aliquid aliud simile.

Thomas (II, 8: A 149, 115-119):

sicut in civitate Locrorum, que est
in Calabria, lex fuit andquitus ut
nullus venderet possessionem nisi
monstraretur quod accidisset ei

aliquod grave infortunium: puta
quod esset captus ab hosdbus, vel
aliud aliquid huiusmodi passus.

2. Citations communes pour expliquer le texte d'Aristote

2.1

1252a4 et ss.

Albert (I, 1; 8a):

Et intendit ulterius quasi ex
corollario concludere, quod huic
scientiae maxime intendendum
est, per cuius doctrinam positam
in usu devenitur ad optimum bo-
num hominis, quod est in com-
municatione. Quia sicut dicit in
I Ethicorum: «Bonum quidem est
quod est bonum hominis, melius
autem quod est civitads, divinis-
simum vero quod est gends.»

2.2

1254b34

Albert (I, 3: 29b; fol. 4va):

Deinde subdit commune iudicium
secundum huiusmodi disposido-
nes, dicens: Quoniam et hoc
manifestum, scilicet nullam occasio-
nem patientes, fiunt différentes

Thomas (I, la: A 72, 50-53):

Intendit enim bonum commune,
quod est melius et divinius quam
bonum unius, ut dicitur in prin-
cipio Ethicorum.

Thomas (I, 3: A 89, 311-325):

Dicit ergo primo quod naturam
inclinari ad hoc quod faciat di-
versa corpora servorum et libe-

rorum, ex hoc est manifestum
quia si inter aliquos inveniatur



78 Considérations presque philosophiques

corpore solum, servi scilicet et
liberi: et tantum fïunt corpore
différentes quantum Deorum
imagines, in quibus principanti Deo
pulchrior imago constituitur, sicut
Iovi, tune iudicium omnium vi-
dentium imagines et comparan-
tium, est quod dignum sit quod
imagines subdefïcientes, id est in
aliquo déficientes, ab imaginibus
principantium Deorum, et omnes
dicent utique dignos esse
subdefïcientes iis servire, qui in nullo
deficiunt, sed principantur aliis. Et
hoc est dictum, sicut dicit Por-
phyrius, quod species Priami digna
est imperio.

2.3

1260b24

Albert (I, 9: 80b; fol. llrb):
Est simile ei quod dicit Apostolus:
«Mulieri in ecclesia loqui non per-
mitto: sed si quid volunt discere,
domi viros suos interrogent»
[ICor 14,34-35],

tanta differentia solummodo ex

parte corporis ut videatur tantum
alios excellere ac si essent quedam
ymagines deorum, sicut solemus
communiter dicere quando vide-
mus aliquos elegantis forme quod
videntur esse sicut angeli, tune
omnes dicerent quod illi qui
deficiunt a tanta elegantia forme cor-
poralis sunt digni ut serviant eis

qui superexcellunt, secundum illud:
«Species Priami digna est imperio».

Thomas (I, 10: A 116, 294-296):

Unde et Apostolus monet quod
mulieres in ecclesiis taceant, et si

quid discere volunt domi viros
suos interrogent.

2.4

1261a2 et ss.

Albert (II, 1: 91b-92a; fol. 12rb):

Et ostendit ex politia Socratis,
quod melius est iis omnibus com-
municare ad invicem secundum
Socratem. Et hoc est: Quemad-
modum in politia Platonis, supple,
scriptum est qui fuit discipulus
Socratis. Et est attendendum, quod
politia Platonis est altera pars libri,
qui dicitur Timaeus, et tractavit in

Thomas (II, 1: A 121, 127-134):

sicut traditur in politica Platonis.
Ibi enim dicit Socrates quod
oportet ad optimam civitatem
quod sint communes possessiones
omnium civium et communes
uxores, ita scilicet quod indifferenter

omnes accédant ad omnes;
et per consequens sequitur quod
filii sint communes propter in-



Considérations presque philosophiques 79

ea de iustitia positiva, et ordina-
tione civitatum, sicut in prima parte

de iustitia naturali, quae apud
Latinos rara est, quamvis habeatur
a quibusdam, et transtulit eam
Apuleius Philosophus, sicut
primant partem de iustitia naturali
transtulit et commentatus est Chal-
cidius: propter quod etiam in prima

parte Timaei Critias Philosophus

Aegyptius inducitur ibi re-
prehendens Solonem Graecum,
quod non secundum antiquas leges
et urbanitatem Athenas, et rem
militatem in Athenis ordinavit, et
dixit: «Graeci pueri estis, et non
est in vobis ulla cana sapientia:»:
et protulit quamdam ordinationem

quam dixit esse factam in Aegypto
ante novem millia annorum.

certitudinem filiorum: et hoc tan-
gitur in principio Thimei.

2.5

1269b24

Albert (II, 7: 163a; fol. 23rb):

Cuius ratio est in quodam libro de
Problematibus quibusdam, quem
transtulit quidam, dicandum Im-
peratori Frederico de Graeco in
Latinum, et incipit, «Cum essem in
Graecia, venit ad manus meas
liber, etc.». Et dicit ibi, quod mili-
tares et bellicosi propter hoc quod
continue sedent in equis, propter
confricationem et motum mem-
brorum genitalium et dorsa equo-
rum, magis quam alii titillantur ad

coitum. [Problemata: excerpta David

de Dinanto, Quatemulorum
fragmenta, M. Kurdzialek (éd.), in: Studia

Mediewistyceqte, 3 (1963) 21-22.]

Thomas (II, 13: A 164, 149-155):

Dicitur enim in libro De pro-
blematibus quod equitanes
continue luxuriosi magis fïunt, quia

propter cahditatem et motum hoc
patiuntur quod accidit in coitu.
Hoc etiam quod frequenter vacant
a negotiis eos luxuriosos facit. Et
hoc etiam accidit Lacedemoniis,

propter hoc quod ad nimiam con-
tinentiam mulierum legislator eos
induxit. [Ps. Aristoteles, Problemata
IV, 11 (877bl4—16, secundum trans-
lationem Bartholomaei de Messina].



80 Considérations presque philosophiques

3. Explications similiaires d'un mot ou d'un passage

3.1

1252b5

Albert (I, 1: 10a; fol
Ivb):

Hoc autem ulterius
probatur per eos qui
legibus non utuntur
communicationibus
secundum legem iusti-
tiae ordinatis: et illi
sunt qui dicuntur bar-
bari.

3.2

1253b3

Albert (I, 2: 19a; fol.
3ra):

Domus autem
perfecta ex servis et libe-
ris. Et dicit perfecta,
quia domus pauperis
imperfecta est, et bo-
vem aratorem habet

pro servo et ministro.

3.3

Albert (I, 6: 46a; fol.
6va):

Et hoc probatur per
hoc quod animalia aut
ovifïcant: ovificantia
autem in ipso ovo al-

buginem habent pro
substantia corporis,
croceum autem pro

Thomas (I, la: A 74,

272-274):

Quibusdam autem
videtur barbaros esse

eos quia ab aliquibus
civilibus legibus non
reguntur. Et quidem
omnia aliqualiter ad

veritatem accedunt.

Thomas (I, 2: A 82,

31-34):

omnis autem domus,
id est domestica fami-
lia, si sit perfecta constat

ex servis et libe-
ris. Dicit autem
perfecta quia in domo
pauperis est bos pro
ministro, ut supra
dictum est.

Thomas (I, 6: A 98f.,
184-190):

Et huiusmodi animalia

coekpariunt, id est
simul pariunt cum
propriis fetibus, tan-
tum de nutrimento

quantum suffïcere pos-
sit quousque animal

Aristote, 1252b5:

Inter barbaros autem
femina et servum eun-
dem habent ordinem.

Aristote, 1253b4:

domus autem perfecta
ex servis et liberis.

Aristote, 1256bl 1—13:

hec quidem animalium
coekpariunt tantum
alimentum ut suffi.-
ciens sit quousque uti-

que possit ipsum sibi

ipsi acquirere quod
generatum est, velut



Considérations presque philosophiques 81

nutrimento partus,
quod suffïcit donee
animal egrediatur de

ovo et quaerat neces-
saria sibi.

generatum perveniat
ad perfectum: sicut

patet in ovo cuius ru-
beum cedit in nutri-
mentum pulli qui
generatur ex albo ovi.

quecumque vermifi-
cant aut ovificant.

3.4

1259a37 et ss.

Albert (I, 9: 75a; fol. lOra):

Deinde subdit de principatu pater-
no. Natis autem, principatur scilicet

regaliter. Rex enim habet ple-
nitudinem potestatis super omnes,
qui sunt in regno.

Thomas (I, 10: A 113, 37-40):

set pater preest fïliis regali
principatu. Et hoc ideo quia pater
habet plenariam potestatem super
filios sicut rex in regno.

3.5

Albert (II, 2: 113a, fol.
16ra):

quaedam non con-
ducta sunt, id est, lege
statuta, eo quod no-
civa inventa sunt.

3.6

Albert (11,5: 145a; fol.
20rb):

Et subdit quae:
iniuriam, nocumen-
tum, mortem. Et vo-
cat iniuriam, quid-
quid fit contra honorem,

sicut convitia:
nocumentum, quid-
quid cedit in damnum,

Thomas (II, 5: A 135,

65-68):

set quedam eorum
non sunt conducta, id
est non est usque ad

hoc in eis processum
quod lege statueren-
tur, quia statim eorum
inconvenientia
apparebat.

Thomas (II, 10: A 155,
53-60):

Primo dicit quod
putavit leges iudicio-
rum esse solummodo
très, secundum tria de

quibus homines in
iudiciis disceptant que
sunt iniuria,
nocumentum et mors: ut

Aristote, 1264a3—5:

Omnia enim fere
inventa sunt quidem,
set hec quidem non
conducta sunt, hiis
autem non utuntur
cognoscentes.

Aristote, 1267b37—39:

Putavit autem et species

legum esse très
solum: de quibus enim
disceptationes fiunt
tria hec esse numéro,
iniuriam, nocumentum,

mortem.



82 Considérations presque philosophiques

sicut spolium et
furtum: mortem, quid-
quid fit contra personam,

sicut vulnera et
verbera.

iniuria referatur ad ea

que fiunt in vitupe-
rium hominis, nocu-
mentum autem ad ea

que fiunt in damp-
num rerum; sub morte
autem comprehendun-
tur omnia que fiunt in
nocumentum persone.

4. Dépendences littérales

4.1
1260b39 et ss.

Albert (II, 1: 91a—b;

fol. 12rb):

Civitas enim quaedam
communicatio est: et
ideo contra rationem
civitatis est in nullo
communicare.

Thomas (II, 1: A 121,

110-113):

Primo quidem quia
civitas est quedam
communicatio; unde contra
rationem civitatis esset

quod cives in nullo
communicarent.

Aristote, 1260b39—40:

Nullo quidem igitur
communicare,
manifestum quod impossi-
bile. Civilitas enim
communicatio
quedam est.

4.2

1271a26 et ss.

Albert (II, 8: 174b; fol. 25ra): Thomas (II, 14: A 170, 205-206):

democraticum esse, hoc est, in aliquid democraticum, id est in
favorem populi. favorem populi.

5. Erreures communes concernant le contenu du texte

5.1
1269a37 et ss.

Albert (II, 7: 161a; fol. 22vb): Thomas (II, 13: A 163, 46-47):

Thessalorum enim, id est Multotiens enim contingit quod
Thessalonicensium inopes, id est, pauperes in Thessalonica molesti
populäres. fuerunt divitibus.

(les deux auteurs confondent Thessalie et Thessaloniki)



Considérations presque philosophiques 83

5.2

1276b8 et ss.

Albert (III, 1: 213b; fol. 30rb):

Et adaptat simile, ibi, Similiter
autem et omnem aliam commu-
nionem et compositionem
alteram, si species altera composi-
tionis sit, supple, dicimus formaliter

differre, velut harmoniam
eorumdem sonorum alteram esse

dicimus, si diversa sit compositio
sonorum. Et hoc est: Si quando-
que quidem sit Doria, quandoque
autem Phrygia: et dicitur Doria
acuta, eo quod a Doris inventa est,
et est consonantia septimi et oc-
tavi toni. Phrygia vero consonantia

primi et secundi toni, quae
a Phrygiis inventa est.

(erreur commune dans l'identification du mode dorique. L'identification
du mode phrygien donné par Thomas est correcte, celle d'Albert est
fausse. Cf. Iohannes Cottonius, Musica, PL 150, 1405A. Thomas donne
la définition juste de la tonalité dorique dans: Super Ps. XXXII, éd.

Rome 1570, t. XIII, f. 39ra E).

Thomas (III, 2: A 191, 117-123):

Et ita etiam videmus in omnibus
aliis que consistant in quadam
compositione vel communione,
quod quandoque fit alia species
compositionis non remanet yd-
emptitas; sicut non est eadem
harmonia si quandoque sit dorica,
id est septimi vel octavi toni,
quandoque autem phrigia, id est
tertii et quarti.


	Considérations presque philosophiques sur les commentaires de la Politique d'Albert le Grand et de Thomas d'Aquin

