Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Albert le Grand, commentateur : I'exemple du De Somno et vigilia 11, 1
Autor: Ricklin, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761092

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

THOMAS RICKLIN

Albert le Grand, commentateur:
D’exemple du De somno et vigilia 111,71

L. Le cadre d’un projet

Lorsqu’en 1248, Albert le Grand fut chargé par 'ordre des domini-
cains d’organiser le studium de Cologne, il avait un projet' dont une
premiére ébauche est mise au point dans le prologue de son com-
mentaire a la Physigue. Dans ce commentaire, qui est sirement le pre-
mier au sujet d’un livre de la philosophie naturelle d’Aristote et qui
est probablement méme le premier de toute la série des commentaires
aristotéliciens?, Albert formule P'objectif de son entreprise. Il veut
écrire pour les lecteurs un /ber de physicis, «in quo et scientiam natura-
lem perfectam haberent et ex quo libros Aristotelis competenter in-
telligere possent. Cette double fin, a savoir la présentation intégrale
du savoir physique et la mise a disposition d’un instrument pour com-
prendre les livres du Stagirite, Albert envisage a travers une démar-
che qui suit ’ordo et la sententia de 'oeuvre aristotélicienne, en fournis-
sant les explications nécessaires (explanationes) et les preuves (probatio-
nes) qui s’y réferent, de telle sorte que le texte aristotélicien n’est pas
mentionné*. En plus, il annonce qu’il va faire des digressions (digres-

1 Cf. & ce propos L. STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von
Bonifatius bis zu Albert dem Grossen, 748—1280, Miinchen 1993, 324-388.

2 11 n’est pas établi avec certitude qu’Albert ait commencé la série de 36
commentaires portant sur le Corpus Aristotelicum par le commentaire Super Ethicam ou
avec la Physica. Selon L. STURLESE, Die deutsche Philosophie, 337 (note 1), le Super
Ethica a été commenté en 1250 pendant que la Physica aurait été lu en 1251 (cf. ibid.,
335). A. DE LIBERA, Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 21 date cependant
la Physica en 1250 et fait suivre le Super Ethica.

3 Physica, 1,1, 1, ed. P. HOSSFELD (Opera omnia, IV, Miinster 1987-93) 1.

4 Cf. ibid.: «Erit autem modus noster in hoc opere Aristotelis ordinem et
sententiam sequi et dicere ad explanationem eius et ad probationem etus,
quaecumque necessaria esse videbuntur, ita tamen, quod textus eius nulla fiat
mentio.»



32 Albert le Grand, commentateur

siones) qui expliquent les incertitudes et qui comblent les lacunes dans
I'oeuvre du Philosophe®. Pour le lecteur, le moyen le plus facile pour
distinguer entre Uexplanatio et la probatio d’une part et les digressiones
d’autre part, consiste en une consultation des titres de chapitres:
... ubi titulus simpliciter ostendit materiam capituli, significatur hoc ca-
pitulum esse de serie librorum Aristotelis, ubicumque autem in titulo

praesignificatur, quod digressio fit, ibi additum est ex nobis ad supple-
tionem vel probationem inductum?®.

Albert ne tarde pas a expliquer qu’il sutvra la démarche esquissée dans
tous ses livres sur 'oeuvre d’Aristote et qu’il veut écrire ses com-
mentaires «eodem numero et nominibus, quibus fecit ... Aristoteles»’.
Si le nombre des commentaires albertiniens ne correspond cependant
pas exactement au nombre des oeuvres d’Aristote, cela est da 2 I'idée
qu’Albert se fait du Corpus Aristotelicum. Selon le dominicain, ce corpus
contient des livres en partie fragmentaires. En plus, il est convaincu
qu’il manque des livres, soit qu’Aristote lui-méme ne les ait pas écrits,
soit qu’ils n’aient pas été transmis aux Latins. L’ensemble du Corpus
Aristotelicurn demande alors quelques additions en forme de parzes libro-
rum ou meme de /ibri entiers®. Dans les lignes préliminaires de son
projet de mise a jour pour les Latins (facere Latinis intelligibiles®) de
I'oeuvre d’Aristote, Albert le Grand propose donc une vue d’ensemble
du Corpus Aristotelicum qui est marquée par la stricte conviction que ce
corpus représente une totalité a prendre en considération. Si cette tota-
lité est considérée comme imparfaite, c’est seulement a cause de I’ab-
sence de quelques traités et certalnement pas a cause du fait que ce
Corpus contient des textes superflus ou dépassés.

Un autre ton cependant prévaut dans le premier chapitre du De
somno et vigilia, ouvrage qui comprend pour Albert comme pour la tra-
dition latine précédente, les trois traités De somno et vigilia, De insomnits
et De divinatione per somnum. A la fin de ce chapitre, qui est principale-
ment dédié a I’explication de la place systématique du De somno et vigi-

> Cf. ibid.: «Et praeter hoc digressiones faciemus declarantes dubia suborientia et
supplentes, quaecumque minus dicta in sententia Philosophi obscuritatem
quibusdam attulerunt.»

6 Ibid.

7 Ibid.

8 Cf. ibid.: «Et addemus etiam alicubi partes librorum imperfectas et alicubi
libros intermissos vel omissos, quos vel Aristoteles non fecit vel forte si fecit, ad nos
non pervenerunt.»

? Ibid.



Albert le Grand, commentateur 33

/ia dans ’ensemble des traités que nous appelons, depuis Gilles de
Rome, les Parva naturalia, Albert déclare: «Parce que nous avons ce li-
vre d’Aristote concernant cette science nous le suivons de la méme
maniere que nous avons suivi dans les autres faisant des digressions a
chaque endroit ou quelque chose semble étre dit de fagon imparfaite
ou obscure»!®. «Quia vero librum Aristotelis de scientia ista habemus»:
Albert ne semble pas s’enthousiasmer beaucoup pour la tache qu’il est
en train d’entreprendre. Il donne 'impression de commencer de sen-
tir les contraintes de son projet. Vu le grand nombre des digressiones,
qui se trouvent dans le commentaire sur le De somno et vigilia, nous
sommes cependant incités a chercher une autre explication pour
Pallure léegerement désintéresse du commentateur. L’analyse quantita-
tivell des disgressiones nous signale que le premier traité du troisieme
livre du De somno et vigilia, c’est-a-dire la partie du texte abordant le De
divinatione per somnum, est le véritable point névralgique, pour ne pas
dire «champ de mines» de tout le commentaire.

II. Le dissensus des philosophes

Si nous consultons le chapitre introductif du troisieme livre du com-
mentaire sur le De somno et vigilia, la raison de cette présence massive
de digressiones nous est tout de suite indiquée:

10 De somno et vigikia, 1, i, 1, ed. BORGNET (Opera omnia, IX, Paris 1890) 123a:
«Quia vero librum Aristotelis de scientia ista habemus, sequemur eum eo modo quo
secuti sumus eum in aliis, facientes digressiones ab ipso ubicumque videbitur aliquid
imperfectum vel obscurum dictum, dividentes opus per libros et tractatus et
capitula, ut in aliis fecimus.»

11

trac. i 9 chapitres dont 4 digressiones
Lib. I De somno et vigilia

trac. i 10 chapitres dont 1 digressio

trac. 1 7 chapitres dont 1 digressio
Lib. IT De insomniis

trac. i 5 chapitres

trac. 1 12 chapitres dont 11 digressiones
Lib. III De divinatione

trac. i 9 chapitres




34 Albert le Grand, commentateur

De divinatione autem somniorum et similibus principiis qualia habita
sunt, nullo modo potest aliquid dicere: et ideo super alterius principio
determinationem tractare incipimus!

Peu importe pour I'instant que nous ayons de la difficulté a relever le
sujet de la phrase «nullo modo potest aliquid dicere». Est-ce qu’Al-
bert parle d’Aristote, ou avons-nous a faire a un jugement général?
Pour le moment, il suffit de souligner que la déclaration d’Albert si-
gnifie un changement de paradigme. Les autorités consultées a propos
des deux livres précédents, a savoir les péripatéticiens et Aristote lui-
meéme'?, ne peuvent plus servir de guide. C’est un alterum principinm
qui s’impose.

Avant de s’exprimer sur ce nouveau principe, Albert présente
dans les chapitres 1 et 2 les circonstances qui rendent inévitable le
changement de paradigme. La situation est marquée par le fait que
«nullus omnino apparuit, qui de hoc [scil. de divinatione] satisfecerit
studiosis»!4. Pire encore, méme les explications des péripatéticiens di-
vergent a tel point que leur secte semble en pleine décomposition®.
Aristote lui-méme semble étre le premier responsable de cette situa-
tion fatale, parce que ce qu’il a dit a propos de la divination est autant
breve qu’imperfectum. Ses explications de la divination ont été trop
courtes en ’'absence de preuves et, par manque de phzlosophia, son ex-
posé ressemble plutot a une narratio. De plus, la démarche du Stagirite
se montre imparfaite parce qu’il n’a pas tenu compte des sciences
magiques, astronomiques et physiques, sans lesquelles on ne peut par-
ler de la divinationl®. La situation s’est encore aggravée par la suite :
méme les auteurs qui ont parlé de la divination d’un point de vue
physique, n’ont pas réussi a élaborer une doctrine commune. La litté-

12 Ibid., 111, i, 1, 177b.

13 Cf. la remarque pragmatique initiale, De somno et vigilia, 1, i, 1, 123a: «Nos
autem omissis operibus quorumdam modernorum, sequemur tantum Paripate-
ticorum sententias et praecipue Avicennae et Averrois et Alfarabi et Algazelis,
quorum libros de hac materia vidimus concordantes: tangemus etiam quandoque
opinionem Galeni, etc.»

14 1bid., 111, i, 1, 177b.

15 Cf. ibid.: «.. in tantum variantur, .quod fere a propria secta recedunt, et
documenta afferant a schola Stoicorum et Epicureorum.»

16 Tbid, 178a: «Imperfectum autem est, quoniam licet sine magicis et
astronomicis non possit ars interpretandi somnia adipisci, tamen solis physicis suf-
ficienter scitur ex quibus et qualibus simulacris consistit somnium de quo debet esse
divinatio: et hoc neque ab Aristotele, neque a Philosophis quidquam determinatum
est»



Albert le Grand, commentateur 35

rature qui se réfere a la divination est marquée par une divergence
d’opinions qu’on pourrait qualifier de contraire exemplaire du consen-
sus philosophorum:

Averroes enim hic impugnat Avicennam et iterum Algazel Adamidin,
non per omnium inter se, neque cum Avicenna concordantes impug-
nantur a Rabi Moyse de Aegypto. Si quis autem Tullium legat in secun-
do libro De natura deorum, qui de divinatione particulariter loquitur, inve-
niet quod ille cum nullo concordet praenominatorum. Similiter est de
Socrate ...1".

I1 semble difficile d’imaginer une situation plus confuse; Albert n’est
cependant pas encore au bout de sa déconstruction. En évoquant, a la
fin du premier chapitre, le réve de Socrate a propos du jeune Platon
qu’il connait par le De dogmate Platonis d’Apulée'd, il termine sa doxo-
graphie négative par une scéne désespérée. Justement, ce Socrate «qui
fidem magnam ponebat in somniorum divinatione»!’® présente le
champ de la divination comme marqué par la non-compétence des
philosophes:

O viri Athenienses et Philosophi, absit 2 me ut hanc vestram quam ex-
perti estis per somnia, dicam falsam esse scientiam, sed hanc ut divinam
me ignorare profitear, humanam me scire exiliter protestor: et, ut verum
dicam, hoc solum me scire arbitratus, quod ignoro, eo quod scientiam
deorum auctorum nondum sim adeptus®.

Cette petite sceéne inattendue s’inspire probablement?' d’une phrase
du Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia d’Averoes ou le philo-
sophe arabe cite également Socrate avec la remarque: «O homines,
ego non dico quod vestra scientia ista divina sit falsa; sed dico quod

17 Ibid.

18 Cf. De Platone et eius dogmate, 1, i, éd. et trad. ]. BEAUJEU, Paris 1973.

19 De somno et vigilia, 111, 1, 1, 178a.

2 Ibid., 178b.

2l Probablement car un passage presque identique se trouve — comme
M.]. JOLIVET a eu la gentillesse de me signaler — dans le texte arabe du De
demonstratione d’Alfarabi, texte duquel Albert a peut-étre connu une version latine; cf.
a ce propos M. GRIGNASCHI, Les traductions latines des ouvrages de la logique arabe
et 'abrégé d’Alfarabi, dans: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du moyen dge 39
(1972) 41-107, et H. DAIBER, «Lateinische Ubersetzungen arabischer Texte zur
Philosophie und ihre Bedeutung fiir die Scholastik des Mittelalters», dans: Ren-
contres de cultures dans la philosophie médiévale, ed. ]J. HAMESSE/M. FATORI,
Louvain-la-Neuve 1990, 203-250, 221s.



36 Albert le Grand, commentateur

ego sum sciens scientiam humanam»?. Albert semble avoir relié a
cette phrase deux aspects de la figure latine de Socrate, telle qu’elle
était connue d’abord par Cicéron et Jérome, c’est a dire le «Scio quod
nescion® et le slogan cicéronien selon lequel Socrate «primus philoso-
phiam devocavit e caelo»?, en créant de cette fagon la figure d’un So-
crate croyant aux réves divinatoires sans pourtant savoir les expliquer.

C’est seulement apres cette vive description, dans le premier cha-
pitre, de la confusion philosophique générale a propos des réves divi-
natoires qu’Albert aborde, avec le deuxi¢me chapitre du traité, la
question de P’existance de la divination. En abordant cette question,
Albert se sert des mémes interlocuteurs que dans le paragraphe pré-
cédant. Pour confirmer la these selon laquelle la divination doit exis-
ter parce que beaucoup de monde la croit formulée sans trop d’ent-
housiasme par Aristote, Albert déclare: «vix arbitror quemquem inve-
niri hominem, qui non de multis futuris praemonitus sit per sulipsius
somnia»®. Comme il est écrit dans le Compendium libri Aristotelis de
somno et vigilia d’Averroés: «Nullus enim homo est qui non vidit
sompnium quod enuntiavit sibi aliquod futurum»?, il importe d’éviter
de prendre 2 la lettre le témoignage du commentateur dominicain. Al-
bert lui-méme est de toute facon bien conscient qu’il est en train
d’otganiser une partie de cache-cache. A I'occasion de la discussion
sur I'existence de la divination, il laisse méme son public prendre part
a cette expérience. Imaginons-nous étre des gens astucieux comme
Socrate lui-méme:

Si enim Socratis imitari velimus peritiam, ut dicamus ideo dici divinatio-

nem, quia haec scientia humana non existens, a2 Deo immittatur?’.
Mais si nous acceptons que Dieu est la seule cause de 'expérience de
la divination et de la science relative, alors nous devons expliquer

22 _Averrois Cordubensis Compendia librorum Aristotelis qui parva naturalia vocantur, ed.
AE. LEDYARD SHIELDS/H. BLUMBERG, Cambridge (Mass.) 1949, 102 (versio
vulgata). Les éditeurs renvoient a Platon, Apologia 20d—e ou dans la version grecque,
Socrate défend bien sir la science humaine mais ou il ne parle pas d’une science
divine quelconque, cf. aussi J. JOLIVET, «Figures de Socrate dans la philosophie
arabe», dans: . JOLIVET, Philosophie médiévale arabe et latine, Paris 1995, 78-89,
89.

B Cf. e.g. JEROME, Apologia contra Rufinum, 1, 17, ed. P. LARDET (CCSL 79)
Turnholti 1982.

2% Tusculanae disputationes, V, 4, 10, lat.-dt. hrsg. von O. GIGON, Ziirich 1992.

2 De somno et vigilia, 111, 1, 2, 179a.

26 Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 94.

2! De somno et vigilia, 111, 1, 2, 179a-b.



Albert le Grand, commentateur 37

avec Aristote pourquot Dieu envoie ces réves prophétiques a des
mélancoliques et a d’autres amentiam patientes, au lieu de les faire par-
venir a2 des hommes excellents. Pour Albert comme pour Aristote,
c’est la preuve que les réves divinatoires ne peuvent pas venir de
Dieu, Mais tandis qu’Aristote s’arréte la, Albert le Grand continue
Pexposé avec un deuxiéme argument visant a la négation de la science
divinatoire. Cette fois, 'objection joue avec I'impossibilité d’avoir un
savoir dans un domaine ou I'on n’a pas de connaissances préalables?.
Selon Albert, il n’y a pas en nous une praeexistens cognitio de la science
divinatoire. Averroes avait aussitot tiré de ’argument, selon lequel la
cognitio divinatoire ne peut pas se fonder sur une cognitio antecedens, la
conclusion que ladite connaissance divinatoire «eodem modo acqui-
ritur sicut prime propositiones acquiruntur»®. Albert préfere cepen-
dant compliquer la situation. A la fin du deuxiéme chapitre, il n’y a
pas pour lui de solution, au contraire nous nous trouvons face a un
dilemme:

Sumus igitur inter duo, quod autem videlicet dicamus quod non sit ali-
qua scientia divinationis, et tunc contradiceremus expertis ab omnibus
vel pluribus: aut dicemus talem scientiam esse, et tunc dicemus nos ha-
bere aliquam scientiam cuius in nobis nulla sunt principia, et quae sic fit
et generatur in nobis, quod suae generationis in nobis nulla praeexistunt
principia, quod est impossibile®.
Ce n’est que maintenant, apres la démonstration du dissensus total des
philosophes en matiére de divination et apres la preuve des difficultés
qui s’opposent a un traitement scientifique des réves véridiques, ce
n’est qu’apres cette double déconstruction qu’Albert inaugure sa re-
construction d’une science divinatoire.

II1. Premiers pas vers une solution

Albert recommence son exposé, dans le troisieme chapitre du traité,
avec la présentation d’une série de définitions. Ce sont les termes visio,
somnium et prophetia qui y sont retravaillés. Il devient évident qu’Albert
ne pense pas un instant utiliser 'occasion de cette césure pour un
changement de domaine scientifique, lorsqu’apres la premiere utilisa-

28 Cf. ibid.: «Scimus enim omnis scientiae esse proprium, quod fiat ex
praeexistenti cognitione.»

2 Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 101, cf. H.A. DAVIDSON, Alfarabi,
Avicenna, and Averroes on Intellect, New York/Oxford 1992, 342s.

30 De somno et vigilia, 111, 1, 2, 180a.



38 Albert le Grand, commentateur

tion du mot prophetia, 1l ajoute tout de suite «non secundum theologos
accepta». Le dernier but de cette restriction ne consiste cependant pas
dans la légitimation d’Albert a ’égard des théologiens®. Le commen-
tateur semble plutot essayer de dégager le champ discursif de toute
contrainte philosophique ¢# théologique:

.. nam et astronomi loquuntur de signis prophetiarum, et magi docent
interpretari somnia et physici de visione physica illa quae est una opera-
tionum animae intellectivae: et propter hoc est necesse nobis loqui de
distinctione horum, prout his utuntur philosophi, et ante nos numquam
invenimus praeinductae disputationis solutionem?32

Albert veut patler de la viszo, du somnium et de la prophetia en tant que
philosophe instruit par les astronomes, les magiciens et les physiciens.
Qu’il veuille faire croire a ses lecteurs qu’il est le premier a parler
philosophiquement des réves véridiques n’a plus rien d’étonnant
apres la lecture du prologue. L’argument est cependant nouveau, se-
lon lequel on ne peut pas parler théologiquement des ces phénome-
nes, parce qu’il faut tenir compte du discours et des compétences des
astronomes, des magiciens et des physiciens. C’est le savoir de ces
trois groupes professionnels qui, apres avoir disqualifié dans un pre-
mier temps le discours aristotélicien, semble maintenant contraindre
le commentateur a redéfinir des notions depuis longtemps utilisées
par les théologiens latins. Autrement dit: en opposant le savoir in-
contesté de la théologie a un savoir jugé habituellement plutot pré-
caire, Albert cherche a neutraliser tous les discours précédents, de fa-
con a ce que ’exposé ultérieur du phénomene puisse se dérouler dans
un champ prétendu libre de toute définition transmise par la tradition.

Cette négation de la tradition et le fait de la non-considération des
modeles philosophiques précédents a comme conséquence qu’il n’est
pas facile de retrouver les sources de 'exposé albertinien. Tullio Gre-
gory a suggéré, par exemple a propos des trois formes de songes véri-
diques que l'on vient de mentionner, qu’elles pourraient dériver des
trois réves véridiques de Macrobe, c’est a dire de la tripartition des

31 11 ne s’agit bien str pas de la création d’un antagonisme entre philosophes et
théologiens, mais d’une distinction méthodique de leurs différentes maniéres de traiter
le sujet en question. Albert le Grand lui-méme a traité la prophétie et les problémes
relatifs plusieurs fois en tant que théologien, cf. 4 ce propos J.-P. TORRELL, «La
question disputée De prophetia de saint Albert le Grand. Edition critique et
commentaire», dans le volume du méme auteur: Recherches sur la théorie de la
prophétie au moyen age, Fribourg 1992, 119-204.

32 De somno et vigilia, 111, 1, 3, 180b.



Albert le Grand, commentateur 39

songes en oraculum, visio et somninm établie dans les Commentarii in Som-
nium Scipionis, I, 3, 8-1133. Nous pourrions a méme titre renvoyer a la
distinction d’entre sompnium, divinatio et prophetia®*; mais les définitions
proposées par Albert ne se trouvent ni chez Averroés ni chez Ma-
crobe:

... prophetia enim est quasi habitus vel naturae habilitas ex illuminatione
intellectus futura praecognoscens: et visio quidem aliquando est cum
intellectu, aliquando sine illo: semper autem est cum phantasmate, ali-
quando aliquid significante, aliquando nihil. Somnium autem secundum
phantasmata est aliquando aliquid significans, et aliquando nihil, et per
se numquam cum intellectu ...%.

Le fait que nous n’avons pas trouvé pour cette série de définitions
une source directe semble nous obliger a accepter les déclarations
d’Albert d’apres lesquelles il serait le premier a affronter ces questions
et a parler per experta. Cest sa propre expérience (per experta dicimus)
qui le fait dire «in somniis esse divinationem ex phantasmatum simi-
litudinibus excerptam et coniecturatam»’®. De méme, cela semble étre
plus qu’une formule rhétorique, quand il dit a la fin de son catalogue
des treize formes sous lesquelles 'ame peut connaitre le futur: «Hos
tredecim gradus absque dubio in nobis experimum?’, parce qu’a l'oc-
casion de la présentation du quatriéme degré, qui rassemble les réves
qui font voir les choses comme elles se produiront, il raconte sa
propre expérience: «Ego etiam somniavi ..»%. Mais pouvons-nous
vraiment admettre que ’expérience propre ait fourni a Albert toutes
les divisions et définitions qu’il met en oeuvre dans son commentaire?
Nous n’avons pas beaucoup de moyens pour vérifier sa déclaration,
cependant nous avons quelques possibilités pour la falsifier ou du

3 Cf.  sogni e gli astri», 129, n. 51, dans: I sogni nel medioevo, seminario
internazionale, Roma, 2—4 ottobre 1983, a cura di T. GREGORY (Lessico intellettuale
europeo xxxv) Roma 1985, 111-148.

3% CL. Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 94: «Et post determinandum
est de natura sompniorum et quod sui generis de comprehensionibus divinis, que
non acquiruntur per acquisitionem hominis. Dicamus igitur quod istarum
comprehensionum quedam dicuntur sompnia, quedam divinationes, et quedam
prophetie.»

35 De somno et vigilia, 111, 1, 3, 181a.

36 Ibid., 111, 1, 4, 181b.

37 Ibid., I11, i, 10, 193a, cf. 4 ce propos aussi T. GREGORY, I sogni e gli astr1, 127,
n. 48 (note 33), et St.F. KRUGER, Dreaming in the Middle Ages, Cambridge 1992,
119-121.

38 De somno et vigilia, 111, i, 10, 191b.



40 Albert le Grand, commentateur

moins pour la relativiser, si nous examinons dun peu plus pres la
maniere dont Albert travaille les textes qui peuvent étre mis en rela-
tion avec le troisieme livre du De somno et vigilia aristotélicien.

I1 devient évident qu’Albert a utilisé des textes qui se réferent a la
question a traiter si nous considérons la digressio qui explique les
«dispositiones naturales ad prophetandum et somniandum»®. Dans ce
chapitre, Albert présente une triple division des ames qui sont
capables de recevoir des wisiones, somnia et prophetiae®. Un premier
groupe est constitué par les hommes qui ont un «ntellectus multum
agens et clarusy. La deuxiéme catégorie est définie par le fait que ses
membres ont un «optimum ... organum phantasiae et imaginationisy.
Le troisieme genre enfin rassemble les qualités des deux groupes
précédents. Ces hommes ont une disposition optimale (optima
dispositio) «tam in intellectu videlicet, quam etiam in imaginatione et
organo». A ma connaissance cette tripartition ne se retrouve pas chez
les auteurs ara-bes mentionnés dans le commentaire; Maimonide a
cependant établi dans son Dux dubitantium une division qui ressemble
beaucoup a celle d’Albert le Grand. Pour Maimonide, le rayonnement
du «splendoris specialis pervenit ad nosy*! sur la virtus rationalis et la
virtus imaginativa a comme conséquence la possibilité de diviser les
bénéficiaires des visions en trois groupes. Dans le cas ou l’effusion
divine ne touche que la virtus rationalis, nous avons affaire a des
sapientes. «Istl tales sunt sapientes inquirendo et speculando» explique
Maimonide, et Albert le Grand s’en fait I’écho en mentionnant méme
la source:

... tales homines optime intelligere nati sunt, et ad altissimas scientias

quae sapientiae vocantur, optime et secundum naturam dispositi. Prop-
ter quod Moyses Aegyptius tales vocavit sapientes*2

I1 apparait clairement qu’Albert n’a cependant pas repris la division de
Maimonide telle quelle, a 'occasion d’une lecture comparative des
explications concernant le deuxiéme groupe albertinien, qui corres-
pond a la troisiéme catégorie du rabbin, caractérisée par le fait que
seule la virtus imaginativa est touchée par I’effusion divine. Selon Mai-
monide, ce groupe d’hommes a des qualités ambigués:

3 Ibid., II1, 1, 5, 183a.

40 Cf. ibid., 183a-b: «... oportet scire quod animae ad huius visiones et somnia et
prophetias triplex est in genere dispositio.»

Y Dux dubitantium, 11, xxxviii, p. LXIV v, ed. Parisiis 1520, réimp. Frankfurt/M.
1964.

42 De sommno et vigilia, 111, 1, 5, 183b.



Albert le Grand, commentateur 41

Isti tales sunt rectores civitatum, inventores legum et prophetizantes de
corde suo et qui divinant et qui magicis utuntur artibus et qui vident
somnia vera et qui sciunt facere re mirabilia cum inventionibus profun-
dis et artificits occultis. Et licet non sint sapientes, omnes tamen isti
sunt de tertio genere. Oportet etiam te credere quod in quibusdam de
isto tertio genere renovantur phantasie inutiles et somnia, et quandoque
cum expergefacti fuerint, putant se prophetas esse, et anima ipsorum est
valde nobilis in oculis eorum, propter illa quae apprehendunt de vanita-
tibus illis, et opinantur quod apprehenderunt scientias absque doctrina.
Immitunt etiam difficultates magnas in scientiis speculativis difficilibus
et confundunt in eis verba veritatis cum verbis vanitatum confusione
magna®.

Un premier indice qui démontre que c’est vraiment ce paragraphe qui
a inspiré Albert dans sa propre description du deuxieme groupe, est
fourni par le fait que, dans son exposé, ce groupe est aussi lié a la
politique®. De plus, Albert, comme Maimonide, divise ce groupe en
deux sous-groupes. Le deuxi¢me sous-groupe qui est caractérisé par
Pabsence du /umen intelligentiae a tout a fait les mémes problemes que
les «quibusdam de isto tertio genere» qui, selon Maimonide, produi-
sent une grande confusion. Alors que le Rabbi parle d’une confusion
«verba veritatis cum verbis vanitatum», Albert explique: «isti confun-
dunt sophisticis veras sapientias et innituntur probabilibus»®,

A TPoccasion de la description de son troisieme groupe, Albert se
montre de nouveau plus proche de Maimonide. Pour 'aristotélicien
juif, la virtus rationalis et la virtus imaginativa de ceux qui appartiennent a
cette catégorie sont toutes les deux touchées par la splendor divine, et
ce sont ces hommes que 'on nomme prophétes®. De meéme, Albert
explique que les hommes de ce troisiéme groupe «vere somniantes
sunt, et vere prae aliis visiones habentes, et nonnunquam etiam claris-
simas pronuntiantes prophetias»*’. Mais dans le méme paragraphe Al-
bert montre aussi sa liberté radicale face aux modeles consultés en
continuant son exposé a propos des prophetes. C’est toujours et ex-
plicitement avec Maimonide qu’il dit que les prophétes ne prophéti-

Y Dux dubitantinm, 11, xxxviii, p. LXIV v.

Y Cf. De somno et vigilia, 111, 1, 5, 183b: «.. et sunt abundantes in rhetoricis et
civilibus, quae omnia probabilitatem in imaginabilibus habent ....».

45 Tbid.

4 Cf. Dux dubitantium, 11, xxxviii, p. LXIV v: «Si vero fuerit iste splendor
sufficiens utrique virtuti scilicet rationali et imaginative in fine perfectionis sue in
creatione isti tales dicuntur prophetae.»

¥ De somno et vigilia, 111, 1, 5, 183b—184a.



42 Albert le Grand, commentateur

sent pas durant les périodes de concupiscence, de tristesse et de
peur®. Maimonide lui-méme parle dans son texte — a la place du zem-
pus concupiscentiae albertinien — de tempus captivitatis, c’est a dire de la
situation d’exil de son peuple. Albert cependant ne semble pas du
tout s’intéresser a ces circonstances tant historiques qu’actuelles. Du
passage emprunté a Maimonide, il tire la conclusion:

. oportet enim per studium longum et honestos mores et ordinationes
affectuum animam ab exterioribus ad interiora revocatre, et claudere vias
ne tumultus sensibilium qui est in vigilia, animam extrahat ad exteriora:
et si hoc iam multo tempore factum est, ita quod iam evanuerint simula-
cra accepta per sensus et passiones animam pertrahentes ad alia, tunc
divinatio certior erit: et haec est causa, quod Hermes et alii quidam divi-
nationi studentes, in antris desertis absconditi iacuerunt®.

Ce qui dans un premier moment pourrait apparaitre comme un bri-
colage un peu maladroit de la part d’Albert, d’aprés le modele de
Maimonide, se présente comme une transformation élaborée des don-
nées. Albert ne s’intéresse pas du tout aux prophetes bibliques, il n’a
aucun respect pour la lourde tache de Maimonide consistant a ex-
pliquer a ces coreligionnaires pourquoi les prophetes ne prophétisent
plus, depuis que les juifs se sont dispersés dans le monde. Pour Al-
bert, la divination semble plut6t promettre une aventure intellectuelle,
aventure qui est modelée sur exemple d’Hermes, modele exemplaire
du magicien®.

Apres la présentation de la triple division des «dispositiones natu-
rales ad prophetandum et somniandum», Albert se charge d’expliquer
Porigine de cette triple différence®’. Avant de donner sa propre ré-
ponse, il présente, en trois chapitres, les opinions relatives a trois
«écoles», pour tout de suite les refuser. La premiére opinion présentée

48 Cf. ibid. 184a: «Propter quod multi sapientium dixerunt, sicut narrat Moyses
Aegyptius, quod tempore concupiscentiae, tristitiae, et timoris, prophetae non
prophetizant, neque vera futura denuntianty» Et Duax dubitantinm, 11, xxxvii, p.
LXIV r: «Similiter etiam invenies quod quidam prophete prophetaverunt diebus
aliquot et postea recessit ab eis prophetia. Istud vero non fuit factum secundum
accidens. Ista etiam est causa propinquior, sicut mihi videtur, in recessu prophetie
tempore captivitatis, scilicet tristitia et pigritia, in quam incidit homo ex causa
multiplici ...».

¥ De somno et vigilia, 111, 1, 5, 184a.

0 Cf. & ce propos L. STURLESE, Saints et magiciens: Albert le Grand en face
d’Hermes Trismégiste, dans: Archives de Philosophie 43 (1980) 615-634.

1. Cf. De somno et vigilia, 111, i, 6, 184b: «Sed neque adhuc dicta plene
intelliguntur, nisi ostendamus unde venit causa istius differentiae in animabus huma-
nis, tam in intellectu quam in imaginatione, et quam in utroque.»



Albert le Grand, commentateur 43

est celle d’Avicenne et d’Algazel. Selon Albert, leur théorie de la divi-
nation se fonde sur la théorie complexe de ’ame humaine qui n’est
pas dans le corps, mais I'illustre de sa splendeur®?, comme elle-méme
est susceptible d’étre illustrée par les intelligences.

Et s1 quaeritur ab eis, per quam conformitatem animae sic imprimuntur
et formantur ab intelligentiis? Dicunt quod propter rationem congruen-
tiae anima tales splendores nata est suscipere per rationem ordinis natu-
rae: quae intelligentia est ut agens, et anima sicut instrumentum nata est
influere: nec in talibus exigitur contactus corporum, eo quod sunt in-
corporea: contactus autem est corporum. Ista autem est sententia Alga-
zelis in fine Philosophiae suae et Avicennae in Prima Philosophia sua, in
quibus locis isti duo de prophetis et prophetiis loquuntur?,

Nous n’allons pas discuter ici les explications de la prophétie selon
Algazel® et Avicenne®. Limitons-nous a clarifier la fonction que la-
dite «théorie» assume dans 'exposé d’Albert le Grand, lequel inaugure
la réfutation de la théorie des deux philosophes avec les mots: «Sed
mirabile videtur si ratione philosophica probati potest quod dicunt»>S.
Albert est toujours a la recherche de I’explication des trois différentes
formes de divination établies auparavant avec I’aide de Maimonide. La
théorie d’Algazel et d’Avicenne ne peut pas expliquer cette différence,
parce que, selon cette théorie, il y aurait des ames plus nobles et des
ames moins nobles et, par conséquent, comme I’ame est la forme du
corps, il y aurait des espéces différentes d’hommes®’, chose tout a fait
impossible. A la fin de cette présentation, il est bien clair que les deux
auteurs ont une conception erronée de la relation entre ame et corps.

52 Cf. ibid.: «Avicenna et Algazel per omnia concordantes dicunt animam
intellectualem non esse in corpore, sed potius illustrare in ipsum suum splendorem.»

53 Ibid., 185b.

>* Cf. Metaphysica, 11, v, ed. ].T. MUCKLE, Toronto 1933, 188-197. Voir a ce pro-
pos aussi T. FAHD, La divination arabe, Strasbourg 1966, 55-57.

3 Cf. Liber de Philosophia prima, X, 1, ed. S. VAN RIET, Louvain 1980, et Liber de
Apnima, IV, ii, ed. S. VAN RIET, Louvain 1968. A propos de la théorie de la prophétie
d’Avicenne cf. H.A. DAVIDSON, Alfarabi, Avicenna, and Averroes, on Intellect,
116-123 (note 29).

36 De somno et vigilia, 111, 1, 6, 185b.

7 Cf. ibid.,, 186a: «.. ergo differentia animarum causabitur a diversitate
intelligentiarum: et ex hoc sequitur, quod aut animae nobiliores et minus nobiles sint
diversarum specierum et ordinum sicut intelligentiae: aut quod res eiusdem speciel
causentur per se a rebus diversarum specierum. Et horum utrumque est incon-
veniens: quia si animae sunt diversarum specierum, tunc cum ipsae sint formae sub-
stantiales hominum dantes eis speciem et rationem, erit homo diversarum specierum.»



44 Albert le Grand, commentateur

En comparaison avec la fabula d’Avicenne et d’Algazel, Albert es-
time probabilior 'explication fournie par un deuxieme groupe, dans le-
quel il réunit Averroess, Alfarab1®® et Isaac Israeli®’. Dans la présen-
tation albertinienne, la théorie des ces auteurs se fonde sur ’axiome
selon lequel I’ame est la perfection du corps. Les différences entre les
ames s’expliquent «ex corporis differentiis in bonitate et malitia com-
plexionis»Sl. Jusque-la Albert est bien d’accord avec ces trois philoso-
phes. Mais, malheureusement ils assignent le méme role aux intelli-
gences célestes, comme I’avait déja fait Avicenne:

Dicunt ... intelligentias autem agentes coelestes, sicut et Avicenna dicit,
animabus lumen affluere, et eas de scientiis per principia scientiarum, de
futuris contingentibus aliquando pet prophetiae habitum illustrareS2.

Cette fots, la présentation d’une théorie inadéquate est donc utilisée
pour repousser I'idée prédominante chez les auteurs arabes, 1dée selon
laquelle ce serait l'influence des intelligences célestes qui se ferait
sentir dans les réves divinatoires. Albert refuse cette explication en se
référant a la pratique divinatoire des astronomes, qui fondent leur sa-
voir concernant le futur sur ’observation du mouvement des astres. Il
conclut que la science divinatoire ne nous parvient pas uniquement
des intelligences, mais aussi des corps célestes®.

Il reste le troisiéme groupe qui réunit entre autres Platon et So-
crate. Albert présente leur théorie de la divination a 'aide du De Deo
Socratis d’Apulée, dans lequel la divination est expliquée par I'action
des démons. Le constat qu’il n’y a pas de «communicatio sive appli-
catio inter tales deos et animas»®* suffirait pour réfuter également
cette théorie, si Cicéron ne s’était pas appuyé, dans son De natura deo-
rum, sur cette méme conception pour prouver ’existence des dieux.
Albert démontre la fausseté de la démarche cicéronienne, en rappe-
lant la doctrine selon laquelle toute influence supérieure doit étre
communiquée par un vebiculum a la sphere de la génération et de la

38 Cf. Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 94—125.

%% Je ne vois pas 4 quel texte d’Alfarabi, Albert pourrait se référer.

60 Cf. De elementis, ii, traduit chez A. ALTMANN/S.M. STERN, Isaac Israeli, A
Neoplatonic Philosopher of the Early Tenth Century, Oxford 1958, 134-140.

81 De sommno et vigilia, 111, 1, 7, 186b.

62 Tbid.

63 Ibid., 187a: «.. cum nos sciamus talia futura aliquando etiam divinari per
astrorum motus, videtur quod primus afflatus huius scientiae notitiae sit ex corpore
coeli et non ab intelligentia sola.»

64 Tbid. 111, i, 8, 188a.



Albert le Grand, commentateur 45

corruption et que, par conséquent, «nihil fit, ut videtur, per deos et
inutiles sunt ad praevisionem futurorum»%.

Dans le cadre de la réfutation de la troisieme des écoles prises en
considération, Albert met encore une fois au point le critere dont de-
vrait tenir compte une véritable explication de la divination. Clest
d’abord une remarque méthodologique. Albert ne parle dans cette
oeuvre que physice. Toute explication de la divination doit alors res-
pecter les régles de la physique®s. Les trois écoles présentées n’ont pas
observé ce critére, parce que, selon Albert, nous ne disposons d’au-
cune preuve philosophique démontrant qu’une intelligence puisse sim-
plement causer physiquement quelque chose®’. Par cette remarque,
Albert ne rejette pas seulement les trois théories qu’il vient de pré-
senter, il établit en méme temps le cadre de sa propre explication, la-
quelle devra prouver les causes naturelles de la divination®®.

IV. L’homme en tant que microcosme

Albert le Grand inaugure sa propre explication de la divination dans
le neuvieme chapitre du premier traité du troisieme livre du De somno
et vigilia. 11 envisage la solution des problémes soulignés auparavant en
évoquant le zopos de 'homme comme imago mund®. Parce que
’homme est, comme les cieux, composé «ex motore et moto, il est
nécessaire que tout étre supérieur «nfluant ei virtutes et formas prac-
tice moventes»’’. En tenant compte de la critique formulée dans les
chapitres précédents, il introduit en outre le vehens lumen, qui prend la
place du médiateur entre les orbes célestes et nous’. Une fois accepté
ce parallélisme entre ’homme en tant que microcosme, et le macro-

65 Ibid., 188b.

86 Cf. ibid., 188a: «Nos autem in hoc opere tantum physice loquentes, videmus
ex physicis nullo modo posse probari a diis vel intelligentiis huiusmodi influentias
somniorum venire in animas.»

67 Ibid. 188b: «Nec invenimus umquam probatum per philosophiam, quod
intelligentia simpliciter per se physice aliquid agat vel causet.»

68 Cf. ibid.: «Igitur huiusmodi praesignatio occultorum non est a diis, vel
daemonibus, sed a causis naturae, aut per se, aut per accidens evenire.»

6 Tbid., IIL, i, 9, 189b: «... homo et animal quod habet virtutem se movendi, est
quodammodo imago mundi, praecipue cum hoc convenit homini, qui secundum vir-

tutem habet intellectum moventem, sicut et orbis qui ab intelligentia movetur.»
70 Tbid.

"l Cf. ibid.: «Cum autem talis influentia etiam fingentibus difficilis sit, nisi po-
namus vehens lumen quod ad nos defluit ab orbe ...».



46 Albert le Grand, commentateur

cosme d’une part, et la nécessité d’'un intermédiaire communicatif
d’autre part, il n’est plus tres difficile d’en tirer les conséquences qui
sont formulées a I’aide de la notion de passio, qui désigne la réception
microcosmique des influences parvenant du macrocosme.
Hac autem forma sic defluens in ea quae sunt susceptura ipsam, efficax
est ad movendum plus quam alia passio moveat voluntatem ad timen-
dum vel concupiscendum et, ut generaliter dicatur, ad prosequendum

aliquid vel fugiendum ab ipso’

On peut déja entrevoir, dans ce passage, la théorie d’Aristote d’apres
laquelle le réve est essentiellement une passio”™. Cette dimension aris-
totélicienne de la solution envisagée par Albert se dégage d’avantage,
lorsque le commentateur explique que ces formes célestes qui nous
rattrapent, touchent fortement nos corps, dlicet non sentiantur propter
exteriorem tumultum»’. Ce n’est que dans des moments d’alienatio a
sensibus que ce mouvement effectué par les formes célestes peut étre
saisi. C’est I’ame imaginative (anima imaginativa) qui regoit, comme cela
lui est possible, ce mouvement et c’est elle qui cherche les formes des
simulacres qui expliquent ces formes originairement célestes, «sicut
quaerit formas quibus explicatur amor venereorum, in eo quod a tali
detinetur concupiscentia»’.

Une comparaison entre ’exposé albertinien de la fabrication des
formes oniriques et le passage correspondant du Liber de anima d’Avi-
cenne rend évident a quel point Albert se rapproche d’Aristote par
cette explication de la divination. Avicenne, pas différemment qu’Al-
bert, part de I'idée que c’est la virtus imaginativa qui crée les dites for-
mes’S, mats différemment d’Albert, qui traite toutes les formes comme
dérivantes exclusivement des passiones, le philosophe arabe distingue
soigneusement avec le sensus, Uintellectus et aliquid caeleste entre trots
causae primae qui peuvent étre a I'origine de la production d’une forme
onirique”’. Et méme Averroes ne tarde pas dans son Compendium de
somno et vigilia a établir une différence entre une maniére plus spiri-
tuelle et une maniére plus corporelle dont ’Ame imaginative (anima
_ymaginativa) peut recevoir Uintentio donnée par Vintelligentia agens™®. En

2 Ibid., 190a.

3 Cf. e.g. De insomniis, 45929s.: «... passio hec, quam vocamus somniare ...».
" De somno et vigilia, 111,11, 9, 190a. Cf. Aristote, De insomniis, 460b29ss.

5 De somno et vigilia, 111, 1, 9, 190a.

16 Cf. Liber de anima, IV, ii, 20s.

T Cf. ibid., 21s.

8 Cf. Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 110-113.



Albert le Grand, commentateur 47

se servant du modele aristotélicien de la passio, Albert réussit donc a ni-
veler sur un plan physiologique toutes les différences respectées par
ses maitres arabes.

Comme nous venons de le voir, cette réinterprétation aristotéli-
cienne des théories arabes de la divination se fait essentiellement en
deux temps. Les lieux stratégiques de ’argumentation albertinienne
sont d’une part, le lumen vebens par lequel les influences célestes se
communiquent aux étres terrestres, et d’autre part, le topos de 1’homo
imago mundi, qui met en évidence les structures paralléles du micro-
cosme et du macrocosme, en créant de cette maniere les conditions
nécessaires pour cette communication. Albert le Grand est tout a fait
conscient de I'importance stratégique de ces deux concepts. Dans les
deux cas, il ne tarde pas a protéger son propos par un renvoi. Pour la
notion du lumen vehens, c’est son commentaire sur De anima qu’il évo-
que’. Si je saisis bien, ce renvoi fait référence a De anima, 11, 3, 10 ou
Albert avait expliqué,

... quod lumen multas habet virtutes, inquantum est instrumentum cor-
poris caelestis moti per intelligentiam, et ideo in talibus virtutibus exis-
tens efficit corpora generabilia et corruptibilia; et sic corpus non effici-
tur a non-corpore, sed a corpore caelesti per instrumentum, quod non
est corpus, sed habet in se virtutem corporis et intelligentiae, quae mo-
vet corpus®’.

Albert renvoie également, pour le topos de I’homo imago mund:, a son
propre commentaire. Cette fois, c’est le huitiéme livre de la Physica qui
est pris en charge®!. Aristote avait présenté, dans sa Physica, VIII, 2,
252b7-28, 'exemple de ’homme qui, apres un temps d’immobilité,
peut bouger par soi méme, pour expliquer comment un mouvement
peut naitre dans un étre immobile. Il avait tiré de cette expérience la
conclusion suivante: «si namque in parvo mundo fit, et in magno».
Albert commente le passage: -

 De somno et vigilia, 111, i, 9, 189b-190a: «... sicut in libro De anima diximus
lumen radiale stellarum esse qualitatem influxam elementis, et in ipso esse virtutes
su-periorum motorum, quae ab unoquoque passivorum inferiorum percipiuntur,
secundum quod congruum ex natura et possibile fuerit unicuique.»

80 Ed. C. STrOICK, Opera Omnia, VII, i, Miinster 1968, 114, cf. ibid., II, 3, 12,
116: «Est autem haec forma quae vocatur lumen, vivificativa vivorum et calefactiva
et motiva ad esse generabilium, inquantum est instrumentum intelligentiae, quae per
motum luminarium lumine emisso movet ad esse omne quod in natura est ....».

81 De somno et vigilia, 111, 1, 9, 189b: «... sicut probatur ex octavo nostro quod De
physico anditu fecimus, quod homo et animal quod habet virtutem se movendi, est
quodammodo imago mundi ....».



48 Albert le Grand, commentateur

Rhetorice enim et per similitudinem loquendo animal et praecipue homo
dicitur mundus parvus, quia in eo est motor primus sicut intellectus et
sunt 1n ipso motores moti sicut phantasia et appetitus et virtutes, quae
sunt in nervis et musculis, et calor naturalis, et est in eo motum tantum
sicut corpus vel membrum corporis aliquod; et motores inferiores ha-
bent motus proprios et tamen motum sui superioris, sicut est in mundo
magno&.?_ :
A premiere vue, tout est bien clair. Par le passage cité, on est autorisé
a parler de ’homme comme d’un mundus parvus et, de plus, ce passage
nous incite a accepter les expressions mundus parvus et imago mundi
comme équivalentes. Pourtant, si nous reconsidérons le paragraphe
cité, ce dernier provoque une certaine désorientation. Selon le com-
mentaire albertinien sur la Physica, le fait que ’homme soit appelé par-
vus mundus est d’abord une figure rhétorique qui se fonde sur une si-
militude. Dans le commentaire sur le De somno et vigilia, le propos de
Vhomo imago mund: semble pourtant avoir la valeur d’un argument phy-
sique. Il y a encore plus. Dans son commentaire sur la Physica, Albert
laisse clairement entendre qu’il est au courant des interprétations al-
ternatives de ce propos® et il donne méme la paraphrase de expli-
cation de certaines gens qui disent que ’homme est un parvus mundus,
parce qu’il est conforme «cum omnibus mundi partibus secundum
formam et secundum materiam»®. Si on considere ces données du
commentaire albertinien sur la Physica a propos du maundus parvas et si
I'on tient compte de P'importance de l'argument pour la théorie
albertinienne de la divination, il semble opportun de rendre attentif a
quelques textes qui pourraient avoir eu une influence sur la notion
d’bomo imago mundi mise en oeuvre dans le De somno et vigilia.
Rappelons d’abord que dans I’ Asclepius, texte que nous avons déja
rencontré a travers la mention d’Hermes%, 'homme est appelé mun-
dus®®. De méme, un passage du De radiis d’Alkindi poutrait étre d’une

82 Ed. cit., VIII, i, 9, 565s. (note 3).

8 Cf. ibid., 566: «Haec autem expositio, quae continetur hic, ideo fideliter a
nobis ponitur, ut quilibet sciat, ad quid inducuntur verba Aristotelis et quid et
quantum concludere possunt; guocumque enim alio modo exponuntur, guam sicut dictum est,
nibil facient ad propositum.»

84 Ibid.

8 Cf. supra, (cf. note 49).

% Cf. Asclepius, 10, 308 (Corpus Hermeticum, t. 11, ed. A.D. NOCK, trad. A.-].
FESTUGIERE, Paris 1973): «... ut ex hac hominis divina conpositione mundus, Graece
rectius kovsmon, dictus esse videatur.»



Albert le Grand, commentateur 49

certaine importance. Dans ce texte, que Tullio Gregory rapproche au
De somno et vigilia d’Albert®, nous lisons a propos de I’homme:

Homo igitur per suam existentiam proportionatam surgit ipsi mundo si-
milis. Unde minor mundus est et dicitur quare recipit potentiam inducendi
motus in competent! materia per sua opera sicut habet mundus, ymagina-
tione tamen et intentione et fide in anima hominis preconceptis®.

Signalons enfin les Fragmenta conservés des oeuvres de David de Di-
nant®, ou nous retrouvons le topos de ’homo imago mundi dans un con-
texte que 'on peut considérer comme assez proche du commentaire
d’Albert sur le De somno et vigilia, parce que ces fragments sont I'un
des premiers témoins de la connaissance du De somno et vigilia aristoté-
licien par un auteur latin. L’importance du texte de David pour la dis-
cussion des songes est clairement attesté par un auteur qui est peut-
étre plus agé qu’Albert le Grand, de trois générations. C’est Radul-
phus de Longo Campo qui cite deux fois, dans son In Anticlandianum
Alani commentum, a propos d’une explication élaborée des réves, un
Commentator super librum De somno et vigilia®. Comme Marian Kurdzia-
lek I’a bien vu?!, auteur honoré du titre commentator n’est autre que
David de Dinant. Maintenant nous savons, par Albert lui-méme, qu’il
a connu une version (aujourd’hui perdue) de I'oeuvre de David® Il
serait alors tout a fait possible qu’il ait lu le passage suivant:

Cum ergo homo ymago sit mundi, sol quidem proportionalis cordi, et
spiritus, qui in corde est et in arteriis, et igni et aeri, aqua vero — san-
guini, terra — solidis membris. Spiritus autem primo loco calefit a corde,
sicut aer a sole, qui per arterias in totum corpus diffusum calefacit san-
guinem et membra, sicut aer terram et aequam. Dicit quoque Aristoteles
primum et universale instrumentum omnium sensuum esse COf, non
autem cerebrum, ut alii asserunt?.

87 Cf. I sogni e gli astri, 119 et 123s. (note 33). Cf. aussi A. CORTABARRIA
BEITIA, Al-Kindi vu par Albert le Grand, dans: Mélanges de IInstitut dominicain d'études
orientales du Catre 13 (1977) 117-146, ou De radiis n’est pas considéré comme un texte
connu par Albert.

88 BEd. M.-TH. D’ALVERNY/F. HUDRY, dans: Archives d’histoire doctrinale et littéraire
du mayen dge 41 (1974) 139-260, 230.

8 Ed. M. KURDZIALEK, Stdia Mediewistyezne 3 (1963).

% Cf. ed. ].SULOWSKI, Varsovie 1972, li, 54 et liii, 56.

1 Cf. M. KURDZIALEK, David von Dinant als Ausleger der aristotelischen
Naturphilosophie, dans: Miscellanea mediaevalia 10 (1976) 181-192, 182, note 6.

92 A part lintroduction de M. KURDZIALEK 2 son édition, cf. aussi Th. RICKLIN,
Die «Physica» und der «Liber de causis» im 12. Jahrhundert, Fribourg 1995, 33.

% Ed. cit., 68.



50 Albert le Grand, commentateur

L’hypothese selon laquelle Albert aurait connu ce passage est bien sar
improuvable, mais elle nous aide quand meéme a voir son commen-
taire sur le De somno et vigilia dans une perspective qui tient aussi
compte du contexte latin. Avec Radulphus de Longo Campo et David
de Dinant, on n’a pas seulement dénommés deux personnages qui
pourraient bien figurer parmi les auteurs de ces oeuvtres gworundam
modernorum qu’Albert ne veut pas prendre en considération®; mais
avec David de Dinant nous sommes encore en face d’un auteur pour
lequel, pas autrement que pour son contemporain Alfred de Sareshel,
le De somno et vigilia aristotélicien est principalement la source d’un
cardiocentrisme jusque-la inconnu dans la littérature latine. Pour ces
deux auteurs, qui sont les premiers /fferati latins utilisant a la fin du
XI1Ie siecle le De somno et vigilia, ce texte est avant tout et presque uni-
quement un argument en faveur de I'idée, selon laquelle le coeur est le
centre du corps humain et de tout processus physiologique corporel,
comme le soleil est le centre de tout processus thermique dans le
monde®. Dans son commentaire sut le De somno et vigilia, Albert ne
développe pas seulement la méme conception cardiocentrique, mais
il illustre avec ce méme exemple déja utilisé par David et Alfred:

9 Cf. supra (note 13).

% Cf. ALFRED DE SARESHEL, De motu cordis, c. 16, 16s., ed. C. Baeumker (Beitrige
zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters 1923, XXIII, 1-2) 94: «In libro
quoque de somno [Aristoteles] sic ait: «Quoniam quidem igitur sensus principium ab
eadem parte fit animalibus a qua quidem est motus, determinatum est prius in aliis.
Ipsa vero est trium locorum determinatorum media capitis et deorsum ventris.
Sanguinem quidem igitur habentibus haec est circa cor pars; universa enim
sanguinem habentia cor habent, et principium motus et primi sensus hinc est. Motus
quidem ergo et spiritus manifestum quoniam principium et prorsus inchoatio
refrigerationis hinc, et respirare quidem et humido refrigerari ad salutem etus qui in
hac particula est caloris natura adepta est> .. Totius ergo sensibilitatis cor
principium est. Non ergo a capite sensum ducit. A cerebro igitur duo nervi sunt
aperti, unde derivati cordis ingrediuntur substantiam, ut his mediis ad cerebrum fiat
irridatio virtutis vivificae spiritusque generativae. A corde quoque ad cerebrum ad
eundem effectum venae directae sunt; his enim intersectis non sentit animal. Sol
enim iacto radio lucem et calorem ministrat colorumque varietatem ducit in actum;
cor quoque mediantibus venis et nervis et arteriis primae virtutis actum eiaculans
ceteras omnes circumquaque distribuit in susceptiva singularium.» Pour le texte
d’Aristote cité par Alfred cf. De somno et vigilia, 455b34—456a10.

% Cf. 1,1, 7, 132a: «Oportet igitur, quod sicut in motore multitudo potentiarum
fluit ab una et refertur ad illam, ita etiam in eo quod movetur corpore, multitudo
tota organorum exeat ab uno, et referatur ad illud: hoc autem non est nisi cor:
oportet ergo quod illud quod vehit operationes virtutum in quodlibet organum,
derivatur ab illo a quo est fluxus virtutis: hoc autem est ab anima quae est in corde.»



Albert le Grand, commentateur 51

... videmus unum primum motorem esse a quo fluit quid est virtutis et
operationum in toto coelo et elementis: quae tamen virtus secundum
quod applicatur inferioribus, determinatur et contrahitur ad operationes
quae sunt in inferioribus principiis convenientes. Similiter autem est in
virtute luminis solaris, quod est principium omnium generatorum, et per
applicationem sui ad virtutes quae particulariter hoc et illud generant,
determinatur et specificatur ad hoc et illud generandum. Sic igitur in
corde est virtus cuius vehiculum est spiritus®’.

Avec ce paragraphe, nous nous retrouvons enfin au point de départ
de notre digression a propos du topos de Uhomo imago mund,
puisqu’Albert entame le passage que nous venons de citer avec la
proposition: «Hoc autem in minori mundo contingit sicut in maiori:
ibi enim videmus ...». Il semble donc tout a fait légitime de placer Al-
bert le Grand, tel qu’il se présente dans son commentaire sur le De
somno et vigilia, dans la succession du De motu cordis d’Alfred de Sares-
hel et des Fragmenta de David de Dinant. Néanmoins, une différence
fondamentale demeure. Ni Alfred ni David n’osent affronter la ques-
tion des réves divinatoires. Albert, pour sa part, dédie tout le premier
traité du troisiéme livre de son commentaire du De sommno et vigilia a la
preuve de lexistence de la divination et, dans le dixieme chapitre de
ce traité, il présente sa célebre liste des treize formes de songes et de
visions véridiques. Bien sur, cette liste correspond a des énumérations
semblables chez Macrobe®, Maimonide® et Algazel'®. Pourtant le fait
qu’elle puisse étre insérée dans un commentaire sur le De somno et vigi-
/ia atistotélicien, cC’est-a-dire dans un contexte originairement!®! hau-
tement sceptique a ’égard de la divination, n’est pas uniquement da a
la prise en considération par Albert de toute une bibliothéque arabe
qui s’y référe, mais aussi a ’élargissement de la signification du topos
de 'homme «image du monde». Pour Alfred et David, le propos de

A propos des idées d’Avicenne et d’Averroes sur ce point cf. F.W. ZIMMERMANN,
«Al-Farabi und die philosophische Kritik an Galen von Alexander zu Averroes»,
dans: Akten des VII. Kongresses fiir Arabistik und Islamwissenschaften, ed. par
A. DIETRICH, Géttingen 1976, 401-414, 412s.

9 De somno et vigilia, 1, 1,7, 132b.

98 Cf. Commentarii in Somnium Scipionis, 1, 3.

9 Cf. Dux dubitantium, 11, xlv.

100 Cf. Metaphysica, 11, v.

101 A propos du texte arabe du De somno et vigilia cf. S. PINES, The Arabic
recension of Parva Naturalia and the philosophical doctrine concerning veridical

dreams according to al-Risala al-Manamiyya and other sources, dans: Israe/ Oriental
Studies 4 (1974) 104-153.



52 Albert le Grand, commentateur

Vhomo imago mundi était uniquement l’expression d’une correspon-
dance des structures de ’homme et du monde, une image du parallé-
lisme entre la fonction du soleil et la fonction du coeur dans les deux
systeme respectifs. Albert garde ce parallélisme, mais en méme temps
il I'intéegre dans une conception hiérarchique qui fait de ’homme,
comme parvus muandus, un étre dépendant du cosmos et de ses orbes
en tant que mundus magnus. C’est grace a cette dépendance hiérarchi-
que que le topos de I’bomo imago mundz, qui était pour David et Alfred
le cr1 de guerre du cardiocentrisme, peut devenir chez Albert le mot
de passe qui ouvre la voie a une explication philosophique de la divi-
nation, qui se fonde essentiellement sur I'idée que l'influence des
corps célestes touche les cotps et les ames humains.

V. Un final spectaculaire

Tout le monde est a la merci de ces influences du mundus magnus. Pour
Albert, la question de savoir a quel point quelqu’un peut étre pro-
phete se réduit apud philosophos a la question de savoir jusqu’a quel
point 'organe d’imagination d’une personne est disposé a créer les
formes correspondantes a ces influences!?2. Cette disposition est tout
d’abord due a une relation exemplaire entre I'individu concerné et
Vintellectus agens separatus. Cependant, la mentalité individuelle et la fa-
con de vivre ont aussi des conséquences pour les possibilités oniri-
ques d’une personne. Qui vit dans la concupiscence charnelle et dans
le zimor rerum variarum n’arrivera pas a imaginer des formes véridiques:
«haec enim omnia inclinant ad imaginandum alias formas»!®. La
bonne inclination est le fruit de ’étude des vertus intellectives et des
sciences dans la solitude d’une ame libérée de tout affaire séculiere:

Si autem studuerit virtuti, intellectivae maxime, et scientiis, et solitudini,
et liberaverit animam a curis saeculi, et aliena non curiose investigaverit,
sed potius se intra seipsum recluserit, et dederit operam scientiis aliis in
quibus multum abstrahitur intellectus, tunc absque dubio de facili mani-
festabitur ei pulchritudo coelestis in omnibus his quae ab orbe fluunt ad
regimen eorum quae generantur et corrumpuntur!®.

102 De somno et vigilia, 111, i, 12, 195a: «Naturam enim et habitum prophetiae ille
habet, qui optime dispositus intellectu agente separato, bonum et perfectum adeptus
est organum imaginationis, quod intellectui formas subministrando deservit ....».

103 Thid.

104 Tbid., 195b.



Albert le Grand, commentateur 53

Cela pourrait bien étre la conclusion du traité sur la divination. On
pourrait y voir une certaine réconciliation de Pexplication physique de
la divination avec une vue plus théologique du méme phénomene.
Albert lui-méme semble partager ce jugement en déclarant dans 'ou-
verture du dernier paragraphe du traité:

Est autem et aliud genus visionis et prophetiae secundum altissimos
theologos qui de divinis loquuntur inspirationibus, de quibus ad prae-
sens nihil dicimus omnino, eo quod hoc ex physicis rationibus nullo
modo potest cognosci: physica enim tantum suscepimus dicenda, plus
secundum Peripateticorum sententiam persequentes ea quae intendimus,
quam etilam ex nostra scientia aliquid velimus inducere: si quid enim
forte propriae opinionis haberemus, in theologicis magis quam in physi-
cis, Deo volente, a nobis proferetur!®.
Par cette phrase, Albert le Grand déclare explicitement que les philo-
sophes n’ont pas les moyens pour se prononcer a propos des inspira-
tions divines réclamées par les théologiens. Mais Albert continue im-
médiatement:

Per hunc modum primo surrexit prophetiae Socrates in Academia:
propter quod dicit Apuletus in libro De Deo Socratis: «Non mirum si So-
crates vir apprime petfectus, et Apollinis quoque testimonio sapiens,
hunc Deum suum cognovit et coluit, guem videlicet mente sic contemplatus
“est, omnino clausis sensibus. Propterea ea eius custos prope, ut ita dicam,
[L]ar contubernio familiaris cunctae quae arcenda sunt, coercuit, et quae
cavenda praecavit, et praemonenda praemonuit: sicubi tamen omissis
sapientiae officiis, non consilio, sed praesagio indigebat, praesagium ha-
buit, ut in dubitatione sapientis et claudicans ibi divinatione consiste-
ret»1%6,

Comme Albert 'indique lui-méme, cette citation provient, a part la
phrase en italique, du De Deo Socratis, c. XVII d’Apulée. La phrase in-
troductive est cependant plus déconcertante que la citation elle-
meéme. Comme nous venons de le voir, Albert avait avoué dans le pa-
ragraphe précédent, qu’il y a une autre forme de vision dont il parlera
peut-étre dans ses écrits théologiques. Aprés cette remarque, on ne
s’attend pas une déclaration qui fait de Socrate 'inventeur de cette
expérience, auparavant réclamée pour les théologiens. De plus, Albert
relie ’expérience prophétique de Socrate au domaine de la divination
philosophique. Que faire alors de cette contradiction? Rappelons-nous
que P’évocation de la figure de Socrate a donné, au début du premier

105 Thjd.
106 Thid., 195b—196b.



54 Albert le Grand, commentateur

traité du troisieme livre du De somno et vigilia, la justification pour
I’élaboration d’une explication philosophique de la divination. C’est
en se réferant a la figure de Socrate qu’Albert a osé remplir ce vide
laissé par la philosophie d’Aristote en matiere de divination. Avec
I’évocation de la figure de Socrate, a la fin du traité consacré a cette
entreprise, Albert fait tomber, précisément avant de conclure son
traité, les restrictions méthodologiques qui ont, pendant tout le dis-
cours précédant, limité la portée des explications philosophiques.
L’élaboration d’une théorie philosophique de la divination aboutit,
autrement que le commentateur I’a fait croire au cours du traité, a une
conception des réves véridiques, qui ne doit plus respecter les limites
quelconques imposées par la théologie. A la fin du traité, Socrate n’est
pas seulement présenté comme le prophéte philosophique dont Alain
de Liberal®” et Loris Sturlese!® ont démontré qu’il est au centre de la
philosophie d’Albert, mais il est aussi présenté comme celut par lequel
a commencé toute prophétie. L’entreprise albertinienne de combler la
lacune laissée par Aristote en matiere de divination, lacune pas suffi-
samment remplie par les auteurs arabes, n’a donc pas seulement
abouti 4 une nouvelle théorie philosophique de la divination, mais elle
écarte, au moins pour un moment, toute nécessité d’explication

théologique.

Conclusion

Nous avons entrepris notre analyse du traité consacré a la divination
du commentaire albertinien sur le -De somno et vigilia en soupgonnant
que le commentateur n’était pas trés enthousiasmé par la tache de de-
voir commenter le De divinatione. Apres avoir reconstruit son chemin,
ce soupgon initial s’est évaporé. Tel qu’Albert se présente dans le
traité III, i du commentaire sur le De somno et vigilia, il ne semble ni
en-nuyé par sa tiche, ni contraint par son propre projet. Constatant
une lacune dans le systeme philosophique d’Aristote, il s’abstient de la
combler a la légere en s’appuyant sur 'un des textes issus des tentati-
ves arabes et juives de formuler une théorie péripatéticienne de la di-
vination. Au contraire, l1a ou il a dG constater une lacune, il rend sa ta-
che encore plus délicate en critiquant toutes les solutions antérieures.
Cette déconstruction de toute solution précédente, contrairement 4 ce

107 Cf. Albert le Grand, 265 (note 2).
108 Cf. Die deutsche Philosophie, 383 (note 1).



Albert le Grand, commentateur 5o

que 'on attend peut-étre, ne témoigne pas a la décharge des philoso-
phes. Le but de la démarche albertinienne n’est jamais de dispenser la
philosophie en livrant la question de la divination aux théologiens. Au
contraire, on a I'impression qu’une bonne part de la démarche alber-
tinienne vise a faire oublier que, derriere les tentatives de ces prédé-
cesseurs arabes et juifs d’expliquer la divihation, se cache aussi le be-
soin d’expliquer des expériences prophétiques appartenant a ’héritage
religieux des cultures respectives. En renongant a accepter une des
théories élaborées dans le passé, Albert renonce en méme temps a
toute hégémonie de la religion sur le champ en question.

Le point archimédien, pour mettre en oeuvre cette réfutation de
tout discours précedent en matiére de divination et propheétie, est la
figure de Socrate. De Socrate, nous I’'avons vu, Albert ne sait presque
rien. Loin d’étre un obstacle, cette ignorance fournit la condition de
base pour la création dun Socrate habile 2 accomplir les besoins
d’Albert. C’est seulement en tenant compte du fait que la figure de
Socrate, qui est a la base de la réélaboration d’une science de la divi-
nation, est hautement fictive, qu’on peut mesurer ’enjeu de I’entre-
prise albertinienne. Bien sur, la science albertinienne de la divination
telle qu’elle est présentée dans le commentaire sur le De somno et vigilia
doit presque tout 2 Maimonide, Avicenne et Averroés, mais son geste
initial se fonde dans une figure inventée. Par un Socrate, amalgame de
quelques notices historiques marginales, et de sa propre fantaisie,
Albert a doté sa philosophie d’un héros fondateur, capable de reven-
diquer finalement ’expérience peut-étre la plus religieuse pour les
philosophes.



[ [V

et bt it oo

I

|

| Albert le Grand, Pol. I,
division du texte, ch. 1

Appendice II, page 1

Y &l
koo Poocmin
12 Il
"Quae temex pus i "(potiam e e’
exeota s e pequie et qulierdeseirad et tam
124 123 122 1 13 12 1
"Qui ot ps i *Et o e v Pt quod i " "Que e’ "Exhis quienign’ "Quooe e’ | | "Quaiinaten cien”
optboorum g i st i coomuico i | | commusicio et ditoce conmu. o s puitemoen i s
1242 1241 124 1223 122 1221 113 1131 1126 112§ 1124 112§ 1 121
Luto L.ato boiosent, | | 'Godutorleann” | | "Evisighemate’ | | seam i’ | | Exphaboaten® | | "Esbisquben’ Neeseinge' | | “oabomen’ | | Mecwensn' | | ‘Qownquken’ | | i o "Quionge’
emoesiostonl | | aoprconnm Lt Lato oo Gl (o il osteadt e dapeotiaten it ditco ugtemimndown | | - pootemen
oo iwnmetingt | | semosoafstm Ties
11312{ [11301
i | |t




Thomas d°Aquin, Sent. lib. pol. I,

StaEa

Appendice II, page 2

division du texte, ch.1 02 CL1: Prooeminm
Oeeonomita
11 1
"Quicumque quiden” ssteadif digailaten civilalis
ssleadil comparalionen {equa st polfia
cirfatis ad alzs communilales
112 L
1 11 131 "Haxine autem princ.” tirlas odinatur
"Nectie aque" "Hteantem i sul” poni falsam apiionem Dnan i pricpl. b liged b
Ttn mpintiv falsta innoesere posst
1132 1131 1L [WAN]
"Que autea ex phibus” dealis comm.que “Hulfitudine aim " pouil flsam opinion,
de commun, cirfali ardinantar ac v, inducit rationem eorvm
11323 1230 113 12313 11312 12311
"Natura giar quiden” "Propter quod omais” qualis it civitatis "Ex plaribus anten” "Ex his quiden” communilss persone
deinstitutione civilati quod e naturali commnils comumils vici communils domes Al personan
123003 [BANAN) [BANAM] (BANR) 123131 123123 123102 [RRAWA] 1AL LLLLL
"Bl prins tague" "B b igifor manil" qued ciritas st "Harime avlen videlur" exquibaselpropterquid | | "Quos Karundas quiden” In omnen quien” ex quibes conssit "Natura quiden igiar" 1 conm, persomales
quid s privs hom al, auimal i, utanls quedsit natanals quemedo nominatr parts ol quidsit sl ommunitss mpant e
1232012 L3 1132012 L2321 13130 [RRRRNA LLLIL BANRNAI LLLLLLY LL3LLLL
"Qued auten cirik” eoncludit hoeex natanlitae “Adhue quod cvis” I niis "Prapler qued ef" otendit quod it naturali "Tnter arbans aten” compant ad ivicen "Principans anlen” wars f lemine

sl per operal, propriam iriatis Lnlis aslendit per signa per nfionen excudif ermen princpant, e subieel,

[NANRRANS [WARNRAN] [RRRRNAN) [FAARNAA] 12311222 [WRRRNAA]

"ol qui evii” aslendit propositen "Bl dos anlem propler” nhomine "Cansa aulen quia" poil ermrem

excludit nbilatonem fedii otendit eansam errris




Albert le Grand, Pol. I, division du texte, ch. 2

Appendice II, page 3

Ch.2
Divisio textus lib. I
2. 2
"Primum autem de despotica” "(Quoniam autem manifestum”
ordo tradendi de iis partibus dict ex quot partibus constat oec.
sunt partes istius primi ibr

I [ | [ | 1
I i i I
; 9 | (b 64 o Ch 24 | 212 211
' "Quoniam autem tres partes." {1 "Totaliter autem...conversantur perhoc solum." | | "Quoniam autem manifestum...hoc modo." | "De tribus iis considetandum” "Quoniam autem manifestum
i de nuptial E E de chremastica E E de despotica i eodem modo quo componunt ostendit ex quibus oeconomia
| P i : tradendum est de is
i i i i

1 i i

: b4 n 3 ; 221

| collatiointer contradicentes | | dubitatio { | "Primum autem de despotica"

E i i E quac sit vera despotica

L J L J

2214 2213 2212 2211
"Quae quidem dicunturomgana” | | "Quemadmodum autem inastibus” | | "lis quidem enim videtur scientia" | | quod de despotica pius dicendum
distinguit inter lla probat hoc per simile femovet errorem




onwl 'z
ones ‘|
FErreryee

Juruajyip wemonb snypy,
TETITIIrTe

2o1uou0df szed “arssassod
snwop sed wepanb ‘ssod

wrouedio orsiap ewnd
Jwapmb wane wnsouedio,,

WnIouEI0 OISIAIP EPUNIIS
,Eued1o snyunoip wapmb any),,

WURWIOp P 13qey 35 SNAI3S 193 enb
g essassod say,

Irrerree TrrTLrree errerree Yrrerree
snnyjAIas wavones ‘uod i d X3 1A39S WAUONIUYJOP HPNPUOD
PE eEssaau wepanb ,eaneu 103181 wopimb and),
Irerree . TrTrree

L

|

SINIJAISS o1 sissqward snquoruido ap
rerree €

soed 1nars
wesdr pe yusunsad anb 2

1erre

snqnred enessadau IS
Jsted wepanb wane 157,

TTrre

sauojuido senp jeueu
reee

WIIEIIA JEUNULIIIP
,’ssod s werwong),,
Trree

E:EOV pe

usuruad anb sy op

rre

Jsoued waine snwo(,,

3 jeownul

e

1IpUIUT AIEUTULIIP

aurpio onb 3121p

TAI3S 32 TUIWIOP 'ssod [24 eApeunoad op

2UONEVIqWOD Ip *ssod 152 sna1as emb
'ree 91D

_ |
_

TAJ3S 33 TUIWOP SNQIUONEUIQWIOD SNGENP SIIE 3p
,sa1ed san waine weguon)),,

1ee 014

JuoneuIquod ap

_ |
_

wnysodord amnbaxa
JWu2 wapmb s,
(44

m=£=v ap IdIp __ugommo_". 3p waIne wnw g,
e TIT
onuaul
1
¥ 93ed ‘1 sorpuaddy

¢ "y 3%} np vorsIAIp T '[od *qi[ Judg ‘vmbyp sewoy,

speaA snqued ap
(AL}

AIENAD P
I S3AT] SUEP JU0D)




Thomas d’Aquin, Sent. lib. pol. I, division du texte, ch. 3

Ch.3

Division du texte

—

-

]

Ch.5
Utrum dominativa sit idem
quod politica

Ch.3et4
Utrum servitus sit naturalis

Appendice II, page 5

—

"Si autem in corpore”

Ch.4 32 31
ostendit quomodo etiam alia "Non difficile autem" movet dubitationem
pars dubitationis habet veritatem determinat, approbando
unam partem
322 321
"Principari enim et subici" ostendit modum quo
ostendit propositum hec ostendenda sunt
3.22.2 3221
"Quecumque enim ex pluribus constituta" ex hiis que fiunt
ex ratione quatuor proponit (sans div. de texte)
32222 32221
"Quicumque quidem igitur" aliqui sunt naturaliter servi
ostendit quales sint tales
322222 322221 322213 322212 322211
"Vult quidem igitur natura" secundum animam "Eodem autem modo" "Et hoc ex omni natura" ponit maiorem
secundum corpus infert conclusionem probat eam
3222222 3222221 3222212 3222211 3222124 3222123 3222122 3222121
"Quoniam et hoc manifestum” proponit quod intendit "Et communicant ratione” qui naturaliter principantur "Adhuc autem masculinum" "Iterum in homine" " Animal autem primum” in rebus inanimatis
probat propositum comparatio inter homines servi et et subiciuntur in differentia sexum in genere animalium in partibus hominis
bruta animalia
3.22.2.2.2.2.2 32222221

quantum ad corpus

quantum ad animam




Albert le Grand, Pol. I, division du texte, ch. 4

Ch4
Divisio textus

Quod s qui contraria dicunt in aliquo dicunt vemm

Appendice II, page 6

it

Ch.5

"Manifestum autem ex hils"
solvit quaestionem, utrum desp.

et politica sint idem

R ———

4.2

"Eodem modo et de ingenuitate"
idem de ingenuitate sive nobilitate

41
"Quod autem, et qui"

quacdam sexvitus legalis, quaedam naturalis

421
"Quod quidem igitur"
ostendit quod uttaque pars
tationem habet, et ponit determin,

421
disputat quaestionem

413
"Totaliter autem"
solvit totum

412
"Causa autem huius dub."
ostendit causam dubitationis

412
Servus sec. legem et iste




Albert le Grand, Pol. I, division du texte, ch. 6 Appendice II, page 7
Ch. 6
Division du texte
Incipit determinare de pecuniativa, quae fuit
tertia pars oeconomicae
Ch. 8 Ch. 6-7
"Quoniam autem quae ad scientiam" Determinat ea quae spectant
Determinat ea quae pertinent ad theoticam
usum et experimentum in particulatibus
Ch. 7 Ch.6
"Est autem genus aliud" Determinat omnia quae pertinent
specialiter de pecunia determinat ad possessivae et pecuniativae facultatem
6.2 6.1
"Quicumque quidem sponte” determinat facultates ad domum
adaptat eas facultates gubernandum
6.2.2 6.2.1 6.1.3 6.1.2 6.1.1
"Una quidem igitur species” "Quicumque quidem sponte" "Insuper et species multae" "Utrum autem pars quaedam" "Primum quidem dubitabit"
pecuniativa, non est de iis quae dicit omnia quae ferunt auxilium distinguit omnes modos possessivae secunda dubitatio movet dubitationem
necessaria sunt ad vitam in domo ad vivere et bene vivere




Thomas d’Aquin, Sent. lib. pol. I, division du texte, ch. 6

Ch. 6

Divisio textus
De omni possessione

1

.

Appendice II, page 8

Ch. 9

"Quoniam autem que ad scientiam"
quantum ad usum

Ch. 6-8

quantum ad scientiam

6.2
"Primum quidem igitur"
movet dubitationes

6.1
dicit de quo est intentio

6.2.2

"Quod quidem igitur"
incipit eas solvere

6.2.1
movet eas

6.2.2.2
"Utrum autem pars ipsius est"
utrum sit pars eius

6.2.2.1
pecuniativa non est eadem
yconomice

"Si enim est pecuniative"”
prosequitur eam

6.2.2.2.2

6.2.2.2.1

movet dubitationem

Ch. 8, cont.
"Palam autem et quod dubitabant"
determinat porpositam questionem

6.2.2.2.2.1
ostendit differentiam pecuniative
ad aliam possessivam

]

Ch. 7 et 8, comm.
"Est autem genus aliud"
determinat de pecuniativa

6.2.2.2.2.1.2
"Insuper species multe ciborum"
determinat de alia possessiva

6.2.2,2.2.1.1
movet dubitationem de differentia
pecuniative ad alias possessivas

|

6.2.2.2.2.1.2.2
"Talis quidem acquisitio"

ostendit qualis sit possessiva et acquisitiva cibi

1

6.2.2.2.2.1.2.1
dividit acquisitivam ciborum

6.2.2.2.2.1.2.2.3

"Et videntur vere divitie"

quod non est infinita

6.2.2.2.2.1.2.2.2
"Una quidem igitur species"
quod est pars yconomice

6.2.2.2.2.1.2.2.1
quod est naturalis

6.2.2.2.2.1.21.2
"Similiter autem et hominum"
in hominibus

6.2.2.2.2.1.2.1.1

in animalibus

ostendit diversitatem ciborum




	Albert le Grand, commentateur : l'exemple du De Somno et vigilia III, 1

