
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Albert le Grand, commentateur : l'exemple du De Somno et vigilia III, 1

Autor: Ricklin, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761092

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761092
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Thomas Ricklin

Albert le Grand, commentateur:
L'exemple du De somno et vigilia III, 1

I. Le cadre d'un projet

Lorsqu'en 1248, Albert le Grand fut chargé par l'ordre des dominicains

d'organiser le Studium de Cologne, il avait un projet1 dont une
première ébauche est mise au point dans le prologue de son
commentaire à la Physique. Dans ce commentaire, qui est sûrement le
premier au sujet d'un livre de la philosophie naturelle d'Aristote et qui
est probablement même le premier de toute la série des commentaires
aristotéliciens2, Albert formule l'objecdf de son entreprise. Il veut
écrire pour les lecteurs un liber de physicis, «in quo et scientiam naturalem

perfectam haberent et ex quo libros Aristotelis competenter in-
telligere possent»3. Cette double fin, à savoir la présentation intégrale
du savoir physique et la mise à disposition d'un instrument pour
comprendre les livres du Stagirite, Albert l'envisage à travers une démarche

qui suit Yordo et la sententia de l'oeuvre aristotélicienne, en fournissant

les explications nécessaires (explanations) et les preuves {probatio-
nés) qui s'y réfèrent, de telle sorte que le texte aristotélicien n'est pas
mentionné4. En plus, il annonce qu'il va faire des digressions (digres-

1 Cf. à ce propos L. STURLESE, Die deutsche Philosophie im Mittelalter. Von
Bonifatius bis zu Albert dem Grossen, 748-1280, München 1993, 324—388.

2 II n'est pas établi avec certitude qu'Albert ait commencé la série de 36
commentaires portant sur le Corpus Aristotelicum par le commentaire Super Ethicam ou
avec la Physica. Selon L. STURLESE, Die deutsche Philosophie, 337 (note 1), le Super
Ethica a été commenté en 1250 pendant que la Physica aurait été lu en 1251 (cf. ibid.,
335). A. DELIBERA, Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990, 21 date cependant
la Physica en 1250 et fait suivre le Super Ethica.

3 Physica, I, i, 1, ed. P. HOSSFELD (Opera omnia, IV, Münster 1987-93) 1.

4 Cf. ibid.: «Erit autem modus noster in hoc opere Aristotelis ordinem et
sententiam sequi et dicere ad explanationem eius et ad probationem eius,

quaecumque necessaria esse videbuntur, ita tarnen, quod textus eius nulla fiat
mentio.»



32 Albert le Grand, commentateur

siones) qui expliquent les incertitudes et qui comblent les lacunes dans
l'oeuvre du Philosophe5. Pour le lecteur, le moyen le plus facile pour
distinguer entre l'explanatio et la probatio d'une part et les digressiones

d'autre part, consiste en une consultation des titres de chapitres:
ubi titulus simpliciter ostendit materiam capituli, significatur hoc ca-

pitulum esse de serie librorum Aristotelis, ubicumque autem in titulo
praesignifïcatur, quod digressio fit, ibi additum est ex nobis ad supple-
tionem vel probationem inductum6.

Albert ne tarde pas à expliquer qu'il suivra la démarche esquissée dans

tous ses livres sur l'oeuvre d'Aristote et qu'il veut écrire ses
commentaires «eodem numéro et nominibus, quibus fecit Aristoteles»7.
Si le nombre des commentaires albertiniens ne correspond cependant
pas exactement au nombre des oeuvres d'Aristote, cela est dû à l'idée
qu'Albert se fait du Corpus Aristotelicum. Selon le dominicain, ce corpus
contient des livres en partie fragmentaires. En plus, il est convaincu
qu'il manque des livres, soit qu'Aristote lui-même ne les ait pas écrits,
soit qu'ils n'aient pas été transmis aux Latins. L'ensemble du Corpus
Aristotelicum demande alors quelques additions en forme de partes librorum

ou même de libri entiers8. Dans les lignes préliminaires de son
projet de mise à jour pour les Latins (Jacere Latinis intelligibiles9) de

l'oeuvre d'Aristote, Albert le Grand propose donc une vue d'ensemble
du Corpus Aristotelicum qui est marquée par la stricte conviction que ce

corpus représente une totalité à prendre en considération. Si cette totalité

est considérée comme imparfaite, c'est seulement à cause de
l'absence de quelques traités et certainement pas à cause du fait que ce

Corpus contient des textes superflus ou dépassés.
Un autre ton cependant prévaut dans le premier chapitre du De

somno et vigilia, ouvrage qui comprend pour Albert comme pour la
tradition latine précédente, les trois traités De somno et vigilia, De insomniis

et De divinationeper somnum. A la fin de ce chapitre, qui est principalement

dédié à l'explication de la place systématique du De somno et vigi-

5 Cf. ibid.: «Et praeter hoc digressiones faciemus déclarantes dubia suborientia et
supplentes, quaecumque minus dicta in sententia Philosophi obscuritatem
quibusdam attulerunt.»

6 Ibid.
7 Ibid.
8 Cf. ibid.: «Et addemus etiam alicubi partes librorum imperfectas et alicubi

libros intermissos vel omissos, quos vel Aristoteles non fecit vel forte si fecit, ad nos
non pervenerunt.»

9 Ibid.



Albert le Grand, commentateur 33

lia dans l'ensemble des traités que nous appelons, depuis Gilles de

Rome, les Parva naturalia, Albert déclare: «Parce que nous avons ce

livre d'Aristote concernant cette science nous le suivons de la même
manière que nous avons suivi dans les autres faisant des digressions à

chaque endroit où quelque chose semble être dit de façon imparfaite
ou obscure»10. «Quia vero librum Aristotelis de scientia ista habemus»:
Albert ne semble pas s'enthousiasmer beaucoup pour la tâche qu'il est

en train d'entreprendre. Il donne l'impression de commencer de sentir

les contraintes de son projet. Vu le grand nombre des digressions,

qui se trouvent dans le commentaire sur le De somno et vigilia, nous
sommes cependant incités à chercher une autre explication pour
l'allure légèrement désintéresse du commentateur. L'analyse quantitative11

des disgressiones nous signale que le premier traité du troisième
livre du De somno et vigilia, c'est-à-dire la partie du texte abordant le De
divinatione per somnum, est le véritable point névralgique, pour ne pas
dire «champ de mines» de tout le commentaire.

II. Le dissensus des philosophes

Si nous consultons le chapitre introductif du troisième livre du
commentaire sur le De somno et vigilia, la raison de cette présence massive
de digressiones nous est tout de suite indiquée:

10 De somno et vigilia, I, i, 1, ed. BORGNET (Opera omnia, IX, Paris 1890) 123a:

«Quia vero librum Aristotelis de scientia ista habemus, sequemur eum eo modo quo
secuti sumus eum in aliis, facientes digressiones ab ipso ubicumque videbitur aliquid
imperfectum vel obscurum dictum, dividentes opus per libros et tractatus et
capitula, ut in aliis fecimus.»

11

trac, i
Lib. I De somno et vigilia

trac, ii

9 chapitres dont 4 digressiones

10 chapitres dont 1 digressio

trac, i
Lib. II De insomniis

trac, ii

7 chapitres dont 1 digressio

5 chapitres

trac, i
Lib. III De divinatione

trac, ii

12 chapitres dont 11 digressiones

9 chapitres



34 Albert le Grand, commentateur

De divinatione autem somniorum et similibus principiis qualia habita
sunt, nullo modo potest aliquid dicere: et ideo super alterius principio
determinationem tractare incipimus12.

Peu importe pour l'instant que nous ayons de la difficulté à relever le

sujet de la phrase «nullo modo potest aliquid dicere». Est-ce qu'Albert

parle d'Aristote, ou avons-nous à faire à un jugement général?
Pour le moment, il suffit de souligner que la déclaration d'Albert
signifie un changement de paradigme. Les autorités consultées à propos
des deux livres précédents, à savoir les péripatéticiens et Aristote lui-
même13, ne peuvent plus servir de guide. C'est un alterum principium
qui s'impose.

Avant de s'exprimer sur ce nouveau principe, Albert présente
dans les chapitres 1 et 2 les circonstances qui rendent inévitable le

changement de paradigme. La situation est marquée par le fait que
«nullus omnino apparuit, qui de hoc [seil, de divinatione] satisfecerit
studiosis»14. Pire encore, même les explications des péripatéticiens
divergent à tel point que leur secte semble en pleine décomposition15.
Aristote lui-même semble être le premier responsable de cette situation

fatale, parce que ce qu'il a dit à propos de la divination est autant
breve qu'imperfectum. Ses explications de la divination ont été trop
courtes en l'absence de preuves et, par manque de philosophia, son
exposé ressemble plutôt à une narratio. De plus, la démarche du Stagirite
se montre imparfaite parce qu'il n'a pas tenu compte des sciences

magiques, astronomiques et physiques, sans lesquelles on ne peut parler

de la divination16. La situation s'est encore aggravée par la suite :

même les auteurs qui ont parlé de la divination d'un point de vue
physique, n'ont pas réussi à élaborer une doctrine commune. La litté-

12 Ibid., III, i, 1, 177b.
13 Cf. la remarque pragmatique initiale, De somno et vigilia, I, i, 1, 123a: «Nos

autem omissis operibus quorumdam modernorum, sequemur tantum Paripate-
ticorum sententias et praecipue Avicennae et Averrois et Alfarabi et Algazelis,
quorum libros de hac materia vidimus concordantes: tangemus etiam quandoque
opinionem Galeni, etc.»

14 Ibid., III, i, 1,177b.
15 Cf. ibid.: «... in tantum variantur, quod fere a propria secta recedunt, et

documenta afferant a schola Stoicorum et Epicureorum.»
16 Ibid., 178a: «Imperfectum autem est, quoniam licet sine magicis et

astronomicis non possit ars interpretandi somnia adipisci, tarnen solis physicis suf-
ficienter scitur ex quibus et qualibus simulacris consistât somnium de quo debet esse
divinatio: et hoc neque ab Aristotele, neque a Philosophis quidquam determinatum
est.»



Albert le Grand, commentateur 35

rature qui se réfère à la divination est marquée par une divergence
d'opinions qu'on pourrait qualifier de contraire exemplaire du consensus

philosophorum:

Averroes enim hic impugnat Avicennam et iterum Algazel Adamidin,
non per omnium inter se, neque cum Avicenna concordantes impug-
nantur a Rabi Moyse de Aegypto. Si quis autem Tullium légat in secundo

libro De natura deorum, qui de divinatione particulariter loquitur, inve-
niet quod ille cum nullo concordet praenominatorum. Similiter est de
Socrate ...!7.

Il semble difficile d'imaginer une situation plus confuse; Albert n'est
cependant pas encore au bout de sa déconstruction. En évoquant, à la
fin du premier chapitre, le rêve de Socrate à propos du jeune Platon
qu'il connaît par le De dogmate Platonis d'Apulée18, il termine sa doxo-
graphie négative par une scène désespérée. Justement, ce Socrate «qui
fidem magnam ponebat in somniorum divinatione»19 présente le

champ de la divination comme marqué par la non-compétence des

philosophes:
O viri Athenienses et Philosophi, absit a me ut hanc vestram quam ex-
perti estis per somnia, dicam falsam esse scientiam, sed hanc ut divinam
me ignorare profïtear, humanam me scire exiliter protestor: et, ut verum
dicam, hoc solum me scire arbitrants, quod ignoro, eo quod scientiam
deorum auctorum nondum sim adeptus20.

Cette petite scène inattendue s'inspire probablement21 d'une phrase
du Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia d'Averoès où le philosophe

arabe cite également Socrate avec la remarque: «O homines,
ego non dico quod vestra scientia ista divina sit falsa; sed dico quod

17 Ibid.
18 Cf. De Platane et eius dogmate, I, i, éd. et trad. J. BEAUJEU, Paris 1973.
19 De somno et vigilia, III, i, 1, 178a.
20 Ibid., 178b.
21 Probablement car un passage presque identique se trouve - comme

M.J. JOLIVET a eu la gentillesse de me signaler - dans le texte arabe du De
demonstratione d'Alfarabi, texte duquel Albert a peut-être connu une version latine; cf.
à ce propos M. GRIGNASCHI, Les traductions latines des ouvrages de la logique arabe
et l'abrégé d'Alfarabi, dans: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du moyen âge 39

(1972) 41-107, et H. Daiber, «Lateinische Übersetzungen arabischer Texte zur
Philosophie und ihre Bedeutung für die Scholastik des Mittelalters», dans:
Rencontres de cultures dans la philosophie médiévale, ed. J. Hamesse/M. Fatori,
Louvain-la-Neuve 1990, 203-250, 221s.



36 Albert le Grand, commentateur

ego sum sciens scientiam humanam»22. Albert semble avoir relié à

cette phrase deux aspects de la figure latine de Socrate, telle qu'elle
était connue d'abord par Cicéron et Jérôme, c'est à dire le «Scio quod
nescio»23 et le slogan cicéronien selon lequel Socrate «primus philoso-
phiam devocavit e caelo»24, en créant de cette façon la figure d'un
Socrate croyant aux rêves divinatoires sans pourtant savoir les expliquer.

C'est seulement après cette vive description, dans le premier
chapitre, de la confusion philosophique générale à propos des rêves
divinatoires qu'Albert aborde, avec le deuxième chapitre du traité, la

question de l'existance de la divination. En abordant cette question,
Albert se sert des mêmes interlocuteurs que dans le paragraphe
précédant. Pour confirmer la thèse selon laquelle la divination doit exister

parce que beaucoup de monde la croit formulée sans trop
d'enthousiasme par Aristote, Albert déclare: «vix arbitror quemquem inve-
niri hominem, qui non de multis futuris praemonitus sit per suiipsius
somnia»25. Comme il est écrit dans le Compendium libri A-risto telis de

somno et vigilia d'Averroès : «Nullus enim homo est qui non vidit
sompnium quod enuntiavit sibi aliquod futurum»26, il importe d'éviter
de prendre à la lettre le témoignage du commentateur dominicain.
Albert lui-même est de toute façon bien conscient qu'il est en train
d'organiser une partie de cache-cache. A l'occasion de la discussion

sur l'existence de la divination, il laisse même son public prendre part
à cette expérience. Imaginons-nous être des gens astucieux comme
Socrate lui-même:

Si enim Socratis imitari velimus peritiam, ut dicamus ideo dici divinatio-
nem, quia haec scientia humana non existens, a Deo immittatur27.

Mais si nous acceptons que Dieu est la seule cause de l'expérience de

la divination et de la science relative, alors nous devons expliquer

22 Averrois Cordubensis Compendia librorum Aristotelis qui parva naturalia vocantur, ed.

Ae. LedYARD Shields/H. Blumberg, Cambridge (Mass.) 1949, 102 (versio
vulgata). Les éditeurs renvoient à Platon, Apologia 20d-e où dans la version grecque,
Socrate défend bien sûr la science humaine mais où il ne parle pas d'une science

divine quelconque, cf. aussi J. JOLIVET, «Figures de Socrate dans la philosophie
arabe», dans: J. JOLIVET, Philosophie médiévale arabe et latine, Paris 1995, 78-89,
89.

23 Cf. e.g. JEROME, Apologia contra Kufinum, I, 17, ed. P. Lardet (CCSL 79)
Turnholti 1982.

24 Tusculanae disputationes, V, 4, 10, lat.-dt. hrsg. von O. GlGON, Zürich 1992.
25 De somno et vigilia, III, i, 2, 179a.
26 Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 94.
27 De somno et vigilia, III, i, 2, 179a-b.



Albert le Grand, commentateur 37

avec Aristote pourquoi Dieu envoie ces rêves prophétiques à des

mélancoliques et à d'autres amentiam patientes, au lieu de les faire
parvenir à des hommes excellents. Pour Albert comme pour Aristote,
c'est la preuve que les rêves divinatoires ne peuvent pas venir de

Dieu. Mais tandis qu'Aristote s'arrête là, Albert le Grand continue
l'exposé avec un deuxième argument visant à la négation de la science
divinatoire. Cette fois, l'objection joue avec l'impossibilité d'avoir un
savoir dans un domaine où l'on n'a pas de connaissances préalables28.
Selon Albert, il n'y a pas en nous une praeexistens cognitio de la science
divinatoire. Averroès avait aussitôt tiré de l'argument, selon lequel la

cognitio divinatoire ne peut pas se fonder sur une cognitio antecedens, la

conclusion que ladite connaissance divinatoire «eodem modo acqui-
ritur sicut prime propositiones acquiruntur»29. Albert préfère cependant

compliquer la situation. A la fin du deuxième chapitre, il n'y a

pas pour lui de solution, au contraire nous nous trouvons face à un
dilemme:

Sumus igitur inter duo, quod autem videlicet dicamus quod non sit ali-

qua scientia divinationis, et tune contradiceremus expertis ab omnibus
vel pluribus: aut dicemus talem scientiam esse, et tune dicemus nos
habere aliquam scientiam cuius in nobis nulla sunt principia, et quae sic fit
et generatur in nobis, quod suae generationis in nobis nulla praeexistunt
principia, quod est impossibile30.

Ce n'est que maintenant, après la démonstration du dissensus total des

philosophes en matière de divination et après la preuve des difficultés
qui s'opposent à un traitement scientifique des rêves véridiques, ce
n'est qu'après cette double déconstruction qu'Albert inaugure sa

reconstruction d'une science divinatoire.

III. Premierspas vers une solution

Albert recommence son exposé, dans le troisième chapitre du traité,
avec la présentation d'une série de définitions. Ce sont les termes visio,

somnium et prophetia qui y sont retravaillés. Il devient évident qu'Albert
ne pense pas un instant utiliser l'occasion de cette césure pour un
changement de domaine scientifique, lorsqu'après la première utilisa-

28 Cf. ibid.: «Seimus enim omnis scientiae esse proprium, quod fiat ex

praeexistenti cognitione.»
29 Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 101, cf. H.A. DAVIDSON, Alfarabi,

Avicenna, and Averroes on Intellect, New York/Oxford 1992, 342s.
30 De somno et vigilia, III, i, 2, 180a.



38 Albert le Grand, commentateur

tion du motprophetia, il ajoute tout de suite «non secundum theologos
accepta». Le dernier but de cette restriction ne consiste cependant pas
dans la légitimation d'Albert à l'égard des théologiens31. Le commentateur

semble plutôt essayer de dégager le champ discursif de toute
contrainte philosophique et théologique:

nam et astronomi loquuntur de signis prophetiarum, et magi docent
interpretari somnia et physici de visione physica ilia quae est una opera-
tionum animae intellectivae: et propter hoc est necesse nobis loqui de
distinctione horum, prout his utuntur philosophi, et ante nos numquam
invenimus praeinductae disputationis solutionem32.

Albert veut parler de la visio, du somnium et de la prophetia en tant que
philosophe instruit par les astronomes, les magiciens et les physiciens.
Qu'il veuille faire croire à ses lecteurs qu'il est le premier à parler
philosophiquement des rêves véridiques n'a plus rien d'étonnant
après la lecture du prologue. L'argument est cependant nouveau,
selon lequel on ne peut pas parler théologiquement des ces phénomènes,

parce qu'il faut tenir compte du discours et des compétences des

astronomes, des magiciens et des physiciens. C'est le savoir de ces
trois groupes professionnels qui, après avoir disqualifié dans un
premier temps le discours aristotélicien, semble maintenant contraindre
le commentateur à redéfinir des notions depuis longtemps utilisées

par les théologiens latins. Autrement dit: en opposant le savoir
incontesté de la théologie à un savoir jugé habituellement plutôt
précaire, Albert cherche à neutraliser tous les discours précédents, de

façon à ce que l'exposé ultérieur du phénomène puisse se dérouler dans

un champ prétendu libre de toute définition transmise par la tradition.
Cette négation de la tradition et le fait de la non-considération des

modèles philosophiques précédents a comme conséquence qu'il n'est

pas facile de retrouver les sources de l'exposé albertinien. Tullio Gregory

a suggéré, par exemple à propos des trois formes de songes
véridiques que l'on vient de mentionner, qu'elles pourraient dériver des

trois rêves véridiques de Macrobe, c'est à dire de la tripartition des

31 II ne s'agit bien sûr pas de la création d'un antagonisme entre philosophes et
théologiens, mais d'une distinction méthodique de leurs différentes manières de traiter
le sujet en question. Albert le Grand lui-même a traité la prophétie et les problèmes
relatifs plusieurs fois en tant que théologien, cf. à ce propos J.-P. TORRELL, «La

question disputée De prophetia de saint Albert le Grand. Edition critique et
commentaire», dans le volume du même auteur: Recherches sur la théorie de la

prophétie au moyen âge, Fribourg 1992, 119—204.
32 De somno et vigilia, III, i, 3, 180b.



Albert le Grand, commentateur 39

songes en oraculum, visio et somnium établie dans les Commentarii in Som-

nium Scipionis, I, 3, 8—1133. Nous pourrions à même titre renvoyer à la
distinction d'entre sompnium, divinatio et prophetic,ï34; mais les définitions
proposées par Albert ne se trouvent ni chez Averroès ni chez Ma-
crobe:

prophetia enim est quasi habitus vel naturae habilitas ex illuminatione
intellectus futura praecognoscens: et visio quidem aliquando est cum
intellectu, aliquando sine illo: semper autem est cum phantasmate,
aliquando aliquid significante, aliquando nihil. Somnium autem secundum

phantasmata est aliquando aliquid significans, et aliquando nihil, et per
se numquam cum intellectu ,..35.

Le fait que nous n'avons pas trouvé pour cette série de définitions
une source directe semble nous obliger à accepter les déclarations
d'Albert d'après lesquelles il serait le premier à affronter ces questions
et à parler per experta. C'est sa propre expérience (per experta dicimus)

qui le fait dire «in somniis esse divinationem ex phantasmatum simi-
litudinibus excerptam et coniecturatam»36. De même, cela semble être

plus qu'une formule rhétorique, quand il dit à la fin de son catalogue
des treize formes sous lesquelles l'âme peut connaître le futur: «Hos
tredecim gradus absque dubio in nobis experimur»37, parce qu'à
l'occasion de la présentation du quatrième degré, qui rassemble les rêves

qui font voir les choses comme elles se produiront, il raconte sa

propre expérience: «Ego etiam somniavi ...»38. Mais pouvons-nous
vraiment admettre que l'expérience propre ait fourni à Albert toutes
les divisions et définitions qu'il met en oeuvre dans son commentaire?
Nous n'avons pas beaucoup de moyens pour vérifier sa déclaration,
cependant nous avons quelques possibilités pour la falsifier ou du

33 Cf. «I sogni e gli astri», 129, n. 51, dans: I sogni nel medioevo, seminario
internazionale, Roma, 2-4 ottobre 1983, a cura di T. GREGORY (Lessico intellettuale

europeo xxxv) Roma 1985,111-148.
34 Cf. Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 94: «Et post determinandum

est de natura sompniorum et quod sui generis de comprehensionibus divinis, que
non acquiruntur per acquisitionem hominis. Dicamus igitur quod istarum
comprehensionum quedam dicuntur sompnia, quedam divinationes, et quedam
prophétie.»

35 De somno et vigilia, III, i, 3, 181a.
36 Ibid., III, i, 4,181b.
37 Ibid., III, i, 10, 193a, cf. à ce propos aussi T. GREGORY, I sogni e gli astri, 127,

n. 48 (note 33), et St.F. KRUGER, Dreaming in the Middle Ages, Cambridge 1992,
119-121.

38 De somno et vigilia, III, i, 10, 191b.



40 Albert le Grand, commentateur

moins pour la relativiser, si nous examinons d'un peu plus près la
manière dont Albert travaille les textes qui peuvent être mis en relation

avec le troisième livre du De somno et vigilia aristotélicien.
Il devient évident qu'Albert a utilisé des textes qui se réfèrent à la

question à traiter si nous considérons la digressio qui explique les

«dispositiones naturales ad prophetandum et somniandum»39. Dans ce

chapitre, Albert présente une triple division des âmes qui sont
capables de recevoir des visiones, somnia et prophetiadw. Un premier
groupe est constitué par les hommes qui ont un «intellectus multum
agens et clarus». La deuxième catégorie est définie par le fait que ses

membres ont un «optimum organum phantasiae et imaginationis».
Le troisième genre enfin rassemble les qualités des deux groupes
précédents. Ces hommes ont une disposition optimale (optima

dispositio) «tam in intellectu videlicet, quam etiam in imaginatione et

organo». A ma connaissance cette tripartition ne se retrouve pas chez
les auteurs ara-bes mentionnés dans le commentaire; Maïmonide a

cependant établi dans son Dux dubitantium une division qui ressemble

beaucoup à celle d'Albert le Grand. Pour Maïmonide, le rayonnement
du «splendoris specialis pervenit ad nos»41 sur la virtus rationalis et la
virtus imaginativa a comme conséquence la possibilité de diviser les

bénéficiaires des visions en trois groupes. Dans le cas où l'effusion
divine ne touche que la virtus rationalis, nous avons affaire à des

sapientes. «Isti tales sunt sapientes inquirendo et speculando» explique
Maïmonide, et Albert le Grand s'en fait l'écho en mentionnant même
la source:

taies homines optime intelligere nati sunt, et ad altissimas seientias

quae sapientiae vocantur, optime et secundum naturam dispositi. Propter

quod Moyses Aegyptius taies vocavit sapientes42.

Il apparaît clairement qu'Albert n'a cependant pas repris la division de

Maïmonide telle quelle, à l'occasion d'une lecture comparative des

explications concernant le deuxième groupe albertinien, qui correspond

à la troisième catégorie du rabbin, caractérisée par le fait que
seule la virtus imaginativa est touchée par l'effusion divine. Selon
Maïmonide, ce groupe d'hommes a des qualités ambiguës:

39 Ibid., III, i, 5, 183a.
40 Cf. ibid., 183a-b: «... oportet scire quod animae ad huius visiones et somnia et

prophetias triplex est in genere dispositio.»
41 Dux dubitantium, II, xxxviii, p. LXIV v, ed. Parisiis 1520, réimp. Frankfurt/M.

1964.
42 De somno et vigilia, III, i, 5, 183b.



Albert le Grand, commentateur 41

Isti tales sunt rectores civitatum, inventores legum et prophetizantes de

corde suo et qui divinant et qui magicis utuntur artibus et qui vident
somnia vera et qui sciunt facere re mirabilia cum inventionibus profun-
dis et artificiis occultis. Et licet non sint sapientes, omnes tarnen isti
sunt de tertio genere. Oportet etiam te credere quod in quibusdam de
isto tertio genere renovantur phantasie inutiles et somnia, et quandoque
cum expergefacti fuerint, putant se prophetas esse, et anima ipsorum est
valde nobilis in oculis eorum, propter ilia quae apprehendunt de vanita-
tibus illis, et opinantur quod apprehenderunt scientias absque doctrina.
Immitunt etiam difficultates magnas in scientiis speculativis difflcilibus
et confundunt in eis verba veritatis cum verbis vanitatum confusione
magna43.

Un premier indice qui démontre que c'est vraiment ce paragraphe qui
a inspiré Albert dans sa propre description du deuxième groupe, est
fourni par le fait que, dans son exposé, ce groupe est aussi lié à la

politique44. De plus, Albert, comme Maïmonide, divise ce groupe en
deux sous-groupes. Le deuxième sous-groupe qui est caractérisé par
l'absence du lumen intelligentiae a tout à fait les mêmes problèmes que
les «quibusdam de isto tertio genere» qui, selon Maïmonide, produisent

une grande confusion. Alors que le Rabbi parle d'une confusion
«verba veritatis cum verbis vanitatum», Albert explique: «isti confundunt

sophisticis veras sapientias et innituntur probabilibus»45.
A l'occasion de la description de son troisième groupe, Albert se

montre de nouveau plus proche de Maïmonide. Pour Paris totélicien
juif, la virtus rationalis et la virtus imaginativa de ceux qui appartiennent à

cette catégorie sont toutes les deux touchées par la splendor divine, et

ce sont ces hommes que l'on nomme prophètes46. De même, Albert
explique que les hommes de ce troisième groupe «vere sommantes
sunt, et vere prae aliis visiones habentes, et nonnunquam etiam claris-
simas pronuntiantes prophetias»47. Mais dans le même paragraphe
Albert montre aussi sa liberté radicale face aux modèles consultés en

continuant son exposé à propos des prophètes. C'est toujours et
explicitement avec Maïmonide qu'il dit que les prophètes ne prophéti-

43 Dux dubitantium, II, xxxviii, p. LXIV v.
44 Cf. De somno et vigilia, III, i, 5, 183b: «... et sunt abundantes in rhetoricis et

civilibus, quae omnia probabilitatem in imaginabilibus habent
45 Ibid.
46 Cf. Dux dubitantium, II, xxxviii, p. LXIV v: «Si vero fuerit iste splendor

sufficiens utrique virtuti scilicet rationali et imaginative in fine perfectionis sue in
creatione isti taies dicuntur prophetae.»

47 De somno et vigilia, III, i, 5, 183b-184a.



42 Albert le Grand, commentateur

sent pas durant les périodes de concupiscence, de tristesse et de

peur48. Maïmonide lui-même parle dans son texte — à la place du tem-

pus concupiscentiae albertinien — de tempus captivitatis, c'est à dire de la

situation d'exil de son peuple. Albert cependant ne semble pas du

tout s'intéresser à ces circonstances tant historiques qu'actuelles. Du
passage emprunté à Maïmonide, il tire la conclusion:

oportet enim per Studium longum et honestos mores et ordinationes
affectuum animam ab exterioribus ad interiora revocare, et claudere vias

ne tumultus sensibilium qui est in vigilia, animam extrahat ad exteriora:
et si hoc iam multo tempore factum est, ita quod iam evanuerint simulacra

accepta per sensus et passiones animam pertrahentes ad alia, tunc
divinatio certior erit: et haec est causa, quod Hermes et alii quidam divi-
nationi studentes, in antris desertis absconditi iacuerunt49.

Ce qui dans un premier moment pourrait apparaître comme un
bricolage un peu maladroit de la part d'Albert, d'après le modèle de

Maïmonide, se présente comme une transformation élaborée des
données. Albert ne s'intéresse pas du tout aux prophètes bibliques, il n'a
aucun respect pour la lourde tâche de Maïmonide consistant à

expliquer à ces coreligionnaires pourquoi les prophètes ne prophétisent
plus, depuis que les juifs se sont dispersés dans le monde. Pour
Albert, la divination semble plutôt promettre une aventure intellectuelle,
aventure qui est modelée sur l'exemple d'Hermès, modèle exemplaire
du magicien50.

Après la présentation de la triple division des «dispositiones naturales

ad prophetandum et somniandum», Albert se charge d'expliquer
l'origine de cette triple différence51. Avant de donner sa propre
réponse, il présente, en trois chapitres, les opinions relatives à trois
«écoles», pour tout de suite les refuser. La première opinion présentée

48 Cf. ibid. 184a: «Propter quod multi sapientium dixerunt, sicut narrat Moyses
Aegyptius, quod tempore concupiscentiae, tristitiae, et timoris, prophetae non
prophetizant, neque vera futura denuntiant.» Et Dux dubitantium, II, xxxvii, p.
LXIV r: «Similiter etiam invenies quod quidam prophète prophetaverunt diebus

aliquot et postea recessit ab eis prophetia. Istud vero non fuit factum secundum
accidens. Ista etiam est causa propinquior, sicut mihi videtur, in recessu prophétie
tempore captivitatis, scilicet tristitia et pigritia, in quam incidit homo ex causa

multiplici...».
49 De somno et vigilia, III, i, 5, 184a.
50 Cf. à ce propos L. STURLESE, Saints et magiciens: Albert le Grand en face

d'Hermès Trismégiste, dans: Archives de Philosophie 43 (1980) 615-634.
51 Cf. De somno et vigilia, III, i, 6, 184b: «Sed neque adhuc dicta plene

intelliguntur, nisi ostendamus unde venit causa istius differentiae in animabus huma-
nis, tarn in intellectu quam in imaginatione, et quam in utroque.»



Albert le Grand, commentateur 43

est celle d'Avicenne et d'Algazel. Selon Albert, leur théorie de la
divination se fonde sur la théorie complexe de l'âme humaine qui n'est

pas dans le corps, mais l'illustre de sa splendeur52, comme elle-même
est susceptible d'être illustrée par les intelligences.

Et si quaeritur ab eis, per quam conformitatem animae sie imprimuntur
et formantur ab intelligentiis? Dicunt quod propter rationem congruen-
tiae anima tales splendores nata est suseipere per rationem ordinis naturae:

quae intelligent^ est ut agens, et anima sicut instrumentum nata est
influere: nec in talibus exigitur contactus corporum, eo quod sunt in-
corporea: contactus autem est corporum. Ista autem est sententia Alga-
zelis in fine Philosophiae suae et Avicennae in Prima Philosophia sua, in
quibus locis isti duo de prophetis et prophetiis loquuntur53.

Nous n'allons pas discuter ici les explications de la prophétie selon

Algazel54 et Avicenne55. Limitons-nous à clarifier la fonction que
ladite «théorie» assume dans l'exposé d'Albert le Grand, lequel inaugure
la réfutation de la théorie des deux philosophes avec les mots: «Sed

mirabile videtur si ratione philosophica probari potest quod dicunt»56.

Albert est toujours à la recherche de l'explication des trois différentes
formes de divination établies auparavant avec l'aide de Maïmonide. La
théorie d'Algazel et d'Avicenne ne peut pas expliquer cette différence,
parce que, selon cette théorie, il y aurait des âmes plus nobles et des

âmes moins nobles et, par conséquent, comme l'âme est la forme du

corps, il y aurait des espèces différentes d'hommes57, chose tout à fait
impossible. A la fin de cette présentation, il est bien clair que les deux
auteurs ont une conception erronée de la relation entre âme et corps.

52 Cf. ibid.: «Avicenna et Algazel per omnia concordantes dicunt animam
intellectualem non esse in corpore, sed potius illustrare in ipsum suum splendorem.»

53 Ibid., 185b.
54 Cf. Metaphysica, II, v, ed. J.T. MÜCKLE, Toronto 1933, 188-197. Voir à ce propos

aussi T. Fahd, La divination arabe, Strasbourg 1966, 55-57.
55 Cf. Liber de Philosophia prima, X, 1, ed. S. van Riet, Louvain 1980, et Liber de

Anima, IV, ii, ed. S. VAN Riet, Louvain 1968. A propos de la théorie de la prophétie
d'Avicenne cf. H.A. DAVIDSON, Alfarabi, Avicenna, and Averroes, on Intellect,
116-123 (note 29).

56 De somno et vigilia, III, i, 6, 185b.
57 Cf. ibid., 186a: «... ergo differentia animarum causabitur a diversitate

intelligentiarum: et ex hoc sequitur, quod aut animae nobiliores et minus nobiles sint
diversarum specierum et ordinum sicut intelligentiae: aut quod res eiusdem speciei
causentur per se a rebus diversarum specierum. Et horum utrumque est incon-
veniens: quia si animae sunt diversarum specierum, tune cum ipsae sint formae sub-
stantiales hominum dantes eis speciem et rationem, erit homo diversarum specierum.»



44 Albert le Grand, commentateur

En comparaison avec la fabula d'Avicenne et d'Algazel, Albert
estime probabilior l'explication fournie par un deuxième groupe, dans

lequel il réunit Averroès58, Alfarabi59 et Isaac Israeli60. Dans la présentation

albertinienne, la théorie des ces auteurs se fonde sur l'axiome
selon lequel l'âme est la perfection du corps. Les différences entre les

âmes s'expliquent «ex corporis differentiis in bonitate et malitia com-
plexionis»61. Jusque-là Albert est bien d'accord avec ces trois philosophes.

Mais, malheureusement ils assignent le même rôle aux
intelligences célestes, comme l'avait déjà fait Avicenne:

Dicunt intelligentias autem agentes coelestes, sicut et Avicenna dicit,
animabus lumen affluere, et eas de scientiis per principia scientiarum, de

futuris contingentibus aliquando per prophetiae habitum illustrate62.

Cette fois, la présentation d'une théorie inadéquate est donc utilisée

pour repousser l'idée prédominante chez les auteurs arabes, idée selon

laquelle ce serait l'influence des intelligences célestes qui se ferait
sentir dans les rêves divinatoires. Albert refuse cette explication en se

référant à la pratique divinatoire des astronomes, qui fondent leur
savoir concernant le futur sur l'observation du mouvement des astres. Il
conclut que la science divinatoire ne nous parvient pas uniquement
des intelligences, mais aussi des corps célestes63.

Il reste le troisième groupe qui réunit entre autres Platon et So-

crate. Albert présente leur théorie de la divination à l'aide du De Deo

Socratis d'Apulée, dans lequel la divination est expliquée par l'action
des démons. Le constat qu'il n'y a pas de «communicatio sive appli-
catio inter tales deos et animas»64 suffirait pour réfuter également
cette théorie, si Cicéron ne s'était pas appuyé, dans son De natura deo-

rum, sur cette même conception pour prouver l'existence des dieux.
Albert démontre la fausseté de la démarche cicéronienne, en rappelant

la doctrine selon laquelle toute influence supérieure doit être

communiquée par un vehiculum à la sphère de la génération et de la

58 Cf. Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 94—125.
59 Je ne vois pas à quel texte d'Alfarabi, Albert pourrait se référer.
60 Cf. De elementis, ii, traduit chez A. ALTMANN/S.M. STERN, Isaac Israeli, A

Neoplatonic Philosopher of the Early Tenth Century, Oxford 1958, 134—140.
61 De somno et vigilia, III, i, 7, 186b.
62 Ibid.
63 Ibid., 187a: «... cum nos sciamus talia futura aliquando etiam divinari per

astrorum motus, videtur quod primus afflatus huius scientiae notitiae sit ex corpore
coeli et non ab intelligentia sola.»

64 Ibid. III, i, 8,188a.



Albert le Grand, commentateur 45

corruption et que, par conséquent, «nihil fit, ut videtur, per deos et
inutiles sunt ad praevisionem futurorum»65.

Dans le cadre de la réfutation de la troisième des écoles prises en

considération, Albert met encore une fois au point le critère dont
devrait tenir compte une véritable explication de la divination. C'est
d'abord une remarque méthodologique. Albert ne parle dans cette
oeuvre que physice. Toute explication de la divination doit alors

respecter les règles de la physique66. Les trois écoles présentées n'ont pas
observé ce critère, parce que, selon Albert, nous ne disposons d'aucune

preuve philosophique démontrant qu'une intelligence puisse
simplement causer physiquement quelque chose67. Par cette remarque,
Albert ne rejette pas seulement les trois théories qu'il vient de

présenter, il établit en même temps le cadre de sa propre explication,
laquelle devra prouver les causes naturelles de la divination68.

IV. L'homme en tant que microcosme

Albert le Grand inaugure sa propre explication de la divination dans
le neuvième chapitre du premier traité du troisième livre du De somno

et vigilia. Il envisage la solution des problèmes soulignés auparavant en

évoquant le topos de l'homme comme imago mundP. Parce que
l'homme est, comme les cieux, composé «ex motore et moto», il est
nécessaire que tout être supérieur «influant ei virtutes et formas practice

moventes»70. En tenant compte de la critique formulée dans les

chapitres précédents, il introduit en outre le vehens lumen, qui prend la

place du médiateur entre les orbes célestes et nous71. Une fois accepté
ce parallélisme entre l'homme en tant que microcosme, et le macro-

65 Ibid., 188b.
66 Cf. ibid., 188a: «Nos autem in hoc opere tantum physice loquentes, videmus

ex physicis nullo modo posse probari a diis vel intelligentiis huiusmodi influentias
somniorum venire in animas.»

67 Ibid. 188b: «Nec invenimus umquam probatum per philosophiam, quod
intelligentia simpliciter per se physice aliquid agat vel causet.»

68 Cf. ibid.: «Igitur huiusmodi praesignatio occultorum non est a diis, vel
daemonibus, sed a causis naturae, aut per se, aut per accidens evenire.»

69 Ibid., III, i, 9, 189b: «... homo et animal quod habet virtutem se movendi, est

quodammodo imago mundi, praecipue cum hoc convenit homini, qui secundum
virtutem habet intellectum moventem, sicut et orbis qui ab intelligentia movetur.»

70 Ibid.
71 Cf. ibid.: «Cum autem talis influentia etiam fingentibus diffïcilis sit, nisi po-

namus vehens lumen quod ad nos defluit ab orbe ...».



46 Albert le Grand, commentateur

cosme d'une part, et la nécessité d'un intermédiaire communicatif
d'autre part, il n'est plus très difficile d'en tirer les conséquences qui
sont formulées à l'aide de la notion de passio, qui désigne la réception
microcosmique des influences parvenant du macrocosme.

Hac autem forma sic defluens in ea quae sunt susceptura ipsam, effïcax
est ad movendum plus quam alia passio moveat voluntatem ad timen-
dum vel concupiscendum et, ut generaliter dicatur, ad prosequendum
aliquid vel fugiendum ab ipso72.

On peut déjà entrevoir, dans ce passage, la théorie d'Aristote d'après
laquelle le rêve est essentiellement une passio1?. Cette dimension
aristotélicienne de la solution envisagée par Albert se dégage d'avantage,
lorsque le commentateur explique que ces formes célestes qui nous

rattrapent, touchent fortement nos corps, «licet non sentiantur propter
exteriorem tumultum»74. Ce n'est que dans des moments d'alienatio a
sensibus que ce mouvement effectué par les formes célestes peut être
saisi. C'est l'âme imaginative (anima imaginative.i) qui reçoit, comme cela

lui est possible, ce mouvement et c'est elle qui cherche les formes des

simulacres qui expliquent ces formes originairement célestes, «sicut

quaerit formas quibus explicatur amor venereorum, in eo quod a tali
detinetur concupiscentia»75.

Une comparaison entre l'exposé albertinien de la fabrication des

formes oniriques et le passage correspondant du Liber de anima d'Avi-
cenne rend évident à quel point Albert se rapproche d'Aristote par
cette explication de la divination. Avicenne, pas différemment qu'Albert,

part de l'idée que c'est la virtus imaginativa qui crée les dites
formes76, mais différemment d'Albert, qui traite toutes les formes comme
dérivantes exclusivement des passiones, le philosophe arabe distingue
soigneusement avec le sensus, Yintellectus et aliquid caeleste entre trois
causae primae qui peuvent être à l'origine de la production d'une forme
onirique77. Et même Averroès ne tarde pas dans son Compendium de

somno et vigilia à établir une différence entre une manière plus
spirituelle et une manière plus corporelle dont l'âme imaginative (anima

ymaginativà) peut recevoir Yintentio donnée par Yintelligentia agens7S. En

72 Ibid., 190a.
73 Cf. e.g. De insomniis, 459a9s.: «... passio hec, quam vocamus somniare ...».
74 De somno et vigilia, III, i, 9, 190a. Cf. Aristote, De insomniis, 460b29ss.
75 De somno et vigilia, III, i, 9, 190a.
76 Cf. Uber de anima, IV, ii, 20s.
77 Cf. ibid., 21s.
78 Cf. Compendium libri Aristotelis de somno et vigilia, 110-113.



Albert le Grand, commentateur 47

se servant du modèle aristotélicien de lapassio, Albert réussit donc à

niveler sur un plan physiologique toutes les différences respectées par
ses maîtres arabes.

Comme nous venons de le voir, cette réinterprétation aristotélicienne

des théories arabes de la divination se fait essentiellement en
deux temps. Les lieux stratégiques de l'argumentation albertinienne
sont d'une part, le lumen vehens par lequel les influences célestes se

communiquent aux êtres terrestres, et d'autre part, le topos de Yhomo

imago mundi, qui met en évidence les structures parallèles du microcosme

et du macrocosme, en créant de cette manière les conditions
nécessaires pour cette communication. Albert le Grand est tout à fait
conscient de l'importance stratégique de ces deux concepts. Dans les

deux cas, il ne tarde pas à protéger son propos par un renvoi. Pour la

notion du lumen vehens, c'est son commentaire sur De anima qu'il
évoque79. Si je saisis bien, ce renvoi fait référence à De anima, II, 3, 10 où
Albert avait expliqué,

quod lumen multas habet virtütes, inquantum est instrumentum
corporis caelestis moti per intelligentiam, et ideo in talibus virtutibus exis-
tens effïcit corpora generabilia et corruptibilia; et sic corpus non effici-
tur a non-corpore, sed a corpore caelesti per instrumentum, quod non
est corpus, sed habet in se virtutem corporis et intelligentiae, quae mo-
vet corpus80.

Albert renvoie également, pour le topos de 1'homo imago mundi, à son

propre commentaire. Cette fois, c'est le huitième livre de la Physica qui
est pris en charge81. Aristote avait présenté, dans sa Physica, VIII, 2,

252b7—28, l'exemple de l'homme qui, après un temps d'immobilité,
peut bouger par soi même, pour expliquer comment un mouvement
peut naître dans un être immobile. Il avait tiré de cette expérience la
conclusion suivante: «si namque in parvo mundo fit, et in magno».
Albert commente le passage:

79 De somno et vigilia, III, i, 9, 189b-190a: «... sicut in libro De anima diximus
lumen radiale stellarum esse qualitatem influxam elementis, et in ipso esse virtutes
su-periorum motorum, quae ab unoquoque passivorum inferiorum percipiuntur,
secundum quod congruum ex natura et possibile fuerit unicuique.»

80 Ed. C. STROICK, Opera Omnia, VII, i, Munster 1968, 114, cf. ibid., II, 3, 12,
116: «Est autem haec forma quae vocatur lumen, vivificativa vivorum et calefactiva
et motiva ad esse generabilium, inquantum est instrumentum intelligentiae, quae per
motum luminarium lumine emisso movet ad esse omne quod in natura est......

81 De somno et vigilia, III, i, 9, 189b: «... sicut probatur ex octavo nostro quod De

physico audita fecimus, quod homo et animal quod habet virtutem se movendi, est

quodammodo imago mundi......



48 Albert le Grand, commentateur

Rhetorice enim et per similitudinem loquendo animal et praecipue homo
dicitur mundus parvus, quia in eo est motor primus sicut intellectus et
sunt in ipso motores moti sicut phantasia et appetitus et virtutes, quae
sunt in nervis et musculis, et calor naturalis, et est in eo motum tantum
sicut corpus vel membrum corporis aliquod; et motores inferiores ha-
bent motus proprios et tarnen motum sui superioris, sicut est in mundo
magno82.

A première vue, tout est bien clair. Par le passage cité, on est autorisé
à parler de l'homme comme d'un mundus parvus et, de plus, ce passage
nous incite à accepter les expressions mundus parvus et imago mundi

comme équivalentes. Pourtant, si nous reconsidérons le paragraphe
cité, ce dernier provoque une certaine désorientation. Selon le
commentaire albertinien sur la Physica, le fait que l'homme soit appelé par-
vus mundus est d'abord une figure rhétorique qui se fonde sur une
similitude. Dans le commentaire sur le De somno et vigilia, le propos de
Y homo imago mundi semble pourtant avoir la valeur d'un argument
physique. Il y a encore plus. Dans son commentaire sur la Physica, Albert
laisse clairement entendre qu'il est au courant des interprétations
alternatives de ce propos83 et il donne même la paraphrase de l'explication

de certaines gens qui disent que l'homme est un parvus mundus,

parce qu'il est conforme «cum omnibus mundi partibus secundum
formam et secundum materiam»84. Si l'on considère ces données du
commentaire albertinien sur la Physica à propos du mundus parvus et si

l'on tient compte de l'importance de l'argument pour la théorie
albertinienne de la divination, il semble opportun de rendre attentif à

quelques textes qui pourraient avoir eu une influence sur la notion
d'homo imago mundi mise en oeuvre dans le De somno et vigilia.

Rappelons d'abord que dans YAsclepius, texte que nous avons déjà
rencontré à travers la mention d'Hermès85, l'homme est appelé mun-
dusm. De même, un passage du De radiis d'Alkindi pourrait être d'une

82 Ed. cit., VIII, i, 9, 565s. (note 3).
83 Cf. ibid., 566: «Haec autem expositio, quae continetur hic, ideo fideliter a

nobis ponitur, ut quilibet sciât, ad quid inducuntur verba Aristotelis et quid et

quantum concludere possunt; quocumque enim alio modo exponuntur, quam sicut dictum est,

nihilfaàent adpropositum.»
84 Ibid.
85 Cf. supra, (cf. note 49).
86 Cf. Asclepius, 10, 308 (Corpus Hermeticum, t. II, ed. A.D. Nock, trad. A.-J.

FESTUGIERE, Paris 1973): «... ut ex hac hominis divina conpositione mundus, Graece
rectius kovsmo», dictus esse videatur.»



Albert le Grand, commentateur 49

certaine importance. Dans ce texte, que Tullio Gregory rapproche au
De somno et vigilia d'Albert87, nous lisons à propos de l'homme:

Homo igitur per suam existentiam proportionatam surgit ipsi mundo
similis. Unde minor mundus est et dicitur quare recipit potentiam inducendi
motus in competenti materia per sua opera sicut habet mundus, ymagina-
tione tarnen et intentione et fide in anima hominis preconceptis88.

Signalons enfin les Fragmenta conservés des oeuvres de David de Di-
nant89, où nous retrouvons le topos de Yhomo imago mundi dans un
contexte que l'on peut considérer comme assez proche du commentaire
d'Albert sur le De somno et vigilia, parce que ces fragments sont l'un
des premiers témoins de la connaissance du De somno et vigilia aristotélicien

par un auteur latin. L'importance du texte de David pour la
discussion des songes est clairement attesté par un auteur qui est peut-
être plus âgé qu'Albert le Grand, de trois générations. C'est Radul-
phus de Longo Campo qui cite deux fois, dans son In Anticlaudianum
Alani commentum, à propos d'une explication élaborée des rêves, un
Commentator super lihrum De somno et vigilia90. Comme Marian Kurdzia-
lek l'a bien vu91, l'auteur honoré du titre commentator n'est autre que
David de Dinant. Maintenant nous savons, par Albert lui-même, qu'il
a connu une version (aujourd'hui perdue) de l'oeuvre de David92. Il
serait alors tout à fait possible qu'il ait lu le passage suivant:

Cum ergo homo ymago sit mundi, sol quidem proportionalis cordi, et
spiritus, qui in corde est et in arteriis, et igni et aeri, aqua vero — san-

guini, terra - solidis membris. Spiritus autem primo loco calefït a corde,
sicut aer a sole, qui per arterias in totum corpus diffusum calefacit san-
guinem et membra, sicut aer terram et aequam. Dicit quoque Aristoteles
primum et universale instrumentum omnium sensuum esse cor, non
autem cerebrum, ut alii asserunt93.

87 Cf. I sogni e gli astri, 119 et 123s. (note 33). Cf. aussi A. CORTABARRIA

BeiTIA, Al-Kindi vu par Albert le Grand, dans: Mélanges de l'Institut dominicain d'études

orientales du Caire 13 (1977) 117-146, où De radiis n'est pas considéré comme un texte
connu par Albert.

88 Ed. M.-Th. D'Alverny/F. Hudry, dans: Archives d'histoire doctrinale et littéraire
du moyen âge 41 (1974) 139-260, 230.

89 Ed. M. KURDZIALEK, Studia Mediewistyaçne 3 (1963).
90 Cf. ed. J.SULOWSKI, Varsovie 1972, li, 54 et liii, 56.
91 Cf. M. KURDZIALEK, David von Dinant als Ausleger der aristotelischen

Naturphilosophie, dans: Miscellanea mediaevalia 10 (1976) 181—192, 182, note 6.
92 A part l'introduction de M. KURDZIALEK à son édition, cf. aussi Th. RlCKLIN,

Die «Physica» und der «Liber de causis» im 12. Jahrhundert, Fribourg 1995, 33.
93 Ed. cit., 68.



50 Albert le Grand, commentateur

L'hypothèse selon laquelle Albert aurait connu ce passage est bien sûr

improuvable, mais elle nous aide quand même à voir son commentaire

sur le De somno et vigilia dans une perspective qui tient aussi

compte du contexte latin. Avec Radulphus de Longo Campo et David
de Dinant, on n'a pas seulement dénommés deux personnages qui
pourraient bien figurer parmi les auteurs de ces oeuvres quorundam
modernorum qu'Albert ne veut pas prendre en considération94; mais

avec David de Dinant nous sommes encore en face d'un auteur pour
lequel, pas autrement que pour son contemporain Alfred de Sareshel,
le De somno et vigilia aristotélicien est principalement la source d'un
cardiocentrisme jusque-là inconnu dans la littérature latine. Pour ces
deux auteurs, qui sont les premiers litterati latins utilisant à la fin du
XIIe siècle le De somno et vigilia, ce texte est avant tout et presque
uniquement un argument en faveur de l'idée, selon laquelle le coeur est le

centre du corps humain et de tout processus physiologique corporel,
comme le soleil est le centre de tout processus thermique dans le
monde95. Dans son commentaire sur le De somno et vigilia, Albert ne
développe pas seulement la même conception cardiocentrique96, mais

il l'illustre avec ce même exemple déjà utilisé par David et Alfred:

94 Cf. supra (note 13).
95 Cf. ALFRED DE Sareshel, De motu cordis, c. 16, 16s., ed. C. Baeumker (Beiträge

zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters 1923, XXIII, 1-2) 94: «In libro
quoque de somno [Aristoteles] sic ait: (Quoniam quidem igitur sensus prineipium ab

eadem parte fit animalibus a qua quidem est motus, determinatum est prius in aliis.

Ipsa vero est trium locorum determinatorum media capitis et deorsum ventris.
Sanguinem quidem igitur habentibus haec est circa cor pars; universa enim
sanguinem habentia cor habent, et prineipium motus et primi sensus hinc est. Motus
quidem ergo et Spiritus manifestum quoniam prineipium et prorsus inchoatio
refrigerationis hinc, et respirare quidem et humido refrigerari ad salutem eius qui in
hac particula est caloris natura adepta est.> Totius ergo sensibilitatis cor
prineipium est. Non ergo a capite sensum ducit. A cerebro igitur duo nervi sunt
aperti, unde derivati cordis ingrediuntur substantiam, ut his mediis ad cerebrum fiat
irridatio virtutis vivificae spiritusque generativae. A corde quoque ad cerebrum ad

eundem effectum venae directae sunt; his enim intersectis non sentit animal. Sol
enim iacto radio lucem et calorem ministrat colorumque varietatem ducit in actum;
cor quoque mediantibus venis et nervis et arteriis primae virtutis actum eiaculans
ceteras omnes circumquaque distribuit in suseeptiva singularium.» Pour le texte
d'Aristote cité par Alfred cf. De somno et vigilia, 455b34—456al0.

96 Cf. I, i, 7, 132a: «Oportet igitur, quod sicut in motore multitudo potentiarum
fluit ab una et refertur ad illam, ita etiam in eo quod movetur corpore, multitudo
tota organorum exeat ab uno, et referatur ad illud: hoc autem non est nisi cor:
oportet ergo quod illud quod vehit operationes virtutum in quodlibet Organum,
derivatur ab illo a quo est fluxus virtutis: hoc autem est ab anima quae est in corde.»



Albert le Grand, commentateur 51

videmus unum primum motorem esse a quo fluit quid est virtutis et
operationum in toto coelo et elementis: quae tarnen virtus secundum
quod applicatur inferioribus, determinatur et contrahitur ad operationes
quae sunt in inferioribus principiis convenientes. Similiter autem est in
virtute luminis Solaris, quod est principium omnium generatorum, et per
applicationem sui ad virtutes quae particulariter hoc et illud générant,
determinatur et specificatur ad hoc et illud generandum. Sic igitur in
corde est virtus cuius vehiculum est Spiritus97.

Avec ce paragraphe, nous nous retrouvons enfin au point de départ
de notre digression à propos du topos de Yhomo imago mundi,

puisqu'Albert entame le passage que nous venons de citer avec la

proposition: «Hoc autem in minori mundo contingit sicut in maiori:
ibi enim videmus ...». Il semble donc tout à fait légitime de placer
Albert le Grand, tel qu'il se présente dans son commentaire sur le De

somno et vigilia, dans la succession du De motu cordis d'Alfred de Sares-

hel et des Fragmenta de David de Dinant. Néanmoins, une différence
fondamentale demeure. Ni Alfred ni David n'osent affronter la question

des rêves divinatoires. Albert, pour sa part, dédie tout le premier
traité du troisième livre de son commentaire du De somno et vigilia à la

preuve de l'existence de la divination et, dans le dixième chapitre de

ce traité, il présente sa célèbre liste des treize formes de songes et de

visions véridiques. Bien sûr, cette liste correspond à des énumérations
semblables chez Macrobe98, Maïmonide" et Algazel100. Pourtant le fait
qu'elle puisse être insérée dans un commentaire sur le De somno et vigilia

aristotélicien, c'est-à-dire dans un contexte originairement101
hautement sceptique à l'égard de la divination, n'est pas uniquement dû à

la prise en considération par Albert de toute une bibliothèque arabe

qui s'y réfère, mais aussi à l'élargissement de la signification du topos
de l'homme «image du monde». Pour Alfred et David, le propos de

A propos des idées d'Avicenne et d'Averroes sur ce point cf. F.W. ZIMMERMANN,
«Al-Farabi und die philosophische Kritik an Galen von Alexander zu Averroes»,
dans: Akten des VII. Kongresses für Arabistik und Islamwissenschaften, ed. par
A. Dietrich, Göttingen 1976,401-414,412s.

97 De somno et vigilia, I, i, 7,132b.
98 Cf. Commentarii in Somnium Scipionis, I, 3.
99 Cf. Dux dubitantium, II, xlv.
100 Cf. Metaphysica, II, v.
101 A propos du texte arabe du De somno et vigilia cf. S. PINES, The Arabic

recension of Parva Naturalia and the philosophical doctrine concerning veridical
dreams according to al-Risala al-Manamiyya and other sources, dans: Israel Oriental
Studies 4 (1974) 104-153.



52 Albert le Grand, commentateur

Yhomo imago mundi était uniquement l'expression d'une correspondance

des structures de l'homme et du monde, une image du parallélisme

entre la fonction du soleil et la fonction du coeur dans les deux

système respectifs. Albert garde ce parallélisme, mais en même temps
il l'intègre dans une conception hiérarchique qui fait de l'homme,
comme parvus mundus, un être dépendant du cosmos et de ses orbes
en tant que mundus magnus. C'est grâce à cette dépendance hiérarchique

que le topos de Yhomo imago mundi, qui était pour David et Alfred
le cri de guerre du cardiocentrisme, peut devenir chez Albert le mot
de passe qui ouvre la voie à une explication philosophique de la

divination, qui se fonde essentiellement sur l'idée que l'influence des

corps célestes touche les corps et les âmes humains.

V. Unfinal spectaculaire

Tout le monde est à la merci de ces influences du mundus magnus. Pour
Albert, la question de savoir à quel point quelqu'un peut être
prophète se réduit apud philosophos à la question de savoir jusqu'à quel
point l'organe d'imagination d'une personne est disposé à créer les

formes correspondantes à ces influences102. Cette disposition est tout
d'abord due à une relation exemplaire entre l'individu concerné et
Yintellectus agens separatus. Cependant, la mentalité individuelle et la

façon de vivre ont aussi des conséquences pour les possibilités oniriques

d'une personne. Qui vit dans la concupiscence charnelle et dans
le timor rerum variarum n'arrivera pas à imaginer des formes véridiques:
«haec enim omnia inclinant ad imaginandum alias formas»103. La
bonne inclination est le fruit de l'étude des vertus intellectives et des

sciences dans la solitude d'une âme libérée de tout affaire séculière:

Si autem studuerit virtuti, intellectivae maxime, et scientiis, et solitudini,
et liberaverit animam a curis saeculi, et aliéna non curiose investigaverit,
sed potius se intra seipsum recluserit, et dederit operam scientiis aliis in
quibus multum abstrahitur intellectus, tunc absque dubio de facili mani-
festabitur ei pulchritudo coelestis in omnibus his quae ab orbe fluunt ad

regimen eorum quae generantur et corrumpuntur104.

102 De somno et vigilia, III, i, 12, 195a: «Naturam enim et habitum prophetiae ille
habet, qui optime dispositus intellectu agente separato, bonum et perfectum adeptus
est Organum imaginationis, quod intellectui formas subministrando deservit......

103 Ibid.
104 Ibid., 195b.



Albert le Grand, commentateur 53

Cela pourrait bien être la conclusion du traité sur la divination. On
pourrait y voir une certaine réconciliation de l'explication physique de

la divination avec une vue plus théologique du même phénomène.
Albert lui-même semble partager ce jugement en déclarant dans
l'ouverture du dernier paragraphe du traité:

Est autem et aliud genus visionis et prophetiae secundum altissimos
theologos qui de divinis loquuntur inspirationibus, de quibus ad praesens

nihil dicimus omnino, eo quod hoc ex physicis rationibus nullo
modo potest cognosci: physica enim tantum suscepimus dicenda, plus
secundum Peripateticorum sententiam persequentes ea quae intendimus,
quam etiam ex nostra scientia aliquid velimus inducere: si quid enim
forte propriae opinionis haberemus, in theologicis magis quam in physicis,

Deo volente, a nobis proferetur105.

Par cette phrase, Albert le Grand déclare explicitement que les

philosophes n'ont pas les moyens pour se prononcer à propos des inspirations

divines réclamées par les théologiens. Mais Albert continue
immédiatement:

Per hune modum primo surrexit prophetiae Socrates in Academia:

propter quod dicit Apuleius in libro De Deo Socratis: «Non mirum si

Socrates vir apprime perfectus, et Apollinis quoque testimonio sapiens,
hune Deum suum cognovit et coluit, quem videlicet mente sic contemplatus

est, omnino clausis sensibus. Propterea ea eius custos prope, ut ita dicam,
[L]ar contubernio familiaris cunctae quae arcenda sunt, coercuit, et quae
cavenda praecavit, et praemonenda praemonuit: sicubi tarnen omis sis

sapientiae officiis, non consilio, sed praesagio indigebat, praesagium ha-

buit, ut in dubitatione sapientis et claudicans ibi divinatione consistent»106.

Comme Albert l'indique lui-même, cette citation provient, à part la

phrase en italique, du De Deo Socratis, c. XVII d'Apulée. La phrase in-
troductive est cependant plus déconcertante que la citation elle-
même. Comme nous venons de le voir, Albert avait avoué dans le
paragraphe précédent, qu'il y a une autre forme de vision dont il parlera
peut-être dans ses écrits théologiques. Après cette remarque, on ne
s'attend pas une déclaration qui fait de Socrate l'inventeur de cette
expérience, auparavant réclamée pour les théologiens. De plus, Albert
relie l'expérience prophétique de Socrate au domaine de la divination
philosophique. Que faire alors de cette contradiction? Rappelons-nous
que l'évocation de la figure de Socrate a donné, au début du premier

105 Ibid.
106 Ibid., 195b-196b.



54 Albert le Grand, commentateur

traité du troisième livre du De somno et vigilia, la justification pour
l'élaboration d'une explication philosophique de la divination. C'est
en se référant à la figure de Socrate qu'Albert a osé remplir ce vide
laissé par la philosophie d'Aristote en matière de divination. Avec
l'évocation de la figure de Socrate, à la fin du traité consacré à cette
entreprise, Albert fait tomber, précisément avant de conclure son
traité, les restrictions méthodologiques qui ont, pendant tout le
discours précédant, limité la portée des explications philosophiques.
L'élaboration d'une théorie philosophique de la divination aboutit,
autrement que le commentateur l'a fait croire au cours du traité, à une
conception des rêves véridiques, qui ne doit plus respecter les limites
quelconques imposées par la théologie. A la fin du traité, Socrate n'est

pas seulement présenté comme le prophète philosophique dont Alain
de Libera107 et Loris Sturlese108 ont démontré qu'il est au centre de la

philosophie d'Albert, mais il est aussi présenté comme celui par lequel
a commencé toute prophétie. L'entreprise albertinienne de combler la
lacune laissée par Aristote en matière de divination, lacune pas
suffisamment remplie par les auteurs arabes, n'a donc pas seulement
abouti à une nouvelle théorie philosophique de la divination, mais elle

écarte, au moins pour un moment, toute nécessité d'explication
théologique.

Conclusion

Nous avons entrepris notre analyse du traité consacré à la divination
du commentaire albertinien sur le De somno et vigilia en soupçonnant
que le commentateur n'était pas très enthousiasmé par la tâche de
devoir commenter le De divinatione. Après avoir reconstruit son chemin,
ce soupçon initial s'est évaporé. Tel qu'Albert se présente dans le

traité III, i du commentaire sur le De somno et vigilia, il ne semble ni
en-nuyé par sa tâche, ni contraint par son propre projet. Constatant
une lacune dans le système philosophique d'Aristote, il s'abstient de la
combler à la légère en s'appuyant sur l'un des textes issus des tentatives

arabes et juives de formuler une théorie péripatéticienne de la
divination. Au contraire, là où il a dû constater une lacune, il rend sa
tâche encore plus délicate en critiquant toutes les solutions antérieures.
Cette déconstruction de toute solution précédente, contrairement à ce

107 Cf. Albert le Grand, 265 (note 2).
108 Cf. Die deutsche Philosophie, 383 (note 1).



Albert le Grand, commentateur 55

que l'on attend peut-être, ne témoigne pas à la décharge des philosophes.

Le but de la démarche albertinienne n'est jamais de dispenser la

philosophie en livrant la question de la divination aux théologiens. Au
contraire, on a l'impression qu'une bonne part de la démarche
albertinienne vise à faire oublier que, derrière les tentatives de ces
prédécesseurs arabes et juifs d'expliquer la divination, se cache aussi le
besoin d'expliquer des expériences prophétiques appartenant à l'héritage
religieux des cultures respectives. En renonçant à accepter une des

théories élaborées dans le passé, Albert renonce en même temps à

toute hégémonie de la religion sur le champ en question.
Le point archimédien, pour mettre en oeuvre cette réfutation de

tout discours précèdent en matière de divination et prophétie, est la

figure de Socrate. De Socrate, nous l'avons vu, Albert ne sait presque
rien. Loin d'être un obstacle, cette ignorance fournit la condition de

base pour la création d'un Socrate habile à accomplir les besoins
d'Albert. C'est seulement en tenant compte du fait que la figure de

Socrate, qui est à la base de la réélaboration d'une science de la

divination, est hautement fictive, qu'on peut mesurer l'enjeu de l'entreprise

albertinienne. Bien sûr, la science albertinienne de la divination
telle qu'elle est présentée dans le commentaire sur le De somno et vigilia
doit presque tout à Maïmonide, Avicenne et Averroès, mais son geste
initial se fonde dans une figure inventée. Par un Socrate, amalgame de

quelques notices historiques marginales, et de sa propre fantaisie,
Albert a doté sa philosophie d'un héros fondateur, capable de

revendiquer finalement l'expérience peut-être la plus religieuse pour les

philosophes.







Albert le Grand, Pol. I, division du texte, ch. 2 Appendice II, page 3



<L)

SP
eu

u
4
G
<u

a,
C

CM

gû
u

xu
4-J

3
"0
G

_o' w

1

O
a,

-Q
L=t

-4-3

G
U

C/3

g"
'3
er
<

C/D

(S*

S
o

ja
H

— 3 •*"
-• sr «
ri "O c

C g
•H Ü-I

-T3 .g
-3 •?

8*
g

E
o

Q

~ ß Zr

* Li

—< O-

-i E

euNg2
S-

er 3
.î2 3
S S"

X

fi 3
CM g

s e

S s
g. 3

fi G
CM .2

S G
o §

— -acH ß 8

g. g.

S G

1 I
cm er c
H G g>

E fCM 3 -g

S G
G

o
3 ft
C o

CM U

F >
CM u

F -a
er §

o
O'

c"
O

•s
CM S

Cv

CM

'g
s O
e 3
§ «

« I
CM CL. 3
04 «S £

I



Thomas d'Aquin, Sent. lib. pol. I, division du texte, ch. 3 Appendice II, page 5



Albert le Grand, Pol. I, division du texte, ch. 4 Appendice II, page 6



Albert le Grand, Pol. I, division du texte, ch. 6 Appendice II, page 7



Thomas d'Aquin, Sent. Hb. pol. I, division du texte, ch. 6 Appendice II, page 8


	Albert le Grand, commentateur : l'exemple du De Somno et vigilia III, 1

