
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 45 (1998)

Heft: 1-2

Artikel: Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione di Alberto Magno

Autor: Caroti, Stefano

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761091

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761091
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefano Caroti

Note sulla parafrasi del De generatione et

corruptione di Alberto Magno

L'edizione dell 'Opera omnia da parte dell'Albertus Magnus Institut di
Colonia e le celebrazioni del settimo centenario délia morte hanno
dato nuovo impulso alle ricerche sul pensiero di Alberto Magno e

sulla sua influenza nel Medioevo e nel Rinascimento1. Per quanto
riguarda l'albertismo a Zenon Kaluza si devono interventi fonda-
mentali2; un contributo essenziale, nelle due direzioni, è stato dato da

Alain de Libera, con la monografia del 1990 e il volume sulla mistica
renana del 19843, nel quale l'autore ricorda le ricerche promosse in
seno al gruppo di studiosi che intorno a Kurt Flasch ha dato vita all'

1 Una rassegna della bibliografia in S. CAROTI, Alberto Magno e la scienza:
bilancio di un centenario, in: Annali dell'Istituto e Museo di Storia della Scienza di Firen^e
6 (1981) 17-44; Id., Alberto Magno Doctor Universalis, in: Cultura e scuola 90 (1984)
110-115. Wagner, «Alberts Naturphilosophie im Licht der neueren Forschung
(1979-1983) », in: Albert der Grosse und die deutsche Dominikanerschule, Philos.
Perspektiven. Hgg.: R. Imbach/C. FlÛELËR, Sonderdruck aus der Freiburger
Zeitschriftfür Philosophie und Theologie 32 (1985) 65-104. Tra i contributi più recenti: Zam-
BELLI, The Speculum Astronomiae and its Enigma. Astrology, Theology and Science in
Albertus Magnus and his Contemporaries, Dordrecht-Boston-London 1992 (Boston
Studies in the Philosophy of Science 135); L. STURLESE, Storia della filosofia
tedesca nel medioevo. Il secolo XIII, Firenze 1990 (Accademia Toscana di Scienze
e Lettere «La Colombaria». Studi CXLIX); Id., Die deutsche Philosophie im
Mittelalter. Von Bonifatius bis zu Albert dem Grossen (748—1280), München 1993,
324-388.

2 Z. KALUZA, «Les débuts de l'albertisme tardif (Paris et Cologne)», in: M.J.F.M.
HOENEN, A. DE LIBERA (Hgg.), Albertus Magnus und der Albertismus. Deutsche
philosophische Kultur des Mittelalters, Leiden, New York, Köln 1995, 207-295
(Studien und Texte zur Geistesgeschichte des Mittelalters 48); Id., Les querelles
doctrinales à Paris. Nominalistes et réalistes aux confins du XIVe et XVe siècles,

Bergamo 1988 (Quodlibet 2).
3 A. DE LIBERA, Albert le Grand et la philosophie, Paris 1990 (A la recherche de

la vérité); Id., Introduction à la mystique Rhénane d'Albert le Grand à Maître Eck-
hart, Paris 1984 (Sagesse chrétienne).



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 7

impresa del Corpus Philosophorum Teutonicorum Medii Aevi, che è stato
ed è uno dei centri propulsori del rinnovato intéressé per Alberto e

l'albertismo. Meno indagata la fortuna di Alberto filosofo della
natura, nella sua doppia veste di espositore dei testi di filosofia naturale
di Aristotele e di integratore di quelle parti secondo lui non trattate
sufficientemente dal Filosofo o non pervenute al mondo latino,
secondo il ben noto programma esposto nel proemio della parafrasi
della Physical. L'interesse di una ricerca in questa direzione non è li-
mitato esclusivamente alla ricostruzione della Wirkungsgeschichte
del pensiero di Alberto o a recuperi eruditi nell'archeologia dei par-
ticolari settori disciplinari: un'analisi comparativa tra le tematiche af-
frontate nelle digressiones delle parafrasi delle opere aristoteliche e

quelle discusse nel corpus di quaestiones sulle Stesse opere di Aristotele
potrebbe permettere di cogliere sia il ruolo avuto da Alberto nella
formazione di quel corpus stesso, intorno al quale si articola l'in-
segnamento universitario fino al secolo XVII, sia di rilevare all'in-
terno di questo corpus continuità e innovazioni, anche radicali.

Limitatamente alla parafrasi del De generatione*, cui sono limitate
queste note6, e prendendo corne limite cronologico — scelto più per
sottolineare alcune cesure significative nella tradizione di commento
che ai fini di una compiuta analisi comparativa — le Quaestiones super
De generatione di Marsilio di Inghen7, si puô rilevare come una parte
consistente della problematica affrontata anche nelle quaestiones dai
commentatori più tardi è già présente nelle digressiones di Alberto8.

4 B.M. ASHLEY, «St. Albert and the Nature of Natural Science», in: J.A.
WEISHEIPL (ed.), Albertus Magnus and the Sciences. Commemorative Essays 1980,
Toronto 1980 (Studies and Texts 49), 73-102.

5 ALBERTI MAGNI Opera Omnia, t. V, 2: De natura loci, De causis proprietatum
elementorum, De generatione et corruptione, ed. HOSSFELD, Münster/W. 1980,
107-219 e 257-276 (abbr. Agc.).

6 Per una sintetica panoramica della problematica affrontata in questo scritto v.
HOSSFELD, Grundgedanken in Alberts des Grossen Schrift «Über Entstehung und
Vergehen», in: Philosophie/ Naturalis 16 (1976—1977) 191—204.

7 MARSILIUS DE INGHEN, Quaestiones super libros De generatione et
corruptione, Venetiis 1505 (Unver. Nachdr., Frankfurt/M. 1970), 65ra—139rb (abbr.
Mgc.).

8 Corne è indicato nel titolo, presento qui alcune note di lettura piuttosto che
un'analisi comparativa con pretese di completezza; per questo mi sono limitato a

considerare scritti disponibili in edizioni a stampa, con l'eccezione del commento di
Giovanni Buridano e le glosse di Adamo di Buckfield.



8 Note sulla parafrasi del De generations et corruptione

1) De gen., I, t. 1, cap. 1: «Si autem quis dubitet et dicat, quoniam nulla
scientia potest esse de huiusmodi, quia generabilia et corruptibilia sunt
variabilia et de huiusmodi scientia non potest esse» (Age., 109).

a) Boezio di Dada, Quaestiones De generatione et corruptione, I, 5a:

«Utrum de generabilibus et corruptibilibus possit esse scientia»9.

b) Egidio Romano, Expositio, prohemium: «Utrum de istis sensi-
bilibus et corruptibilibus possit esse scientia» e «Utrum corrupta re
remaneat eius scientia»10.

c) Gilles d'Orléans, Quaestiones super De generatione et corruptione, I, 1:

«Utrum de generabilibus et corruptibilibus possit esse scientia»11.

d) Giovanni Buridano, Quaestiones super De generatione, I, 1: «Utrum
de generabilibus et corruptibilibus sit scientia»12; 2: «Utrum ad corrup-
ionem rerum seibilium (corruptibilium/corporalium) corrumpetur
scientia de eis, supposito quod de illis habeatur scientia»13 e 3: «Utrum vox
significat idem re existente et re corrupta».

2) De gen., I, t. 1, cap. 11-17 (Age., 120-125). Alberto si dichiara esplici-
tamente in favore dell'esistenza di minima naturalia, un tema affrontato
nella tradizione di commento anche nel primo libro della Physica. In
questi capitoli Alberto présenta una interpretazione della critica di
Aristotele all'atomismo che non trova riscontri nella tradizione di
commento successiva.

3) De gen., I, t. 1, cap. 24: «Et est digressio declarans qualiter substantia

reeipit magis et minus et habet contrarium» (Agc., 131).
a) Tommaso d'Aquino, De mixtione elementorumu.

b) Boezio di Dacia, Quaestiones De generatione et corruptione, I, 53a:

«Utrum forma substantialis possit intendi et remitti» (BDgc., 95 e 98-
99).

9 BOETHIUS Dacus, Quaestiones de generatione et corruptione, ed. G. Sajo,
Hauniae 1972, 13-15 (Corpus Philosophorum Danicorum Medii Aevi V, 1), (abbr.
BDgc.).

10 AEGIDIUS Romanus, Commentaria in libros de generatione et corruptione
Aristotelis, Questiones subtilissime super primo libro de generatione, Venetiis 1518,
2vab e 3ra—vb (abbr. ARgc.).

11 AEGIDIUS Aurelianensis, Quaestiones super De generatione et corruptione,
hrsg. von Z. Kuksewicz, Amsterdam-Philadelphia 1993, 7-12 (Bochumer Studien

zur Philosophie 18) (abbr. AAgc.).
12 GIOVANNI Buridano, Quaestiones super De generatione et corruptione,

Berlin, Staatsbibliothek, lat. fol. 387, 129ra—156vb, 129ra—vb-131ra (abbr. Bgc.).
13 Ho ripreso il titulum di questa quaestio da B. MICHAEL, Johannes Buridan:

Studien zu seinem Leben, seinen Werken und zur Rezeption seiner Theorien im
Europa des Späten Mittelalters, Berlin 1985, II, 635.

14 S. THOMAE AQUINATIS, Opuscula philosophica, ed. R.M. SPIAZZI, Roma-
Torino 1954, 155-156 (abbr. Tme.).



Note sulla parafrasi del Degeneratione et corruptione 9

c) Egidio Romano, Quaestiones, I, 17: «Utrum substantia suscipiat
magis et minus» (ARgc., 60ra—va).

d) Gilles d'Orléans, Quaestiones super De generatione et corruptione, I,
16: «Utrum magis et minus possibile sit reperiri in substantiis» (AAgc.,
60-66).

e) La tradizione di commento che va da Buridano a Marsilio di
Inghen discute questo problema rispettivamente nelle quaestiones I, 21

(Buridano15), I, 4 (Oresme16), I, 18 (Alberto di Sassonia17) e I, 21 (Marsilio

di Inghen18).

4) In alcune digressiones di De gen., I, t. 3, cap. 8, 11, 15 (Age., 145—148,

149-150) Alberto affronta alcuni problemi relativi all'aumento e alla

diminuzione; si tratta di digressiones che affrontano problemi testuali, che

saranno discussi a fondo nei commenti del secolo XIV19.
a) Egidio Romano, Expositio, Notandum di 18r e q. 6: «De

differentia motus augmenti ad omnes alios motus» (ARgc., 64va—b).

5) De gen., I, t. 6, cap. 5: «Et est digressio declarans, qualiter elementa
manent in mixto» (Agc., 171—172).

a) Tommaso, De mixtione elementorum (Tme., 156).
b) Boezio di Dacia, Quaestiones De generatione et corruptione, I, 52:

«Utrum elementa secundum formam substantialem salvantur» (BDgc.,
94-95).

c) Egidio Romano, Explanatio, (ARgc., Notandum di 30ra).
d) Gilles d'Orléans, Quaestiones super De generatione et corruptione, I,

45: «Utrum miseibilia maneant in mixto secundum suas formas substan-
tiales» (AAgc., 166-176).

e) La tradizione di commento che va da Buridano a Marsilio di
Inghen affronta questo problema rispettivamente nelle quaestiones I, 22

(Buridano20), I, 5 (Oresme21), I, 19 (Alberto di Sassonia22) e I, 22

(Marsilio di Inghen23).

15 Bgc., 143rb-144ra.
16 NICOLE Oresme, Quaestiones super De generatione et corruptione, hrsg.

S. CAROTI, München 1996, 23-31 (Bayerische Akademie der Wissenschaften.
Veröffentlichungen der Kommission für die Herausgabe ungedruckter Texte aus der
mittelalterlichen Geisteswelt 20), (abbr. Ogc.).

17 ALBERTUS DE Saxonia, Quaestiones super De generatione et corruptione,
(stessa ed. di Marsilio di Inghen n. 7), 144ra-vb (abbr. ASgc.).

18 Mgc., 92rb-93vb.
19 Ho esaminato i commenti della tradizione parigina da Buridano a Marsilio di

Inghen in Ogc., 112*—125*.
20 Bgc., 144ra—145rb.
21 Ogc., 32-45.
22 ASgc., 144vb-145vb.
23 Mgc., 94ra-95vb.



10 Note sulla parafrasi del De generations et corruptione

6) Le due digressiones di De gen., II, t. 1, cap. 6: «Et est digressio declarans

qualiter primae qualitates sunt activae et passivae» (Agc., 181) e cap. 9:

«Et est digressio declarans, quod non possunt esse plura elementa quam
quatuor» (Agc., 183) trattano problemi testuali e trovano un ampio ri-
scontro nei commenti medievali.

7) De gen., II, t. 2, cap. 7: «Et est digressio declarans, quod primae
qualitates non sunt formae substantiales elementorum» (Agc., 190).

a) Boezio di Dacia, Quaestiones De generatione et corruptione, II, 2:

«Utrum qualitates primae praecedant elementa» (BDgc., 109-110).
b) Thomas de Sutton, Continuation.

c) Egidio Romano, Quaestiones, I, 19: «Utrum calidum et frigidum
sint forme substantiales ignis et terre» (ARgc., 61ra-va).

d) Gilles d'Orléans, Quaestiones super De generatione et corruptione, II, 1:

«Utrum qualitates activae et passivae sint formae substantiales elementorum»

(AAgc., 186-188) e 2: «Utrum elementa agant et patiantur ad
invicem per suas formas substantiales vel per suas qualitates activas et
passivas» (AAgc., 188—191).

e) La tradizione di commento che va da Buridano a Marsilio di
Inghen non dedica quaestiones specifiche a questo problema.

8) De gen., II, t. 3, cap. 5: «Et est digressio declarans ea quae sunt dicta
de periodo» (Agc., 205—206). Si tratta di un problema legato alla dis-
cussione sulla causalité efficiente della generazione, che trova una so-
luzione alternativa a quella di Alberto nel commento di Nicole Oresme,
che sposta l'attenzione, unanime fino a lui, dalla causalité astrale al
problema dei limiti di durata delle sostanze sottoposte a generazione e

corruzione25.

a) Boezio di Dacia, Quaestiones De generatione et corruptione, II, 11:

«Utrum vita uniuscuiusque viventis habeat certam periodum ex virtute
caeli» (BDgc., 125-126).

b) Thomas de Sutton, Continuatio (TSgc., 188-189).
c) Egidio Romano, Explanatio (ARgc., cc. 46rb e ss.).

d) La tradizione di commento che va da Nicole Oresme (non è

présente una quaestio specifïca nel commento di Buridano) a Marsilio di

24 Expositionis D. Thomae Aquinatis in libros Aristotelis De generatione et
corruptione continuatio per Thomam de Sutona, crit. ed. by F.E. Kelley, München
1976, 119 (Bayerische Akademie der Wissenschaften. Veröffentlichungen der
Kommission für die Herausgabe ungedruckter Texte aus der mittelalterlichen Geisteswelt

6) (abbr. TSgc.).
25 S. CAROTI, «Peryodus e limiti di durata nelle Questiones super de generatione et

corruptione di Nicole Oresme», in: P. SoUFFRIN/A.Ph. SEGONDS (éds), Nicolas
Oresme. Tradition et innovation chez un intellectuel du XIVe siècle, Paris, Padova
1988, 209-236.



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 11

Inghen affronta il problema rispettivamente nelle quaestiones II, 15

(Oresme26), II, 13 (Alberto di Sassonia27) e II, 17 (Marsilio di Inghen28).

Si trata solo di un campione, significativo, se si vuole, da un punto di
vista qualitativo per l'importanza delle tematiche, ma suscettibile di

integrazioni. Prima di esaminare più a fondo alcuni dei punti sopra
elencati, alcune osservazioni generali. La prima riguarda le possibili
fonti di Alberto e la tradizione di commento: anche se disponiamo di
alcuni strumenti essenziali, corne il repertorio dei manoscritti delle

opere albertiane di W. Fauser29 e, per la tradizione medievale, quello
di Ch. Lohr30 — nonché owiamente dell'edizione di Hossfeld, per
quanto riguarda le fonti albertiane31 —, molto rimane ancora da fare

per quello che riguarda la tradizione di commento nel suo com-
plesso32. Per questo nelle note che seguono mi sono limitato ad una
comparazione delle posizioni difese nei testi scelti, senza alcuna

26 Ogc., 293-304.
27 ASgc., 153vb-154va.
28 Mgc., 123rb—126va.
29 W. Fauser, Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen

Überlieferung. Teil I: Die echten Werke, Münster/W. 1982 (Opera Omnia, t. subs. 1).
30 C.H. Lohr, «Medieval Latin Aristotle Commentaries» in: Traditio 23-30

(1967-1974).
31 Sull'importanza del commento di Averroè v. i riferimenti impliciti individuati

dall'editore, Agc., 259-260. V. anche Hossfeld, «Die Arbeitsweise des Albertus
Magnus in seinen naturphilosophischen Schriften», in: G. Mayer/A. ZIMMERMANN

(Hgg.), Albertus Magnus Doctor Universalis 1280-1980, Mainz 1980, 195-204; Id.,
«Über die Bewegungs- und Veränderungsarten nach Albertus Magnus» in: A. ZlM-
MERMANN/G. Vuillemin-Diem (Hgg.), Die Kölner Universität im Mittelalter.
Geistige Wurzeln und soziale Wirklichkeit, Berlin, New York 1989, 139—142
(Miscellanea Mediaevalia 20). Per quanto riguarda in particolare il De generatione v.

quanto rilevato da J. JUDYCKA in: Aristoteles Latinus IX, 1: De generatione et
corruptione. Translatio vetus, ed. J. Judycka, Leiden 1986, LH; v. anche il passo
della glossa al testo della translatio vetus riportato a XLIV.

32 Un esame delle glosse di Adamo di Buckfield al De generatione, limitato alle

tematiche menzionate nell'elenco, permette di rilevare l'indipendenza di Alberto da

questo scritto. Ho letto le glosse di Adamo di Buckfield nel ms. Firenze, Biblioteca
Nazionale Centrale, Conv. Soppr. B 5 256. Anche relativamente a peryodus, uno dei
contest! più interessant! per valutare il contributo albertiano al «completamento» del
sistema aristotelico, le glosse di Adamo si limitano ad un cenno al moto annuale del

sole, già présente nel testo commentato: «ex quo adhuc infertur ulterius correlarie

quod vita et existentia omnium generatorum terminatur et mensuratur certo
numéro accessuum et recessuum, ita tamen <quod> quedam maiore mensura,
quedam minore. Unde dicit Commentator quod vita hominis secundum naturam
mensuratur et terminatur septuaginta annis», 240ra.



12 Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione

pretesa di indicare precisi rapporti di dipendenza, per i quali sono
necessarie ulteriori ricerche.

Alcune osservazioni generali sui rapporti tra lo scritto di Alberto
e la tradizione successiva sono comunque possibili: prima di tutto
credo si debba rilevare la costante ricerca da parte di Alberto di
individuare all'interno del testo di Aristotele vere e proprie serie di
quaestiones33; sempre all'interno del testo di Aristotele Alberto sembra
talvolta trovare un atteggiamento favorevole sia alla presentazione di
argo-menti in forma di consequential4, sia di un'analisi linguistica di
alcuni problemi filosofici35, due elementi che avranno ampio svi-
luppo nel secolo successivo.

33 Sono sufficienti alcuni esempi significative «Determinatis autem his postea
videndum, utrum generatur simpliciter aut corrumpitur aliquid, ut prima nostra quaestio sit,
an sit generatio; et secunda, quid subicitur generationi; et tertia, quare continua et
infinita sit generatio. Et quarto propria generationis inquiremus et generationis ab
alteratione distinctionem. Habet enim quaestionem, utrum aliquid simpliciter et
substantialiter generetur vel numquam simpliciter generatur aliquid», Agc., 126, 38-
46. «Est autem quaestio ista orta ex prehabita, scilicet quid subicitur transmutationi,
quae est generatio simplex», 127, 41-43. Lo stesso nella digressio del cap. 21: «nos
autem propter faciliorem doctrinam hic faciemus digressionem, licet solutio quaes-
tionis a sequentis quaestionis solutione dependeat», 128, 18-20. V. anche il cap. 30:
«De solutione trium quaestionum, scilicet utrum non-ens, ex quo est generatio, sit

pura privatio vel non et an materia generationis sub duobus contrariis sit una vel

plures et an res generentur ex ad invicem», 135.
34 «Si autem comparantur dicta antiquorum de facere et pati, tunc Leucippus

existimatus est habere sermones meliores aliis in hoc quod confitetur ea quae ad sensum

sunt, vera. Unde non destruit generationem neque corruptionem nec motum nec multitudinem
entium. Et hoc quidem dicit, quia confitetur ea quae conveniunt his quae sensu apparent.
Convenit autem cum his qui dicunt unum esse omne, quod est, sicut Parmenides et

Me/issus, quia dicit, quod bene sequitur, quod motio non est, si vacuum non esse dicatur.
Sed in hoc differt a Melisso et Parmenide, quia illi destruunt consequens, scilicet
vacuum esse, et concludunt oppositum antecedentis, scilicet motum non esse. Sed

Leucippus ponit antecedens et infert consequens, scilicet motum esse, et ex hoc con-
cedit vacuum esse» Age., 162, 4—18. La stessa presentazione delle posizioni di
Melisso e Leucippo si trova nell'Explanatio al De generatione et corruptione di Thomas
Sutton, v. TSgc., 75—76. Si deve tuttavia rilevare come la presentazione di argo-
mentazioni in forma di consequentiae in questo contesto è già nel commento di Aver-
roè al De generatione, come già indicato nell'apparato delle fonti dall'editore Hossfeld.
Anche nel commento di Adamo di Buckfield è présente questo atteggiamento nello
stesso contesto di discussione, v. 228ra-b.

35 «Causae etiam eorum hie dicendae sunt, et determinandae eorum determinationes
sive diffmitiones in communi. Amplius, quia motus sunt universales ad formam al-
teratio et augmentatio, dicendum est etiam de ipsis, quid sint et utrum existimandum sit,
quod una sit natura alterationis et generationis aut semota sive diversa, sicut per nomina

distinguuntur, quia nomen alterationis sonat motum in qualitate, generationis autem



Note sulla parafrasi del Degeneratione et corruptione 13

II breve elenco di problemi e di tesd sopra riportato non vuole
suggerire, come già rilevato, delle indicazioni su precise linee di
influenza della parafrasi albertiana nella tradizione di commento suc-
cessiva, anche se in taluni casi la presenza dello scritto di Alberto è

difficilmente contestabile; quello che mi preme sottolineare è solo il
legame tra le tematiche discusse in alcune digressiones della parafrasi di
Alberto e in alcune delle quaestiones dei commenti successivi. Una
conferma dell'importanza del commento di Alberto è data, inoltre,
dal perdurare di un ordine di esposizione che tiene présente il mo-
dello albertiano anche quando i temi discussi sono diversi, come av-
viene relativamente ai problemi della mixtio, su cui tornero tra breve.
La diversità nell'approccio e nella soluzione di questi problemi costi-
tuisce un interessante osservatorio per una più approfondita cono-
scenza del dibattito filosofico, e non certo limitatamente alla filosofia
della natura36.

Un caso emblematico per valutare continuità e cesure all'interno
della tradizione di commento medievale al De generatione è quello dei
due problemi legati alla mixtio ricordati ai nn. 3 e 5 dell'elenco sopra
riportato, che già nella tradizione immediatamente successiva ad
Alberto — a cominciare dal De mixtione elementorum di Tommaso d'Aqui-
no — sono ritenuti strettamente connessi e in qualche modo originati
dalla contrapposizione delle soluzioni di Avicenna e di Averroè. In
Alberto il problema della possibilità di una variazione interna alla

nomen sonat mutationem in substantia», Age., 112, 2-10; «ille autem qui dicitur nasci

substantialiter, dicitur simpliciter generali. Solutio autem huius quaestionis determinata

est in praedicamentis, quod dictum est ibi, quod quaedam significant hoc aliquid scilicet
particularem substantiam, et quaedam significant quale et quaedam significant quantum.

Quando igitur mutatio fit in ea quae non substantiam significant, dicitur ilia generatio

quaedam sive secundum quid. Sed quando fit mutatio in id quod significat
substantiam, dicitur generatio simpliciter», 133-134, 54—5. Anche nella tradizione di
commento parigina che va da Buridano a Marsilio di Inghen il problema della di-
stinzione tra generazione e alterazione è affrontato prevalentemente sul piano
linguistico. V. anche 180, 53 per un cenno ai nomina verbalia\ 123-124, 73-3 per la
distinzione tra sensus compositus e divisus nella discussione sulla divisibilità all'infinito
del continuo e 131, 32-33 per il riferimento ad un sophisma aequivocationis.

36 Un esempio emblematico del mutamento delle prospettive filosofiche è

rilevabile a proposito del primo dei punti dell'elenco sopra riportato: nel commento
di Buridano il problema della possibilità di una scienza de generabilibus et corruptibilibus
è impostato più sul piano semantico che su quello dt\\'abstractio dell'universale, di-
versamente da quello che awiene negli altri commenti ricordati. La stessa scelta

degli altri pensatori della tradizione parigina di commento di non affrontare questo
problema attesta, credo, un significativo mutamento nell'impostare la problematica
filosofica legata al commento dello scritto di Aristotele.



14 Note sulla parafrasi del De generations et corruptione

sostanza (n. 3 dell'elenco) è affrontato nella digressio del cap. 24 del
trattato primo, in cui si discute sulla differenza tra generazione sim-

pliciter e secundum quid, e in modo particolare sulla distinzione tra ele-
menti più o meno attivi corne il fuoco e la terra37. Corne risulta
evidente dalla citazione riportata in nota, il suscipere magis et minus in
questo contesto non ha alcuna relazione con il problema che si

affronta nei commend posteriori ad Alberto, dove magis e minus si ri-
feriscono non tanto ad una gerarchia ontologica tra gli elementi a

seconda délia loro attività38, quanto piuttosto alla possibilità di una
variazione interna alla forma stessa, esclusa dallo stesso Alberto nelle

parole che aprono il capitolo.

37 «Attendendum est etiam, quod licet substantia non recipiat magis et minus
secundum esse, quod est actus formae super materiam, et hoc modo terra sit aequa-
liter substantia sicut ignis, tarnen secundum quod forma per potentias naturales

principium est operationum, sic una substantia magis habet actualem substantiae

operationem, id est formae, quam alia. Et sic ilia magis est substantia, in qua vincit
forma sicut ignis, quam ilia in qua forma oppressa est per materiam sicut terra. Et
ideo generatio ignis est in ens simpliciter et generatio terrae in ens secundum quid»,
Age., 131, 15—25. Non è improbabile che Alberto abbia présente il commento di
Averroè: «ita videtur accidere substantiis adinvicem cum substantia que transmu-
tantur adinvicem diversantur in hoc quia quedam significant hoc principaliter et
secundum prius, scilicet illud quod est prima substantia et quod intenditur per se, et
quedam non significant tale hoc, sed significant posterius in substantialitate; v. g.
Parmenides vocat ignem ens et terram non ens, quia apud ipsum ignis significat ens

principaliter magis quam terra. Secundum hunc igitur modum et ei similem pos-
sibile est dicere quod generatio ignis ex terra est generatio simplex, et quod generatio

terre ex igne est aliqua generatio non simpliciter Hec igitur est una
differentia secundum formam. Et secunda secundum materiam: individua enim sub-
stantiarum in quarum compositione vincunt ex quatuor elementis ea quorum dif-
ferentie contrarie proprinquiores sunt ad esse et magis significant aliquod esse, sunt
perfectiores in substantalitate quam individua super quorum compositione vincunt
ex elementis ea quorum differentie sunt proprinquiores ad non esse et minus
significant aliquod ens, v. g. quod actio ignis, que est calor, proprinquior est ad esse

quam actio aque, que est frigus; frigus enim quodammodo defectus est caloris»,
Averrois Cordubensis, Commentarium medium in Aristotelis De generatione et
corruptione libros, rec. F.H. FOBES-KURLAND, Cambridge, Mass. 1956, 28-29 (Corpus

Commentariorum Averrois in Aristotelem. Versionum Latinarum IV, 1).
38 Un concetto analogo, non tanto relativamente ad una gerarchia ontologica

bensi a una diversa caratterizzazione del rapporto potentia agendi/resistendi lo ritro-
viamo in un contesto molto diverso nella discussione parigina sulla reactio v. S. Ca-
ROTI, Da Buridano a Marsilio di Inghen: la tradizione parigina della discussione de

reactione, in: Medioevo 15 (1989) 194-202.



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 15

Il problema della presenza o meno degli elementi nel misto (n. 4

dell'elenco)39 è affrontato da Alberto nella digressio del cap. 5 del trat-
tato sesto del primo libro. Alberto, pur accettando la soluzione aris-
totelica per cui gli elementi rimangono solo virtualiter nel misto, im-
posta il problema ricorrendo alla distinzione avicenniana di un du-
plice esse degli elementi, uno dipendente dall'essenza, l'altro dall' ope-
razione che «fluit ab essentiis ipsorum», e quindi dalle qualità ele-
mentari. Secondo Alberto per garantire la presenza degli elemend nel
misto virtute, la loro permanenza awiene secondo il primo esse, non
tuttavia nello stato tipico degli elementi nelle proprie sfere, ma in
quello «ligatum et partitum»40.

Boezio di Dacia imposta il problema della permanenza del misto
in modo diverso da Alberto: la nécessita della non presenza degli
elementi substantialiter nel misto è giustifïcata sulla base del fatto che
la generazione del misto prevede, come ogni generazione e diver-
samente dall'alterazione, un cambiamento che non intéressa solo le

qualità ma anche la forma41; la presenza di una pluralità di elementi
all'interno del misto impedirebbe, inoltre, l'unità del misto stesso e

porterebbe all'assurdo di una presenza simultanea di qualità contrarie
nelle Stesse parti.

Nel commento di Egidio Romano la soluzione adottata per
mantenere la presenza solo virtualiter degli elementi nel misto è an-

39 A. Maier, An der Grenze von Scholastik und Naturwissenschaft. Die
Struktur der materiellen Substanz. Das Problem der Gravitation. Die Mathematik
der Formlatituden, Roma 21952, 3-140 (Storia e Letteratura. Raccolta di studi e

testi 41).
40 Agc., 171-172, 71-19. V. anche n. 57. Non è improbabile che la fonte di

Alberto sia ancora il commento di Averroè al De generatione-. «et Avicenna in
sermone suo super capitulum Aristotelis voluit dicere quod sermo Aristotelis est

quod miscibilia sunt in potentia in mixto, et illa esse in suis essentiis quas habebant

separata. Et dixit essentiam esse potentiam qua quis potest multa, et illam esse in
rebus causam caliditatis et frigiditatis, et materiam esse principium humiditatis et
siccitatis. Et alterius modi dicitur potentia que est preparationis, qua quid habile sit
ad recipiendum aliquid per motum. Et ista essentia salvatur in mixtione et
franguntur sua accidentia Ergo in mixtione dicit Avicenna quod rerum essentie
faciunt elementa esse actu, et illa franguntur, et salvate sunt essentie quibus ele-

menta poterunt redire ad eosdem effectus, nisi fuerit superveniens impedimentum»,
ed. FOBES-KURLAND, 93-94.

41 «Contra, omnis transmutatio quae habet subiectum quod est substantia in
actu, alteratio est; generatio mixti non est alteratio, sed est transmutatio ad sub-
stantiam, quia nulla substantia in actu est subiectum generationis mixto; ergo etc.»,

BDgc., 95, 31-34.



16 Note sulla parafrasi del De generations et corruptione

titetica a quella di Alberto, e si ispira probabilmente a quella di Tom-
maso d'Aquino: sono infatti le qualità elementari, sia pure non nelle
loro intensità massime, a garantire l'operazione del misto, mentre a

livello formale gli elementi non permangono42.
Il primo ad impostare il problema della permanenza degli

elementi nel misto attraverso una comparazione tra le soluzioni di Avi-
cenna e di Averroè, quali si possono ricostruire a partire dal com-
mento 67 al terzo libro del De coelo di Averroè, è Tommaso d'Aquino
nel suo De mixtione elementorum, che tuttavia non si riferisce espli-
citamente ai due pensatori arabi. La prima posizione discussa pre-
vede la permanenza delle forme sostanziali degli elementi nel misto,
con una diminuzione dell'intensità delle qualità elementari che H

contraddisdnguono, ed è rigettata proprio per salvaguardare l'unità
del misto, che, se fosse costituito da una pluralità di corpi informati
da forme diverse, sarebbe solo un mixtum secundum sensum43. La
principale obiezione alla soluzione di Averroè è quella di aver ammesso
la possibilité di una variazione all'interno delle forme sostanziali degli
elementi, giustificata sulla base dell'imperfezione di tali forme —

ritenute medie tra le forme sostanziali e quelle accidentali, nelle quali
tale variazione è possibile. La soluzione proposta da Tommaso pre-
vede un cambiamento a livello delle qualità elementari, che permette
di pervenire ad una media qualitas, che costituisce la dispositio appro-
priata per l'introduzione della forma del misto44.

La contrapposizione tra le soluzioni di Avicenna e Averroè, già

présente implicitamente in Tommaso, è ricordata anche nella quaestio
45 sul primo libro del commento di Gilles d'Orléans, che espone am-
piamente, con rimandi espliciti al commento 67 sul terzo libro del De

42 «Ad cuius evidentiam notandum quod, sicut manent miscibilia in mixto, sie

uniuntur in eo. Non autem formaliter et in actu manent secundum substantiam, sed

manent secundum virtutem; salvatur enim virtus eorum, quia manent secundum
qualitates activas et passivas. Mixtum enim potest esse actu frigidum vel actu cali-
dum, numquam tarnen est actu ignis vel actu aqua. Formaliter ergo et in actu
qualitates prime reservantur aliquo modo in mixto, sed formaliter et in actu forme
substantiales elementorum in mixto reservari non possunt, quia tunc mixtum non
esset essentialiter aliquod unum et quelibet pars mixti non esset mixta Dicere

possumus quod omnes qualitates prime reservantur in quolibet mixto, nam mixtum,
quia nec habet humiditatem nec siccitatem secundum excellentiam et in summo, sed

habet tales qualitates fractas et remissas, aliquod participât de humido et sicco»,

ARgc., 30ra.
43 Tme., 155.
44 In tal modo Tommaso interpréta l'aristotelico «salvatur enim virtus eorum»,

Tme., 156, 439.



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 17

coelo di Averroè, le argomentazioni dei due pensatori arabi; Gilles ri-
solve il quesito in favore di una presenza solo in virtute e non in actu,
alio stesso modo di Tommaso e di Egidio. La stessa opposizione es-

plicita tra le due soluzioni si trova nella tradizione di commento che

va da Buridano a Marsilio di Inghen45.
Abbiamo visto come a partire dal De mixtione elementorum di

Tommaso il problema délia possibilità di una variazione all'interno
délia forma sostanziale è strettamente legata alla discussione sulla

permanenza o meno delle forme elementari nel misto, e in modo
particolare alla soluzione di Averroè, mentre in Alberto i due pro-
blemi sono discussi separatamente, senza alcun riferimento espücito
ad una possibile connessione. Nella tradizione di commento al De

generatione qui considerata Boezio di Dacia, che pure non prende in
esame le diverse soluzioni di Avicenna e di Averroè, fa seguire alla
quaestio sulla permanenza o meno degli elementi nel misto quella sulla
possibilità di una variazione all'interno della forma sostanziale (q.
52a e 53a), il che costituisce un indizio sufficiente della sua con-
sapevolezza del legame tra questi due problemi e della loro dipen-
denza dalla contrapposizione tra le soluzioni di Avicenna e Averroè.

Gilles d'Orléans, che, a differenza di Boezio di Dacia, présenta
esplicitamente le soluzioni antitetiche di Avicenna e Averroè, regis-
trando la convinzione di quest'ultimo della possibilità di cambia-
mento all'interno delle forme degli elementi, discute la quaestio
«Utrum magis et minus possibile sit reperiri in substantiis» nello
stesso contesto della digressio albertiana46, anche se poi la discussione
vera e propria verte esclusivamente sul problema della possibilità di
una variazione all'interno della forma sostanziale, senza alcun
riferimento al tema affrontato da Alberto, e cioè alla gerarchia all'interno

dei quattro elemend a seconda della loro maggiore o minore
attività. Anche la distanza tra le due quaestiones (quella sulla possibilità
di variazione all'interno della sostanza è la 15a, mentre quella sulla

permanenza degli elementi nel misto è la 45a) mostra chiaramente

45 Ogc., 146*—158*.
46 E ciô risulta in modo del tutto inequivocabile dalla premessa alla discussione

del quesito: «Consequenter dicit Philosophus in capitulo De generatione, quod
generatio simpliciter et secundum quid posset esse in genere substantiae. Quando
enim substantia minus perfecta mutatur in magis perfectam substantiam, sicut terra
in ignem, tunc dicitur generatio simpliciter et corruptio secundum quid. Sed quando
e converso, scilicet magis perfecta substantia mutatur in minus perfectam, tunc
dicitur generatio secundum quid et corruptio simpliciter. Ideo circa hoc quaeritur,
utrum magis et minus possible sit reperiri in substantiis», AAgc., 60.



18 Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione

come Gilles si attenga, sia pure solo sul piano formale, all'ordine di
discussione présente nel commento di Alberto.

Un caso analogo a quello di Gilles d'Orléans è quello di Egidio
Romano: nell'edizione veneta del 1518 si awerte che la quaestio 17

«Utrum substantia suscipiat magis et minus» si riferisce alio stesso
contesto della digressio albertiana47. La correttezza dell'indicazione
trova un preciso riscontro nella quaestio stessa, nella quale, dopo aver
negato la possibilité di una variazione all'interno della forma so-
stanziale, l'autore ridene al contrario possibile una gerarchia delle
sostanze sulla base della loro distanza dall'ente primo48.

Nella tradizione di commento parigina che va da Buridano a

Marsilio di Inghen le due quaestiones vengono affrontate una di se-

guito all'altra secondo uno schema, dunque, che non dene ormai più
in alcun conto neppure l'ordine di discussione proposto nella parafrasi

albertiana.
Meno complesso, ma per questo certo non meno signifïcativo, il

caso di peryodus, e più in generale dell'individuazione nell'azione degli
astri della causalité efficiente della generazione e corruzione. Anche a

prescindere dal problema dell'autenticité dello Speculum astronomiaev\

l'importanza dell'astrologia nel pensiero di Alberto è ormai un dato
acquisito dalla storiografia almeno dai tempi di Lynn Thorndike,
nonostante riluttanze talvolta inconfessate, dovute forse a pregiudi-

47 «Movetur hec questio textu commenti 18», ARgc., 60r.
48 Nella distinzione operata da Egidio troviamo anche l'esempio del testo di

Aristotele, e cioè l'attribuzione da parte di Parmenide di un grado maggiore di
sostanzialità al fuoco rispetto alla terra: «magis vero et minus ex victoria forme
reperitur in elementis. Nam tunc forma habet victoriam supra materiam, cum earn
extendit et rarefacit. Si ergo forma est magis ens quam materia, formalia et rara sunt
magis entia et magis substantia quam materialia et densa (ed.: entia), et isto modo
ignis est magis substantia quam terra»,'ARgc., 60va. Tommaso d'Aquino nel suo
commento al De generatione è risoluto nel rilevare l'irriducibilità dell'esempio di
Parmenide al pensiero di Aristotele: «hoc autem exemplum non procedit secundum
sententiam Aristotelis, qui existimavit utrumque (sc. ignem et terram) esse ens: et
ideo subiungit quod nihil differt ad propositum talia exempla vel alia supponere.
Quaerimus enim, inducendo exempla, modum sed non subiectum; non curantes
scilicet utrum sic se habeat in his terminis, vel in quibuscumque aliis. Et propter
hoc etiam in libris Logicae utitur exemplis secundum opiniones aliorum
philosophorum, quae non sunt inducenda quasi sint verba Aristotelis», S. Thomae
Aquinatis, In Aristotelis libros De coelo et mundo, De generatione et corruptione,
Metereologicorum libros Expositio, cura et studio R.M. SPIAZZI, Torino-Roma
1952, 351 (abbr. Tgc.).

49 V. la ricostruzione dei problemi relativi all'attribuzione in: Zambelli, The
Speculum Astronomiae and its Enigma, 3-42.



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 19

ziali riserve nei confronti délia disciplina. La parafrasi al De generatione
et corruptione è uno dei testi più significativi per comprendere alcune
scelte albertiane, anche all'interno del suo programma di «com-
pletamento» della filosofia naturale di Aristotele. Se l'identificazione
della causa efficiente della generazione nel movimento annuale del
sole costituisce il fondamento della causalità astrale, Alberto sente la
necessità di precisare ulteriormente questa causalità facendo ricorso
a nozioni precise dell'astrologia quali l'ascendente, la fortitudo stella-

rum, la distinzione tra oroscopo al momento del concepimento e a

quello della nascita50. Il ricorso all'astrologia non puo considerarsi un
esercizio di erudizione: il richiamo alla divisione delle case dell'oro-
scopo permette ad Alberto di evitare una diffïcoltà di non poco conto,

relativa all'uguaglianza tra tempo della generazione e tempo della
corruzione, affermata nel testo, che Alberto interpréta riferita aile

singole sostanze; la divisione in sei segni ascendenti e sei discendenti

permette di confermare l'uguaglianza tra il ciclo ascendente e quello
discendente, senza tuttavia rinunciare alla complessità dei destini dei
singoli, garantita dalle innumerevoli possibilità di aspectus all'interno
delle singole domus della natività.

Prima di esaminare la fortuna di questa integrazione albertiana al

testo di Aristotele vorrei soffermarmi brevemente su due nozioni
centrali nel pensiero di Alberto, quelle di fluxus e di inchoatio formae.
L'occasione è data ancora da peryodus: «est autem periodos mensura,
quae ex circulo coelesti imprimitur vel influitur rei causatae a circulo

50 «Hoc habito notandum, quod nullatenus solus accessus solis et recessus facit
periodum, quia aliter in hieme nullum animal deberet nasci, sed potius omnia mori,
et nullius vita deberet extendi ultra annum, quod expresse falsum est. Sed periodum
facit relatio ascendentis signi super horizontem ad omnia alia signa circuli cum suis
stellis et planetis in hora conceptus vel nativitatis rei inferioris, quae causatur vel
concausatur a circulo caelesti. Hoc enim modo mensura quorundam est annus et
quorundam plus vel minus secundum effectus signorum et fortitudines stellarum,

quae sitae sunt in signis. Et hoc modo verum est, quod aequale est tempus gene-
rationis rei tempori corruptionis, quia a primo signo ascendente in hora rei com-
putatur profectus rei usque in septimum signum eiusdem circuli et a signo septimo
usque in primum computatur defectus. Et ideo septimum signum in astronomia
domus mortis vocatur, et ascendens vocatur domus vitae. Et ideo generatio rei vo-
catur profectus usque ad statum, et post statum usque ad declinationem et a de-
clinatione usque ad mortem vocatur periodus corruptionis, quia aequalia sunt
secundum naturam, quia a primo usque ad septimum tantum est, quantum est a

septimum usque ad primum per aliam circuli partem mensurando», Age., 206, 47-
71.



20 Note sulla parafrasi del De generations et corruptions

in inferioribus»51. Qui il verbo influere è ritenuto sinonimo di imprimere
e ricorda la metafora del sigillo e della cera, con la quale usualmente
si illustra un tipo di causalità che non prevede l'interazione tra causa
ed effetto, come nel caso dell'azione celeste sui corpi del mondo
elementare. Se questa occorrenza non è problemadca, essendo l'azione
astrale definita comunemente in termini di influentia, il De generatione

di Alberto permette di approfondire questa nozione per l'ampio uso
del termine, anche in contesti différend.

In una digressio del trattato quinto del primo libro (De facere etpati)
dedicata ad un esame del rapporto tra agente e paziente, influere è

utilizzato per due dpi diversi di azione, movere e facere, che l'autore
aveva tenuto a distinguere in modo netto poche pagine prima; in en-
trambi i casi, tuttavia, si tratta di azioni in una sola direzione, quella
dall'agente al paziente52. Ciô non è in contras to con quanto affer-
mato nel trattato precedente (De tactu), e in modo pardcolare nel

cap. 4 («Qualiter se habent movens et faciens ad invicem, et qualiter
tangunt immobilia») nel quale Alberto vuole disdnguere gli agend
fïsici, per i quali è necessario il contatto, da quelli la cui causalità non
prevede un rapporto cost stretto53.

Se il facere comporta in qualche modo una reazione del paziente,
anche solo per il fatto che questo tipo di azione prevede il contatto,
movere indica un'azione in cui è possibile per il motore non subire
alcuna reactio dal mobile. Il tipo di tactus che si verifica in questo caso

51 Age., 205, 76-78.
52 «Ad omnia autem hic determinando scias, quod res per aliam intentionem agit

et per aliam movet, sive sit causa prima sive sit de numéro secundorum moventium
vel agentium. Dicitur enim movens, quando influit motum tantum. Motus autem de

se nihil mutât de formis subiecti, quod movetur, quia si motus esset cum mutatione
subiecti, tune verissimus motus verissime mutaret. Et hoc falsum est, quia
verissimus motus est motus localis, qui nihil mutât de formis subiecti, quia primum
subiectum motus est primum caelum, quod nullo modo susceptibile est alterationis
secundum formas subiecti. Faciens autem per hoc est faciens sive agens, quia influit
ei in quod facit, formam, secundum quam subiectum mutatur secundum aliquam
formam», Age., 158, 43-57.

53 «Quidam dicunt quod actus moventis est quoddam facere, et e converso actus
facientis est quoddam movere. Sed tamen illi non bene dicunt, quia différant movens et
faciens, et oportet nos ea determinate. Si enim nos dicimus quod faciens per suam
speciem opponiturpatienti, tune cum contraria nata sint fieri circa idem, oportet quod
faciens sit patiens, cum tangat ipsum, et hoc est faciens physicum. Et tune non omne

movens est faciens, quia est perpetuum movens, quod non movetur, et est movens
quod non tangit per ultimum sui, et neutrum illorum aliquid patitur», Agc., 153, 51-
61.



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 21

è, infatti, quello che ha luogo esclusivamente attraverso la virtus, e in
queste condizioni l'azione non puô essere accompagnata da alcun
tipo di interazione, proprio perché essa è fondata su una causalità
che prevede ordini diversi tra agente e paziente, come awiene ap-
punto nel caso dell'azione astrale54.

In altri passi del De generatione il termine fluxus è usato da Alberto
per definire il rapporto tra alcune proprietà e il loro fondamento:
cost per spiegare come l'alterazione riguarda solo certe qualità, la
potentia e Yimpotentia naturalis sono fatte dipendere (fluunt) dall'essenza,

per cui una loro variazione prevede un cambiamento più radicale di
quello provocato dall'alterazione55. Ancora il rapporto accidente-
sostanza è configurato corne un fluxusi6, per cui le qualità che carat-
terizzano l'operazione degli elementi sono strettamente dipendenti
dalle loro essentiaesi; tale dipendenza détermina anche la qualità pre-

54 «Tangunt enim per ultimum virtutis ab essentia sua egredientis, sed non
tangunt per ultimum terminum suae quantitatis, quia si sint immobilia simpliciter,
ultimum non habent hoc modo dictum. Si autem sunt immobilia ab eo quod
movent, sicut astra non moventur a centro terrae, quod movent, tunc non habent
ultima simul cum ultimis eius quod movetur», Age., 154, 9-16. «Unde tunc movens
superius est ad faciens, sed faciens est movens motum, qui estpassio in passivo et cum
passione in seipso, quia cum tangitur a passivo contrario, necessario etiam patitur
ipsum, licet forte passio non excellât ipsum. Factio autem talis et passio solum sunt
secundum quod res alteratur a contrariis sicut verbi gratia per calidum et album et alia
huiusmodi. Movere igitur est in plus quam facere. Manifestum est igitur, quoniam immobilia,

quocumque duorum modorum dicantur, uno modo tangunt et alio modo non

tangunt», 153-154, 62-9. Nella sua accezione più generale, senza cioè operare le
dovute distinzioni relative aile modalità secondo le quali «procedit actus ab agente
in id quod subicitur ei», facere puô essere considerato più ampio di movere; in questo
contesto Alberto usa fluere per indicare l'azione dell'agente a prescindere dal tipo di

rapporto che esiste con il paziente: «attende tarnen, quod facere potest sumi
abstractum in genere, secundum quod actio sive factio est, quocumque modo
procedit actus ab agente in id quod subicitur ei quocumque modo ut id in quod
fluit actus agentis; et sic est genus facere et includit in se movere», 154, 17-21.

55 «Praeterea, naturalis potentia et impotentia fluunt ab essentia et non variantur
nisi essentialibus variatis», Agc., 138, 7-10.

56 «Est autem subiectum motus semper in genere substantiae, quia sicut
accidens se habet ad substantiam et fluit ab ipsa, ita et prineipia motus accidentium
fluunt a substantia, et oportet quod substantia sit subiectum motus illius», Agc., 141—142,

62-4.
57 Si tratta di un passo della digressio in cui si affronta il problema délia

permanenza degli elementi nel misto: «De secundo autem quesito, scilicet qualiter
miseibilia sint in mixto, attende, quod, sicut dicit Avicenna, duplex est esse ele-

mentorum, scilicet primum et secundum. Primum autem est, quod habent a formis
suis essentialibus. Secundum autem, quod habent in operatione qualitatum suarum,



22 Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione

dominante in ciascuno di essi58. Si possono dunque facilmente com-
prendere anche le ragioni per cui Alberto, su questo punto una voce
isolata nella tradizione di commento medievale, ha preferito la po-
sizione di Avicenna per quanto riguarda la presenza essentialiter degli
elementi nel misto. All'interno di questo contesto trova una sua

spiegazione il tipo di problema ricordato nel n. 7 dell'elenco sopra
riportato.

Pur se nella sua accezione più generale fluxus è usato da Alberto
per indicare anche l'azione che ha luogo tra contrari — e come tale in
qualche caso prevede l'interazione tra agente e paziente —, il termine
descrive di preferenza un rapporto che ha luogo tra end che appar-
tengono ad ordini diversi dell'ontologia, in modo tale che l'opera-
zione è piuttosto in una sola direzione, come appunto quella tra il
mondo astrale e quello elementare. Non si vuole owiamente affer-
mare che la nozione di fluxus sia mutuata da Alberto dall'astrologia; si

vuole invece sottolineare corne un concetto che si ispira all'emana-
zionismo neoplatonico pud fondare l'adozione di una causalità astra-

quae sunt propriae ipsis et fluunt ab essentiis ipsorum, quae sunt calor et frigus et
humiditas et siccitas», Age., 171-172, 72-6.

58 «Sed cum duabus qualitatibus constituatur elementum velut propriis
passionibus, una earum fluit ab essentialibus illius elementi et est sibi magis propria
quam alia», Age., 185, 17—20. Sia pure prendendo spunto dal testo aristotelico («Et
ideo caro materialis influens et effluens partibus formalibus aliud et aliud materialiter
generatur, manentibus semper partibus secundum formam dictis. Sic ergo utique

augmentatur materia carnis, sed non unicuique parti materiae aliquid adgeneratur, sed hoc

quidem defluit, hoc autem advenit, parti autem dictae secundum formam et speciem aliquid
advenit, quaecumque minima secundum sensum accipiatur», 145, 27—35), Alberto
ricorre al concetto di influxus anche per spiegare il moto di aumento, un problema
particolarmente arduo per i commentatori trecenteschi, le cui soluzioni sono molto
diversificate e vanno dalla negazione di un movimento speciale in Giovanni
Buridano a tentativi di salvarlo anche ricorrendo a soluzioni in parte originali come
la deglutitio di Oresme, in parte desunti da Aristotele come 1'aggeneratio di Marsilio di
Inghen, v. Ogc., 112*—125*. In questo caso, tuttavia, il termine influxus è ripreso
probabilmente dalla metafora dell'otre che muta la propria estensione a seconda del

liquido contenuto («Solutio autem sequentis patebit in sequentibus, ubi ostendetur,
quod id quod advenit non retinet suam quantitatem, dum additur, sed accipit
membri, cui additur, quantitatem, quam potentia habet, non actu. Et ideo cum non
adducat secum quantitatem nec ut aequale nec ut maius nec ut minus se habet ad id
cui additur, sed potius ut materia influens vasi, quod extenditur proportionaliter ad

influxum eius maiorem vel maiorem Sed convertitur nutrimentum in id quod
prius <non> erat et nunc est, quia in membrum formale animati corporis, quod est
caro vel vena vel nervus vel aliud simile, cuius formam recipit ipsum, sicut vas

aquam, quod extenditur ad influxum eius», Age., 147, 73-81 e 148, 41-46).



Note sulla parafrasi del De generations et corruptione 23

le, a sua volta débitrice, e proprio nell'aspetto operativo, delle conce-
2ioni aristoteliche del divenire.

Non è improbabile che, oltre aU'emanazionismo neoplatonico,
una delle fonti del pensiero albertiano sia da ricercarsi nella perspectiva
e nella multiplicatio speciei, un modello di azione che per tutto il
Medioevo costituisce una sorta di teoria concorrente alla spiegazione
aristotelica del cambiamento, fondata sull'azione dei contrari59.
L'azione del cielo sulla sfera degli elementi si svolge secondo le re-
gole della diffusione della luce60, come è stabilito nel primo capitolo
del terzo trattato del secondo libro, dedicato alla causa transmutationis,
in cui il medium locum del testo di Aristotele è interpretato corne il
centro della sfera celeste in cui «radii stellarum congregantur ad

punctum unum»61.

Nello stesso capitolo Alberto non tralascia di menzionare la

causa materiale del divenire fisico, che egli attribuisce alla poten-
zialità della materia, e in modo pardcolare alla privazione62, che rap-
presenta in qualche modo lo stato più imperfetto del principio for-

59 Anche l'azione tra qualità elementari è spiegata attraverso la multiplicatio-, «et
talem mixturam dicimus corpus, quod augetur, pati a cibo, quo fit augmentum, quia
cibus a virtute corporis aucti convertitur in corpus auctum, sicut ignis copiosus
augetur tangens urenda et convertens ipsa ad speciem suam quam multiplicat ex-
tendendo eam ad urenda», Agc., 148, 58-63. Anche la contrarietà è spiegata in un
passo sulla base delle leggi della perspectiva-, «non tarnen est motus unius medietatis
circuli contrarius alteri motui alterius medietatis per se, sed secundum respectum
radii ad locum generationis, quia cum accedit, rectiori respicit radio locum
generationis et ideo plus calefacit, et cum recedit, respicit obliquiori, et tunc do-
minatur frigus mortificans», 205, 17-23. La continuatio del commento di Tommaso
d'Aquino al De generatione et corruptione di Thomas Sutton riprende pressoché alla
lettera il testo di Alberto: «Non quod motus unius medietatis circuli sit contrarius

per se motui alterius medietatis, set per respectum radii solis ad locum generationis,
quia cum accedit, respicit locum generationis radio magis recto et ideo plus calefacit
et vivificat, cum autem recedit, respicit radio magis obliquo locum generationis, et
tunc dominatur mortificans», TSgc., 187.

60 «Quia visus forma et dignitate prior est sensuum et etiam fine, et obiectum
visus, quod eiusdem naturae est cum visu, est prius obiectis sensuum aliorum
propter lucem et lumen, quod forma est formarum, quia per ipsum movet coelum
materiam generabilium ad omnem formam», Agc., 180, 25—30.

61 Agc., 201, 8-9.
62 «Causa autem, quae est ut materia in generabilibus, ilia in his generatis est causa,

qua possibilia sunt esse et non esse, eo quod ipsa materia potentia est et non est actu, et
ideo se habet ad utrumque, scilicet ad esse et ad non esse. Et cum est actu in esse
formae unius, non caret privatione et desiderio formae alterius, per quod abiciet
formam quam habet, et accipiet aliam», Agc., 201, 24-31.



24 Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione

male, quasi affogato nell'oscurità della materia, e il momento più alto
di quello materiale, attraverso il quale la materia puô aspirare a rag-
giungere, sia pure in modo imperfetto e non senza il tempo, la

perfezione formale. La stessa eternità della generazione non è altro
che un modo di recuperare al primo principio l'uldmo grado
dell'essere, che, pur desiderando avere simul tutte le forme, puô rea-
lizzare questo appetitus solo successive.

L'azione dei corpi celesti riveste un ruolo di primo piano in
questo processo che va dalla somma semplicità del primo principio —

al di là di ogni molteplicità — alla materia, che puô in qualche modo
aspirare ad annullare la distanza nei confronti di taie principio
attraverso il suo eterno fluire. Questo tipo di azione, corne abbiamo
visto a proposito della distinzione tra i signifïcati di movere e agere,

non puô awenire, corne quella fisica, attraverso il contatto tra agente
e paziente; e, diversamente dall'azione fisica, che non puô pre-
scindere dal contatto fra gli estremi dei corpi, l'influenza si realizza
esclusivamente tramite il contatto della virtus dell'agente con le po-
tenzialità insite nel paziente. Vluxus e inchoatio formae, due concetti
fondamentali nel pensiero albertiano, trovano dunque un loro ri-
scontro anche nell'attribuzione al movimento dei corpi celesti della
causalità efficiente della generazione e della corruzione, e più in
generale del divenire fisico del mondo sublunare.

63 «Est igitur actu sub una forma et potentia sub altera, et causa inquietudinis
eius est materiae desiderium in infinitum, quod non desiderat formam unam
tantum, sed omnem formam successive, cum simul eas habere non possit. Hoc
autem desiderium formae inchoatio est in materia, quae educitur de ipsa, sicut
declaratur in philosophia prima», Age., 130, 23-30. «Una enim et communis materia
dicitur transmutabilium ad invicem ab unitate et communitate potentiae, quae in
materia est, et est potentia ad formam. Cum enim habeat potentiam ad omnes
formas elementorum et illa potentia sit aliquo modo formalis et quasi inchoatio
formae, necesse est ipsam compleri per successionem motus in omnes formas, et sic

necesse est, quod de una ad aliam transmutetur formam», 197, 7—14. «Et ideo deus,

qui est universitatis principium, complevit isto modo omnium esse, ut quae non possunt
participare esse divinum et perpetuum in seipsis, participent per generationis
successionem continuam. Ideo enim deus Jecit continuam generationem, quia aliter esse
divinum non resultaret in ipsa; ita enim maxime continuabitur perpetualiter secundum
naturam esse, quia proxime substantiae individuae perpetuae est fieri semper per
generationis successionem. Continua autem generatio est ut diximus, ilia quae est per
allationem in circuitu factam: sola enim illa continua est non defïciens; ideo enim etiam illa

quae se invicem transmutant secundum suas passiones et naturales potentias, verbi gratia
corpora simplicia, assequuntur allationem, quae est in circuitu, dum se circulariter
transmutant», 207, 23-38.



Note sulla parafrasi del De generations et corruptione 25

Per rendere meno vago questo tipo di azione — non negata nep-
pure dai più decisi nemici dell'astrologia, come Nicole Oresme —

Alberto propone nei passi finali del De generatione di integrare il rico-
noscimento generico di Aristotele délia primarietà del moto celeste

con l'ampio strumentario dell'astrologia, di cui egli fa mostra di pos-
sedere una conoscenza non limitata ai rudimend.

Nella quaestio 11 sul secondo libro Boezio di Dacia affianca a

nozioni di dpo medico, quali la complexio, l'azione astrale, che puo
produrre modifïcazioni sulla cosdtuzione fisica64. II commento di
Thomas Sutton fa proprio il suggerimento albertiano di udlizzare in
modo più deciso alcune nozioni dell'astrologia come l'ascendente, la
distinzione del circolo dello zodiaco in due serie di segni (ascendenti
e discendenti) e le proprietà dei singoli pianeti05. Egidio Romano,
disposto a seguire le indicazioni di Alberto nell'attribuire al dominio
dei corpi celesti, nei loro rappord reciproci, la diversa durata degli
end fîsici66, evoca addirittura, attraverso il riferimento al grande

64 II riconoscimento dell'azione astrale è comunque generico e solo il termine
fortificare puô avere qualche rapporto con il vocabolario tecnico dell'astrologia: «ad

hanc quaestionem dico quod vita uniuscuiusque viventis habet certam durationem
et certam periodum ex virtute caeli; cum enim quodlibet vivens durât per virtutem
suae complexionis, et ex virtutibus stellarum in sua complexione fortificantur
virtutes suae complexionis — nam per virtutem caeli intenduntur et remittuntur
omnes virtutes inferiorum», BDgc., 125.

65 «Ad evidentiam predictorum sciendum est quod sicut sol facit peryodum in
terrenascentibus, ita in animalibus facit peryodum signum ascendens in hora
conceptus vel nativitatis super orizontem cum tali respectu ad omnia alia signa
circuli et ad alios planetas. Hoc enim modo mensura quorundam est maior et
quorundam minor secundum maiorem fortitudinem et minorem stellarum que site
sunt in signis. Et hoc modo verum est quod equale est tempus generationis et

corruptionis, quia a primo signo ascendente in hora productionis rei, computatur
profectus rei usque ad septimum signum eiusdem circuli; et a septimo signo usque
in primum computatur defectus. Et ideo septimum signum in astronomia domus
mortis vocatur, et ascendens domus vite Nec est mirum si diversa coniunctio
planetarum in hora productionis rei causet diversum peryodum, quia diversi planete
diversos effectus habent in istis inferioribus. Nam Luna est eccessive frigida et
humida intemperate; Saturnus est frigidus et siccus intemperate; Jupiter vero calidus
et humidus intemperate; Mars vero calidus et siccus intemperate; Venus est frigida
et humida intemperate; Sol autem calidus et siccus intemperate; Mercurius auget
virtutem cuiuslibet stelle quam respicit», TSgc., 189-190.

66 «Notandum autem non omnes constellationes nec omnes aspectus syderum
equaliter dominare et per equale tempus habere influentiam, immo talem aspectum
habet Jupiter coniunctus cum Saturno quem non habet coniunctus cum Luna, quia
velocius dissolvitur coniunctio ilia quam habet Jupiter ad Lunam, eo quod Luna
omnium planetarum est velocissima Amplius mixta propter aspectum syderum



26 Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione

anno67, una visione ciclica del tempo, dominata dagli astri, cui è

riconosciuto un potere che trova un limite invalicabile solo nelle
azioni dipendenti dal libero arbitrio68.

Un breve cenno, infine, ai capitoli iniziali del De generatione, in cui
Alberto sottoünea la superiorità dell'atteggiamento di Democrito ri-
spetto a Piatone nell'indagine sui principi naturali. Ai platonici
Alberto rimprovera 1'inexperientia nell'indagine fisica69 e, pur consape-
vole delle convinzioni atomiste di Democrito, preferisce di gran
lunga il suo atteggiamento, più vicino ad una considerazione corretta
della natura dei corpi fisici70, a quello di Piatone, reo di confondere il

non solum magis et minus permanent, quia huiusmodi aspectus magis et minus
durant, sed etiam contingere potest quia unus aspectus est alio fortior, erit ergo
unum mixtum permanentius alio secundum quod in eo dominabitur fortior Ex
hoc autem apparet quia, sicut in motibus syderum non est assignare proprie statum,
quia sydera continue moventur, propter quod si assignatur ibi status, hoc est
secundum quid dicitur planeta stationarius, non quia secundum veritatem, sed post
retrogradum antequam fiat directus, secundum quamdam similitudinem dicitur
stationarius, quia retrogradatio videtur esse contraria directioni, et inter duos motus
contrarios est dare quietem mediam», ARgc., 46rb-va.

67 Riferimento preceduto dalla proposta di distinguere all'interno di peryodus

quattro parti, come nell'arco dei dodici mesi si distinguono quattro stagioni: «Potest
tarnen huiusmodi periodus sive sit magna sive sit parva, vocari unus annus et dividi
per quartas, <scilioet per verem, estatem, autumnum et hyemem Transit enim
aliquando spatium mille annorum vel plurium antequam terra iuvenis senescat et
fiat sicca; totum tarnen illud tempus unus magnus annus dici potest», ARgc., 46va.

68 «Quicumque ergo sciret durationem omnium aspectuum et omnium
coniunctionum, et sciret vires omnium syderum existentium in circulo celesti, quan-
do res generantur, de duratione ipsius rei genite aliqua pronosticari posset; sed

omnimodam veritatem non haberet, quia, ut communiter ponitur, impediri posset
ex libero arbitrio vel alia et alia dispositione materie», ARgc., 46va.

69 »Quod autem Platonici minus quam Democriti discipuli poterunt dicere ea quae
omnes confitentur, scilicet alterationem et generationem et differentiam horum, con-
tingit propter inexperientiam-, cum enim experientia sit cognitio singularium, Plato in
his Studium non posuit, sed dicebat haec infinita esse nec eorum posse fieri
disciplinant, et resolvit corpora in universale corpus et corpus sensibile in corpus ima-
ginabile solum quantitatis, quod est per rationem ante corpus sensibile; et quia hoc
fit motu planitiei ad latitudinem, ideo dicebat omne corpus ex his fieri. Qui autem
magis naturalibus quam universalibus mathematicis insudaverunt sicut Democritus et
physici, illi magis possunt supponere talia principia materialia, ex quibus multa naturalium
complicantur. Qui autem sunt ex multis sermonibus ratiocinantibus circa universalia et
sunt indocti circa naturam existentium, enunciant faäle, id est non perfecte, quia non
respiàunt ad multa, in quibus est natura singulorum physicorum, sed potius ad unum
universale, ut dictum est», Agc., 119, 38-57.

70 «Democritus autem tangit veritatem in hoc, quod dicit compositum physicum
a physicis componi principiis. Sed deviat a veritate in hoc, quod dicit esse minima



Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione 27

piano fisico e quello matematico71. Credo che sia proprio partendo
da questa sua convinzione che si debba spiegare la particolare
interpretazione albertiana della polemica aristotelica contro l'ato-
mismo come diretta prevalentemente contro Piatone; Alberto
attribuisce, infatti, a Piatone i «paralogismi» che Aristotele rimpro-
vera a Democrito in De gen., I, 2, 317al72 — contrariamente a quanto
awiene in Tommaso e in Egidio Romano, che individuano corret-
tamente in Democrito l'obietüvo polemico di Aristotele73. Cio risulta
chiaramente anche dalle valutazioni che chiudono il capitolo 17 del
trattato primo: <<Quapropter congregatio et segregatio continui est absque
dubio, sed non, ut dicit Plato, in atoma, id est simpliciter indivisibilia,
nec ex atomis, quia hoc dato multa contingerent impossibilia. Nee ita est

segregatio, ut ubique, id est in quolibet puncto, fiat division hoc. enim

utique esset, si punctus continuus esset puncto. Sed segregatio est in parva
minima et congregatio ex minimis physici corporis secundum quandtatem
solum, ut dicit Democritus»74. Si deve notare come «atomo» in
questo passo è sinonimo di punto e come questo tipo di atomismo
geometrico è identificato con la posizione di Piatone, che Alberto
dene a distinguere da quella di Democrito, che ammette dei minimi
del corpo fisico, nei quali è ancora possibile salvare l'operazione
delle qualità che lo caratterizzano.

corporum physicorum atomalia, quia si ulterius dividantur, non habent actionem
physicam, cum ipsa sint minima operantia physice, quae sunt materia et forma sim-
plicia quidem et minima quantitate, sed maxima virtute consituendi generatum phy-
sicum», Age., 120, 72—80.

71 «Ex his etiam patet, qualiter non naturaliter, sed mathematice locutus est
Plato. Democritus autem naturaliter. Convenit ante dictum Platonis cum veritate
naturae in hoc quod, sicut dicit Plato, omnis compositi natura fluit ab indivisibilibus
componentibus. Sed deviat a veritate in hoc, quod ilia indivisibilia dicit esse

principia quantitatis mathematicae, cum ipsa sint forma et materia», Age., 120, 65-
72. V. A.G. MoLLAND, «Mathematics in the Thought of Albertus Magnus», in: J.A.
WEISHEIPL (ed.), Albertus Magnus and the Sciences, 463—478, soprattutto 474—475.

anche D.C. LlNDBERG, On the Applicability of Mathematics to Nature: Roger
Bacon and his Predecessors, in: British Journalfor History ofScience 15 (1982) 14—16.

72 «Ad solutionem autem paralogismi Platonis non sufficit distinctio dicta,
qualiter corpus divisibile est secundum quodcumque signum et qualiter indivisibile,
nisi etiam dicamus qualiter sive in quo tatet», Age., 125, 17—20.

73 «Dicit ergo Philosophus quod Democritus tatet paralogies, id est facit
paralogismum latentem; et ostendendum est quomodo lateat eius defectus», Tgc.,
339. «Dicit ergo quod Democritus latet, id est latenter, est paralogizans, sed nos
dicimus quomodo latet», ARgc., lOva.

74 Age., 125, 48-56.



28 Note sulla parafrasi del Degeneratione et corruptione

La polemica di Aristotele contro l'atomismo è dunque interpre-
tata da Alberto, almeno parzialmente, come una critica rivolta alle
convinzioni di Piatone, ritenuto sostenitore délia possibilità di una
divisione all'infinito del continuo, divisione che tuttavia si conclude
con l'ammissione di indivisibili come il punto. Si tratta di un'inter-
pretazione del testo di Aristotele che non trova riscontri nella tra-
dizione di commenta successiva — neppure in quella immediata di
Tommaso d'Aquino75 — e che si fonda su una netta disdnzione all'in-
terno dell'argomentazione contro l'atomismo di Aristotele. Alberto
attribuisce la tesi délia possibilità di una divisione all'infinito, non
solo in potenza ma anche in atto (e cioè l'argomentazione che

Aristotele attribuisce ai sostenitori dell'atomismo in De gen. I, 2,

316al5—23), al solo Piatone: «Democritus autem propriis et physich sermo-
nibus videtur facere persuasionem in eo quod ponit physica ex physicis
componi, et hoc erit manifestum procedentibus; habet enim quaestionem, si

quis ponat corpus esse magnitudinem omnino divisibilem, id est secundum
longum, latum et profundum divisibilem, et dicat possibile esse, quod
ipsum in omni sua dimensione dividatur, utrum aliquid sit post
divisionem remanens, quod etiam sic ejfugiat divisionem, quod ipsum
omnino secundum quantitatem sit indivisibile; hoc enim indivisibile
erit principium compositi divisibilis, sicut dicebat Plato. Voco autem
omnino divisibile quod dividi potest secundum omnem punctum,
quod essentialiter et potentialiter est in ipso, quia ita omnino divisibilem

dixit Plato magnitudinem»76.

75 Neppure il commento di Averroè puô essere considerato all'origine di questa
intepretazione; Averroè infatti si limita a giudicare di carattere matematico le argo-
mentazioni di Platone: «Plato enim dicebat superficies esse indivisibiles quia omnes
superficies dividuntur in triangulos, triangulus autem non dividitur in aliquam su-
perficiem sed in alios triangulos. Et mathematice sunt iste propositiones», ed.

FOBES-KURLAND, 15.
76 «Si enim omnino sic divisibile est et possibile est quod sic dividatur, tunc enim hoc

erit divisum simul secundum omne punctum, sive actu dividatur sive non. Cum dicatur
possibile in infinitum simul dividi, nihil sequitur impossibile, quia falso et non im-
possibili posito, quod accidit, est falsum et non impossibile. Si autem forte tu dicas

quod non simul secundum totum est divisibile ad infinita, sed potius successiva
divisione entis, ut scilicet prius secundum medium dividatur et postea residuum dividatur

iterum secundum medium in tanta divisione et sic in infinitum, videtur contra-
rium. Quia si secundum medium punctum est divisibile, cum una sit ratio de puncto,

qui est iuxta medium punctum, et de medio puncto et similiter de omnibus aliis

punctis, quae infinita sunt inter extrema in continuo, secundum infinita puncta
simul divisibile erit, et nihil erit impossibile ex hoc nascens per consecutionem, sive ilia
sint mille milia sive infinita, et erit simul in infinitum divisibile, quamvis nullus dividap



Note sulla parafrasi del De generations et corruptione 29

Non solo: Alberto sembra attribuire a Democrito l'argomento di
Aristotele contro l'atomismo, in risposta alle convinzioni platoniche:
«contra quae obicit Democritus; quoniam enim omnino, idest ubique in
omni puncto, tale est corpus, secundum Platonem dividatur. Quaero

ergo, quid erit relictum ex tali divisione? Aut erit dimensio aut non. Constat,
quod non est dimensio, quia relictum in divisione est terminus di-
visionis. Dimensio autem non terminât. divisionem, cum corpus
omnino et secundum omnem dimensionem divisibile esse supponatur. Si
autem non dimensio erit residuum, autpunctus erit residuus post
divisionem, quae puncta erunt sine dimensione. Si autem nihil erit residuum,

sed ex eis componitur corpus, quae residua sunt post divisionem,
ergo etiam corpus componitur ex nihilo»11.

La polemica antiatomista del De generatione è dunque presentata
da Alberto non tanto come una critica contro l'ammissione di in-
divisibili fisici (minima naturalia), quanto piuttosto contro quella di
indivisibili geometrici, e quindi come una polemica tra Piatone — che

ergo componitur ex infinitis indivisibilibus punctis. Haec igitur sunt quae faciunt
Piatoni dubitationem», Age., 121, 26-60. Avendo attribuito a Platone la tesi di una
infinita divisibilità in atto è comprensibile che Alberto attribuisca il paralogismo
dell'infinita indivisibilità in atto al solo Platone: «ad solutionem autem paralogismi
Platonis non sufficit distinctio dicta, qualiter corpus divisibile est secundum

quodcumque signum et qualiter indivisibile, nisi etiam dicamus, qualiter sive in quo
latet. Quoniam enim punctus non est puncto contiguus, tamen dicitur, quod magnitudo
undique est divisibilis. Est hoc aliqualiter verum de magnitudine et aliqualiter falsum est.

Tamen quando hoc ponit Plato, quod undique sit divisibilis, tunc videtur sibi, quod
undique et ubique in magnitudine punctus sit contiguus vel continuus puncto, et ideo
secundum eum necesse est dividere magnitudinem in nihil sive in puncta, ut diximus, eo
quod ipse ubique ponit punctum esse possibile accipi per divisionem, et ideo dicit
magnitudinem aut ex tactis punctis aut simpliciter ex punctis esse. Sed hoc est falsum»,
125, 17-31. Questo capitolo si conclude con l'ammissione dei minimi naturali, nella
quale risulta ancora chiaramente la contrapposizione tra Platone e Democrito: used

segregatio est in parva minima et congregatio ex minimis physici corporis secundum

quantitatem solum, ut dicit Democritus», 125, 53-56.
77 «Ergo etiam cum compositum materialiter sit componentia, omne compositum

erit nihil utique\ ergo nihil erit secundum rem, sed tantum apparens esse. Similiter autem si

dicatur punctus esse residuus divisioni; cum punctus non habeat quantitatem, ex ipso
non erit quantitas, ergo compositum non erit quantum. Quando enim puncta unita se

tangebant secundum Platonem et una dimensio materialiter erant, non faciebant totum

maius, sed potius partes quantitativae hoc faciunt. Si enim dividatur omne sive totum
in duo vel tria, tantum est totum simul, quantum illae partes divisae, et e converso.
Quapropter si omnes componantur puncti, si dicantur materiales esse ad totum con-
stituendum, non faäunt magnitudinem aliquam in toto, sicut nec in se habent; pars
enim materialis non dat toti maiorem magnitudinem, quam in se habet», Age., 122,
12-27.



30 Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione

sarebbe fautore di una divisibilità all'infinito in atto — e Democrito, il
cui indivisibilismo fisico si mostra in qualche modo in sintonia con
l'ipotesi di una divisibilità all'infinito del continuo solo in potenza.

Alberto esprime in modo chiaro la sua adesione alla dottrina dei
minima naturalia nelle parole iniziali della digressio del cap. 14, dedicata
a dis eu tere le cause della «deceptio Platonis», nella quale si tiene a

sottolineare anche l'impossibilità di una divisione all'infinito attuale

degli enti geometrici: «digressionem autem faciemus hic ad notitiam
dictorum et dicendorum considerando causam deceptionis Platonis.
Cum enim corpus dicitur esse divisibile in infinitum, non est hoc
verum de naturali corpore. Minimum enim in illo accipitur et est id
quod operationem corporis naturalis perficere potest, quia si divi-
datur, corrumpitur ab operatione et essentia, quia alterantibus resis-
tere non potest. Si ergo concedatur corpus dividi in infinitum et ex
infinitis componi, non erit conveniens, quod hoc verum sit de naturali

corpore. Amplius, cum de quantitate mathematica dicitur, quod
est divisibilis in infinitum, intelligitur hoc potentia, non actu.»78

78 «Est enim ipsa divisa actu inter duo media in puncto uno medio, ita quod
unum non accipiatur per aequidistantiam, sed secundum largam distantiam medii,
secundum quod medium est, quod est inter extrema; hoc enim medium est in

quanto potentia et fit actu, quando in ipso fit divisio. Quod autem dicit Plato, quod
eadem ratio fuit in illo puncto et de proximo sibi coniuncto, dicendum quod nullum
est proximum, quia non punctum, sed continuum coniunctum est illi», Age., 123,
48-53.


	Note sulla parafrasi del De generatione et corruptione di Alberto Magno

