Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

lustini Martyris Apologiae pro christianis. Edited by Miroslav Marcovich.
Berlin, New York: Walter de Gruyter 1994. 211 p. (Patristische Texte und
Studien 38). — Giustino: Apologie. Introduzione, traduzione, note e apparati di
Giuseppe Girgenti. Testo greco a fronte. Milano: Rusconi Libri 1995. 284 p.

Plus que jamais les ouvrages de saint Justin, philosophe et martyr, sont a
I’ordre du jour. Notre siécle qui, comme le sien, assiste 2 un dialogue animé et
fructueux entre le message chrétien et les cultures les plus diverses, surgies du
monde entier, ne se lasse point de les interroger, interpellé par son itinéraire phi-
losophique, du stoicisme a Platon, fasciné par sa confiance envers le Logos.

Les Apologies de Justin avaient donc leur place, aux c6tés des oeuvres
d’ Aristote et de Platon, d’ Augustin, Kant et Novalis, dans la collection Testi a
fronte, qui présente les textes majeurs des grands philosophes, de I’ Antiquité
a nos jours. Giuseppe Girgenti, qui vient de publier une excellente monogra-
phie sur notre auteur, intitulée Giustino Martire. Il primo cristiano platonico.
Vita e Pensiero, Milano 1995, s’est chargé de cette tache, difficile mais com-
bien gratifiante. Le texte grec (sans apparat critique) est celui d’A. Wartelle
pour les Apologies, de E.J. Goodspeed pour les sept premiers chapitres du Dia-
logue avec Tryphon, donnés en complément. Autant dire qu’il s’agit, en fait,
du texte qu’avait établi A.W.F. Blunt, dans son excellente édition des Apolo-
gies de Justin, publiée a Oxford en 1911, et largement utilisée aussi par Wartelle
pour I’apparat critique, 1’introduction et les notes. Introduction et notes con-
stituent une contribution personnelle et substantielle de la part de G. Girgenti,
qui ajoute un index des Mots-clefs et une bibliographie sélective. Dans
I’ensemble sa traduction est fidele, sans vaines fioritures; elle dépend souvent
de celle de Wartelle, mais 1’améliore notablement en de nombreux passages,
car G. Girgenti a tenu compte des observations faites 2 son propos par le re-
gretté J. Waszink. Qu’il suffise de signaler, entre autres, les corrections appor-
tées en 1,2,2:'5.1; 10,65 13.2; 16.4; 36,3; 44.1; S1,1; 52.1; 33,5 et 11; 54.4;
55,8; 60,10, 63,5; 66,2, 11,1,2; 6,3; 10,8.

Dans le compte-rendu détaillé que nous avons donné de l’ouvrage de
M. Marcovich dans la Revue des Sciences religieuses 71 (1997) 299-309,
nous avons souligné les qualités qui la recommandent: 1’excellente paraphrase
du traité de Justin; la netteté de 1’apparat critique; la richesse des notes en
données lexicographiques, citations ou allusions bibliques, passages paralleles
des auteurs chrétiens ou profanes, autant d’éléments qui font de I’ouvrage un
instrument des plus performant. On aura garde d’oublier I’élégance du volume
et sa parfaite maniabilité. Ceci dit, il nous sera permis de déplorer plusieurs
imperfections, dont nous laissons aux lecteurs le soin d’apprécier la gravité.
Alors qu’il tenait une occasion unique de rétablir la vérité du manuscrit,
M. Marcovich, a la suite de Dom Maran (1742) et de nombreux éditeurs de-
puis deux cents ans, abandonne sans raisons contraignantes, 1’ordre primitif et
déplace Apol. 11,8 en II,3. S’il opére généralement des choix judicieux parmi
les conjectures de ses devanciers, il est difficile d’admettre celles, fort nom-



446 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

breuses (plus de 80), qu’il avance de son propre chef, notamment en 1,7,5
(&pxodv, ovliiv); 19,2 (cdpatog); 21,2 (yevopévovg); 56,4 (&vlphrmv);
65,3 (mrothprar); I11,6,1 (t0d Ciiv); 7,1 (xail mepovevoBar). Par ailleurs, il est a
craindre que certaines corrections, plus ou moins drastiques, apportées au
texte, ne fassent pas I’'unanimité, notamment en I,1. Quant au parti-pris d’har-
moniser le texte biblique des Apologies avec la Septante, ne préjuge-t-il pas
des sources vétéro-testamentaires de Justin, ne rend-il pas impossible toute
Quellenforschung dans ce domaine? Méme remarque pour les citations du
Nouveau Testament, que I’on prétendrait ramener a un textus receptus.

CHARLES MUNIER

Anton Houtepen: God, een open vraag. Theologische perspectieven in een
cultuur van agnosme. Zoetermeer NL: Uitgeverij Meinema 1997. 416 Seiten

Der Schein triigt (aber eigentlich wissen es alle): Viele Stiddte und Landstriche
Europas und Amerikas, auch anderswo, scheinen zwar noch christlich geprigt:
Kirchen werden noch weitgehend der urspriinglichen Zweckbestimmung ent-
sprechend genutzt, Kirchenmidnner und immer mehr auch Kirchenfrauen sind
medienprdsent — aber die Praxis, die aktive Teilnahme am kirchlichen Leben,
ist tiberall galoppierend zuriickgegangen, und die innere Kirchlichkeit oder
gar Religiositit ist auch statistisch kaum zu erheben, ja, es herrscht ein weit-
verbreitetes Desinteresse an religiosen Fragen, oder kiirzer: an «Gott». Diesen
Zustand bezeichnet der holldndische Okumeniker Anton Houtepen in seinem
neuesten Buch «Gott, eine offene Frage» mit dem zugegebenermaBen neuen
Wort «Agnosmus». Das bisher iibliche «Agnostizismus» meint «systematisch
keine Kenntnis (von Gott) nehmen wollen», oft auch mit (guten) Griinden;
«Agnosmus» bedeutet trige «keine Kenntnis mehr haben» und dies auch gar
nicht bedauern. Ndherhin unterscheidet Houtepen einen trivialen (sozusagen
gedankenlosen) Agnosmus, einen aggressiven (nachtrigerischen) Agnosmus,
der oft einer Traumatisierung durch Angst- und Schuldkomplexe entspringt,
und einen rationalen Agnosmus (oder eben Agnostizismus) (53-81). Was soll
in einer solchen Situation noch «Gott»?

Anton Houtepen, Direktor des Interuniversitdaren Instituts fiir Missiologie
und Okumene und Professor fiir 6kumenische Theologie in Utrecht (Holland),
setzt sich dafiir ein, daB man von Gott ohne Anfiithrungszeichen und auch zu
ihm wieder sprechen kann. Er riickt aber dem modernen (oder gar postmoder-
nen) Menschen nicht mit herkdmmlichen Argumenten zu Leibe, er redet auch
nicht die oben skizzierte Situation weg. Im Gegenteil, er sieht, daB der ge-
genwirtige Stand der Gottesfrage nicht einfach zu bejammern und woméglich
zu iiberwinden ist — er 1dBt sich ja geschichtlich herleiten und soziologisch
verstehen —, sondern daB er Ausgangspunkt und gar «Milieu» ist, worin die
Frage nach Gott erneut gestellt werden kann. Allerdings, der Titel deutet es
an: Die Frage bleibt offen, sie wird nicht gleich in einer biindigen Antwort
abgeschlossen.

Die Frage ausschlieBlich rational angehen zu wollen, hat sich als ausweg-
los erwiesen. Es handelt sich unausweichlich um ein Geheimnis, das aber



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 447

nicht der Irrationalitdt, einem vagen Mystizismus und allerlei Esoterik ausge-
liefert sein darf. Ein Zugang zu ihm ist vielmehr das Ernstnehmen der Ge-
fihle, die in einer lebendigen Religion (Gottesbeziehung) zum Tragen kom-
men miiten: Verlangen, Vertrauen, Widerstand und Vergebung (126-152).
Die Auswahl scheint auf Anhieb etwas willkiirlich, doch setzt der Autor diese
vier Grundformen in eine einleuchtende Beziehung zur Einteilung des Thomas
von Aquin in Begehr- und Abwehrtrieb (concupiscibilis und irascibilis) (138);
hier hitte man vielleicht gerne die Dissertation von Stephanus Pfiirtner, Trieb-
leben und sittliche Vollendung, Freiburg Schweiz 1958, zitiert gesehen. Das
Verlangen, das Sich-Ausstrecken nach Gott, nach einem Umgreifenden, einem
tragenden Grund, einer Instanz, die letzte Fragen aufnimmt, ist auch heute
nicht ausgerdumt; das zwischenmenschlich erfahrbare Vertrauen ist nach wie
vor beste Voraussetzung fiir ein Vertrauensverhdltnis zum Transzendenten;
aber der Widerstand, ja die Revolte, gegen Unrecht, Leid, Krankheit, Tod,
Krieg usw. gehort genau so in die Gottesbeziehung (Hiob bleibt exemplarisch
fiir diesen Widerstand); Schuld, in die wir uns unvermeidlich verstricken und
die nicht einfach ungeschehen gemacht werden kann, ruft nach Vergebung.

In dieser Situation ist das christliche Bild des dreifaltigen Gottes durch-
aus nicht antiquiert: die Rede ist (in den Kap. 7-9) von Gott dem Hiiter (Va-
ter, Mutter, Hirt, Retter); von Jesus dem authentischen Boten Gottes, der sein
Reich ankiindigt und dafiir in den Tod geht und alles Leid und Tod vorauser-
lebt und aufnimmt (aber nicht wegnimmt); von der gdottlichen Energie, der
gottlichen Kraft, dem Heiligen Geist. Erstaunlich, wie lebendig diese Dreifal-
tigkeitstheologie bei Houtepen wirkt: keineswegs abstrakt-weltfern, sondern
lebensnah-konkret.

Dies alles ist uns in einer Erzéhlsituation iiberliefert, Sprache und andere
Zeichen vermitteln den Zugang zu diesem Gottesbild, zu diesem Gott (u. a.
379-385: «Einige Gedanken aus der theologischen Sprachtheorie»). Die ver-
mittelnden Zeichen, gleichsam eine Ikone (die Abbild eines Urbildes ist und
dieses wirksam reprédsentiert), verweisen iiber sich hinaus auf die dahinter
oder darin stehende Wirklichkeit. Angesichts dieser Sprachlichkeit wird der Dia-
log unverzichtbar. Uber den Menschen wird nicht einfach verfiigt, er wird ins
Gespriach und somit ernst genommen. Was das heifit fiir das Gesprédch inner-
halb einer Kirche, zwischen den Kirchen, zwischen den Religionen, liBt sich
leicht ermessen; dabei wird aber auch der Abstand deutlich, der zwischen An-
spruch und Wirklichkeit liegt.

Houtepen spricht immer wieder von den groBen Religionen, von den phi-
losophischen Systemen (besser: von ihren wichtigsten Vertretern, denn es geht
eher um ein Gespriach zwischen Menschen als zwischen Systemen), von den
Stromungen in der modernen Kultur oder in einzelnen Kirchen. Eindriicklich
ist das Arsenal von Gewihrsleuten, die er — oft ausfiihrlich - zitiert (dankbar
nimmt man das Personenregister entgegen), wobei auch die besondere Situa-
tion geistiger Auseinandersetzung im Medium einer «Kleinsprache», wie es
das Niederldndische ist, deutlich wird: Alles Wichtige wird hier iibersetzt, und
vieles dariiber hinaus wird von den polyglotten Holldndern und Flamen im
Original gelesen. Leider gilt das Umgekehrte nicht: von den vielen niederlén-



448 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

dischen Theologen, die Houtepen erwihnt, sind hierzulande nur Piet Schoo-
nenberg und Edward Schillebeeckx bekannt.

Zwischen den falschen Sicherheiten eines Fundamentalismus und der mii-
den Scheinfreiheit des Skeptizismus plddiert Houtepen fiir eine erneute Gott-
suche (besonders Kap. 11 und Epilog). Darum ist ihm der Weg so wichtig, der
gewil das Ziel nicht aus den Augen verliert, ja mit dem Ziel zusammenfallen
kann: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben» (378). Auf diesem Weg
findet sogar die mittelalterliche Lehre vom vierfachen Schriftsinn (388-394) -
eine vierfache Hermeneutik der menschlichen Existenz — wieder ihren Platz:
In der Erzdhlgemeinschaft (318), in der der Glaube weitergetragen wird, ste-
hen Ereignisse (I) im Zentrum, die uns zum Glauben (II) bringen, aus dem
heraus das Leben gestaltet werden muf (III), was alles einem Ziel zustrebt
(IV): Gotteserfahrung kommt uns zu durch Zeichen und Sprache (u. a. 381).
Aber es soll nicht nur Gott denkbar, sondern auch das Leben lebbar gemacht
werden (132f.). Gefordert ist daher im Dialog der Religionen und Kirchen
eine gewaltlose Kommunikationskultur (324). Einen Weg beschreiten, setzt
immer wieder eine Metanoia voraus. Das Erfassen des Endlichen setzt eigent-
lich einen Vorgriff auf das Denken des Unendlichen voraus; dieses liegt allem
Endlichen vorweg (340ff., im AnschluB3 an einen rehabilitierten Descartes).
Von daher ist auch eine Schopfungstheologie (wieder) sinnvoll (218-236); die
Welt wird einem rein niitzlichkeitsausgerichteten Zugriff entzogen und fiir an-
dere Werte als nur Zwecke freigestellt; der Mensch darin aber bekommt wie-
der einen zentralen Platz und wird nicht anderen Priferenzen geopfert
(Polemik gegen die Word-Perfect-Logistik 333f.!).

Immer wieder arbeitet Houtepen auch begriffsgeschichtlich, etwa wenn er
die Entgegensetzung von Offenbarung und Erfahrung als tiberfliissig entlarvt:
Offenbarung ist zunichst nicht ein Resultat, sondern ein Ereignis, Erfahrung
kann auch im religiosen Bereich geschehen (357-385). In einer Zeit, da so
viel Heiliges entschwunden ist, sucht Houtepen nach einem neuen Heiligen,
das er in sorgfiltiger Abgrenzung der Begriffe sacré und saint (im AnschluBl
an Levinas) und der griechischen Ausdriicke hieros, hagios, hosios herausar-
beitet, von dener der letzte die Erfahrung von Segen und Erwéhlung, das Ver-
schontsein, das Finden von Gliick und Erfiillung ausdriickt (163-177). Zu-
gleich ist aber auch die Aufgabe gestellt, diese Werte dem Mitmenschen, so-
weit es an uns liegt, zukommen zu lassen.

Angesichts dieser iiberzeugenden Synthese mdgen einige Bemerkungen
kleinlich wirken; aber es geht weniger um Kritik als um ein Weiterziehen
vorskizzierter Linien. Neben der mit Recht ins Zentrum geriickten Erzdhlge-
meinschaft und damit der Sprachtheologie vermit man eine ebenso zentrale
Herausstellung der Feiergemeinschaft, des Volkes Gottes, das sich, von Chri-
stus gerufen, zur Feier (Lob, Dank, Preis, Bitte) zusammenfindet im Gedenken
an Jesu Tod und Auferstehung — mit der anschlieBenden Sendung in die Welt.
Zwar wird mit Recht immer wieder das symbolische Universum beschworen
(u. a. 379ff.), es werden die Sakramente (wirksame Zeichen) herausgehoben
(u. a. 347ff.), doch wird der Kult als Verkiindigung zu wenig deutlich; ich
erinnere an die Theologischen Berichte VI (hrsg. von Joseph Pfammatter und
Franz Furger, 1977) mit dem Titel Kulte als Tridger der Verkiindigung. Dazu



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 449

gehorte auch eine wirklich nachvollziehbare Leibhaftigkeit des liturgischen
Geschehens, worin auch die personlich vollzogene Erneuerung des Bundes
zwischen Gott und Mensch thematisiert wiirde; doch hat A. Houtepen in sei-
ner Ekklesiologie Mensen van God, Een pleidooi voor de kerk, 1983 (engl.
People of God. A Plea for the Church, London, New York 1984) diesen Aspekt
beriicksichtigt.

A. Houtepen findet, der Sonnengesang des Franz von Assisi (auch Schop-
fungslied genannt) sei der heutigen okologischen Situation nicht mehr an-
gemessen, was natiirlich zutrifft. Aber da miiite man bedenken, dafl Franz ihn
inmitten von Leid und Schmerz gedichtet hat, ein Lob der Schopfung unter
Tréanen; und genau dieser Gesang hat einigen Franziskanern anfangs April
1945 Mut gegeben, als sie absurderweise von Buchenwald, dem sich schon die
Amerikaner ndherten, in wochenlanger komplizierter Eisenbahnreise, bei der
noch Hunderte umkamen, nach Dachau verlegt wurden. Einer der Betroffenen
schreibt: «Le Cantique du Soleil, de Francois d’Assise, n’est pas seulement
I’expression d’une émotion esthétique, ou esthético-religieuse, devant le spec-
tacle de la nature, mais le langage d’une expérience qui se déroule dans la nuit
de I’ame» (Eloi Leclerc, Le Cantique des Créatures ou les symboles de [’'union.
Une analyse de saint Francgois d’ Assise, Paris 1970, 261).

Auch wird jeder Leser den einen oder andern Theologen oder Philosophen
unter den Gewihrsleuten vermissen, der Rezensent etwa Hans Urs von Baltha-
sar, der z. T. die gleichen Themen unter anderem Gesichtswinkel angeschnit-
ten hat; ich erinnere nur an Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien,
Miinchen 1956), von der groBen Trilogie (Herrlichkeit — Theodramatik — Theo-
logik, 11 Bdnde in 15 Teilen + Epilogband, 1961-1987) ganz zu schweigen.
Doch soll dieser Autor in dem Buch, das A. Houtepen gerade verfaBit (eine
Theologische Anthropologie), zu Worte kommen. Bei der iiberzeugenden Ak-
tualisierung des vierfachen Schriftsinns (388-394) wire ein Hinweis auf Henri
de Lubac, Exégéese médiévale. Les quatre sens de I’Ecriture, 2 Teile in 4 Bén-
den, Paris 1959-64 denkbar gewesen.

Uneingeschrinkt aber stimmt man dem Autor zu, wenn er fiir eine Theo-
logie der Hoffnung plédiert, die nicht Richter iiber den Menschen ist, sondern
Fiirsprecher fiir ihn (300). Er arbeitet die Frage nach Gott so weit auf, daB sie
von einer (erkenntnistheoretischen) Hypothese iiber «Gott» zu einer (doxolo-
gischen) Apotheose von und zu Gott werden kann (385-398). Das Buch unter-
schldgt die weiterbestehenden Aporien nicht, zeigt aber Auswege daraus und
macht Mut zum Weiterdenken und -gehen (Epilog). Da das Buch im Dialog
mit dem Glauben vollig fernstehenden Studenten erarbeitet worden ist, konnte
es ihm eine Resonanz in diesen Kreisen sichern und auch bei jenen, die den
Glauben zu bezeugen und anderen ndherzu bringen haben.

Iso BAUMER



450 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz, im Auftrag eines Arbeitskreises
herausgegeben von Lukas Vischer, Lukas Schenker und Rudolf Dellsperger.
Freiburg Schweiz: Paulusverlag, Basel: Friedrich Reinhardt Verlag 1994,
374 S., zahlreiche Abbildungen.

Die im Spitherbst 1994 erschienene Okumenische Kirchengeschichte der
Schweiz wird im ndchsten Jahr nach dem Ausverkauf der Erstauflage von 3000
Exemplaren in einer Zweitauflage vorgelegt werden. Bereits diese Verkaufs-
zahl macht deutlich, daB es sich beim hier zu rezensierenden Buch um eine
besondere Publikation handelt, denn im allgemeinen ist das Interesse fiir Kir-
chengeschichte selbst in theologischen und kirchlichen Fachkreisen (leider)
eher gering.

Die Herausgeber wagen mit dem reich bebilderten und schon ausgestatte-
ten Buch den Versuch, «die Geschichte der Kirche und des christlichen Glau-
bens in der Schweiz nicht nach Konfessionen getrennt, sondern gemeinsam
darzustellen.» Damit sollte ein Bild gezeichnet werden, «das von Christen al-
ler Konfessionen anerkannt werden kann» (S. 13). Die Herausgeber definier-
ten dabei den Begriff «Okumene» nicht genau, sondern sie wihlten einen
pragmatischen Ansatz: Die Arbeit wurde auf die 38 Mitglieder der Arbeits-
gemeinschaft fiir eine Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz verteilt,
fir jede Epoche wurden konfessionell gemischte Untergruppen gebildet und
jeweils gegengelesen, so daB sich das vorliegende Buch als Gemeinschafts-
werk versteht. Die Herausgeber sind sich bewuBt, daB ein solches Vorgehen
auch Nachteile mit sich bringt, das Buch ein Mosaik bleibt und in den einzel-
nen Aufsidtzen unterschiedliche Ansédtze aufscheinen. Es wird nicht verneint,
daB die Realitit der Trennung widergespiegelt wird; «Okumenisch» im Titel
weist vielmehr darauf hin, daB die Geschichte der getrennten Kirchen «in
okumenischer Perspektive» dargestellt wird: nicht aus verhirteten Positionen,
sondern mit Verstidndnis fiir die jeweils andere Konfession und in niichterner
Betrachtung der Gegensitze.

Es ist zweifellos kein Zufall, daB die vorliegende Okumenische Kirchen-
geschichte der Schweiz gerade in unserem Land geschrieben und veroffent-
licht wurde: Die Schweiz war und ist bis heute so stark durch die Glaubens-
spaltung geprigt, daB es naheliegend ist und es ihr auch zur Ehre gereicht, als
erstes Land eine 6kumenische Kirchengeschichte vorzulegen. Denn seit Mitte
des 20. Jahrhunderts war es ein groBes Anliegen bedeutender Schweizer
Theologen der katholischen und der reformierten Konfession — wie etwa Hans
Urs von Balthasar, Otto Karrer, Karl Barth und Oscar Cullmann -, Briicken
zur anderen Konfession zu schlagen; es wurde immer deutlicher, daB das Ge-
meinsame des Glaubens letztlich gréBer und wichtiger ist als das Unterschei-
dende. Das vorliegende Buch ist nun ein beredter Ausdruck dieses Briicken-
schlages, ohne daB in historisch unkritischer Weise «irenisiert» oder das je-
weilige konfessionelle Anliegen diffamiert wiirde.

Das Buch gliedert sich in drei etwa gleich groBe Teile: 1. Anfinge und
Mittelalter (S. 15-100), 2. Reformation und katholische Reform bis zur Auf-
kliarung (S. 101-206), 3. Neuzeit (von 1800 bis zur Gegenwart, S. 207-314).
Den einzelnen Teilen sind jeweils in hervorragender Qualitit gedruckte Farb-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 451

abbildungen beigegeben, die eine sehr schéne Ergdnzung und Vertiefung des
Textes darstellen.

Die bisherigen Darstellungen der Antike und des Mittelalters wurden je
nach Konfession verschieden gedeutet. Wiahrend die katholische Geschichts-
schreibung eher die Kontinuitédt betonte und die ersten Jahrhunderte des Chri-
stentums als «eigene» Geschichte vereinnahmte, betonte die reformierte Hi-
storiographie bis anhin die Diskontinuitdt zwischen dem «finsteren» Mittelal-
ter und der Reformationszeit. Der vorliegende erste Teil zeigt auf, daB beide
Positionen zu relativieren sind, wobei jedoch auch vorhandene Briiche vor der
Reformation deutlicher zu erwidhnen wiren. Ob die Uberlieferungen iiber die
ersten Christen in der Schweiz nicht allzu eilfertig als Legenden abgetan wer-
den, wire nicht zuletzt aufgrund neuerer archiéologischer Erkenntnisse etwas
deutlicher zu hinterfragen.

Der zweite Teil ist meines Erachtens besonders interessant. Dies nicht nur,
weil ein Jesuit die Ziircher Reformation beschreibt, sondern weil das ganze
Kapitel sich durch eine konzise und lebendige Darstellung auszeichnet, die
diesen Teil zu einem «piece de résistance» des ganzen Buches macht: Es wird
ein ausgezeichneter Einblick in die fiir die Schweizer Geschichte so wichtige
Epoche gegeben. DaB die zweite Hélfte des 17. und das 18. Jahrhundert rela-
tiv kurz abgehandelt werden, kann den Verfassern nicht zum Vorwurf gemacht
werden; hier weist die Schweizer (Kirchen-) Geschichte generell enorme
Forschungsliicken auf, obwohl die Quellenlage gut ist und es mehr als genii-
gend interessante Fragestellungen gibt.

Der dritte Teil schlieBlich fiihrt von 1800 bis in die Gegenwart — iibrigens
unter Einbezug der Geschichte der Juden in der Schweiz. Er gewédhrt einen
guten Einblick in die konfessionelle Problematik des 19. Jahrhunderts, das mit
den Auseinandersetzungen zwischen Liberal-Radikalen und Konservativen
und dem Kulturkampf, der zeitlich nicht nur auf die Ereignisse der 1870er
Jahre beschrankt werden kann, sondern seit den 1830er Jahre schwelte, zur
bestimmenden Epoche fiir die Kirchengeschichte unseres Jahrhunderts wurde
— wohl mehr als die Reformation im 16. Jahrhundert. Eine niichterne Betrach-
tung macht dabei deutlich, daB der Kulturkampf, der zu wesentlichen Teilen
ein innerkatholisches Phidnomen war, nur hochst bedingt als Auseinanderset-
zung zwischen den Konfessionen gedeutet werden kann. Die Darstellung des
19. Jahrhunderts macht besonders deutlich, daBl die Parteiungen innerhalb der
gleichen Konfession das groBe Problem waren, nicht aber Zwistigkeiten unter
den Konfessionen. Der sich nach dem Ersten Vatikanum von der katholischen
Kirche abspaltenden altkatholischen Kirche gelang es trotz massiver infra-
struktureller Unterstiitzung durch maBgebende politische Kreise nicht, sich
mittels einer Massenbewegung umfassend zu konsolidieren, sondern blieb
weitgehend eine Angelegenheit liberaler Katholiken der Fiihrungsschicht.

Spannend dargestellt ist die Beschéftigung der einzelnen Konfessionen
mit der sozialen Frage, so etwa die Bedeutung der «Union de Fribourg» im Zu-
sammenhang mit der ersten pédpstlichen Enzyklika Rerum novarum (von Leo
XIII.) zu dieser brisanten und im Bereich der katholischen Kirche auf die
lange Bank geschobenen Frage. Die Rolle der Kirchen in den beiden Welt-
kriegen wird nur kurz geschildert, was auf groBe Forschungsliicken in diesen



452 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Bereichen hinweist. Die Diskussion um das Schicksal der Juden in der Schweiz
des Zweiten Weltkrieges fiihrt hoffentlich dazu, sich vermehrt und in ausge-
wogener Form auch mit diesem wichtigen Zeitabschnitt auseinanderzusetzen.

Die Schilderung und Bewertung der kirchlichen Ereignisse in der Schweiz
nach 1945 kann erwartungsgemiB nicht mehr als eine erste grobe Bilanz sein,
da der objektivierende Abstand dazu noch nicht gegeben ist und viele Quellen
noch nicht einsehbar sind. Der letzte Abschnitt macht aber deutlich, vor wel-
chen intrakonfessionellen Spannungen und 6kumenischen wie gesellschaftli-
chen Herausforderungen die Kirchen in der Schweiz heute stehen.

Die Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz bildet in mehrfacher
Hinsicht einen Meilenstein. Die in der Schweiz sowohl an den theologischen
Fakultiten wie auch in der breiten, kirchlich interessierten Offentlichkeit eher
stiefmiitterlich behandelte Kirchengeschichte erfiahrt durch die nach einem
neuartigen Konzept erarbeitete Verdffentlichung zweifellos wieder vermehrt
Beachtung. Dazu tragen der giinstige Verkaufspreis und die hervorragende Il-
lustrierung wesentlich bei. Es wird aus dem ganzen Buch aber auch deutlich
spiirbar, mit welch gegenseitiger Hochachtung die Autoren den Dialog gesucht
und gefunden haben. Es ist zu hoffen, daB dieser Versuch auf breiterer Ebene
an der kirchlichen Basis Widerhall findet, das 6ékumenische Gespriach vertieft
und alle Moglichkeiten ausgenutzt werden, die uns offenstehen. Gegen die ge-
fihrlichen Stimmen, die in der Okumene Stagnation, ja Riickschritte festzu-
stellen glauben, weist Johannes Paul II. in seiner offenherzigen Enzyklika Ut
unum sint darauf hin, daB schon viel Positives geschehen ist, aber in dringlicher
Weise die 6kumenischen Bemiihungen fortzusetzen sind. Die vorliegende Oku-
menische Kirchengeschichte ist dazu ein duBlerst wertvoller Beitrag.

Sie ist aber auch fiir die Kirchengeschichte an sich ein Meilenstein, der
uns eine wertvolle Bestandesaufnahme erlaubt. Hier sei besonders auf den Ab-
schnitt «Forschungsgeschichte und Literatur» am Schluf8 des Buches verwie-
sen, womit indirekt angezeigt wird, dal eine Intensivierung der Forschung an-
gestrebt wird. Wie bereits angedeutet, wurden die Liicken in der Forschung
deutlich. Neben den kaum bearbeiteten Epochen des Barocks und der Aufkla-
rung ist besonders auf das 19. und 20. Jahrhundert hinzuweisen, in denen die
Bearbeitung theologiegeschichtlicher Aspekte vordringlich ist. So ist die Ge-
schichte des «Ghetto-Katholizismus» ohne Einbezug der noch nicht geniigend
erforschten Verdnderungen bei der Rekrutierung und Ausbildung des katholi-
schen Klerus in der Mitte des 19. Jahrhunderts und ohne Beriicksichtigung der
Paradigmenwechsel in der Theologie nur bedingt erkldrbar, wobei der katholi-
sche Block zweifellos heterogener war, als wir heute annehmen. Eine breiter-
flachige Erforschung des konfessionellen Erziehungswesens, des unermeBli-
chen und unersetzlichen Beitrages der Frauen und der Frauenkongregationen
in Erziehung und Caritas, des Missionswesens und anderen, bisher kaum er-
forschten Gebieten kirchlicher Tatigkeit wiirde unseren Kenntnisstand we-
sentlich erweitern und wahrscheinlich ein neues Licht auf die Rolle der Kir-
chen und der Gldubigen in der Schweiz werfen. Nicht zu vergessen ist die
Rolle der bisher weitgehend ausgeblendeten liberal-radikalen Katholiken. Bei
der Darstellung des Katholizismus der ersten Hélfte des 20. Jahrhunderts miif3-
te besonders die kulturelle Dimension des christlichen Glaubens mehr betont



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 453

werden, was sich besonders in der liturgischen Kunst und im Kirchenbau aus-
driickte. Welches war — iiber eine Faktenaufzdhlung hinausgehend - die
Gestalt des damaligen Schweizer Katholizismus, der wertvolle AnstoBe fiir das
Zweite Vatikanum gab?

Erfreulicherweise sind nach Veroffentlichung der hier besprochenen
Erstauflage einige kirchengeschichtliche Untersuchungen erschienen, deren
Resultate — so ist zu hoffen — in der anstehenden Zweitauflage der Okumeni-
schen Kirchengeschichte beriicksichtigt werden, so etwa weitere Bénde des
Standardwerks Helvetia Sacra, Peter Jaggis wichtige Untersuchungen zum Kle-
rus und religiosen Leben in Estavayer, Murten und Romont im Spdtmittelalter
(worin nachgewiesen wird, daB die vorreformatorische Zeit bisher eine zu
negative Einschiatzung erfahren hat; Einsiedeln 1994), auBlerdem die soeben
erschienene Abhandlung tiber Die Luzerner Nuntiatur 15861873 (Luzern/Stutt-
gart 1997) und der Sammelband Die Basler Bischofe 1794-1995 (Fribourg
21996). Besonders hingewiesen sei auf die Storia religiosa della Svizzera, die
1996 in Mailand erschienen ist und eine interessante Aufsatzsammlung iiber
das Verhiltnis der Schweiz zu den Pépsten und der romischen Kurie vorlegt.
Zwei Bicher seien noch hervorgehoben, die in der Bibliographie der
Okumenischen Kirchengeschichte leider nicht aufgefiihrt sind, ndmlich auf
Josef Siegwarts Darstellung Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften
in der deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160 (Fribourg 1962)
und das dreibdndige Standardwerk von Giacomo Martina iiber Pio IX (Rom
1974-1990), worin auch der Schweiz der Kulturkampfzeit breiter Raum ge-
geben wird.

Diese wenigen Ausfiihrungen zeigen zur Geniige auf, wie wichtig und
verdienstvoll die Okumenische Kirchengeschichte der Schweiz ist. Es ist des-
halb der in absehbarer Zeit erscheinenden Neuauflage wiederum ein grofer
Erfolg zu wiinschen, verbunden mit der Hoffnung, da8 die Kirchen sich immer
mehr auf ihre Geschichte besinnen, um sich dadurch mit umso wacherem Be-
wuftsein den Aufgaben der Gegenwart zu stellen.

URBAN FINK

Otfried Hoffe: Aristoteles. Miinchen: C.H. Beck 1996, 315 S. (Beck’sche
Reihe Denker 535). — Ders.: Praktische Philosophie. Das Modell des Aristote-
les (1. Aufl. Miinchen: Anton Pustet 1971), 2. durchgs. Aufl. Berlin: Akade-
mie-Verlag GmbH, 1996, 191 S.

In der Beck’schen Reihe «Denker» erscheinen in regelmiBigen Abstinden
Monographien iiber die groBen Denker der westlichen Hemisphére. Die Antike
ist bisher durch Werke iiber die Skeptiker (F. Ricken), Augustin (Ch. Horn),
Epikur (M. Hossenfelder) und Sokrates (G. Figal) vertreten. Nun liegt der
Band Aristoteles vor, von Otfried Hoffe verfaB8t, der zugleich Herausgeber der
Reihe ist.

Wie in der gleichfalls von Hoffe edierten Reihe «Klassiker der Philoso-
phie» im gleichen Verlag geht es in dieser Reihe um eine verldBliche und gut



454 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

lesbare Darstellung der groen Philosophen, die sich, iiber die studentischen
Leser hinaus, an ein breites, gebildetes Publikum wendet.

Der Band erfiillt diese Aufgabe in vorziiglicher Weise und bietet auch
dem Fachgelehrten vielfache Anregungen. Diesen doppelten Effekt erreicht
das Werk durch die vom Verfasser gewdhlte Perspektive. Die einleitende Per-
son- und Werkbeschreibung (Kapitel 1: «Der Philosoph») gipfelt in einem Ab-
schnitt, der Aristoteles als Universalgelehrten charakterisiert (28-35). In die-
sem Zusammenhang beantwortet Hoffe die zentrale Frage nach dem Sinn einer
erneuten Beschéftigung mit dem Stagiriten auf doppelte Weise. Es geht ihm,
um ein Wort Wolfgang Wielands abzuwandeln, sowohl darum, aus wie darum,
iiber Aristoteles Wahrheit zu gewinnen; denn es handelt sich bei Aristoteles
einerseits um einen «beispielgebenden, paradigmatischen Denker», der «me-
thodische Souveranitdt mit spekulativer Kraft und beides mit intellektueller
Offenheit» verbindet (21); zum anderen bilden «nicht wenige seiner Begriffe
iber viele Jahrhunderte oft bis heute ein wichtiges Hilfsmittel der Weltorien-
tierung» (21). M. a. W.: Philosophie, als Weltorientierung verstanden, findet
in Aristoteles einen Denker, auf dessen Schultern noch das heutige Denken
steht und der auch kiinftiger philosophischer Praxis als Beispiel dienen kann.

Die Darstellung der Philosophie des Stagiriten folgt dann in der Tat die-
sem methodischen Prinzip, die doppelte Aktualitdt des Stagiriten einleuchtend
zu machen. Sie gliedert sich in drei Hauptabschnitte, die der durch die Stoiker
klassisch gewordenen Einteilung der Philosophie in Logik und Wissenschafts-
theorie, Physik und Ethik folgt. Das zweite Kapitel behandelt «Wissen und
Wissenschaft», das dritte «Physik und Metaphysik», das vierte «Ethik und Po-
litik». Das fiinfte und letzte Kapitel zeichnet eine kurze Wirkungsgeschichte
nach, die von der aristotelischen Schule bis zur sprachanalytischen Rehabili-
tierung des «good old fashioned Aristotelian essentialism» (286) reicht.

Die drei genannten Hauptabschnitte (die Kapitel 2-4) prisentieren das
aristotelische Denken, wobei gleichzeitig auf die entscheidenden Textpassa-
gen und ihre Parallelen im corpus aristotelicum verwiesen und der heutige
Stand der Forschung diskutiert wird, den Héffe souveridn iiberblickt und aus
dem er in seiner Bibliographie eine weise Auswahl vorschlédgt. Dennoch zeich-
net der Verfasser ein Aristoteles-Bild, das einem engen Umgang mit den Schrif-
ten des Stagiriten entspringt und daher sehr personliche Akzente setzt. Inso-
fern diese Akzente der Feder eines in den Gegenwartsproblemen engagierten
Philosophen entstammen, kann man das kleine Werk durchaus als reprisen-
tativ fiir die Aristoteles-Rezeption am Ende unseres zweiten Jahrtausend
ansehen.

Wissen und Wissenschaft sind, wie Hoffe ausfiihrlich nachweist, fiir Ari-
stoteles eigene philosophische Themen (gegen die Vorstellung ihrer nur in-
strumentalen Bedeutung als «Organon»). Unterstrichen wird zu Recht die «epi-
stemische Toleranz», die, parallel zu Hegel, auch vorphilosophisches Wissen
gelten 14Bt und den «Reichtum der epistemischen Moglichkeiten ausbreitet»
(41). Der Verfasser verweist auf die Verankerung der Wissenschaftslehre in
der aristotelischen Anthropologie am Anfang der Metaphysik (41): «Alle
Menschen streben nach Wissen von Natur aus» (MPh 1, 980 a). Hoffe selber
entwickelt die epistemischen Mdoglichkeiten im Abschnitt 2.4 (45ff.) als For-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 455

men der Rationalitdt und begreift darunter Syllogistik, Dialektik, Rhetorik und
Poetik. Dies leuchtet fiir die ersten drei Formen ein, weniger fiir die Poetik,
deren eigene Rationalitdt unscharf bleibt.

Die Darstellung der Wissenschaftstheorie, die weitgehend Detel folgt,
zeichnet sich durch Klarheit aus (72-90); sie wird durch ein Kapitel zur Me-
thode erginzt, das die Methodenvielfalt — Phinomentreue, Beachtung der Wis-
senstradition, denkerisches Auffinden der Probleme und Sprachanalyse — des
Stagiriten zur Geltung bringt.

Gegen die Replatonisierung des Stagiriten als Theologen stellt Hoffe den
Naturforscher in den Vordergrund (100-139). Nach ihm bildet vor allem die
rein theoretische Behandlung der Natur den Unterschied zur modernen Na-
turwissenschaft (102), und nicht, wie es wohl im Blick auf die theoretische
Physik richtiger ist, der Verzicht auf die Mathematisierung der Natur, die be-
reits Plato im Timaios vorgeschlagen hatte. Die Darstellung des «Biologen»
und Psychologen (123-139) geht von der modernen Einteilung der Natur in
organische und anorganische aus und 14Bt unerwihnt, daB eine solche bei
Aristoteles durchaus fehlt; die Natur von der Astrophysik bis zur Beschrei-
bung der Ameise ist Sache des physikos mit der fiir Aristoteles entscheidenden
Unterteilung in supra-und sublunare Welt.

Das klassische Problem, was denn der Gegenstand der aristotelischen
Metaphysik sei, wird von Hoffe dadurch entschirft, daBl er einerseits drei Ge-
genstinde in der Metaphysik unterscheidet, d. i. Axiomatik, Theologie und
Ontologie, andererseits aber eine gleichméBige Behandlung der Gegenstinde
erkennt, die aus der Metaphysik, ungeachtet der Gegenstinde, eine Fundamen-
talphilosophie macht. Sie konstituiert sich durch die vier Merkmale der «Ge-
nauigkeit, Universalitdt, Hoherstufigkeit bei Anerkennung anderen Wissens
und existentieller Bedeutung» (148-150).

Die Theologie wird als wirkliche Meta-Physik, als Komplementirtheorie
der Physik interpretiert (150-161). Das zweite klassische Problem der Meta-
physik, diese als Ontologie verstanden, ist die Frage nach dem Wesen der
ovoia. Hoffe (173f.) schlieBt sich der Deutung Rapps an («Allgemeines kon-
kret». Philosophisches Jahrbuch 102 [1995] 83-100), dergemil die Metaphy-
sik gegeniiber der Kategorienschrift eine Prézisierung und nicht etwa eine
Veridnderung bedeutet. Der Reziprozitdt von Sprache und Sein im aristoteli-
schen Denken trigt Hoffe durch einen kurzen Abschnitt liber Aristoteles’
Sprachphilosophie im AnschluB} an die Ontologie Rechnung (179-183).

Im dritten Hauptteil (184-262) greift Hoffe auf seine nun wieder in einer
zweiten Auflage zugénglichen Dissertation Praktische Philosophie. Das Mo-
dell des Aristoteles (1971, jetzt Akademie-Verlag, Berlin 1996) und weitere
eigene Arbeiten zur Ethik zuriick.

Die Darstellung der Ethik im Aristotelesbuch folgt in ihrem ersten Teil
(185-212) den Hauptthesen der Dissertation. Hier wie dort geht es darum, den
Modellcharakter der aristotelischen Ethik herauszuarbeiten; in der Disserta-
tion war die Zielscheibe die sprachanalytische Ethik, in der neuen Darstellung
werden andere aktuelle Ethiken wie etwa kultur- und epochenspezifische
Ethiken der universalistischen des Aristoteles gegeniibergestellt (220, 236).
Ungeachtet des Wechsels der Adressaten macht Hoffe den paradigmatischen



456 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Charakter der Ethik in beiden Darstellungen von zwei Kriterien abhingig:
1. Die aristotelische Ethik ist eine Wissenschaft der Praxis (Prakt. Phil. 39-
100, Arist. 185-191); 2. Sie kann dies allein als Grundriwissenschaft sein,
die auf eine Theorie des sittlichen Handelns hinauslduft (Prakt. Phil. 101-180;
Arist. 192-212).

Beide Aspekte betreffen Form und Struktur der Ethik, die somit das
Hauptthema der Dissertation bildete; sie entwickelt diese Aspekte mit Hilfe
der aristotelischen Texte ausfiihrlich und macht sie an Interpretationen fest,
die auch heute mit Gewinn zu lesen sind. In der neuen, knapperen Darstellung
des Aristotelesbuches kommt eine Diskussion der Inhalte hinzu. Diese beste-
hen wesentlich in der Theorie des Gliicks, der Tugenden inklusive der Gerech-
tigkeit und der politischen Anthropologie und der Staatsformenlehre in der
«Politik». Im einzelnen insistiert der Verfasser auf dem universalistischen
Charakter der Theorie des Gliicks, die die Selbstverwirklichung des Menschen
beinhaltet (220). Hierin erreicht der Mensch eine iiberpolitische, nicht aufler-
politische Existenz (234). Hoffe vertritt damit entschieden einen inklusiven
Gliicksbegriff.

Wihrend es dem Verfasser bis hierher durchaus gelingt, ein aktuelles In-
teresse aristotelischer Theoreme sichtbar zu machen, stellt die Staatsformen-
lehre bzw. die politische Theorie insgesamt — von der politischen Anthropo-
logie abgesehen (235-248) — sein Verfahren der Reaktualisierung durchaus in
Frage, ist doch die Mehrzahl ihrer Probleme an die kontingenten historischen
Bedingungen der griechischen Staatenwelt gekniipft. Hoffe macht sich selber
diesen Einwand beziiglich des aristotelischen Staatsideales (259), glaubt ihn
aber entkriften zu kénnen. An diesem Punkt zeigt sich jedoch deutlich die
Grenze des gewihlten Standpunktes: In Hoffes Darstellung gewinnt Aristote-
les eine solche Modernitat und Vertrautheit, daB die Frage notwendig auftau-
chen muB, ob denn das, was seit Aristoteles philosophisch und wissenschaft-
lich geschehen ist, unbeachtet bleiben kann, um die Gedanken des Stagiritien
addquat zu beurteilen. Dazu gehdrte auch, die Fremdheit und Andersartigkeit
des Stagiriten mindestens zu erwihnen. Zwei Beispiele: 1. Die aristotelische
Politik steht vor der Entwicklung des modernen Souverdnititsbegriffs, der
ohne die christlich-platonische Tradition undenkbar ist. Die aristotelische
Politik geht daher von grundsitzlich anderen Fragestellungen aus als die mo-
derne Politiktheorie; so taucht etwa das Problem, wie die Macht des Souverin
mit der Freiheit des Untertan zu vereinbaren ist, nicht auf; ebensowenig ist die
Trennung von Staat und Gesellschaft vollzogen noch, im Rahmen der griechi-
schen Polis, denkbar. 2. Die aristotelische Natur kennt keinen Demiurgen oder
Schopfer, von dem die Natur dank ihrer mathematischen Strukturen zeugt. Sie
weill nichts um die Einheit der Naturgesetze in Makro- und Mikrokosmos.
Auch hier hat die christlich-platonische Tradition neue Grundlagen geschaf-
fen, die von Aristoteles her undenkbar waren.

Es ist Hoffe vollauf gelungen, den Reichtum, die Schirfe und Differen-
ziertheit des aristotelischen Denkens herauszustellen; sein Aristotelesbild ge-
rdt aber in Gefahr, zur Hagiographie zu werden, da nicht ausreichend deutlich
wird, wo die Grenzen der aristotelischen Philosophie liegen, noch, daB auf der
Grundlage dieses Denkens und oft gegen es weiter und anders gearbeitet wor-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 457

den ist. Wie seine scharfe Plato-Kritik bezeugt, ist Aristoteles auch ein Den-
ker, der Entscheidungen getroffen und fest umrissene Positionen verteidigt
hat. Das ist der Grund, daB8 das moderne Denken nicht nur auf den Schultern
des Stagiriten steht, sondern sich im Streit mit ihm herausgebildet hat.

ADA NESCHKE

Tilman Ramelow: Gott, Freiheit, Weltenwahl. Der Ursprung des Begriffes der
besten aller moglichen Welten in der Metaphysik der Willensfreiheit zwischen
A. Perez S.J. (1599-1649) und G.W. Leibniz (1646-1716). Leiden: E.J. Brill
1997. 500 S. (Brill’s Studies in Intellectual History 72)

Anzuzeigen ist eine in Miinchen bei Robert Spaemann entstandene Disserta-
tion, eine Pionierleistung in der philosophiehistorischen ErschlieBung des 17.
Jahrhunderts.

Ramelow prisentiert uns in dem Spanier Antonio Perez einen Protagoni-
sten des fiir das 17. Jahrhundert typischen Experiments, Ontologie zu treiben,
aber nicht mehr auf der Basis des Aristoteles, sondern des Augustin. «In der
Metaphysik Augustin am allerndchsten gekommen» zu sein, wie Perez dem
Salmantiner Benito de Robles (1571-1616) nachriithmt, das hieB, die aristote-
lische Dingontologie durch etwas iiberboten zu haben, was man damals das
Ens supernaturale nannte. Vielleicht am treffendsten wiirde es als «Ontologie
des Ereignisses» iibersetzt. Ramelow spricht von der «Metaphysik der Wil-
lensfreiheit», wogegen nichts einzuwenden ist, sofern man dabei nicht nur
oder auch nur in erster Linie an die menschliche Willensfreiheit denkt. Es
geht nicht um Anthropologie, sondern um Theologie. Die Interaktion zwi-
schen dem gottlichen und dem menschlichen freien Willen ist das Thema. Die
von den Jesuiten kultivierte Scientia Media, Gottes Wissen um die futura
contingentia conditionata, sorgt fiir das setting, wenn auch nicht mehr auto-
matisch fiir die Losung aller Probleme: Bei Perez ist die concordia liberi arbi-
trii cum scientia media inzwischen selber zum Problem geworden (S. 263).
Gott «nicht als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt» zu denken: Hegels
beriihmte Forderung bringt jedenfalls nachtriglich nur auf den Begriff, was im
Zeitalter des Gnadenstreits spekulativ geschehen war. «Theologie» im 17.
Jahrhundert ist die Durchfiihrung des programmatischen Gedankens des Duns
Scotus, daB nicht nur das Reich der notwendigen Wahrheiten im Satz vom
Widerspruch, sondern auch das Reich der Tatsachenwahrheiten (veritates con-
tingentes) ein Prinzip hat. Die erste kontingente Wahrheit «Der Wille will»
(voluntas vult) verankert es in Gott.

So wie auch Leibniz’ Theodizee in dieses setting gehort, mit dem Theolo-
gumenon von der Wahl der besten aller moglichen Welten, ist Perez ihre di-
rekte Vorlage. Leibniz hat ihn, wissen wir aus dem Briefwechsel mit Des Bos-
ses, studiert und geschédtzt. Um Perez und seine theologische Lehrtitigkeit am
Collegio Romano (1642-48) herum gruppiert sich eine ganze Schulrichtung
(Martin de Esparza, Pietro Sforza Pallavicino, Tirso Gonzédlez de Santalla,
Silvestro Mauro, Gilles d’Estrix u. a.), die Leibniz ebenfalls gut kannte. Die
handlungsmetaphysische Spekulation sowohl dieser Gruppe als auch die ihrer



458 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Gegner (Rodrigo de Arriaga, Bernardo Aldrete, Sebastidn Izquierdo, Thomas
Compton-Carleton u. a.) hat Ramelow fiir sein Thema synoptisch aufgearbei-
tet. Erst so entsteht ein geniigend dicht gestricktes Diskursfeld, welches dem
einzelnen Autor sein Eigenprofil verschafft. Die Streiflichter, die durch die
zeitgenossischen Bezugnahmen auf Perez fallen, sind unentbehrlich. Sie hiit-
ten sogar noch bewuBter eingesetzt werden konnen. Wenn Perez, der gleich-
zeitig mit Descartes den apriorischen Gottesbeweis wiederbelebt hat (S. 41ff.),
von einem seiner Kritiker zu horen bekommt: «Est autem non infrequens huic
Auctori discurrere de rebus prout illae subsunt nostris intentionibus, tractando
de illis non prout subsunt nostris intentionibus, sed prout sunt a parte rei»
(Tomasz Mlodzianowski, Praelectiones theologicae de Angelis et actibus hu-
manis, Danzig 1667, S. 161b), also: Hypostasierung, dann ist das interessan-
terweise derselbe Vorwurf, welchen Gassendi Descartes macht (Opera omnia,
Lyon 1658; Repr. Stuttgart-Bad Cannstatt 1964, T. 3, S. 398b).

Seine Themenstellung veranlaB8t den Verfasser, Perez gleich als Theolo-
gen einzufiihren. So muB man sich iiber sein philosophisches Profil erst miih-
sam ein Urteil bilden. Es wire ratsam gewesen, soweit es sich aus seiner
Theologie rekonstruieren ldBt (denn die philosophischen Werke, soweit erhal-
ten, sind ungedruckt), erst einmal den jungen Philosophen zu portrétieren, den
— neben Rodrigo de Arriaga (1592-1667) und Juan Martinez de Ripalda
(1594-1648) — dritten Meisterschiiler des Pedro Hurtado de Mendoza (1578-
1641) in Salamanca. Als arrivierter Theologe in Rom hat Perez selbstver-
stindlich nicht mehr «Physik gelehrt» (S. 35)! Seine Unterscheidungslehre (S.
306ff.) hitte ruhig aus dem theologischen Kontext herausgelost und als das
philosophische Lehrstiick entwickelt werden konnen, das es im 17. Jahrhun-
dert lingst war. Dem scholastischen Kurrikulum folgend, wire Perez als Logi-
ker etwa zu charakterisieren gewesen durch seinen Aureolischen Konzeptua-
lismus und seine Ablehnung der sog. Objektivprédzisionen, als Physiker durch
seine eigenartig zwischen Atomisten und Peripatetikern vermittelnde Position
in der Frage der Zusammensetzung des Kontinuums, als Metaphysiker durch
seine (suarezische) Modi-Lehre und die fiir ihn fundamental wichtige Theorie
der transzendentalen Relation.

Viel, etwas zuviel vorgenommen hat sich der Verfasser. Er referiert aus
den zwei posthum (1656 und 1669) edierten Hauptwerken Perez’ System, in-
dem er es nicht nur seitwirts zu den Zeitgenossen und zu Leibniz in Bezie-
hung setzt, sondern auch riickwirts zu Thomas von Aquin und Duns Scotus
und vorwirts zur possible worlds-Semantik unserer Tage, zu deren ihrerseits
inzwischen entwickelten historiographischen Ambitionen (Simo Knuuttila),
und schlieBlich zu Neuzeitdeutungen a la Blumenberg. Idealerweise miifte
man das Thema wohl so abhandeln. Praktisch erzeugt das jedoch ein unruhi-
ges Flackern. Perez’ Text ist, auch fiir einen Jesuitenscholastiker, ungewdhn-
lich schwierig, die Uberlieferungslage dariiber hinaus verworren. Eine gedul-
digere Arbeit am Text, ldngere Zitate im FuBnotenapparat, ein quellenkriti-
scher Versuch, die verschiedenen Redaktionen seiner Theorie des gottlichen
Wissens zu sichten: das hitte sicherlich geholfen, diesen grolen Unbekannten
zu etablieren. So jedoch féllt das Referat der Argumente bisweilen bis zur
Undeutlichkeit knapp aus. Nicht selten wird liber wichtige Punkte hastig as-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 459

soziierend hinweggegangen (z. B. S. 57f., wo das Verhiltnis Molina/Leibniz
prézis hitte bestimmt werden miissen). Themen werden angerissen und fallen-
gelassen. Es wimmelt von Fliichtigkeitsfehlern. Um das Ganze zusammenzu-
halten, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, wurde im einzelnen mit
der heillen Nadel gestrickt.

Das gilt allerdings nur streckenweise. Viele Abschnitte der Arbeit verdie-
nen uneingeschriankt Lob, z. B. die griindliche Behandlung der vom Verfasser
fiir handlungsmetaphysisch zentral befundenen Differenz, daB «reine Unterlas-
sungen» nur in manchen der konkurrierenden Systementwiirfe der Zeit vorge-
sehen waren. Die Position zum «Omissionspurismus» bestimmte, wie man den
negativen Sachverhalt analysierte, und damit iiberhaupt, welche Ontologie des
Sachverhalts jeweils vertreten wurde. Ramelows Arbeit widerlegt die in dem
groBen Werk von Theo Kobusch (Sein und Sprache, Leiden 1987, S. 372f.)
aufgestellte Vermutung, weil die spanische Scholastik sich am skotistischen
Essentialismus orientiert habe, hitte «das schon durch Crathorn und Gregor v.
Rimini entdeckte Phinomen des Sachverhalts, d. h. dessen, was ein Satz als
solcher darstellt oder bezeichnet, nie eine angemessene ontologische Interpre-
tation» erfahren. Ganz im Gegenteil: In einer Handlungsmetaphysik, die alles
im Licht des gottlichen Wissens betrachtet, kreist alles um die Ontologie des
Sachverhalts.

Ob, wie Ramelow gegen Knuuttila behauptet, die hochscholastisch im
possibile logicum analysierten kontrafaktischen Moglichkeiten Gottes sich erst
im 16. und 17. Jahrhundert zu vollstandigen moglichen Welten erweitert ha-
ben (S. 14, 32), muB dahingestellt bleiben, solange wir iiber die tiefe Affinitét
der Jesuitenscholastik des 17. Jahrhunderts mit der Scholastik des 14. Jahr-
hunderts nicht griindlicher Bescheid wissen. Schon die kiirzlich erfolgte Teil-
edition eines 1331/34 in Oxford entstandenen Sentenzenkommentars (Seeing
the Future Clearly — Questions on Future Contingents by Robert Holkot, Hg.
P.A. Streveler/K.H. Tachau, Toronto 1995) andert wieder das Bild und zeigt,
wie nahe das 14. Jahrhundert dem Optimismuskalkiil bereits kam. Da die Jesui-
tenscholastik ihre in der friithen Neuzeit so heftig angefeindete Definition der
kontingenten Ursache (positis omnibus requisitis ad agendum potens agere et
non agere) dem 14. Jahrhundert entlehnt (die Uberlieferung lauft von Franz von
Marchia 1320 iiber Holkot, Gregor von Rimini, Marsilius von Inghen bis hin im
16. Jahrhundert zu John Mair und Domingo de Soto; was sucht auf S. 49 diese
Formel in einer Erkldrung ausgerechnet der praemotio physica?), ist es sogar
wahrscheinlich, daB der von Ramelow studierte Typ «Metaphysik der Willens-
freiheit» dem 17. Jahrhundert noch in so manchem Stiick medidvistisch abdispu-
tiert werden wird.

Solche Relativierungen diirfen nicht den Blick davor verstellen, daB Ra-
melow ein groBer Wurf gelungen ist. Imposant ist, wie hier, in dieser Aus-
fithrlichkeit zum erstenmal iiberhaupt, die nachsuarezische Jesuitentheologie
zum Gegenstand gemacht ist. Imposant ist der Mut, das gleich in der einzig
addquaten Form geleistet zu haben: durch systematische Beschreibung eines
ganzen Diskurses, ohne den sauberen Spatenstich des in der Philosophiege-
schichte gern praktizierten Geniekults. Imposant ist, wie der Autor trotz aller
handlungsmetaphysischen Abstraktion sich nicht zu schade gewesen ist, auch



460 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

das theologische Fleisch zu geben (vortrefflich z. B. das inkarnationstheologi-
sche Kapitel iiber die Struktur der gottlichen Weltgeschichtsplanung, S. 407ff.).
Solange die Theologie des 17. Jahrhunderts historiographisch nicht verdaut ist,
bestitigt Ramelow, muBl die Philosophie der frithen Neuzeit, besonders die
eines Leibniz, wie vom Himmel gefallen scheinen. Er fiihrt uns mitten hinein
in die von Karl Eschweiler vor siebzig Jahren als Forschungsprojekt aus der
Taufe gehobene, seitdem aber wieder in ihren Dornrdschenschlaf zuriickge-
sunkene «Barockscholastik». Die Signaturen der Bayerischen Staatsbibliothek
und einiger anderer Bibliotheken, die er dankenswerterweise mitteilt, sind der
Schliissel zu dem nach den Verwiistungen durch Sidkularisierung, Bomben-
krieg und Geringschidtzung inzwischen kaum irgendwo gesammelt zugingli-
chen Quellencorpus. Wo mit historiographischen Klischees aufgerdumt wird,
steht Bibliotheksarchéologie immer obenan.

DaB eine Verlagsreihe, welche sich sonst Humanismus und Aufkldrung
verschrieben hat, der spanischen Jesuitenscholastik ein so ordentlich ausge-
stattetes Buch widmet, verdient auch anerkennende Erwihnung.

SVEN K. KNEBEL

Alain Thomasset: Paul Ricoeur: Une poétique de la morale. Aux fondements
d’une éthique herméneutique et narrative dans une perspective chrétienne.
Leuven: University Press, Peeters 1996. XVI + 706 S. (BEThL CXXIV).

Seit sie in den siebziger Jahren kurze Zeit Furore machte, ist es um die narra-
tive Theologie im deutschen Sprachraum etwas stiller geworden. Dabei wur-
den in Nordamerika und Frankreich philosophische und theologische Theorien
des Narrativen und des Poetischen entwickelt, die die Auseinandersetzung
lohnen. Mit einer Galionsfigur dieser Entwicklung, dem franzdsischen Philo-
sophen Paul Ricoeur, versucht die Dissertation des am Centre Sévres in Paris
lehrenden Sozialethikers Thomasset die Grundlage zu einer hermeneutischen
und narrativen Ethik in christlicher Perspektive zu legen.

Das (kurze) erste Kapitel dient als Einleitung in die Thematik und den
Aufbau der Arbeit. Thomasset skizziert die aktuelle Situation der Ethik als
durch die kommunitaristische Kritik an der normenfixierten Aufkldrungsethik
gekennzeichnet. Er zeichnet die Problematik der Artikulation und Begriindung
universalistischer Normen als Projekt der Aufkldrung anhand ihrer Bestrei-
tung durch die Vertreter einer neoaristotelischen Ausrichtung an gemein-
schaftlichen Vorstellungen des Guten und an moralischen Traditionen nach.
So werden die prozeduralen Gerechtigkeitstheorien der Universalisten Haber-
mas und Rawls den kommunitaristischen von Maclntyre und Taylor gegen-
iibergestellt. Thomassets Leitfrage bei dieser Konfrontation lautet, ob die bei-
den Ansitze einander ausschlieBen, oder ob auf einer anderen Ebene eine
Vermittlung moéglich ist. Im Zusammenhang mit dem kontextualistischen und
traditionsorientierten Ansatz der Strebensethik ist die Bedeutung narrativ arti-
kulierter und tradierter Vorstellungen fiir die Bildung und Ausrichtung des
moralischen Selbst und seiner Uberzeugungen wieder in den Vordergrund ge-
treten. Sie sind die nur um den Preis einer ideologischen Fiktion hintergehba-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 461

ren Voraussetzungen und -priagungen der Ethik. Den Zusammenhang mit der
Theologie stellt Thomasset mit der christlichen narrativen Ethik von Stanley
Hauerwas her, der eindeutig Partei fiir die kommunitaristische Option ergreift.
Die Auseinandersetzung mit Hauerwas’ Konzept der Kontrastgesellschaft und
der ethischen Ausrichtung an biblischen Vorstellungen — wobei auf Verallge-
meinerbarkeit verzichtet wird — bleibt fiir die theologische Absicht von Tho-
masset das ganze Buch hindurch wichtig, auch wenn sie dem Leser in den
z. T. sehr weitgespannten Ausfiihrungen des Autors aus dem Blick zu geraten
droht.

Angesichts der skizzierten Situation formuliert Thomasset die theolo-
gisch-ethische Fragestellung seiner Untersuchung: Wie ist im Kontext und vor
dem Anspruch der Moderne das Verhiltnis von ethischer Argumentation und
der persdnlichen Aneignung biblisch-traditionaler Texte in der Spannung zwi-
schen Identitdt und Relevanz einer am biblischen Zeugnis und der Tradition
ausgerichteten theologischen Moral zu konzipieren (41)? Eine Antwort auf
diese Frage setzt die Beantwortung von Thomassets erster, philosophisch-ethi-
scher Fragestellung voraus: Wie lassen sich eine deontologische Ethik und
eine teleologische Perspektive gemeinsam formulieren (40)? Thomasset will
bei seinem anspruchsvollen Vorhaben also weder auf die Errungenschaft der
neuzeitlichen Ethik, die Universalitit ethischer Normen, noch auf den Beitrag
der kommunitaristischen Kritik, die das Positive von Traditionen und Narra-
tivitdt betont, verzichten.

Diese doppelte Fragestellung verfolgt Thomasset in sehr enger Anlehnung
an die Philosophie von Paul Ricoeur. Dabei bemiiht er sich einerseits, Ri-
coeurs Trennung zwischen philosophischen und biblischen Arbeiten zu re-
spektieren, andererseits mochte er gerade auch die Arbeiten zur Bibel und zur
religiosen Sprache fiir den zweiten Teil der Untersuchung fruchtbar machen.

Die Zweiteilung der Fragestellung schldgt sich im Aufbau der Arbeit nie-
der: Die Kapitel 2—4 befassen sich mit philosophischer Ethik und behandeln
Ricoeurs ethische Theorie im Zusammenhang mit seinem reflexiven Ansatz
(Kap. 2), seine Hermeneutik des Subjekts, insbesondere den Beitrag der Nar-
rativitdt (Kap. 3), und schlieBlich den Zusammenhang zwischen Ethik und
Narrativitit, der durch die Subjekttheorie hergestellt wird (Kap. 4).

Der zweite Teil (Kap. 5-7) ist der religiosen Problematik gewidmet:
Kapitel 5 behandelt das Verhiltnis zwischen Philosophie und Religion bei
Ricoeur und das Verhiltnis von philosophischer und biblischer Hermeneutik;
im 6. Kapitel wird der EinfluB3 biblischer Erzahlungen auf das moralische Le-
ben des Subjekts mit Hilfe einer Poetik der christlichen Existenz herausgear-
beitet. SchlieBlich wird Ricoeurs politische Philosophie dargestellt und der
Beitrag der christlichen Uberlieferung zu einer politischen und sozialen Ethik
in der sdkularisierten Gesellschaft untersucht (Kap. 7). In den abschlieBenden
SchluBfolgerungen faBt Thomasset nochmals den Ertrag seiner Untersuchung
zusammen, um auf den letzten vierzehn Seiten unter der Frage «Welche Mo-
raltheologie?» seine eigene Epistemologie der theologischen Ethik zu unter-
breiten. Der Anhang (655-658) gibt die franzdésische Fassung eines Aufsatzes
wieder, in dem Ricoeur zu Peter Kemps Kritik an seiner ethischen Theorie Stel-



462 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

lung nimmt; auf diese Auseinandersetzung bezieht sich Thomasset des 6fteren.
Ein umfangreiches Literaturverzeichnis und Register schlieBen den Band ab.

Thomasset bietet eine gut aufbereitete und klar dargestellte Lektiire von
Ricoeurs auflerordentlich umfangreichem und teilweise sehr verstreutem Werk.
Liegt der Schwerpunkt seiner Untersuchung auch auf den neueren und
neuesten Verdffentlichungen von Ricoeur, v. a. auf Das Selbst als ein Ande-
rer, so kennt er auch die frithen Studien zur Phdnomenologie des Willens und
zum Symbol und kann von ihnen aus deutlich machen, wie Ricoeurs ontologi-
sche und anthropologische Grundeinsichten sich von seinem Frithwerk bis in
die aktuellen Veroffentlichungen, wo sie freilich nur sehr verdeckt durch-
scheinen, hindurchziehen.

Ricoeur entwickelt seine ethische Theorie aus den Implikationen, die
seine hermeneutische Phinomenologie der Entstehungsbedingungen und Wir-
kungen der Rezeption kultureller Werke fiir das praktische Selbstverstehen
von Individuen und Gemeinschaften herausarbeitet. Seine Theorie der seman-
tischen Innovation, wie sie sich in Metapher und Erzdhlung ereignet, steht im
Dienste einer reflexiven Philosophie, die davon ausgeht, daB das Selbst nur
auf dem Umweg der Aneignung seiner kulturellen AuBerungen (vorwiegend
von Texten) erfihrt, wer es ist. Die entscheidende Rolle spielt dabei die Kon-
frontation der Welt des Textes mit der Welt des Lesers, die dem Selbst Mog-
lichkeiten alternativer Seinsweisen vor Augen fiihrt. Die Wirkung der Aneig-
nung von Symbolen und Texten geht also iiber Ethik hinaus, insofern sie zu-
erst das Sein des Selbst und erst in zweiter Linie sein Handeln anspricht und
insofern die Neugestaltung (Refiguration) der Sicht auf die eigene Existenz
primir auf die Einbildungskraft (Imagination) und nicht den Willen des Sub-
jekts wirkt. Diese Texttheorie ist fiir Ricoeur der Ausgangspunkt, um im Zu-
sammenhang mit einer Theorie von Zeit, Erzédhlung und Handlung schlieBlich
zu einer Theorie der narrativen Identitdt des Selbst zu gelangen, die ihn wie-
derum dazu bringt, die hochste Stufe der Selbstvergewisserung in der Selbst-
bezeugung im ethischen Engagement zu erkennen. Mit dieser in Das Selbst als
ein Anderer ausgearbeiteten ethischen Theorie beantwortet Thomasset seine
erste Frage. Ricoeur unterscheidet zwischen Ethik und Moral: «Ethik» ist die
an einer Vorstellung des Guten ausgerichtete Praxisorientierung, die sich in
Leitbildern, Idealen und Lebenspldnen duBert. Diese werden als Werte und
Tugenden handlungsleitend. Dagegen ist «Moral» die deontologische Dimen-
sion, die sich in moralischen Normen duBert, deren Charakteristika in ihrer
Formalitit und dem Auftreten als unbedingte Pflichtforderungen liegen. Arti-
kuliert die Moral sich im Imperativ, so ist die sprachliche AuBerungsform der
teleologischen Ethik die Erzdhlung. Ricoeurs dreistufige ethische Theorie
vertritt den Primat der Ethik iiber die Moral, die Notwendigkeit des ethischen
«Strebens nach dem guten Leben, mit und fiir den anderen, in gerechten Insti-
tutionen» (P. Ricoeur, Soi-méme comme un autre, Paris 1990, p. 202 pass.,
Ubers. C. M.), sich angesichts der Moglichkeit von Gewalt in allem menschli-
chen Begehren und der Wirklichkeit von Gewalt in sozialen Systemen der Ob-
jektivierung durch die Universalititsforderung der Moral auszusetzen und sich
in Normen auszudriicken, und schlieBlich, daB die bei konkreten Fallentschei-
dungen auftretenden Konflikte zwischen moralischen Normen nur durch den



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 463

Riickgriff auf den ethischen Sinn dieser Normen praktisch gelost werden kon-
nen. Diesen Riickgriff auf die Ressourcen der Ethik nennt Ricoeur in Anleh-
nung an Aristoteles’ phronesis «praktische Weisheit». Thomasset arbeitet in
seiner Darstellung die unterschiedlichen Momente des Ineinandergreifens von
Narration, Ethik und Moral ausfiihrlich heraus und betont die Bedeutung des
«imaginaire social», also von kollektiven Leitvorstellungen, fiir die Organi-
sation und Zielsetzung des Gemeinwesens, deren Dynamik durch erinnernden
Geschichtsbezug und entwerfende Erwartung gekennzeichnet ist. Gegen Hau-
erwas, Kemp und Maclntyre insistiert er mit Ricoeur darauf, da das Ethische
nicht auf die narrativ in Gemeinschaft verwurzelte Strebensethik zu beschrin-
ken ist, sondern notwendig der nicht aufs Narrative reduzierbaren Imperative
deontologischer Moral bedarf. Als vermittelndes Glied zwischen Ethik und
Moral stellt er die Bedeutung der Goldenen Regel in Ricoeurs Theorie heraus,
die mit ihrer an der Selbstschdtzung der Subjekte orientierten Reziprozitits-
forderung eine Utopie formuliere, von der aus die narrativen Ideologien (im
neutralen Sinn) kritisiert werden kénnen (217-219).

Die Goldene Regel steht ebenfalls im Mittelpunkt des zweiten Teils, in
dem Thomasset Ricoeurs Philosophie und die hier erstmals in groBerem Um-
fang ausgewerteten Verodffentlichungen zur biblischen Theologie fiir eine
«Poetik der christlichen Existenz» auswertet. Thomasset fiihrt hier sehr aus-
fiihrlich verschiedene Linien zusammen und demonstriert auch in lesbaren
Abschnitten an narrativen Strukturen der Evangelien, was er mit «Poetik»
meint, ndmlich wie die als poetische Texte gelesenen Bibelerzihlungen das
sich vor ihnen verstehende Subjekt in einem kreativen Aneignungsvorgang
veriandern, indem sich seine fundamentalen imaginativen, affektiven und ko-
gnitiven Dispositionen wandeln. DaB er das auf tiber 400 Seiten tut, strapa-
ziert freilich die Geduld des Lesers, zumal da Redundanzen nicht immer ver-
mieden werden und Thomasset auch nicht darauf verzichtet, Positionen von
Ricoeur zu referieren, die dieser in spédteren Veroffentlichungen so nicht mehr
vertritt. Hier sei nur auf die Kernthese hingewiesen: Zentral fiir eine Poetik
der christlichen Existenz sind fiir Thomasset die biblische «Okonomie der
Gabe» und das Gesetz bzw. die Logik der Uberfiille (surabondance) (335-
341). Diese stellen die allgemein-menschlichen moralischen Normen, zu deren
Begriindung die Religion nichts Eigenes beitrigt, in eine andere Perspektive.
Die Poetik des Glaubens tangiert also die ethische Motivation und den Sinn-
rahmen, innerhalb dessen individuelle und gemeinschaftliche Existenz gestal-
tet werden. Vor dieser — auch von Thomasset so bezeichneten — autonomen
Moral stellt Thomasset die Frage an Ricoeur, ob die ethische Motivation, mit
der die Normen angewendet werden, wirklich ohne jeden EinfluB auf den In-
halt der Normen bleibt (433). Dieser wichtigen Frage geht Thomasset weit
ausholend nach, indem er anhand der literarischen Verortung der Goldenen
Regel innerhalb der Bergpredigt bzw. der Feldrede aufzeigt, daB sich ihre
ethische StoBrichtung in Verbindung mit dem Liebesgebot zuspitzt zu einem
«GerechtigkeitsexzeB» (exceés de justice) (520-552). Wie Ricoeur in seinen
Ausfiithrungen zur Dialektik von Liebe und Gerechtigkeit ausfiihrt, hat das
Liebes«gebot» nur innerhalb der Okonomie der Gabe einen Sinn, insofern es
niamlich von der vorgingigen Liebe Gottes ausgeht und somit als die Auffor-



464 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

derung des Liebenden, wiedergeliebt zu werden, verstanden werden muf
(403-406). Das Liebesgebot ist keine moralische Norm, sondern hat «supra-
ethischen» Charakter, der nur dort ethische Relevanz erlangen kann, wo die
Liebe sich auf die Forderungen der Gerechtigkeit einldBt und, vermittelt iiber
die Reziprozititsforderung der Goldenen Regel, die zwischen der personalen
Gegenseitigkeit der Liebe und der prozeduralen Gerechtigkeitsregel steht, den
Sinn fiir Gerechtigkeit in praktischen Situationen schidrfen und einschirfen
kann. Thomasset versucht Ricoeurs Theorie an diesem Punkt sozialethisch
weiterzudenken und macht sich Gedanken iiber eine liber die philosophisch-
ethische Aquivalenzlogik hinausgehende theologisch-ethische Logik der Uber-
fiillle im AnschluB an R6m 5,15ff. (565-606). Mit Ch. Theobald diskutiert er
die Frage, ob eine solche Logik nur der Religion oder nicht auch der Philo-
sophie zur Verfiigung stehe. Damit ist zugleich die in Ricoeurs Denken schwan-
kende Verhiltnisbestimmung von Religion (bzw. Theologie) und Philosophie
angesprochen (276-281, 552-563). Bei Thomasset bleibt in dieser Frage eini-
ges offen. Aber er hat umfangreiches Material zusammengetragen, auf dem es
sich weiterdenken l4Bt. An seiner exzellenten Arbeit wird die Rezeption von
Ricoeurs Philosophie fiir die Theologie und speziell fiir die theologische Ethik
nicht vorbeikommen.

CHRISTOF MANDRY

Evandro Agazzi: Le bien, le mal et la science. Les dimensions éthiques de
I’entreprise techno-scientifique. Paris: Presses Universitaires de France 1996.
277 pp. (Edition originale: Il bene, il male e la scienza. Le dimensioni etiche
dell’impresa scientifico-tecnologica. Milano: Rusconi 1992. 381 pp.)

Cet important ouvrage de Evandro Agazzi, paru en Italie en 1992 et déja pu-
blié en francais, allemand, espagnol et hongrois, sera bientdt disponible aussi
en anglais, russe, polonais et japonais. Quelle est la raison d’un tel succes et
d’une diffusion internationale aussi rapide? Le mérite, a notre avis, réside
d’une part dans la réputation de brillant savant en philosophie des sciences —
et, entre autres, des sciences sociales — que 1’auteur a acquis depuis plus de
trente ans et, de 1’autre, dans la valeur intrinséque de cette ceuvre qui conju-
gue originalité et profondeur, et qui est caractérisée par un esprit d’ouverture
prononcé. Au cours des derniéres années, Agazzi a approfondi surtout la ré-
flexion sur I’éthique de la science et cette contribution marque, d’une certaine
facon, la globalité du développement de sa pensée.

Dans I'introduction, 1’auteur présente les thémes centraux. Tout d’abord,
I’autonomie de la science, cet affranchissement progressif du savoir scientifi-
que par rapport aux limitations extérieures, au nom d’une liberté d’action et
de recherche. En deuxieme lieu, la question des fins et des moyens, c’est-a-
dire du lien entre les fins cognitives, les résultats pratiques (auxquels tend la
science appliquée) et les choix opérationnels, expérimentaux, en fonction des
buts préétablis et attentifs aux facteurs circonstanciels. En troisiéme lieu,
I’évaluation des conséquences de la recherche scientifique — discours qui



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 465

amene au dernier axe central, a savoir le rapport entre la science et les valeurs
éthiques.

L’ouvrage s’articule autour de deux parties centrales, la premiére con-
sacrée au monde de la science et de la technique, et la deuxieéme a la rencontre
avec la dimension éthique.

La premiére partie découle de la question fondamentale sur la nature de la
science. La science constitue dans la société d’aujourd'hui la référence cultu-
relle par excellence et elle a presque complétement remplacé les modeles qui
existaient auparavant comme, par exemple, le modele religieux ou, de fagcon
plus générale, le modele métaphysique. Le rappel a une rigueur méthodologi-
que, liée & une mathématisation profonde, et I’obligation de s’en tenir a toute
une série de regles et de conventions fait en sorte que par la science on arrive
effectivement a une notion particuliere d’objectivité, dont 1’acception est ce-
pendant différente que par le passé. Cette notion est appelée «a exercer une
fonction de remplacement, c’est-a-dire a se substituer rien de moins qu’a la
condition de la vérité» (p. 13), et elle coincide toujours plus avec le concept
d’intersubjectivité, d’un accord de type opérationnel sur des domaines cir-
conscrits de la réalité, qui fasse abstraction tant de la dimension personnelle
de la connaissance que du souci de tenir compte de I’entier de 1’expérience.

La science exerce donc dans la société une influence riche et constante et,
d’une certaine facon, elle en est aussi influencée. Pour cela, il n’est pas faux
de s’intéresser aux «raisons internes d’une interprétation sociale de la science»
(p. 24): une analyse de ce genre n’a rien de sociologiste ou de réducteur, mais
elle permet de mettre a jour 1I’échange existant entre le travail scientifique et
la formation de la conscience collective, dont 1’évolution de la technologie est
un exemple évident.

Le rapport avec la science n’est cependant pas dépourvu d’équivoques et
d’ambiguités. Le rapport d’échange réciproque qui existe avec la société et
avec les autres paradigmes dont elle se nourrit, peut engendrer un tel condi-
tionnement et une telle limitation qu’ils suscitent souvent un débat passionné
sur I’autonomie et la neutralité de la science. Afin d’éclairer de fagon exhaus-
tive la question, Agazzi repere quelques stéréotypes interprétatifs du concept
de neutralité, entendu comme désintérét, indépendance des préjugés, non assu-
jettissement a des intéréts particuliers, liberté par rapport aux condition-
nements ou indifférence par rapport a des fins. Chaque point de vue est af-
fronté et analysé avec soin et ramené finalement au probléme plus fondamen-
tal de la responsabilité de la science, comprise comme savoir qui, bien qu’in-
carné dans la dimension historique, veut sauvegarder sa neutralité, c’est-a-dire
la liberté d’étre soi-méme.

Il suit alors une longue considération, toujours dans la premiére partie de
I’ouvrage (pp. 49-59), sur le lien entre science, technique et technologie. Ceci
présuppose un pas de plus, c’est-a-dire une recherche des différences spécifi-
ques de chacune de ces trois dimensions. En deuxiéme lieu, Agazzi se préoc-
cupe de démanteler la confusion toujours plus anachronique entre idéologie
techno-scientifique et systéme techno-scientifique. La science est en soi une
anti-idéologie, mais ceci n’a pas empéché que, sur la base d’une «négation des
caractéristiques de <limitation>» (p. 70) qui constituent sa spécificité, on en



466 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

fasse une véritable idéologie totalisante, le scientisme. On a vite fait de passer
du scientisme au technologisme et la conséquence la plus dramatique a été la
disparition du sujet, complétement dépersonnalisé et dépourvu de toute fonc-
tion. Le systéme techno-scientifique, par contre, est congu comme intégré
dans un systeme plus grand, le monde de la vie, dont font partie aussi le sys-
teme de valeurs et I’éthique. Dans ce sens, des concepts tels qu’autonomie ou
science, tout comme a la technique, une interaction profonde avec toutes les
autres dimensions du systeme homme.

La deuxiéme partie est consacrée de fagon spécifique a la dimension éthi-
que. Agazzi lie étroitement le bindme science-valeurs a un autre bindme, de-
voir-étre et action humaine. L’action humaine se présente comme orientée
vers un but et conduite par des valeurs: la genése de 1a norme morale est pos-
sible seulement dans le sillage de ces caractéristiques simples mais incon-
tournables. Sur quoi pourrait-on fonder une norme, si ce n’est sur un penchant
de I’homme a tendre vers un but et sur la présence d’une valeur adaptée a ce
but? Agazzi poursuit en s’arrétant sur le role des valeurs dans les sciences so-
ciales et, en s’inspirant des analyses antérieures de Max Weber, Dilthey et
autres historicistes, il aborde le theme de la justification de ces valeurs. Dans
les sciences sociales, distinctes sur ce point des sciences de la nature, 1’objet
est constitué par les actions humaines, qui comprennent une finalité et une
intentionnalité, et non seulement par les phénomeénes matériellement percep-
tibles. Cependant, ce n’est plus du devoir spécifique des sciences que de fon-
der et justifier des valeurs, ce qui constitue par contre le proprium de la ratio-
nalité pratique.

Le discours devient plus ample lorsqu’on prend en considération non pas
la science et ses domaines d’application, mais, tout d'abord, la rationalité en
tant que telle (pp. 131-147). La science est entendue comme une forme de ra-
tionalité parmi toutes les formes que la rationalité humaine prend. Voila donc
des thématiques spécifiquement philosophiques qui permettent a notre auteur
de s’aventurer dans un examen attentif de la notion de jugement de valeur et
de son rapport avec 1’horizon pratique de la personne. La science et la tech-
nique en tant que produits de 1’activité humaine — et le rappel aux formes de
rationalité humaine prend ici tout son sens — se retrouvent donc, par la force
des choses, insérées dans la considération plus générale des finalités de 1'ac-
tion humaine. La question des fins n’est pas indépendante de la question de
’activité scientifique ou technique, de méme qu’elle ne 1’est pas de tout autre
genre d'activité. Toute action a une pertinence morale dont le poids est visible
dans I’évaluation de ses conséquences.

Agazzi développe ensuite le concept de risque sous les points de vue les
plus variés (pp. 173-201). En se référant a une longue tradition philosophique
et logique, il passe en revue les acceptions et utilisations les plus diverses de
cette catégorie anthropologique fondamentale. Il fait appel a la théorie des
jeux, aux différentes argumentations logiques, au calcul des probabilités, a la
notion de risque existentiel (Pascal), pour étudier le lien entre deux facteurs
symétriquement présents dans ce genre d’expérience morale: 1’exactitude et 1’in-
certitude. Le premier facteur encourage l'action, le second oblige 1'individu a



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 467

une évaluation attentive de toutes ses possibilités, a un approfondissement des
motivations et a un élargissement des informations a sa disposition.

D’un point de vue systémique, la science se présente comme un sous-
systéme ouvert, car elle est en échange continu avec les autres sous-systémes,
si bien que son modele est nécessairement dynamique et perméable au milieu.
Dans cette perspective, décidément innovatrice, Agazzi valorise le feedback
que la science recoit de la rencontre avec la totalité de I’expérience, et il criti-
que la conception aristocratique d’une science autopoiétique, se nourrissant
de ses modeles abstraits. La science et sa responsabilité se trouvent donc dans
ce profond lien organique, dans cette recherche d’une optimisation a 1’inté-
rieur d’un systeme plus complexe qui comprend aussi le systéme moral.

Agazzi explique bien la distinction entre morale et éthique, en définissant
«la morale comme 1’ensemble des normes et des principes qui réglent I’agir
humain et 1’éthique comme la réflexion critique sur la morale» (p. 230). En
somme, 1’éthique a pour réle de justifier, de fonder I’ensemble des normes et
des principes moraux. Toutes les conceptions éthiques ne se reconnaissent pas
dans le devoir fondamental de prescription; certaines s’attribuent une simple
fonction descriptive ou analytique. L’auteur s’arréte aux différentes théories
éthiques contemporaines: les théories cognitivistes, les éthiques normatives,
téléologiques, déontologiques, intentionalistes et non intentionalistes. Mais ni
les éthiques analytiques ni les éthiques naturalistes, qui défendent pourtant
avec acharnement leur statut de scientificité, n’arrivent a proposer un échange
authentique avec la science véritable, & se concevoir dans 1’horizon systémi-
que entrevu auparavant.

Les conditions de cette interaction, de cette optimisation entre le systéme
moral et les autres systémes sont pour Agazzi, en premier lieu, la réévaluation
des valeurs morales (auxquelles correspondent des devoirs) qui existent dans
I’expérience axiologique de I’homme, revendiquées et prescrites par une éthi-
que déontologique; en deuxiéme lieu, I’alignement de cette sphére de valeurs
avec le systeme techno-scientifique; enfin, «l’efficacité du fonctionnement
interne du systéme moral» (p. 255), qui doit toujours étre congu comme un
systéme ouvert.

L'ouvrage veut donc dépasser de facon percutante nombre de clichés et
surtout dédramatiser les oppositions, les antinomies désormais cristallisées dans
I’histoire de la science et de la pensée épistémologique, souvent causées par une
approche déformée de la nature méme des différentes formes de rationalité.

(Editions en d’autres langues: Das Gute, das Bise und die Wissenschaft. Die ethi-
sche Dimension der wissenschaftlich-technologischen Unternehmung. Berlin: Aka-
demie Verlag 1995, 344 S. — El bien, el mal y la ciencia. La dimensiones éticas de
la empresa cientifico-tecnolégica. Madrid: Editorial Tecnos 1996. 386 pp.)

MATTEO NEGRO



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

