
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

lustini Martyris Apologiae pro christianis. Edited by Miroslav Marcovich.
Berlin, New York: Walter de Gruyter 1994. 211 p. (Patristische Texte und
Studien 38). - Giustino: Apologie. Introduzione, traduzione, note e apparati di
Giuseppe Girgenti. Testo greco a fronte. Milano: Rusconi Libri 1995. 284 p.

Plus que jamais les ouvrages de saint Justin, philosophe et martyr, sont à

l'ordre du jour. Notre siècle qui, comme le sien, assiste à un dialogue animé et
fructueux entre le message chrétien et les cultures les plus diverses, surgies du
monde entier, ne se lasse point de les interroger, interpellé par son itinéraire
philosophique, du stoïcisme à Platon, fasciné par sa confiance envers le Logos.

Les Apologies de Justin avaient donc leur place, aux côtés des oeuvres
d'Aristote et de Platon, d'Augustin, Kant et Novalis, dans la collection Testi a
fronte, qui présente les textes majeurs des grands philosophes, de l'Antiquité
à nos jours. Giuseppe Girgenti, qui vient de publier une excellente monographie

sur notre auteur, intitulée Giustino Martire. Il primo cristiano platonico.
Vita e Pensiero, Milano 1995, s'est chargé de cette tâche, difficile mais combien

gratifiante. Le texte grec (sans apparat critique) est celui d'A. Wartelle
pour les Apologies, de E.J. Goodspeed pour les sept premiers chapitres du
Dialogue avec Tryphon, donnés en complément. Autant dire qu'il s'agit, en fait,
du texte qu'avait établi A.W.F. Blunt, dans son excellente édition des Apologies

de Justin, publiée à Oxford en 1911, et largement utilisée aussi par Wartelle
pour l'apparat critique, l'introduction et les notes. Introduction et notes
constituent une contribution personnelle et substantielle de la part de G. Girgenti,
qui ajoute un index des Mots-clefs et une bibliographie sélective. Dans
l'ensemble sa traduction est fidèle, sans vaines fioritures; elle dépend souvent
de celle de Wartelle, mais l'améliore notablement en de nombreux passages,
car G. Girgenti a tenu compte des observations faites à son propos par le
regretté J. Waszink. Qu'il suffise de signaler, entre autres, les corrections apportées

en 1,2,2; 5,1; 10,6; 13,2; 16,4; 36,3; 44,1; 51,1; 52,1; 53,5 et 11; 54,4;
55,8; 60,10; 63,5; 66,2; 11,1,2; 6,3; 10,8.

Dans le compte-rendu détaillé que nous avons donné de l'ouvrage de
M. Marcovich dans la Revue des Sciences religieuses 71 (1997) 299-309,
nous avons souligné les qualités qui la recommandent: l'excellente paraphrase
du traité de Justin; la netteté de l'apparat critique; la richesse des notes en
données lexicographiques, citations ou allusions bibliques, passages parallèles
des auteurs chrétiens ou profanes, autant d'éléments qui font de l'ouvrage un
instrument des plus performant. On aura garde d'oublier l'élégance du volume
et sa parfaite maniabilité. Ceci dit, il nous sera permis de déplorer plusieurs
imperfections, dont nous laissons aux lecteurs le soin d'apprécier la gravité.
Alors qu'il tenait une occasion unique de rétablir la vérité du manuscrit,
M. Marcovich, à la suite de Dom Maran (1742) et de nombreux éditeurs
depuis deux cents ans, abandonne sans raisons contraignantes, l'ordre primitif et
déplace Apol. 11,8 en 11,3. S'il opère généralement des choix judicieux parmi
les conjectures de ses devanciers, il est difficile d'admettre celles, fort nom-



446 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

breuses (plus de 80), qu'il avance de son propre chef, notamment en 1,7,5
(àpKOVV, croÇfvv)'. 19,2 (ocbpaxoç); 21,2 (yevopEvouq); 56,4 (àvGpwjrcov);
65,3 (reoTTipia); 11,6,1 (toû Çfjv); 7,1 (Kal jtetpovevaeai). Par ailleurs, il est à

craindre que certaines corrections, plus ou moins drastiques, apportées au

texte, ne fassent pas l'unanimité, notamment en 1,1. Quant au parti-pris
d'harmoniser le texte biblique des Apologies avec la Septante, ne préjuge-t-il pas
des sources vétéro-testamentaires de Justin, ne rend-il pas impossible toute
Quellenforschung dans ce domaine? Même remarque pour les citations du
Nouveau Testament, que l'on prétendrait ramener à un textus receptus.

Charles Munier

Anton Houtepen: God, een open vraag. Theologische perspectieven in een
cultuur van agnosme. Zoetermeer NL: Uitgeverij Meinema 1997. 416 Seiten

Der Schein trügt (aber eigentlich wissen es alle): Viele Städte und Landstriche
Europas und Amerikas, auch anderswo, scheinen zwar noch christlich geprägt:
Kirchen werden noch weitgehend der ursprünglichen Zweckbestimmung
entsprechend genutzt, Kirchenmänner und immer mehr auch Kirchenfrauen sind
medienpräsent - aber die Praxis, die aktive Teilnahme am kirchlichen Leben,
ist überall galoppierend zurückgegangen, und die innere Kirchlichkeit oder

gar Religiosität ist auch statistisch kaum zu erheben, ja, es herrscht ein
weitverbreitetes Desinteresse an religiösen Fragen, oder kürzer: an «Gott». Diesen
Zustand bezeichnet der holländische Ökumeniker Anton Houtepen in seinem
neuesten Buch «Gott, eine offene Frage» mit dem zugegebenermaßen neuen
Wort «Agnosmus». Das bisher übliche «Agnostizismus» meint «systematisch
keine Kenntnis (von Gott) nehmen wollen», oft auch mit (guten) Gründen;
«Agnosmus» bedeutet träge «keine Kenntnis mehr haben» und dies auch gar
nicht bedauern. Näherhin unterscheidet Houtepen einen trivialen (sozusagen
gedankenlosen) Agnosmus, einen aggressiven (nachträgerischen) Agnosmus,
der oft einer Traumatisierung durch Angst- und Schuldkomplexe entspringt,
und einen rationalen Agnosmus (oder eben Agnostizismus) (53-81). Was soll
in einer solchen Situation noch «Gott»?

Anton Houtepen, Direktor des Interuniversitären Instituts für Missiologie
und Ökumene und Professor für ökumenische Theologie in Utrecht (Holland),
setzt sich dafür ein, daß man von Gott ohne Anführungszeichen und auch zu
ihm wieder sprechen kann. Er rückt aber dem modernen (oder gar postmodernen)

Menschen nicht mit herkömmlichen Argumenten zu Leibe, er redet auch
nicht die oben skizzierte Situation weg. Im Gegenteil, er sieht, daß der
gegenwärtige Stand der Gottesfrage nicht einfach zu bejammern und womöglich
zu überwinden ist - er läßt sich ja geschichtlich herleiten und soziologisch
verstehen -, sondern daß er Ausgangspunkt und gar «Milieu» ist, worin die
Frage nach Gott erneut gestellt werden kann. Allerdings, der Titel deutet es

an: Die Frage bleibt offen, sie wird nicht gleich in einer bündigen Antwort
abgeschlossen.

Die Frage ausschließlich rational angehen zu wollen, hat sich als ausweglos
erwiesen. Es handelt sich unausweichlich um ein Geheimnis, das aber



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 447

nicht der Irrationalität, einem vagen Mystizismus und allerlei Esoterik ausgeliefert

sein darf. Ein Zugang zu ihm ist vielmehr das Ernstnehmen der
Gefühle, die in einer lebendigen Religion (Gottesbeziehung) zum Tragen kommen

müßten: Verlangen, Vertrauen, Widerstand und Vergebung (126-152).
Die Auswahl scheint auf Anhieb etwas willkürlich, doch setzt der Autor diese
vier Grundformen in eine einleuchtende Beziehung zur Einteilung des Thomas
von Aquin in Begehr- und Abwehrtrieb (concupiscibilis und irascibilis) (138);
hier hätte man vielleicht gerne die Dissertation von Stephanus Pfürtner, Triebleben

und sittliche Vollendung, Freiburg Schweiz 1958, zitiert gesehen. Das

Verlangen, das Sich-Ausstrecken nach Gott, nach einem Umgreifenden, einem
tragenden Grund, einer Instanz, die letzte Fragen aufnimmt, ist auch heute
nicht ausgeräumt; das zwischenmenschlich erfahrbare Vertrauen ist nach wie
vor beste Voraussetzung für ein Vertrauensverhältnis zum Transzendenten;
aber der Widerstand, ja die Revolte, gegen Unrecht, Leid, Krankheit, Tod,
Krieg usw. gehört genau so in die Gottesbeziehung (Hiob bleibt exemplarisch
für diesen Widerstand); Schuld, in die wir uns unvermeidlich verstricken und
die nicht einfach ungeschehen gemacht werden kann, ruft nach Vergebung.

In dieser Situation ist das christliche Bild des dreifaltigen Gottes durchaus

nicht antiquiert: die Rede ist (in den Kap. 7-9) von Gott dem Hüter (Vater,

Mutter, Hirt, Retter); von Jesus dem authentischen Boten Gottes, der sein
Reich ankündigt und dafür in den Tod geht und alles Leid und Tod vorauserlebt

und aufnimmt (aber nicht wegnimmt); von der göttlichen Energie, der
göttlichen Kraft, dem Heiligen Geist. Erstaunlich, wie lebendig diese
Dreifaltigkeitstheologie bei Houtepen wirkt: keineswegs abstrakt-weltfern, sondern
lebensnah-konkret.

Dies alles ist uns in einer Erzählsituation überliefert, Sprache und andere
Zeichen vermitteln den Zugang zu diesem Gottesbild, zu diesem Gott (u. a.

379-385: «Einige Gedanken aus der theologischen Sprachtheorie»). Die
vermittelnden Zeichen, gleichsam eine Ikone (die Abbild eines Urbildes ist und
dieses wirksam repräsentiert), verweisen über sich hinaus auf die dahinter
oder darin stehende Wirklichkeit. Angesichts dieser Sprachlichkeit wird der Dialog

unverzichtbar. Über den Menschen wird nicht einfach verfügt, er wird ins
Gespräch und somit ernst genommen. Was das heißt für das Gespräch innerhalb

einer Kirche, zwischen den Kirchen, zwischen den Religionen, läßt sich
leicht ermessen; dabei wird aber auch der Abstand deutlich, der zwischen
Anspruch und Wirklichkeit liegt.

Houtepen spricht immer wieder von den großen Religionen, von den
philosophischen Systemen (besser: von ihren wichtigsten Vertretern, denn es geht
eher um ein Gespräch zwischen Menschen als zwischen Systemen), von den

Strömungen in der modernen Kultur oder in einzelnen Kirchen. Eindrücklich
ist das Arsenal von Gewährsleuten, die er - oft ausführlich - zitiert (dankbar
nimmt man das Personenregister entgegen), wobei auch die besondere Situation

geistiger Auseinandersetzung im Medium einer «Kleinsprache», wie es

das Niederländische ist, deutlich wird: Alles Wichtige wird hier übersetzt, und
vieles darüber hinaus wird von den polyglotten Holländern und Flamen im
Original gelesen. Leider gilt das Umgekehrte nicht: von den vielen niederlän-



448 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

dischen Theologen, die Houtepen erwähnt, sind hierzulande nur Piet Schoo-
nenberg und Edward Schillebeeckx bekannt.

Zwischen den falschen Sicherheiten eines Fundamentalismus und der müden

Scheinfreiheit des Skeptizismus plädiert Houtepen für eine erneute Gott-
suche (besonders Kap. 11 und Epilog). Darum ist ihm der Weg so wichtig, der
gewiß das Ziel nicht aus den Augen verliert, ja mit dem Ziel zusammenfallen
kann: «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben» (378). Auf diesem Weg
findet sogar die mittelalterliche Lehre vom vierfachen Schriftsinn (388-394) -
eine vierfache Hermeneutik der menschlichen Existenz - wieder ihren Platz:
In der Erzählgemeinschaft (318), in der der Glaube weitergetragen wird,
stehen Ereignisse (I) im Zentrum, die uns zum Glauben (II) bringen, aus dem
heraus das Leben gestaltet werden muß (III), was alles einem Ziel zustrebt
(IV): Gotteserfahrung kommt uns zu durch Zeichen und Sprache (u. a. 381).
Aber es soll nicht nur Gott denkbar, sondern auch das Leben lebbar gemacht
werden (132f.). Gefordert ist daher im Dialog der Religionen und Kirchen
eine gewaltlose Kommunikationskultur (324). Einen Weg beschreiten, setzt
immer wieder eine Metanoia voraus. Das Erfassen des Endlichen setzt eigentlich

einen Vorgriff auf das Denken des Unendlichen voraus; dieses liegt allem
Endlichen vorweg (340ff., im Anschluß an einen rehabilitierten Descartes).
Von daher ist auch eine Schöpfungstheologie (wieder) sinnvoll (218-236); die
Welt wird einem rein nützlichkeitsausgerichteten Zugriff entzogen und für
andere Werte als nur Zwecke freigestellt; der Mensch darin aber bekommt wieder

einen zentralen Platz und wird nicht anderen Präferenzen geopfert
(Polemik gegen die Word-Perfect-Logistik 333f.!).

Immer wieder arbeitet Houtepen auch begriffsgeschichtlich, etwa wenn er
die Entgegensetzung von Offenbarung und Erfahrung als überflüssig entlarvt;
Offenbarung ist zunächst nicht ein Resultat, sondern ein Ereignis, Erfahrung
kann auch im religiösen Bereich geschehen (357-385). In einer Zeit, da so
viel Heiliges entschwunden ist, sucht Houtepen nach einem neuen Heiligen,
das er in sorgfältiger Abgrenzung der Begriffe sacré und saint (im Anschluß
an Levinas) und der griechischen Ausdrücke hieros, hagios, hosios herausarbeitet,

von dener der letzte die Erfahrung von Segen und Erwählung, das

Verschontsein, das Finden von Glück und Erfüllung ausdrückt (163-177).
Zugleich ist aber auch die Aufgabe gestellt, diese Werte dem Mitmenschen,
soweit es an uns liegt, zukommen zu lassen.

Angesichts dieser überzeugenden Synthese mögen einige Bemerkungen
kleinlich wirken; aber es geht weniger um Kritik als um ein Weiterziehen
vorskizzierter Linien. Neben der mit Recht ins Zentrum gerückten Erzählgt-
meinschaft und damit der Sprachtheologie vermißt man eine ebenso zentrale
Herausstellung der Fe/ergemeinschaft, des Volkes Gottes, das sich, von Christus

gerufen, zur Feier (Lob, Dank, Preis, Bitte) zusammenfindet im Gedenken
an Jesu Tod und Auferstehung - mit der anschließenden Sendung in die Welt.
Zwar wird mit Recht immer wieder das symbolische Universum beschworen
(u. a. 379ff.), es werden die Sakramente (wirksame Zeichen) herausgehoben
(u. a. 347ff.), doch wird der Kult als Verkündigung zu wenig deutlich; ich
erinnere an die Theologischen Berichte VI (hrsg. von Joseph Pfammatter und
Franz Furger, 1977) mit dem Titel Kulte als Träger der Verkündigung. Dazu



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 449

gehörte auch eine wirklich nachvollziehbare Leibhaftigkeit des liturgischen
Geschehens, worin auch die persönlich vollzogene Erneuerung des Bundes
zwischen Gott und Mensch thematisiert würde; doch hat A. Houtepen in seiner

Ekklesiologie Mensen van God, Een pleidooi voor de kerk, 1983 (engl.
People of God. A Plea for the Church, London, New York 1984) diesen Aspekt
berücksichtigt.

A. Houtepen findet, der Sonnengesang des Franz von Assisi (auch
Schöpfungslied genannt) sei der heutigen ökologischen Situation nicht mehr
angemessen, was natürlich zutrifft. Aber da müßte man bedenken, daß Franz ihn
inmitten von Leid und Schmerz gedichtet hat, ein Lob der Schöpfung unter
Tränen; und genau dieser Gesang hat einigen Franziskanern anfangs April
1945 Mut gegeben, als sie absurderweise von Buchenwald, dem sich schon die
Amerikaner näherten, in wochenlanger komplizierter Eisenbahnreise, bei der
noch Hunderte umkamen, nach Dachau verlegt wurden. Einer der Betroffenen
schreibt: «Le Cantique du Soleil, de François d'Assise, n'est pas seulement
l'expression d'une émotion esthétique, ou esthético-religieuse, devant le spectacle

de la nature, mais le langage d'une expérience qui se déroule dans la nuit
de l'âme» (Eloi Leclerc, Le Cantique des Créatures ou les symboles de l'union.
Une analyse de saint François d'Assise, Paris 1970, 261).

Auch wird jeder Leser den einen oder andern Theologen oder Philosophen
unter den Gewährsleuten vermissen, der Rezensent etwa Hans Urs von Balthasar,

der z. T. die gleichen Themen unter anderem Gesichtswinkel angeschnitten

hat; ich erinnere nur an Die Gottesfrage des heutigen Menschen (Wien,
München 1956), von der großen Trilogie (Herrlichkeit - Theodramatik - Theologik,

11 Bände in 15 Teilen + Epilogband, 1961-1987) ganz zu schweigen.
Doch soll dieser Autor in dem Buch, das A. Houtepen gerade verfaßt (eine
Theologische Anthropologie), zu Worte kommen. Bei der überzeugenden
Aktualisierung des vierfachen Schriftsinns (388-394) wäre ein Hinweis auf Henri
de Lubac, Exégèse médiévale. Les quatre sens de l'Ecriture, 2 Teile in 4 Bänden,

Paris 1959-64 denkbar gewesen.
Uneingeschränkt aber stimmt man dem Autor zu, wenn er für eine Theologie

der Hoffnung plädiert, die nicht Richter über den Menschen ist, sondern
Fürsprecher für ihn (300). Er arbeitet die Frage nach Gott so weit auf, daß sie

von einer (erkenntnistheoretischen) Hypothese über «Gott» zu einer (doxolo-
gischen) Apotheose von und zu Gott werden kann (385-398). Das Buch
unterschlägt die weiterbestehenden Aporien nicht, zeigt aber Auswege daraus und
macht Mut zum Weiterdenken und -gehen (Epilog). Da das Buch im Dialog
mit dem Glauben völlig fernstehenden Studenten erarbeitet worden ist, könnte
es ihm eine Resonanz in diesen Kreisen sichern und auch bei jenen, die den
Glauben zu bezeugen und anderen näherzu bringen haben.

Iso Baumer



450 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, im Auftrag eines Arbeitskreises
herausgegeben von Lukas Vischer, Lukas Schenker und Rudolf Dellsperger.
Freiburg Schweiz: Paulusverlag, Basel: Friedrich Reinhardt Verlag 1994,
374 S., zahlreiche Abbildungen.
Die im Spätherbst 1994 erschienene Ökumenische Kirchengeschichte der
Schweiz wird im nächsten Jahr nach dem Ausverkauf der Erstauflage von 3000
Exemplaren in einer Zweitauflage vorgelegt werden. Bereits diese Verkaufszahl

macht deutlich, daß es sich beim hier zu rezensierenden Buch um eine
besondere Publikation handelt, denn im allgemeinen ist das Interesse für
Kirchengeschichte selbst in theologischen und kirchlichen Fachkreisen (leider)
eher gering.

Die Herausgeber wagen mit dem reich bebilderten und schön ausgestatteten
Buch den Versuch, «die Geschichte der Kirche und des christlichen Glaubens

in der Schweiz nicht nach Konfessionen getrennt, sondern gemeinsam
darzustellen.» Damit sollte ein Bild gezeichnet werden, «das von Christen
aller Konfessionen anerkannt werden kann» (S. 13). Die Herausgeber definierten

dabei den Begriff «Ökumene» nicht genau, sondern sie wählten einen
pragmatischen Ansatz: Die Arbeit wurde auf die 38 Mitglieder der
Arbeitsgemeinschaft für eine Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz verteilt,
für jede Epoche wurden konfessionell gemischte Untergruppen gebildet und
jeweils gegengelesen, so daß sich das vorliegende Buch als Gemeinschaftswerk

versteht. Die Herausgeber sind sich bewußt, daß ein solches Vorgehen
auch Nachteile mit sich bringt, das Buch ein Mosaik bleibt und in den einzelnen

Aufsätzen unterschiedliche Ansätze aufscheinen. Es wird nicht verneint,
daß die Realität der Trennung widergespiegelt wird; «Ökumenisch» im Titel
weist vielmehr darauf hin, daß die Geschichte der getrennten Kirchen «in
ökumenischer Perspektive» dargestellt wird: nicht aus verhärteten Positionen,
sondern mit Verständnis für die jeweils andere Konfession und in nüchterner
Betrachtung der Gegensätze.

Es ist zweifellos kein Zufall, daß die vorliegende Ökumenische
Kirchengeschichte der Schweiz gerade in unserem Land geschrieben und veröffentlicht

wurde: Die Schweiz war und ist bis heute so stark durch die Glaubensspaltung

geprägt, daß es naheliegend ist und es ihr auch zur Ehre gereicht, als
erstes Land eine ökumenische Kirchengeschichte vorzulegen. Denn seit Mitte
des 20. Jahrhunderts war es ein großes Anliegen bedeutender Schweizer
Theologen der katholischen und der reformierten Konfession - wie etwa Hans
Urs von Balthasar, Otto Karrer, Karl Barth und Oscar Cullmann -, Brücken
zur anderen Konfession zu schlagen; es wurde immer deutlicher, daß das
Gemeinsame des Glaubens letztlich größer und wichtiger ist als das Unterscheidende.

Das vorliegende Buch ist nun ein beredter Ausdruck dieses Brückenschlages,

ohne daß in historisch unkritischer Weise «irenisiert» oder das

jeweilige konfessionelle Anliegen diffamiert würde.
Das Buch gliedert sich in drei etwa gleich große Teile: 1. Anfänge und

Mittelalter (S. 15-100), 2. Reformation und katholische Reform bis zur
Aufklärung (S. 101-206), 3. Neuzeit (von 1800 bis zur Gegenwart, S. 207-314).
Den einzelnen Teilen sind jeweils in hervorragender Qualität gedruckte Färb-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 451

abbildungen beigegeben, die eine sehr schöne Ergänzung und Vertiefung des
Textes darstellen.

Die bisherigen Darstellungen der Antike und des Mittelalters wurden je
nach Konfession verschieden gedeutet. Während die katholische Geschichtsschreibung

eher die Kontinuität betonte und die ersten Jahrhunderte des
Christentums als «eigene» Geschichte vereinnahmte, betonte die reformierte
Historiographie bis anhin die Diskontinuität zwischen dem «finsteren» Mittelalter

und der Reformationszeit. Der vorliegende erste Teil zeigt auf, daß beide
Positionen zu relativieren sind, wobei jedoch auch vorhandene Brüche vor der
Reformation deutlicher zu erwähnen wären. Ob die Überlieferungen über die
ersten Christen in der Schweiz nicht allzu eilfertig als Legenden abgetan werden,

wäre nicht zuletzt aufgrund neuerer archäologischer Erkenntnisse etwas
deutlicher zu hinterfragen.

Der zweite Teil ist meines Erachtens besonders interessant. Dies nicht nur,
weil ein Jesuit die Zürcher Reformation beschreibt, sondern weil das ganze
Kapitel sich durch eine konzise und lebendige Darstellung auszeichnet, die
diesen Teil zu einem «pièce de résistance» des ganzen Buches macht: Es wird
ein ausgezeichneter Einblick in die für die Schweizer Geschichte so wichtige
Epoche gegeben. Daß die zweite Hälfte des 17. und das 18. Jahrhundert relativ

kurz abgehandelt werden, kann den Verfassern nicht zum Vorwurf gemacht
werden; hier weist die Schweizer (Kirchen-) Geschichte generell enorme
Forschungslücken auf, obwohl die Quellenlage gut ist und es mehr als genügend

interessante Fragestellungen gibt.
Der dritte Teil schließlich führt von 1800 bis in die Gegenwart - übrigens

unter Einbezug der Geschichte der Juden in der Schweiz. Er gewährt einen
guten Einblick in die konfessionelle Problematik des 19. Jahrhunderts, das mit
den Auseinandersetzungen zwischen Liberal-Radikalen und Konservativen
und dem Kulturkampf, der zeitlich nicht nur auf die Ereignisse der 1870er
Jahre beschränkt werden kann, sondern seit den 1830er Jahre schwelte, zur
bestimmenden Epoche für die Kirchengeschichte unseres Jahrhunderts wurde

- wohl mehr als die Reformation im 16. Jahrhundert. Eine nüchterne Betrachtung

macht dabei deutlich, daß der Kulturkampf, der zu wesentlichen Teilen
ein innerkatholisches Phänomen war, nur höchst bedingt als Auseinandersetzung

zwischen den Konfessionen gedeutet werden kann. Die Darstellung des
19. Jahrhunderts macht besonders deutlich, daß die Parteiungen innerhalb der
gleichen Konfession das große Problem waren, nicht aber Zwistigkeiten unter
den Konfessionen. Der sich nach dem Ersten Vatikanum von der katholischen
Kirche abspaltenden altkatholischen Kirche gelang es trotz massiver
infrastruktureller Unterstützung durch maßgebende politische Kreise nicht, sich
mittels einer Massenbewegung umfassend zu konsolidieren, sondern blieb
weitgehend eine Angelegenheit liberaler Katholiken der Führungsschicht.

Spannend dargestellt ist die Beschäftigung der einzelnen Konfessionen
mit der sozialen Frage, so etwa die Bedeutung der «Union de Fribourg» im
Zusammenhang mit der ersten päpstlichen Enzyklika Rerum novarum (von Leo

XIII.) zu dieser brisanten und im Bereich der katholischen Kirche auf die
lange Bank geschobenen Frage. Die Rolle der Kirchen in den beiden
Weltkriegen wird nur kurz geschildert, was auf große Forschungslücken in diesen



452 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Bereichen hinweist. Die Diskussion um das Schicksal der Juden in der Schweiz
des Zweiten Weltkrieges führt hoffentlich dazu, sich vermehrt und in
ausgewogener Form auch mit diesem wichtigen Zeitabschnitt auseinanderzusetzen.

Die Schilderung und Bewertung der kirchlichen Ereignisse in der Schweiz
nach 1945 kann erwartungsgemäß nicht mehr als eine erste grobe Bilanz sein,
da der objektivierende Abstand dazu noch nicht gegeben ist und viele Quellen
noch nicht einsehbar sind. Der letzte Abschnitt macht aber deutlich, vor
welchen intrakonfessionellen Spannungen und ökumenischen wie gesellschaftlichen

Herausforderungen die Kirchen in der Schweiz heute stehen.
Die Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz bildet in mehrfacher

Hinsicht einen Meilenstein. Die in der Schweiz sowohl an den theologischen
Fakultäten wie auch in der breiten, kirchlich interessierten Öffentlichkeit eher
stiefmütterlich behandelte Kirchengeschichte erfährt durch die nach einem
neuartigen Konzept erarbeitete Veröffentlichung zweifellos wieder vermehrt
Beachtung. Dazu tragen der günstige Verkaufspreis und die hervorragende
Illustrierung wesentlich bei. Es wird aus dem ganzen Buch aber auch deutlich
spürbar, mit welch gegenseitiger Hochachtung die Autoren den Dialog gesucht
und gefunden haben. Es ist zu hoffen, daß dieser Versuch auf breiterer Ebene
an der kirchlichen Basis Widerhall findet, das ökumenische Gespräch vertieft
und alle Möglichkeiten ausgenutzt werden, die uns offenstehen. Gegen die
gefährlichen Stimmen, die in der Ökumene Stagnation, ja Rückschritte festzustellen

glauben, weist Johannes Paul II. in seiner offenherzigen Enzyklika Ut
unum sint darauf hin, daß schon viel Positives geschehen ist, aber in dringlicher
Weise die ökumenischen Bemühungen fortzusetzen sind. Die vorliegende
Ökumenische Kirchengeschichte ist dazu ein äußerst wertvoller Beitrag.

Sie ist aber auch für die Kirchengeschichte an sich ein Meilenstein, der
uns eine wertvolle Bestandesaufnahme erlaubt. Hier sei besonders auf den
Abschnitt «Forschungsgeschichte und Literatur» am Schluß des Buches verwiesen,

womit indirekt angezeigt wird, daß eine Intensivierung der Forschung
angestrebt wird. Wie bereits angedeutet, wurden die Lücken in der Forschung
deutlich. Neben den kaum bearbeiteten Epochen des Barocks und der Aufklärung

ist besonders auf das 19. und 20. Jahrhundert hinzuweisen, in denen die
Bearbeitung theologiegeschichtlicher Aspekte vordringlich ist. So ist die
Geschichte des «Ghetto-Katholizismus» ohne Einbezug der noch nicht genügend
erforschten Veränderungen bei der Rekrutierung und Ausbildung des katholischen

Klerus in der Mitte des 19. Jahrhunderts und ohne Berücksichtigung der
Paradigmenwechsel in der Theologie nur bedingt erklärbar, wobei der katholische

Block zweifellos heterogener war, als wir heute annehmen. Eine
breiterflächige Erforschung des konfessionellen Erziehungswesens, des unermeßlichen

und unersetzlichen Beitrages der Frauen und der Frauenkongregationen
in Erziehung und Caritas, des Missionswesens und anderen, bisher kaum
erforschten Gebieten kirchlicher Tätigkeit würde unseren Kenntnisstand
wesentlich erweitern und wahrscheinlich ein neues Licht auf die Rolle der
Kirchen und der Gläubigen in der Schweiz werfen. Nicht zu vergessen ist die
Rolle der bisher weitgehend ausgeblendeten liberal-radikalen Katholiken. Bei
der Darstellung des Katholizismus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts müßte

besonders die kulturelle Dimension des christlichen Glaubens mehr betont



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 453

werden, was sich besonders in der liturgischen Kunst und im Kirchenbau
ausdrückte. Welches war - über eine Faktenaufzählung hinausgehend - die
Gestalt des damaligen Schweizer Katholizismus, der wertvolle Anstöße für das
Zweite Vatikanum gab?

Erfreulicherweise sind nach Veröffentlichung der hier besprochenen
Erstauflage einige kirchengeschichtliche Untersuchungen erschienen, deren
Resultate - so ist zu hoffen - in der anstehenden Zweitauflage der Ökumenischen

Kirchengeschichte berücksichtigt werden, so etwa weitere Bände des
Standardwerks Helvetia Sacra, Peter Jäggis wichtige Untersuchungen zum Klerus

und religiösen Leben in Estavayer, Murten und Romont im Spätmittelalter
(worin nachgewiesen wird, daß die vorreformatorische Zeit bisher eine zu
negative Einschätzung erfahren hat; Einsiedeln 1994), außerdem die soeben
erschienene Abhandlung über Die Luzerner Nuntiatur 1586-1873 (Luzern/Stutt-
gart 1997) und der Sammelband Die Basler Bischöfe 1794-1995 (Fribourg
21996). Besonders hingewiesen sei auf die Storia religiosa della Svizzera, die
1996 in Mailand erschienen ist und eine interessante Aufsatzsammlung über
das Verhältnis der Schweiz zu den Päpsten und der römischen Kurie vorlegt.
Zwei Bücher seien noch hervorgehoben, die in der Bibliographie der
Ökumenischen Kirchengeschichte leider nicht aufgeführt sind, nämlich auf
Josef Siegwarts Darstellung Die Chorherren- und Chorfrauengemeinschaften
in der deutschsprachigen Schweiz vom 6. Jahrhundert bis 1160 (Fribourg 1962)
und das dreibändige Standardwerk von Giacomo Martina über Pio IX (Rom
1974-1990), worin auch der Schweiz der Kulturkampfzeit breiter Raum
gegeben wird.

Diese wenigen Ausführungen zeigen zur Genüge auf, wie wichtig und
verdienstvoll die Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz ist. Es ist
deshalb der in absehbarer Zeit erscheinenden Neuauflage wiederum ein großer
Erfolg zu wünschen, verbunden mit der Hoffnung, daß die Kirchen sich immer
mehr auf ihre Geschichte besinnen, um sich dadurch mit umso wacherem
Bewußtsein den Aufgaben der Gegenwart zu stellen.

Urban Fink

Otfried Höffe: Aristoteles. München: C.H. Beck 1996, 315 S. (Beck'sche
Reihe Denker 535). - Ders.: Praktische Philosophie. Das Modell des Aristoteles

(1. Aufl. München: Anton Pustet 1971), 2. durchgs. Aufl. Berlin:
Akademie-Verlag GmbH, 1996, 191 S.

In der Beck'schen Reihe «Denker» erscheinen in regelmäßigen Abständen
Monographien über die großen Denker der westlichen Hemisphäre. Die Antike
ist bisher durch Werke über die Skeptiker (F. Ricken), Augustin (Ch. Horn),
Epikur (M. Hossenfelder) und Sokrates (G. Figal) vertreten. Nun liegt der
Band Aristoteles vor, von Otfried Höffe verfaßt, der zugleich Herausgeber der
Reihe ist.

Wie in der gleichfalls von Höffe edierten Reihe «Klassiker der Philosophie»

im gleichen Verlag geht es in dieser Reihe um eine verläßliche und gut



454 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

lesbare Darstellung der großen Philosophen, die sich, über die studentischen
Leser hinaus, an ein breites, gebildetes Publikum wendet.

Der Band erfüllt diese Aufgabe in vorzüglicher Weise und bietet auch
dem Fachgelehrten vielfache Anregungen. Diesen doppelten Effekt erreicht
das Werk durch die vom Verfasser gewählte Perspektive. Die einleitende
Person- und Werkbeschreibung (Kapitel 1: «Der Philosoph») gipfelt in einem
Abschnitt, der Aristoteles als Universalgelehrten charakterisiert (28-35). In
diesem Zusammenhang beantwortet Höffe die zentrale Frage nach dem Sinn einer
erneuten Beschäftigung mit dem Stagiriten auf doppelte Weise. Es geht ihm,
um ein Wort Wolfgang Wielands abzuwandeln, sowohl darum, aus wie darum,
über Aristoteles Wahrheit zu gewinnen; denn es handelt sich bei Aristoteles
einerseits um einen «beispielgebenden, paradigmatischen Denker», der
«methodische Souveränität mit spekulativer Kraft und beides mit intellektueller
Offenheit» verbindet (21); zum anderen bilden «nicht wenige seiner Begriffe
über viele Jahrhunderte oft bis heute ein wichtiges Hilfsmittel der Weltorientierung»

(21). M. a. W.: Philosophie, als Weltorientierung verstanden, findet
in Aristoteles einen Denker, auf dessen Schultern noch das heutige Denken
steht und der auch künftiger philosophischer Praxis als Beispiel dienen kann.

Die Darstellung der Philosophie des Stagiriten folgt dann in der Tat
diesem methodischen Prinzip, die doppelte Aktualität des Stagiriten einleuchtend
zu machen. Sie gliedert sich in drei Hauptabschnitte, die der durch die Stoiker
klassisch gewordenen Einteilung der Philosophie in Logik und Wissenschaftstheorie,

Physik und Ethik folgt. Das zweite Kapitel behandelt «Wissen und
Wissenschaft», das dritte «Physik und Metaphysik», das vierte «Ethik und
Politik». Das fünfte und letzte Kapitel zeichnet eine kurze Wirkungsgeschichte
nach, die von der aristotelischen Schule bis zur sprachanalytischen Rehabilitierung

des «good old fashioned Aristotelian essentialism» (286) reicht.
Die drei genannten Hauptabschnitte (die Kapitel 2-4) präsentieren das

aristotelische Denken, wobei gleichzeitig auf die entscheidenden Textpassagen

und ihre Parallelen im corpus aristotelicum verwiesen und der heutige
Stand der Forschung diskutiert wird, den Höffe souverän überblickt und aus
dem er in seiner Bibliographie eine weise Auswahl vorschlägt. Dennoch zeichnet

der Verfasser ein Aristoteles-Bild, das einem engen Umgang mit den Schriften

des Stagiriten entspringt und daher sehr persönliche Akzente setzt. Insofern

diese Akzente der Feder eines in den Gegenwartsproblemen engagierten
Philosophen entstammen, kann man das kleine Werk durchaus als repräsentativ

für die Aristoteles-Rezeption am Ende unseres zweiten Jahrtausend
ansehen.

Wissen und Wissenschaft sind, wie Höffe ausführlich nachweist, für
Aristoteles eigene philosophische Themen (gegen die Vorstellung ihrer nur
instrumentalen Bedeutung als «Organon»), Unterstrichen wird zu Recht die «epi-
stemische Toleranz», die, parallel zu Hegel, auch vorphilosophisches Wissen
gelten läßt und den «Reichtum der epistemischen Möglichkeiten ausbreitet»
(41). Der Verfasser verweist auf die Verankerung der Wissenschaftslehre in
der aristotelischen Anthropologie am Anfang der Metaphysik (41): «Alle
Menschen streben nach Wissen von Natur aus» (MPh 1, 980 a). Höffe selber
entwickelt die epistemischen Möglichkeiten im Abschnitt 2.4 (45ff.) als For-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 455

men der Rationalität und begreift darunter Syllogistik, Dialektik, Rhetorik und
Poetik. Dies leuchtet für die ersten drei Formen ein, weniger für die Poetik,
deren eigene Rationalität unscharf bleibt.

Die Darstellung der Wissenschaftstheorie, die weitgehend Detel folgt,
zeichnet sich durch Klarheit aus (72-90); sie wird durch ein Kapitel zur
Methode ergänzt, das die Methodenvielfalt - Phänomentreue, Beachtung der
Wissenstradition, denkerisches Auffinden der Probleme und Sprachanalyse - des

Stagiriten zur Geltung bringt.
Gegen die Replatonisierung des Stagiriten als Theologen stellt Höffe den

Naturforscher in den Vordergrund (100-139). Nach ihm bildet vor allem die
rein theoretische Behandlung der Natur den Unterschied zur modernen
Naturwissenschaft (102), und nicht, wie es wohl im Blick auf die theoretische
Physik richtiger ist, der Verzicht auf die Mathematisierung der Natur, die
bereits Plato im Timaios vorgeschlagen hatte. Die Darstellung des «Biologen»
und Psychologen (123-139) geht von der modernen Einteilung der Natur in
organische und anorganische aus und läßt unerwähnt, daß eine solche bei
Aristoteles durchaus fehlt; die Natur von der Astrophysik bis zur Beschreibung

der Ameise ist Sache des physikos mit der für Aristoteles entscheidenden
Unterteilung in supra-und sublunare Welt.

Das klassische Problem, was denn der Gegenstand der aristotelischen
Metaphysik sei, wird von Höffe dadurch entschärft, daß er einerseits drei
Gegenstände in der Metaphysik unterscheidet, d. i. Axiomatik, Theologie und
Ontologie, andererseits aber eine gleichmäßige Behandlung der Gegenstände
erkennt, die aus der Metaphysik, ungeachtet der Gegenstände, eine
Fundamentalphilosophie macht. Sie konstituiert sich durch die vier Merkmale der
«Genauigkeit, Universalität, Höherstufigkeit bei Anerkennung anderen Wissens
und existentieller Bedeutung» (148-150).

Die Theologie wird als wirkliche Meta-Physik, als Komplementärtheorie
der Physik interpretiert (150-161). Das zweite klassische Problem der
Metaphysik, diese als Ontologie verstanden, ist die Frage nach dem Wesen der
oùcncx. Höffe 173f.) schließt sich der Deutung Rapps an («Allgemeines
konkret». Philosophisches Jahrbuch 102 [1995] 83-100), dergemäß die Metaphysik

gegenüber der Kategorienschrift eine Präzisierung und nicht etwa eine
Veränderung bedeutet. Der Reziprozität von Sprache und Sein im aristotelischen

Denken trägt Höffe durch einen kurzen Abschnitt über Aristoteles'
Sprachphilosophie im Anschluß an die Ontologie Rechnung (179-183).

Im dritten Hauptteil (184-262) greift Höffe auf seine nun wieder in einer
zweiten Auflage zugänglichen Dissertation Praktische Philosophie. Das Modell

des Aristoteles (1971, jetzt Akademie-Verlag, Berlin 1996) und weitere
eigene Arbeiten zur Ethik zurück.

Die Darstellung der Ethik im Aristotelesbuch folgt in ihrem ersten Teil
(185-212) den Hauptthesen der Dissertation. Hier wie dort geht es darum, den
Modellcharakter der aristotelischen Ethik herauszuarbeiten; in der Dissertation

war die Zielscheibe die sprachanalytische Ethik, in der neuen Darstellung
werden andere aktuelle Ethiken wie etwa kultur- und epochenspezifische
Ethiken der universalistischen des Aristoteles gegenübergestellt (220, 236).
Ungeachtet des Wechsels der Adressaten macht Höffe den paradigmatischen



456 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Charakter der Ethik in beiden Darstellungen von zwei Kriterien abhängig:
1. Die aristotelische Ethik ist eine Wissenschaft der Praxis (Prakt. Phil. 39-
100, Arist. 185-191); 2. Sie kann dies allein als Grundrißwissenschaft sein,
die auf eine Theorie des sittlichen Handelns hinausläuft (Prakt. Phil. 101-180;
Arist. 192-212).

Beide Aspekte betreffen Form und Struktur der Ethik, die somit das

Hauptthema der Dissertation bildete; sie entwickelt diese Aspekte mit Hilfe
der aristotelischen Texte ausführlich und macht sie an Interpretationen fest,
die auch heute mit Gewinn zu lesen sind. In der neuen, knapperen Darstellung
des Aristotelesbuches kommt eine Diskussion der Inhalte hinzu. Diese bestehen

wesentlich in der Theorie des Glücks, der Tugenden inklusive der Gerechtigkeit

und der politischen Anthropologie und der Staatsformenlehre in der
«Politik». Im einzelnen insistiert der Verfasser auf dem universalistischen
Charakter der Theorie des Glücks, die die Selbstverwirklichung des Menschen
beinhaltet (220). Hierin erreicht der Mensch eine überpolitische, nicht
außerpolitische Existenz (234). Höffe vertritt damit entschieden einen inklusiven
Glücksbegriff.

Während es dem Verfasser bis hierher durchaus gelingt, ein aktuelles
Interesse aristotelischer Theoreme sichtbar zu machen, stellt die Staatsformenlehre

bzw. die politische Theorie insgesamt - von der politischen Anthropologie

abgesehen (235-248) - sein Verfahren der Reaktualisierung durchaus in
Frage, ist doch die Mehrzahl ihrer Probleme an die kontingenten historischen
Bedingungen der griechischen Staatenwelt geknüpft. Höffe macht sich selber
diesen Einwand bezüglich des aristotelischen Staatsideales (259), glaubt ihn
aber entkräften zu können. An diesem Punkt zeigt sich jedoch deutlich die
Grenze des gewählten Standpunktes: In Höffes Darstellung gewinnt Aristoteles

eine solche Modernität und Vertrautheit, daß die Frage notwendig auftauchen

muß, ob denn das, was seit Aristoteles philosophisch und wissenschaftlich

geschehen ist, unbeachtet bleiben kann, um die Gedanken des Stagiritien
adäquat zu beurteilen. Dazu gehörte auch, die Fremdheit und Andersartigkeit
des Stagiriten mindestens zu erwähnen. Zwei Beispiele: 1. Die aristotelische
Politik steht vor der Entwicklung des modernen Souveränitätsbegriffs, der
ohne die christlich-platonische Tradition undenkbar ist. Die aristotelische
Politik geht daher von grundsätzlich anderen Fragestellungen aus als die
moderne Politiktheorie; so taucht etwa das Problem, wie die Macht des Souverän
mit der Freiheit des Untertan zu vereinbaren ist, nicht auf; ebensowenig ist die
Trennung von Staat und Gesellschaft vollzogen noch, im Rahmen der griechischen

Polis, denkbar. 2. Die aristotelische Natur kennt keinen Demiurgen oder
Schöpfer, von dem die Natur dank ihrer mathematischen Strukturen zeugt. Sie
weiß nichts um die Einheit der Naturgesetze in Makro- und Mikrokosmos.
Auch hier hat die christlich-platonische Tradition neue Grundlagen geschaffen,

die von Aristoteles her undenkbar waren.
Es ist Höffe vollauf gelungen, den Reichtum, die Schärfe und Differenziertheit

des aristotelischen Denkens herauszustellen; sein Aristotelesbild gerät

aber in Gefahr, zur Hagiographie zu werden, da nicht ausreichend deutlich
wird, wo die Grenzen der aristotelischen Philosophie liegen, noch, daß auf der
Grundlage dieses Denkens und oft gegen es weiter und anders gearbeitet wor-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 457

den ist. Wie seine scharfe Plato-Kritik bezeugt, ist Aristoteles auch ein Denker,

der Entscheidungen getroffen und fest umrissene Positionen verteidigt
hat. Das ist der Grund, daß das moderne Denken nicht nur auf den Schultern
des Stagiriten steht, sondern sich im Streit mit ihm herausgebildet hat.

AdaNeschke

Tilman Ramelow: Gott, Freiheit, Weltenwahl. Der Ursprung des Begriffes der
besten aller möglichen Welten in der Metaphysik der Willensfreiheit zwischen
A. Perez S.J. (1599-1649) und G.W. Leibniz (1646-1716). Leiden: E.J. Brill
1997. 500 S. (Brill's Studies in Intellectual History 72)

Anzuzeigen ist eine in München bei Robert Spaemann entstandene Dissertation,

eine Pionierleistung in der philosophiehistorischen Erschließung des 17.

Jahrhunderts.
Ramelow präsentiert uns in dem Spanier Antonio Perez einen Protagonisten

des für das 17. Jahrhundert typischen Experiments, Ontologie zu treiben,
aber nicht mehr auf der Basis des Aristoteles, sondern des Augustin. «In der
Metaphysik Augustin am allernächsten gekommen» zu sein, wie Perez dem
Salmantiner Benito de Robles (1571-1616) nachrühmt, das hieß, die aristotelische

Dingontologie durch etwas überboten zu haben, was man damals das
Ens supernaturale nannte. Vielleicht am treffendsten würde es als «Ontologie
des Ereignisses» übersetzt. Ramelow spricht von der «Metaphysik der
Willensfreiheit», wogegen nichts einzuwenden ist, sofern man dabei nicht nur
oder auch nur in erster Linie an die menschliche Willensfreiheit denkt. Es

geht nicht um Anthropologie, sondern um Theologie. Die Interaktion
zwischen dem göttlichen und dem menschlichen freien Willen ist das Thema. Die
von den Jesuiten kultivierte Scientia Media, Gottes Wissen um die futura
contingentia conditionata, sorgt für das setting, wenn auch nicht mehr
automatisch für die Lösung aller Probleme: Bei Perez ist die concordia liberi arbi-
trii cum scientia media inzwischen selber zum Problem geworden (S. 263).
Gott «nicht als Substanz, sondern ebensosehr als Subjekt» zu denken: Hegels
berühmte Forderung bringt jedenfalls nachträglich nur auf den Begriff, was im
Zeitalter des Gnadenstreits spekulativ geschehen war. «Theologie» im 17.

Jahrhundert ist die Durchführung des programmatischen Gedankens des Duns
Scotus, daß nicht nur das Reich der notwendigen Wahrheiten im Satz vom
Widerspruch, sondern auch das Reich der Tatsachenwahrheiten (veritates
contingentes) ein Prinzip hat. Die erste kontingente Wahrheit «Der Wille will»
(voluntas vult) verankert es in Gott.

So wie auch Leibniz' Theodizee in dieses setting gehört, mit dem Theolo-
gumenon von der Wahl der besten aller möglichen Welten, ist Perez ihre
direkte Vorlage. Leibniz hat ihn, wissen wir aus dem Briefwechsel mit Des Bosses,

studiert und geschätzt. Um Perez und seine theologische Lehrtätigkeit am

Collegio Romano (1642-48) herum gruppiert sich eine ganze Schulrichtung
(Martin de Esparza, Pietro Sforza Pallavicino, Tirso Gonzalez de Santalla,
Silvestro Mauro, Gilles d'Estrix u. a.), die Leibniz ebenfalls gut kannte. Die
handlungsmetaphysische Spekulation sowohl dieser Gruppe als auch die ihrer



458 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Gegner (Rodrigo de Arriaga, Bernardo Aldrete, Sebastian Izquierdo, Thomas
Compton-Carleton u. a.) hat Ramelow für sein Thema synoptisch aufgearbeitet.

Erst so entsteht ein genügend dicht gestricktes Diskursfeld, welches dem
einzelnen Autor sein Eigenprofil verschafft. Die Streiflichter, die durch die
zeitgenössischen Bezugnahmen auf Perez fallen, sind unentbehrlich. Sie hätten

sogar noch bewußter eingesetzt werden können. Wenn Perez, der gleichzeitig

mit Descartes den apriorischen Gottesbeweis wiederbelebt hat (S. 4Iff.),
von einem seiner Kritiker zu hören bekommt: «Est autem non infrequens huic
Auetori discurrere de rebus prout illae subsunt nostris intentionibus, tractando
de illis non prout subsunt nostris intentionibus, sed prout sunt a parte rei»
(Tomasz Mlodzianowski, Praelectiones theologicae de Angelis et actibus hu-
manis, Danzig 1667, S. 161b), also: Hypostasierung, dann ist das interessanterweise

derselbe Vorwurf, welchen Gassendi Descartes macht (Opera omnia,
Lyon 1658; Repr. Stuttgart-Bad Cannstatt 1964, T. 3, S. 398b).

Seine Themenstellung veranlaßt den Verfasser, Perez gleich als Theologen

einzuführen. So muß man sich über sein philosophisches Profil erst mühsam

ein Urteil bilden. Es wäre ratsam gewesen, soweit es sich aus seiner
Theologie rekonstruieren läßt (denn die philosophischen Werke, soweit erhalten,

sind ungedruckt), erst einmal den jungen Philosophen zu porträtieren, den

- neben Rodrigo de Arriaga (1592-1667) und Juan Martinez de Ripalda
(1594-1648) - dritten Meisterschüler des Pedro Hurtado de Mendoza (1578-
1641) in Salamanca. Als arrivierter Theologe in Rom hat Perez selbstverständlich

nicht mehr «Physik gelehrt» (S. 35)! Seine Unterscheidungslehre (S.

306ff.) hätte ruhig aus dem theologischen Kontext herausgelöst und als das

philosophische Lehrstück entwickelt werden können, das es im 17. Jahrhundert

längst war. Dem scholastischen Kurrikulum folgend, wäre Perez als Logiker

etwa zu charakterisieren gewesen durch seinen Aureolischen Konzeptua-
lismus und seine Ablehnung der sog. Objektivpräzisionen, als Physiker durch
seine eigenartig zwischen Atomisten und Peripatetikern vermittelnde Position
in der Frage der Zusammensetzung des Kontinuums, als Metaphysiker durch
seine (suarezische) Modi-Lehre und die für ihn fundamental wichtige Theorie
der transzendentalen Relation.

Viel, etwas zuviel vorgenommen hat sich der Verfasser. Er referiert aus
den zwei posthum (1656 und 1669) edierten Hauptwerken Perez' System,
indem er es nicht nur seitwärts zu den Zeitgenossen und zu Leibniz in Beziehung

setzt, sondern auch rückwärts zu Thomas von Aquin und Duns Scotus
und vorwärts zur possible worlds-Semantik unserer Tage, zu deren ihrerseits
inzwischen entwickelten historiographischen Ambitionen (Simo Knuuttila),
und schließlich zu Neuzeitdeutungen à la Blumenberg. Idealerweise müßte
man das Thema wohl so abhandeln. Praktisch erzeugt das jedoch ein unruhiges

Flackern. Perez' Text ist, auch für einen Jesuitenscholastiker, ungewöhnlich

schwierig, die Überlieferungslage darüber hinaus verworren. Eine geduldigere

Arbeit am Text, längere Zitate im Fußnotenapparat, ein quellenkritischer

Versuch, die verschiedenen Redaktionen seiner Theorie des göttlichen
Wissens zu sichten: das hätte sicherlich geholfen, diesen großen Unbekannten
zu etablieren. So jedoch fällt das Referat der Argumente bisweilen bis zur
Undeutlichkeit knapp aus. Nicht selten wird über wichtige Punkte hastig as-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 459

soziierend hinweggegangen (z. B. S. 57f., wo das Verhältnis Molina/Leibniz
präzis hätte bestimmt werden müssen). Themen werden angerissen und
fallengelassen. Es wimmelt von Flüchtigkeitsfehlern. Um das Ganze zusammenzuhalten,

kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, wurde im einzelnen mit
der heißen Nadel gestrickt.

Das gilt allerdings nur streckenweise. Viele Abschnitte der Arbeit verdienen

uneingeschränkt Lob, z. B. die gründliche Behandlung der vom Verfasser
für handlungsmetaphysisch zentral befundenen Differenz, daß «reine Unterlassungen»

nur in manchen der konkurrierenden Systementwürfe der Zeit vorgesehen

waren. Die Position zum «Omissionspurismus» bestimmte, wie man den

negativen Sachverhalt analysierte, und damit überhaupt, welche Ontologie des

Sachverhalts jeweils vertreten wurde. Ramelows Arbeit widerlegt die in dem
großen Werk von Theo Kobusch (Sein und Sprache, Leiden 1987, S. 372f.)
aufgestellte Vermutung, weil die spanische Scholastik sich am skotistischen
Essentialismus orientiert habe, hätte «das schon durch Crathorn und Gregor v.
Rimini entdeckte Phänomen des Sachverhalts, d. h. dessen, was ein Satz als
solcher darstellt oder bezeichnet, nie eine angemessene ontologische Interpretation»

erfahren. Ganz im Gegenteil: In einer Handlungsmetaphysik, die alles
im Licht des göttlichen Wissens betrachtet, kreist alles um die Ontologie des

Sachverhalts.
Ob, wie Ramelow gegen Knuuttila behauptet, die hochscholastisch im

possibile logicum analysierten kontrafaktischen Möglichkeiten Gottes sich erst
im 16. und 17. Jahrhundert zu vollständigen möglichen Welten erweitert
haben (S. 14, 32), muß dahingestellt bleiben, solange wir über die tiefe Affinität
der Jesuitenscholastik des 17. Jahrhunderts mit der Scholastik des 14.
Jahrhunderts nicht gründlicher Bescheid wissen. Schon die kürzlich erfolgte
Teiledition eines 1331/34 in Oxford entstandenen Sentenzenkommentars (Seeing
the Future Clearly - Questions on Future Contingents by Robert Holkot, Hg.
P.A. Streveler/K.H. Tachau, Toronto 1995) ändert wieder das Bild und zeigt,
wie nahe das 14. Jahrhundert dem Optimismuskalkül bereits kam. Da die
Jesuitenscholastik ihre in der frühen Neuzeit so heftig angefeindete Definition der
kontingenten Ursache (positis omnibus requisitis ad agendum potens agere et
non agere) dem 14. Jahrhundert entlehnt (die Überlieferung läuft von Franz von
Marchia 1320 über Holkot, Gregor von Rimini, Marsilius von Inghen bis hin im
16. Jahrhundert zu John Mair und Domingo de Soto; was sucht auf S. 49 diese
Formel in einer Erklärung ausgerechnet der praemotio physical), ist es sogar
wahrscheinlich, daß der von Ramelow studierte Typ «Metaphysik der Willensfreiheit»

dem 17. Jahrhundert noch in so manchem Stück mediävistisch abdisputiert

werden wird.
Solche Relativierungen dürfen nicht den Blick davor verstellen, daß

Ramelow ein großer Wurf gelungen ist. Imposant ist, wie hier, in dieser
Ausführlichkeit zum erstenmal überhaupt, die nachsuarezische Jesuitentheologie
zum Gegenstand gemacht ist. Imposant ist der Mut, das gleich in der einzig
adäquaten Form geleistet zu haben: durch systematische Beschreibung eines

ganzen Diskurses, ohne den sauberen Spatenstich des in der Philosophiegeschichte

gern praktizierten Geniekults. Imposant ist, wie der Autor trotz aller
handlungsmetaphysischen Abstraktion sich nicht zu schade gewesen ist, auch



460 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

das theologische Fleisch zu geben (vortrefflich z. B. das inkarnationstheologische

Kapitel über die Struktur der göttlichen Weltgeschichtsplanung, S. 407ff.).
Solange die Theologie des 17. Jahrhunderts historiographisch nicht verdaut ist,
bestätigt Ramelow, muß die Philosophie der frühen Neuzeit, besonders die
eines Leibniz, wie vom Himmel gefallen scheinen. Er führt uns mitten hinein
in die von Karl Eschweiler vor siebzig Jahren als Forschungsprojekt aus der
Taufe gehobene, seitdem aber wieder in ihren Dornröschenschlaf zurückgesunkene

«Barockscholastik». Die Signaturen der Bayerischen Staatsbibliothek
und einiger anderer Bibliotheken, die er dankenswerterweise mitteilt, sind der
Schlüssel zu dem nach den Verwüstungen durch Säkularisierung, Bombenkrieg

und Geringschätzung inzwischen kaum irgendwo gesammelt zugänglichen

Quellencorpus. Wo mit historiographischen Klischees aufgeräumt wird,
steht Bibliotheksarchäologie immer obenan.

Daß eine Verlagsreihe, welche sich sonst Humanismus und Aufklärung
verschrieben hat, der spanischen Jesuitenscholastik ein so ordentlich
ausgestattetes Buch widmet, verdient auch anerkennende Erwähnung.

Sven K. Knebel

Alain Thomasset: Paul Ricoeur: Une poétique de la morale. Aux fondements
d'une éthique herméneutique et narrative dans une perspective chrétienne.
Leuven: University Press, Peeters 1996. XVI + 706 S. (BEThL CXXIV).
Seit sie in den siebziger Jahren kurze Zeit Furore machte, ist es um die narrative

Theologie im deutschen Sprachraum etwas stiller geworden. Dabei wurden

in Nordamerika und Frankreich philosophische und theologische Theorien
des Narrativen und des Poetischen entwickelt, die die Auseinandersetzung
lohnen. Mit einer Galionsfigur dieser Entwicklung, dem französischen
Philosophen Paul Ricoeur, versucht die Dissertation des am Centre Sèvres in Paris
lehrenden Sozialethikers Thomasset die Grundlage zu einer hermeneutischen
und narrativen Ethik in christlicher Perspektive zu legen.

Das (kurze) erste Kapitel dient als Einleitung in die Thematik und den
Aufbau der Arbeit. Thomasset skizziert die aktuelle Situation der Ethik als
durch die kommunitaristische Kritik an der normenfixierten Aufklärungsethik
gekennzeichnet. Er zeichnet die Problematik der Artikulation und Begründung
universalistischer Normen als Projekt der Aufklärung anhand ihrer Bestreitung

durch die Vertreter einer neoaristotelischen Ausrichtung an
gemeinschaftlichen Vorstellungen des Guten und an moralischen Traditionen nach.
So werden die prozeduralen Gerechtigkeitstheorien der Universalisten Habermas

und Rawls den kommunitaristischen von Maclntyre und Taylor
gegenübergestellt. Thomassets Leitfrage bei dieser Konfrontation lautet, ob die beiden

Ansätze einander ausschließen, oder ob auf einer anderen Ebene eine

Vermittlung möglich ist. Im Zusammenhang mit dem kontextualistischen und
traditionsorientierten Ansatz der Strebensethik ist die Bedeutung narrativ
artikulierter und tradierter Vorstellungen für die Bildung und Ausrichtung des

moralischen Selbst und seiner Überzeugungen wieder in den Vordergrund
getreten. Sie sind die nur um den Preis einer ideologischen Fiktion hintergehba-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 461

ren Voraussetzungen und -prägungen der Ethik. Den Zusammenhang mit der
Theologie stellt Thomasset mit der christlichen narrativen Ethik von Stanley
Hauerwas her, der eindeutig Partei für die kommunitaristische Option ergreift.
Die Auseinandersetzung mit Hauerwas' Konzept der Kontrastgesellschaft und
der ethischen Ausrichtung an biblischen Vorstellungen - wobei auf Verallge-
meinerbarkeit verzichtet wird - bleibt für die theologische Absicht von
Thomasset das ganze Buch hindurch wichtig, auch wenn sie dem Leser in den
z. T. sehr weitgespannten Ausführungen des Autors aus dem Blick zu geraten
droht.

Angesichts der skizzierten Situation formuliert Thomasset die
theologisch-ethische Fragestellung seiner Untersuchung: Wie ist im Kontext und vor
dem Anspruch der Moderne das Verhältnis von ethischer Argumentation und
der persönlichen Aneignung biblisch-traditionaler Texte in der Spannung
zwischen Identität und Relevanz einer am biblischen Zeugnis und der Tradition
ausgerichteten theologischen Moral zu konzipieren (41)? Eine Antwort auf
diese Frage setzt die Beantwortung von Thomassets erster, philosophisch-ethischer

Fragestellung voraus: Wie lassen sich eine deontologische Ethik und
eine teleologische Perspektive gemeinsam formulieren (40)? Thomasset will
bei seinem anspruchsvollen Vorhaben also weder auf die Errungenschaft der
neuzeitlichen Ethik, die Universalität ethischer Normen, noch auf den Beitrag
der kommunitaristischen Kritik, die das Positive von Traditionen und Narra-
tivität betont, verzichten.

Diese doppelte Fragestellung verfolgt Thomasset in sehr enger Anlehnung
an die Philosophie von Paul Ricoeur. Dabei bemüht er sich einerseits, Ri-
coeurs Trennung zwischen philosophischen und biblischen Arbeiten zu
respektieren, andererseits möchte er gerade auch die Arbeiten zur Bibel und zur
religiösen Sprache für den zweiten Teil der Untersuchung fruchtbar machen.

Die Zweiteilung der Fragestellung schlägt sich im Aufbau der Arbeit nieder:

Die Kapitel 2-4 befassen sich mit philosophischer Ethik und behandeln
Ricoeurs ethische Theorie im Zusammenhang mit seinem reflexiven Ansatz
(Kap. 2), seine Hermeneutik des Subjekts, insbesondere den Beitrag der Nar-
rativität (Kap. 3), und schließlich den Zusammenhang zwischen Ethik und
Narrativität, der durch die Subjekttheorie hergestellt wird (Kap. 4).

Der zweite Teil (Kap. 5-7) ist der religiösen Problematik gewidmet:
Kapitel 5 behandelt das Verhältnis zwischen Philosophie und Religion bei
Ricoeur und das Verhältnis von philosophischer und biblischer Hermeneutik;
im 6. Kapitel wird der Einfluß biblischer Erzählungen auf das moralische
Leben des Subjekts mit Hilfe einer Poetik der christlichen Existenz herausgearbeitet.

Schließlich wird Ricoeurs politische Philosophie dargestellt und der
Beitrag der christlichen Überlieferung zu einer politischen und sozialen Ethik
in der säkularisierten Gesellschaft untersucht (Kap. 7). In den abschließenden
Schlußfolgerungen faßt Thomasset nochmals den Ertrag seiner Untersuchung
zusammen, um auf den letzten vierzehn Seiten unter der Frage «Welche
Moraltheologie?» seine eigene Epistemologie der theologischen Ethik zu
unterbreiten. Der Anhang (655-658) gibt die französische Fassung eines Aufsatzes
wieder, in dem Ricoeur zu Peter Kemps Kritik an seiner ethischen Theorie Stel-



462 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

lung nimmt; auf diese Auseinandersetzung bezieht sich Thomasset des öfteren.
Ein umfangreiches Literaturverzeichnis und Register schließen den Band ab.

Thomasset bietet eine gut aufbereitete und klar dargestellte Lektüre von
Ricoeurs außerordentlich umfangreichem und teilweise sehr verstreutem Werk.
Liegt der Schwerpunkt seiner Untersuchung auch auf den neueren und
neuesten Veröffentlichungen von Ricoeur, v. a. auf Das Selbst als ein Anderer,

so kennt er auch die frühen Studien zur Phänomenologie des Willens und
zum Symbol und kann von ihnen aus deutlich machen, wie Ricoeurs ontologi-
sche und anthropologische Grundeinsichten sich von seinem Frühwerk bis in
die aktuellen Veröffentlichungen, wo sie freilich nur sehr verdeckt
durchscheinen, hindurchziehen.

Ricoeur entwickelt seine ethische Theorie aus den Implikationen, die
seine hermeneutische Phänomenologie der Entstehungsbedingungen und
Wirkungen der Rezeption kultureller Werke für das praktische Selbstverstehen

von Individuen und Gemeinschaften herausarbeitet. Seine Theorie der
semantischen Innovation, wie sie sich in Metapher und Erzählung ereignet, steht im
Dienste einer reflexiven Philosophie, die davon ausgeht, daß das Selbst nur
auf dem Umweg der Aneignung seiner kulturellen Äußerungen (vorwiegend
von Texten) erfährt, wer es ist. Die entscheidende Rolle spielt dabei die
Konfrontation der Welt des Textes mit der Welt des Lesers, die dem Selbst
Möglichkeiten alternativer Seinsweisen vor Augen führt. Die Wirkung der Aneignung

von Symbolen und Texten geht also über Ethik hinaus, insofern sie
zuerst das Sein des Selbst und erst in zweiter Linie sein Handeln anspricht und
insofern die Neugestaltung (Refiguration) der Sicht auf die eigene Existenz
primär auf die Einbildungskraft (Imagination) und nicht den Willen des

Subjekts wirkt. Diese Texttheorie ist für Ricoeur der Ausgangspunkt, um im
Zusammenhang mit einer Theorie von Zeit, Erzählung und Handlung schließlich
zu einer Theorie der narrativen Identität des Selbst zu gelangen, die ihn
wiederum dazu bringt, die höchste Stufe der Selbstvergewisserung in der
Selbstbezeugung im ethischen Engagement zu erkennen. Mit dieser in Das Selbst als
ein Anderer ausgearbeiteten ethischen Theorie beantwortet Thomasset seine
erste Frage. Ricoeur unterscheidet zwischen Ethik und Moral: «Ethik» ist die
an einer Vorstellung des Guten ausgerichtete Praxisorientierung, die sich in
Leitbildern, Idealen und Lebensplänen äußert. Diese werden als Werte und

Tugenden handlungsleitend. Dagegen ist «Moral» die deontologische Dimension,

die sich in moralischen Normen äußert, deren Charakteristika in ihrer
Formalität und dem Auftreten als unbedingte Pflichtforderungen liegen.
Artikuliert die Moral sich im Imperativ, so ist die sprachliche Äußerungsform der
teleologischen Ethik die Erzählung. Ricoeurs dreistufige ethische Theorie
vertritt den Primat der Ethik über die Moral, die Notwendigkeit des ethischen
«Strebens nach dem guten Leben, mit und für den anderen, in gerechten
Institutionen» (P. Ricoeur, Soi-même comme un autre, Paris 1990, p. 202 pass.,
Übers. C. M.), sich angesichts der Möglichkeit von Gewalt in allem menschlichen

Begehren und der Wirklichkeit von Gewalt in sozialen Systemen der
Objektivierung durch die Universalitätsforderung der Moral auszusetzen und sich
in Normen auszudrücken, und schließlich, daß die bei konkreten Fallentscheidungen

auftretenden Konflikte zwischen moralischen Normen nur durch den



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 463

Rückgriff auf den ethischen Sinn dieser Normen praktisch gelöst werden können.

Diesen Rückgriff auf die Ressourcen der Ethik nennt Ricoeur in Anlehnung

an Aristoteles' phronesis «praktische Weisheit». Thomasset arbeitet in
seiner Darstellung die unterschiedlichen Momente des Ineinandergreifens von
Narration, Ethik und Moral ausführlich heraus und betont die Bedeutung des

«imaginaire social», also von kollektiven Leitvorstellungen, für die Organisation

und Zielsetzung des Gemeinwesens, deren Dynamik durch erinnernden
Geschichtsbezug und entwerfende Erwartung gekennzeichnet ist. Gegen Hau-
erwas, Kemp und Maclntyre insistiert er mit Ricoeür darauf, daß das Ethische
nicht auf die narrativ in Gemeinschaft verwurzelte Strebensethik zu beschränken

ist, sondern notwendig der nicht aufs Narrative reduzierbaren Imperative
deontologischer Moral bedarf. Als vermittelndes Glied zwischen Ethik und
Moral stellt er die Bedeutung der Goldenen Regel in Ricoeurs Theorie heraus,
die mit ihrer an der Selbstschätzung der Subjekte orientierten Reziprozitätsforderung

eine Utopie formuliere, von der aus die narrativen Ideologien (im
neutralen Sinn) kritisiert werden können (217-219).

Die Goldene Regel steht ebenfalls im Mittelpunkt des zweiten Teils, in
dem Thomasset Ricoeurs Philosophie und die hier erstmals in größerem
Umfang ausgewerteten Veröffentlichungen zur biblischen Theologie für eine
«Poetik der christlichen Existenz» auswertet. Thomasset führt hier sehr
ausführlich verschiedene Linien zusammen und demonstriert auch in lesbaren
Abschnitten an narrativen Strukturen der Evangelien, was er mit «Poetik»
meint, nämlich wie die als poetische Texte gelesenen Bibelerzählungen das

sich vor ihnen verstehende Subjekt in einem kreativen Aneignungsvorgang
verändern, indem sich seine fundamentalen imaginativen, affektiven und
kognitiven Dispositionen wandeln. Daß er das auf über 400 Seiten tut, strapaziert

freilich die Geduld des Lesers, zumal da Redundanzen nicht immer
vermieden werden und Thomasset auch nicht darauf verzichtet, Positionen von
Ricoeur zu referieren, die dieser in späteren Veröffentlichungen so nicht mehr
vertritt. Hier sei nur auf die Kernthese hingewiesen: Zentral für eine Poetik
der christlichen Existenz sind für Thomasset die biblische «Ökonomie der
Gabe» und das Gesetz bzw. die Logik der Überfülle (surabondance) (335-
341). Diese stellen die allgemein-menschlichen moralischen Normen, zu deren
Begründung die Religion nichts Eigenes beiträgt, in eine andere Perspektive.
Die Poetik des Glaubens tangiert also die ethische Motivation und den
Sinnrahmen, innerhalb dessen individuelle und gemeinschaftliche Existenz gestaltet

werden. Vor dieser - auch von Thomasset so bezeichneten - autonomen
Moral stellt Thomasset die Frage an Ricoeur, ob die ethische Motivation, mit
der die Normen angewendet werden, wirklich ohne jeden Einfluß auf den
Inhalt der Normen bleibt (433). Dieser wichtigen Frage geht Thomasset weit
ausholend nach, indem er anhand der literarischen Verortung der Goldenen
Regel innerhalb der Bergpredigt bzw. der Feldrede aufzeigt, daß sich ihre
ethische Stoßrichtung in Verbindung mit dem Liebesgebot zuspitzt zu einem
«Gerechtigkeitsexzeß» (excès de justice) (520-552). Wie Ricoeur in seinen

Ausführungen zur Dialektik von Liebe und Gerechtigkeit ausführt, hat das

Liebes«gebot» nur innerhalb der Ökonomie der Gabe einen Sinn, insofern es

nämlich von der vorgängigen Liebe Gottes ausgeht und somit als die Auffor-



464 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

derung des Liebenden, wiedergeliebt zu werden, verstanden werden muß
(403-406). Das Liebesgebot ist keine moralische Norm, sondern hat
«supraethischen» Charakter, der nur dort ethische Relevanz erlangen kann, wo die
Liebe sich auf die Forderungen der Gerechtigkeit einläßt und, vermittelt über
die Reziprozitätsforderung der Goldenen Regel, die zwischen der personalen
Gegenseitigkeit der Liebe und der prozeduralen Gerechtigkeitsregel steht, den
Sinn für Gerechtigkeit in praktischen Situationen schärfen und einschärfen
kann. Thomasset versucht Ricoeurs Theorie an diesem Punkt sozialethisch
weiterzudenken und macht sich Gedanken über eine über die philosophischethische

Äquivalenzlogik hinausgehende theologisch-ethische Logik der Überfülle

im Anschluß an Rom 5,15ff. (565-606). Mit Ch. Theobald diskutiert er
die Frage, ob eine solche Logik nur der Religion oder nicht auch der
Philosophie zur Verfügung stehe. Damit ist zugleich die in Ricoeurs Denken schwankende

Verhältnisbestimmung von Religion (bzw. Theologie) und Philosophie
angesprochen (276-281, 552-563). Bei Thomasset bleibt in dieser Frage einiges

offen. Aber er hat umfangreiches Material zusammengetragen, auf dem es

sich weiterdenken läßt. An seiner exzellenten Arbeit wird die Rezeption von
Ricoeurs Philosophie für die Theologie und speziell für die theologische Ethik
nicht vorbeikommen.

Christof Mandry

Evandro Agazzi: Le bien, le mal et la science. Les dimensions éthiques de

l'entreprise techno-scientifique. Paris: Presses Universitaires de France 1996.
277 pp. (Edition originale: Il bene, il male e la scienza. Le dimensioni etiche
dell'impresa scientifico-tecnologica. Milano: Rusconi 1992. 381 pp.)

Cet important ouvrage de Evandro Agazzi, paru en Italie en 1992 et déjà
publié en français, allemand, espagnol et hongrois, sera bientôt disponible aussi

en anglais, russe, polonais et japonais. Quelle est la raison d'un tel succès et
d'une diffusion internationale aussi rapide? Le mérite, à notre avis, réside
d'une part dans la réputation de brillant savant en philosophie des sciences -
et, entre autres, des sciences sociales - que l'auteur a acquis depuis plus de

trente ans et, de l'autre, dans la valeur intrinsèque de cette œuvre qui conjugue

originalité et profondeur, et qui est caractérisée par un esprit d'ouverture
prononcé. Au cours des dernières années, Agazzi a approfondi surtout la
réflexion sur l'éthique de la science et cette contribution marque, d'une certaine
façon, la globalité du développement de sa pensée.

Dans l'introduction, l'auteur présente les thèmes centraux. Tout d'abord,
l'autonomie de la science, cet affranchissement progressif du savoir scientifique

par rapport aux limitations extérieures, au nom d'une liberté d'action et
de recherche. En deuxième lieu, la question des fins et des moyens, c'est-à-
dire du lien entre les fins cognitives, les résultats pratiques (auxquels tend la
science appliquée) et les choix opérationnels, expérimentaux, en fonction des

buts préétablis et attentifs aux facteurs circonstanciels. En troisième lieu,
l'évaluation des conséquences de la recherche scientifique - discours qui



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 465

amène au dernier axe central, à savoir le rapport entre la science et les valeurs
éthiques.

L'ouvrage s'articule autour de deux parties centrales, la première
consacrée au monde de la science et de la technique, et la deuxième à la rencontre
avec la dimension éthique.

La première partie découle de la question fondamentale sur la nature de la
science. La science constitue dans la société d'aujourd'hui la référence culturelle

par excellence et elle a presque complètement remplacé les modèles qui
existaient auparavant comme, par exemple, le modèle religieux ou, de façon
plus générale, le modèle métaphysique. Le rappel à une rigueur méthodologique,

liée à une mathématisation profonde, et l'obligation de s'en tenir à toute
une série de règles et de conventions fait en sorte que par la science on arrive
effectivement à une notion particulière d'objectivité, dont l'acception est
cependant différente que par le passé. Cette notion est appelée «à exercer une
fonction de remplacement, c'est-à-dire à se substituer rien de moins qu'à la
condition de la vérité» (p. 13), et elle coïncide toujours plus avec le concept
d'intersubjectivité, d'un accord de type opérationnel sur des domaines
circonscrits de la réalité, qui fasse abstraction tant de la dimension personnelle
de la connaissance que du souci de tenir compte de l'entier de l'expérience.

La science exerce donc dans la société une influence riche et constante et,
d'une certaine façon, elle en est aussi influencée. Pour cela, il n'est pas faux
de s'intéresser aux «raisons internes d'une interprétation sociale de la science»

(p. 24): une analyse de ce genre n'a rien de sociologiste ou de réducteur, mais
elle permet de mettre à jour l'échange existant entre le travail scientifique et
la formation de la conscience collective, dont l'évolution de la technologie est

un exemple évident.
Le rapport avec la science n'est cependant pas dépourvu d'équivoques et

d'ambiguïtés. Le rapport d'échange réciproque qui existe avec la société et
avec les autres paradigmes dont elle se nourrit, peut engendrer un tel
conditionnement et une telle limitation qu'ils suscitent souvent un débat passionné
sur l'autonomie et la neutralité de la science. Afin d'éclairer de façon exhaustive

la question, Agazzi repère quelques stéréotypes interprétatifs du concept
de neutralité, entendu comme désintérêt, indépendance des préjugés, non
assujettissement à des intérêts particuliers, liberté par rapport aux conditionnements

ou indifférence par rapport à des fins. Chaque point de vue est
affronté et analysé avec soin et ramené finalement au problème plus fondamental

de la responsabilité de la science, comprise comme savoir qui, bien qu'incarné

dans la dimension historique, veut sauvegarder sa neutralité, c'est-à-dire
la liberté d'être soi-même.

Il suit alors une longue considération, toujours dans la première partie de

l'ouvrage (pp. 49-59), sur le lien entre science, technique et technologie. Ceci
présuppose un pas de plus, c'est-à-dire une recherche des différences spécifiques

de chacune de ces trois dimensions. En deuxième lieu, Agazzi se préoccupe

de démanteler la confusion toujours plus anachronique entre idéologie
techno-scientifique et système techno-scientifique. La science est en soi une
anti-idéologie, mais ceci n'a pas empêché que, sur la base d'une «négation des

caractéristiques de <limitation>» (p. 70) qui constituent sa spécificité, on en



466 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

fasse une véritable idéologie totalisante, le scientisme. On a vite fait de passer
du scientisme au technologisme et la conséquence la plus dramatique a été la
disparition du sujet, complètement dépersonnalisé et dépourvu de toute fonction.

Le système techno-scientifique, par contre, est conçu comme intégré
dans un système plus grand, le monde de la vie, dont font partie aussi le
système de valeurs et l'éthique. Dans ce sens, des concepts tels qu'autonomie ou
science, tout comme à la technique, une interaction profonde avec toutes les
autres dimensions du système homme.

La deuxième partie est consacrée de façon spécifique à la dimension éthique.

Agazzi lie étroitement le binôme science-valeurs à un autre binôme, de-
voir-être et action humaine. L'action humaine se présente comme orientée
vers un but et conduite par des valeurs: la genèse de la norme morale est
possible seulement dans le sillage de ces caractéristiques simples mais
incontournables. Sur quoi pourrait-on fonder une norme, si ce n'est sur un penchant
de l'homme à tendre vers un but et sur la présence d'une valeur adaptée à ce
but? Agazzi poursuit en s'arrêtant sur le rôle des valeurs dans les sciences
sociales et, en s'inspirant des analyses antérieures de Max Weber, Dilthey et
autres historicistes, il aborde le thème de la justification de ces valeurs. Dans
les sciences sociales, distinctes sur ce point des sciences de la nature, l'objet
est constitué par les actions humaines, qui comprennent une finalité et une
intentionnalité, et non seulement par les phénomènes matériellement perceptibles.

Cependant, ce n'est plus du devoir spécifique des sciences que de fonder

et justifier des valeurs, ce qui constitue par contre le proprium de la
rationalité pratique.

Le discours devient plus ample lorsqu'on prend en considération non pas
la science et ses domaines d'application, mais, tout d'abord, la rationalité en
tant que telle (pp. 131-147). La science est entendue comme une forme de
rationalité parmi toutes les formes que la rationalité humaine prend. Voilà donc
des thématiques spécifiquement philosophiques qui permettent à notre auteur
de s'aventurer dans un examen attentif de la notion de jugement de valeur et
de son rapport avec l'horizon pratique de la personne. La science et la
technique en tant que produits de l'activité humaine - et le rappel aux formes de
rationalité humaine prend ici tout son sens - se retrouvent donc, par la force
des choses, insérées dans la considération plus générale des finalités de l'action

humaine. La question des fins n'est pas indépendante de la question de
l'activité scientifique ou technique, de même qu'elle ne l'est pas de tout autre
genre d'activité. Toute action a une pertinence morale dont le poids est visible
dans l'évaluation de ses conséquences.

Agazzi développe ensuite le concept de risque sous les points de vue les

plus variés (pp. 173-201). En se référant à une longue tradition philosophique
et logique, il passe en revue les acceptions et utilisations les plus diverses de
cette catégorie anthropologique fondamentale. Il fait appel à la théorie des

jeux, aux différentes argumentations logiques, au calcul des probabilités, à la
notion de risque existentiel (Pascal), pour étudier le lien entre deux facteurs
symétriquement présents dans ce genre d'expérience morale: l'exactitude et
l'incertitude. Le premier facteur encourage l'action, le second oblige l'individu à



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 467

une évaluation attentive de toutes ses possibilités, à un approfondissement des
motivations et à un élargissement des informations à sa disposition.

D'un point de vue systémique, la science se présente comme un sous-
système ouvert, car elle est en échange continu avec les autres sous-systèmes,
si bien que son modèle est nécessairement dynamique et perméable au milieu.
Dans cette perspective, décidément innovatrice, Agazzi valorise le feedback
que la science reçoit de la rencontre avec la totalité de l'expérience, et il critique

la conception aristocratique d'une science autopoïétique, se nourrissant
de ses modèles abstraits. La science et sa responsabilité se trouvent donc dans
ce profond lien organique, dans cette recherche d'une optimisation à l'intérieur

d'un système plus complexe qui comprend aussi le système moral.
Agazzi explique bien la distinction entre morale et éthique, en définissant

«la morale comme l'ensemble des normes et des principes qui règlent l'agir
humain et l'éthique comme la réflexion critique sur la morale» (p. 230). En

somme, l'éthique a pour rôle de justifier, de fonder l'ensemble des normes et
des principes moraux. Toutes les conceptions éthiques ne se reconnaissent pas
dans le devoir fondamental de prescription; certaines s'attribuent une simple
fonction descriptive ou analytique. L'auteur s'arrête aux différentes théories
éthiques contemporaines: les théories cognitivistes, les éthiques normatives,
téléologiques, déontologiques, intentionalistes et non intentionalistes. Mais ni
les éthiques analytiques ni les éthiques naturalistes, qui défendent pourtant
avec acharnement leur statut de scientificité, n'arrivent à proposer un échange
authentique avec la science véritable, à se concevoir dans l'horizon systémique

entrevu auparavant.
Les conditions de cette interaction, de cette optimisation entre le système

moral et les autres systèmes sont pour Agazzi, en premier lieu, la réévaluation
des valeurs morales (auxquelles correspondent des devoirs) qui existent dans

l'expérience axiologique de l'homme, revendiquées et prescrites par une éthique

déontologique; en deuxième lieu, l'alignement de cette sphère de valeurs
avec le système techno-scientifique; enfin, «l'efficacité du fonctionnement
interne du système moral» (p. 255), qui doit toujours être conçu comme un
système ouvert.

L'ouvrage veut donc dépasser de façon percutante nombre de clichés et
surtout dédramatiser les oppositions, les antinomies désormais cristallisées dans

l'histoire de la science et de la pensée épistémologique, souvent causées par une
approche déformée de la nature même des différentes formes de rationalité.

(Editions en d'autres langues: Das Gute, das Böse und die Wissenschaft. Die ethische

Dimension der wissenschaftlich-technologischen Unternehmung. Berlin:
Akademie Verlag 1995, 344 S. - El bien, el mal y la ciencia. La dimensiones éticas de

la empresa cientffico-tecnolégica. Madrid: Editorial Tecnos 1996. 386 pp.)

Matteo Negro


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

