
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras : essai
d'analyse et de reconstruction

Autor: Nuvolone, Flavio G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Flavio G. Nuvolone

L'initiation prophétique dans

l'Apocalypse grecque d'Esdras

Essai d'analyse et de reconstruction*

En souvenir de
Jean-Claude Picard (7.5.1943-12.11.1996)

«Pourquoi as-tu consumé ta vigne
et en as-tu fait un désert?
Pourquoi as-tu fait cela?»

(Apocalypse grecque de Baruch 1,2)

La première édition d'une pièce de la Visio latine d'Esdras a été publiée en
1871 par le philologue romaniste Alberto Mussafia. Celui-ci nourrissait
surtout l'ambition de présenter un texte en primeur, grâce au travail bénévole
d'un bibliothécaire, G.A. Neumann1. Malgré cette perspective limitée - et

malgré la curieuse omission qui entache le § 4 de son édition (Veniebant -
flammam) -, Mussafia ne manquait pas d'un certain flair critique: le prouve
son affirmation sur le caractère mutilé du début de l'ouvrage («Il componi-
mento sembra mutilo in principio»). Mais on relèvera qu'il n'a pas su tirer
profit de l'édition de l'Apocalypsis Esdrae grecque, publiée cinq ans plus tôt
(1866) par K. von Tischendorf2, ou plus simplement qu'il ne la connaissait pas.
S'il l'avait sérieusement examinée, il y aurait vraisemblablement repéré une
confirmation partielle de son hypothèse sur le caractère acéphale de la Visio et
aurait été amené à des conclusions analogues à celles que G. Mercati formulera

trente ans plus tard3. On ne peut en effet manquer d'être frappé par le fait

* Mes remerciements à des titres différents à D. Ellul-Durand, A. Frey, R. Imbach,
E. Norelli, K. Nuvolone, J.C. Pardo, P. Piovanelli, M. Stone, S. Voïcu. A J.-D. Kaestli
ma reconnaissance particulière pour son amitié clairvoyante et son soutien efficace.

1 A. Mussafia, Sulla visione di Tundalo, dans: Sitzungsberichte der
Philosophisch-Historischen Classe der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften 67 (1871)
p. 157-206, avec l'édition aux p. 202-206; voir la remarque: «Per affinità dell'arg-
omento publico qui appresso una breve visione scritta in latino, che io non trovai in
verun luogo indicata».

2 Apocalypses Apocryphae Mosis, Esdrae, Pauli, Iohannis, item Mariae dormitio,
additis Evangeliorum et actuum Apocryphorum supplementis, Leipzig 1866 (repr.
Hildesheim 1966), p. 24-33.

3 G. Mercati, Note di letteratura biblica e cristiana antica (Studi e Testi 5), Roma
1901, p. 65: «Tanto il fondo quanto lo sviluppo délia Visio la riannodano incon-



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 409

que le début de YApEsd4 est constitué par une scène introduisant la révélation
elle-même et que cette scène est totalement absente des pièces latines3.

Une surprise de taille viendra de la publication, en 1984, d'un nouveau
témoin de la Visio latine, la recension longue6. Certes, cette recension ne
contient pas non plus la scène initiale, mais elle offre une riche moisson de
contacts avec YApEsd; et surtout, elle présente une caractéristique qui donne la
clef de l'histoire de la rédaction des diverses pièces: l'emploi de la première
personne, ou de la troisième personne, lorsqu'il est question d'Esdras, le
protagoniste, qui délimite deux sections du texte de la Visio B. Cet important
constat nous a amené à entreprendre une analyse d'ensemble des textes, que
nous avons déjà présentée dans quelques publications7. L'examen nous a permis

trastabilmente - come già il nome stesso suggerirebbe - M'Apoc. Esdrae e a Sedrach
Le differenze, è vero, sono manifeste e grandi: altra è la redazione, altro l'ordine

delle pene e dei peccatori veduti; la disputa col Signore è alla fine soltanto: mancano
interi episodi, come la ripugnanza e resistenza d'Esdra e di Sedrach alla morte come
tale tutto mancano le tante citazioni od allusioni a passi del Nuovo Testamento,
onde son pieni gli altri apocrifi accennati. Ciô non ostante perô, rimangono tali tratti
fondamentali e taluni riscontri verbali indicati nelle note, da non lasciar dubbio che la
Visio è da porsi accanto, o meglio avanti aWApoc. Esdrae e a Sedrach, ed inoltre che è

veramente esistito e s'è sviluppato un gruppo o una famiglia considerevole di simili
apocalissi esdrine».

4 Nous désignons par ce sigle le texte de VApocalypsis Esdrae, que nous citons
d'après l'édition de O. WAHL, Apocalypsis Esdrae, Apocalypsis Sedrach, Visio Beati
Esdrae, Leiden 1977, p. 25-34; pour des problèmes de critique textuelle, nous
renvoyons aussi à l'édition de K. VON TISCHENDORF (op. cit. à la note 3), et à celle de

Mme Danielle Ellul-Durand, L'Apocalypse grecque d'Esdras, Thèse préparée sous
la direction de Francis Schmidt, École Pratique des Hautes Études, Ve section, Paris
1977, p. 13-39. L'édition de O. WAHL, privée de son apparat critique, a été reprise par
A.-M. Denis, Concordance latine des Pseudépigraphes d'Ancien Testament, Concordance,

Corpus des textes, Indices, Turnhout 1993, p. 871-873.
3 Le manuscrit H (Heiligenkreuz, Stiftsbibliothek 11, fol. 272va-273ra), édité par

A. MUSSAFIA, et le manuscrit V (Vatican, Vatic. Lut. 3838, fol. 59r-61r), édité par
G. Mercati, sont repris dans l'édition de O. Wahl (op. cit. à la note 5, p. 49-61, col.
de droite). On devra toutefois recourir à l'édition de Mercati lui-même, fort utile
pour apprécier celle qu'il faut considérer comme la recension breuissima Visio V);
de même, on utilisera l'ouvrage de O. Wahl (col. de gauche) pour lire la recension
moyenne (Visio L, d'après le manuscrit de Linz, Bibliothek des Priesterseminars A 1/6,
fol. 14r— 17v) et on complétera le manuscrit H de la colonne de droite de Wahl grâce
aux variantes de quatre autres témoins de cette même recension courte, ou Visio Cet
(collations offertes par O. Wahl, Vier neue Textzeugen der «Visio beati Esdrae»,
dans: Salesianum 40 [1978] 583-589).

6 P.-M. BOGAERT, Une version longue inédite de la «Visio Beati Esdrae» dans le

légendier de Teano (Barberini Lat., 2318), dans: Revue Bénédictine 94 (1984) 50-70;
l'édition est aux p. 59-64; elle a été reprise par A.-M. DENIS, Concordance latine, op.
cit. à la note 4, p. 617-619. Nous la désignons par le sigle Visio B.

7 F.G. Nuvolone, Apocalypse d'Esdras grecque et latine, rapports et rhétorique,
dans: Apocrypha 1 (1996) 81-108; «Valeur ajoutée pour investissements bibliographiques

<apocryphes> (Visio Esdrae B, § 95-96)», dans: Nomen Latinum, Mélanges de

langue, de littérature et de civilisation latines offerts au professeur Andre Schneider
à l'occasion de son départ à la retraite, Textes recueillis et édités par D. Knoepfler,



410 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

d'aboutir à l'hypothèse suivante: un texte proche de la Visio B semble avoir
fourni titre et matériaux au rédacteur de VApEsd, qui, tout en ajoutant des
éléments de sa propre composition et en utilisant aussi d'autres sources, a morcelé,

redistribué, remplacé et dédoublé les composants de l'ouvrage original. De
son côté, le texte latin nous est parvenu sous une forme fort compromise,
marquée en outre par des relectures et des corrections nombreuses. L'une de ces
corrections a consisté à retrancher la scène d'initiation prophétique qui
inaugurait le récit, et qui de ce fait n'est plus attestée que par la seule ApEsd. Le
but de la présente contribution est de vérifier ce dernier élément de l'hypothèse,

en dégageant le sens de l'épisode et ses liens avec le reste de la
Révélation - et spécialement avec la Visio B - sans négliger la possibilité que le

passage ait subi une réécriture analogue à celle que l'on constate ailleurs, là où

une comparaison entre VApEsd et le différentes formes textuelles est possible.

/. ApEsd 1,1-5

Selon la numérotation habituelle, le premier verset (1,1) correspond au titre de

l'ouvrage: cette numérotation a été adoptée, à la suite de Rießler8, dans les
éditions déjà citées de O. Wahl et de D. Ellul-Durand, ainsi que dans les
traductions de D. Ellul-Durand9 et de U.B. Müller10. Pour corriger cette bizarrerie,

M. Stone11 et R.J.H. Shutt12 ont décalé la numérotation d'une unité. Quant
au verset 5, il nous semble assurer actuellement une double fonction: il conclut

la scène inaugurale et sert en même temps de transition avec une synthèse
typiquement rédactionnelle d'éléments provenant d'autres contextes. Il est
donc utile d'analyser l'ensemble constitué par les cinq premiers versets du

chapitre I.

Neuchâtel, Genève 1997, p. 181-190; «Vision d'Esdras», dans: Écrits apocryphes
chrétiens I (Bibliothèque de la Pléiade), Paris 1997 (sous presse).

8 P. RIESSLER, «Apokalypse des Esdras», dans: Altjüdisches Schrifttum ausserhalb
der Bibel, Heidelberg 1928, p. 126-137; voir les notes correspondantes à p. 1273.

9 Op. cit. (note 4), p. 40-54, avec commentaire aux p. 56-204, et analyses spécifiques

aux p. 205-265.
U.B. MÜLLER, «Die griechische Esra-Apokalypse», dans: Jüdische Schriften aus

hellenistisch-römischer Zeit V: Apokalypsen, Gütersloh 1976, p. 91-100, avec
introduction aux p. 87-90.

11 M. Stone, «Greek Apocalypse of Ezra (Second to Ninth Century A.D.). A New
Translation and Introduction», dans: The Old Testament Pseudepigrapha I, éd. J.H.
Charlesworth, London 1983, p. 571-579, avec introduction aux p. 561-570.

12 R.J.H. SHUTT, «The Apocalypse of Esdras», dans: The Apocryphal Old Testament,

éd. H.F.D. Sparks, Oxford 1984, p. 932-941, avec introduction aux p. 927-932.
Suivant l'exemple de Veditio princeps de K. von Tischendorf, la première traduction
anglaise, due à A. Walker («Revelation of Esdras», dans: The Ante-Nicene Christian
Library, XVI, Edinburgh, 1870, p. 468-476), ne comportait pas de répartition en
chapitres et versets, mais plaçait en exergue, tel un sous-titre, les mots qui deviendront
ensuite le premier verset.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 411

1. Le titre
Comme nous l'avons indiqué ailleurs13, les titres qui figurent actuellement en
tête de nos pièces grecques et latines ne sont pas originaux. L'élément le plus
sûr, que nous pouvons extraire du texte lui-même, est la mention, sans autre
précision, du «livre» ou «petit rouleau d'Esdras» (cf. Visio B 95.108; ApEsd
VII,9.12). La formulation de certains titres est sans doute assez récente; c'est
le cas du terme legenda (Visio B), qui provient de l'en-tête d'une lecture
liturgique14. Même s'il est plus ancien, le terme de «Visio», qui figure dans
l'intitulé de la plupart des recensions latines, n'est pas authentique non plus; il
sert en fait à caractériser aujourd'hui des pièces qui ont subi une réduction et
se limitent à un aspect (celui des peines) - réduction semblable à celle qu'a
connue une «Vision» plus répandue, la Visio Pauli.

Le titre présent dans les deux manuscrits grecs est plus intéressant, même
s'il donne une impression de surcharge:

Aôyoç Koù djtoKdXinjnç
toû dytoo jtpoqjrj-coo 'Eoôpdp

kcù dYctmytoü too 0soö.
On peut sans autre écarter l'adjectif dyioç, qui revient comme qualificatif de

l'Esprit dans la doxologie trinitaire finale du seul manuscrit A et qui paraît
secondaire. Nous aurions ainsi l'intitulé suivant: Aôyoç Kal ditoKdX.otj)iç
'Eaôpàp, too jipoqrrjTOO kcù dyajcqTOo toö 0eoü. Ce qui est frappant,
c'est la ressemblance de cet intitulé avec les premiers mots du titre de notre
pièce, tel qu'il figure dans le Catalogue de Gorze, du Xle siècle: Liber Esdrae
prophetae uel reuelatio quando in infernum fuisse dicitur15. Dans ce titre,
l'élément additionnel est placé à la fin (quando dicitur)', il met en relief,
avec une nuance critique (.dicitur), la perspective qui est également mise en

exergue dans nos visiones', mais on relèvera que, dans ces dernières, Esdras
ne porte jamais le titre de «prophète». Une fois cet élément adventice
retranché, et avec le grec en regard, il faut probablement reconstituer ainsi le
titre latin: Liber uel reuelatio Esdrae prophetae. Même si ce titre n'est attesté

que dans un catalogue, il a le mérite indéniable d'utiliser comme premier
substantif le terme même que nous avons repéré dans le texte de la Visio B

(liber)', dans le titre grec, ce terme a pour équivalent Xôyoç, qui indique déjà
une transition vers un terme moins concret et plus littéraire - qu'il s'agisse
ainsi de caractériser un «entretien» ou plutôt un «récit». Le deuxième terme
(reuelatio) - relié au premier par un uel qui doit avoir ici la valeur d'une
conjonction de coordination - fournit une excellente correspondance au grec
djTOKdX.tnJtiç. L'association des deux termes, «livre et apocalypse», est sans

13 Cf. F.G. Nuvolone, «Valeur ajoutée», art. cit., à la note 7, p. 184.187 et «Vision

d'Esdras», art. cit. ibid., introduction.
14 Un même contexte liturgique est à l'origine de la demande de bénédiction que le

lecteur adresse au président de l'assemblée après avoir annoncé le titre de la pièce; cet
élément a été omis par Tischendorf et Müller, bien qu'il soit présent dans les deux
manuscrits grecs de l'ApEsd (EùXéyriaov, nâxEp), ainsi que dans: VAp. de Sedrach
(ôéojroTa EuXdyqaov).

15 Voir G. MORIN, Le catalogue des manuscrits de l'abbaye de Gorze au XIe siècle,
dans: Revue Bénédictine 22 (1905) p. 8.



412 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

doute déjà le résultat d'une première évolution, qui pourrait bien se situer au

moment où l'on a ressenti la nécessité de doter l'écrit d'un intitulé (celui-ci
est rarement originel dans la littérature antique); il n'était plus suffisant de
caractériser l'écrit comme «Livre d'Esdras ...», mais il fallait en préciser la
nature, à savoir une «révélation» faite à Esdras et rapportée par Esdras16. 11

fallait aussi le distinguer d'un autre écrit plus connu, le Liber Ezrae prophe-
tae (4Esd), qui n'a reçu le titre d'«Apocalypse» que chez les savants qui s'y
sont intéressés; il est en effet vraisemblable que VApocalypse d'Esdras qui a

été condamnée parmi les apocryphes bibliques17 corresponde à notre écrit,
malgré sa relative rareté, et non pas à 4Esdl8.

Le titre grec attribue à Esdras deux qualificatifs: il est «prophète» et
«bien-aimé de Dieu». ApEsd emploie très fréquemment le titre de «prophète».
Dans les textes latins en revanche, l'épithète n'est donnée à Esdras que dans
la Visio B19. Le fait est doublement frappant. D'une part, dans la Visio B, les

emplois de ce titre qui concernent explicitement Esdras ne se rencontrent que
dans l'intitulé, dans 1 'explicit et dans le voeu-doxologie final (§ 117). D'autre
part, dans l'ApEsd, on ne compte pas moins de trente-neuf occurrences; mais à

y regarder de plus près, on constate que ces emplois sont surtout rédactionnels

- c'est notamment le cas de la formule introductive koù eijiev ô Jipotprjxr|ç,
qui revient trente et une fois!211 Seuls font exception le titre et les occurrences
de 1,3, 111,3.4 et IV,35. L'emploi dans l'intitulé correspond à celui de Visio B;

16 Voir à ce sujet la première personne employée dans toute une section de la
Visio B\ comparer aussi Esd VII,27ss, 3Esd VIII,25ss, 4Esd, 5Esd (rec. franque), 6Esd
II,33ss, Compte et supputation de la durée du genre humain et de la terre que j'ai
écrits, moi, 'Ezrâ (cf. J. HALEVY, Te'ezâza Sanbat [commandement du Sabbat],
accompagné de six autres écrits pseudo-épigraphiques..., Paris 1902, p. 183).

17 Cf. «Liste des soixante livres», dans: Th. Zahn, Geschichte des neutestamentli-
chen Kanons II, Leipzig, 1890, p. 292; «Index du Pseudo-Anastasios (réd. Nikon)»,
dans: W. LÜDKE, Beiträge zu slawischen Apokryphen 5, dans: ZAIV 31 (1911) p. 232.

IS Cf. R.L. BENSLY/M.R. JAMES, The Fourth Book of Ezra: The Latin version from
the MSS, Cambridge, 1895, p. XXIV-XXVII; B. Violet, Die Apokalypsen des Esra
und des Baruch. Erste Hälfte. Die Esra-Apokalypse (IV. Esra). Zweiter Teil. Die deutsche

Textherstellung, Leipzig 1923, p. XL; A.F.J. KLIJN, Die Esra-Apokalypse (IV.
Esra). Nach dem lateinischen Text unter Benutzung der anderen Versionen übersetzt
und herausgegeben, Berlin 1992, p. 4. C'est surtout la présence de ce titre dans les
listes d'apocryphes, et sa correspondance avec l'argument de l'ouvrage (les sept
«visions» dont Esdras est le spectateur) qui expliquent pourquoi on a pris l'habitude
de se référer à 4Esd comme à l'«Apocalypse d'Esdras». Cependant, ce titre n'apparaît
dans aucun des manuscrits connus jusqu'ici, qui représentent neuf langues différentes.
Comble de l'ironie: c'est bien le titre de notre ApEsd, fort apparenté à celui de 4Esd,
qui a dû provoquer dans le premier le complément que les savants ont «récupéré» pour
l'attribuer à 4Esd.

19 Le titre de «prophète» se rencontre aussi dans le calendrier figurant en tête du
manuscrit du Vatican (il s'agit certes d'une note ajoutée après coup, mais par une main
très apparentée), de même que dans le manuscrit perdu répertorié à Gorze au XIe s.

20 Là où une comparaison avec le latin est possible, on constate que cette formule
sert à expliciter ou à remplacer la simple mention du nom d'Esdras. On rapprochera de

cette tendance rédactionnelle le cas d'ApEsd VI,23, et les deux cas où un verbum di-
cendi introduit «le prophète» comme interlocuteur (11,24 et VI, 17).



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 413

quant aux trois autres occurrences, il s'agit de l'apostrophe «mon prophète».
La tournure Jtpocpiqxd pou ÈKX.£Kxé, que l'on rencontre en 111,3.4, représente
un cas particulier, qui manque de clarté; cette tournure est probablement l'équivalent

de l'expression de 1,8, èicXEicxÈ xoü Seotj 'Eaôpdp., compte tenu de la
tendance déjà signalée à remplacer le nom d'Esdras par le titre de «prophète».
L'apostrophe de 1,8 («élu de Dieu, Esdras») rappelle certains emplois des

Paralipomènes de Jérémie et le couple de termes évoque celui de l'intitulé21.
Le terme jtpo(prjxr|ç reflète une tradition qui voit en Esdras un

«prophète»22. Dans le récit de la Visio B, on est tenté d'interpréter le terme dans le
sens de Gn 20,7: le prophète est «celui qui intercède», grâce à ses relations
privilégiées avec la divinité. Mais il faut surtout le mettre en rapport avec la
scène d'initiation prophétique qui ouvre le récit à'ApEsd (1,2-5), avec
l'assimilation d'Esdras à Moïse dans ce même passage et dans le dialogue final
(VI,3-15 et Visio B § 93-105), et avec les «prophètes des Églises» qui
accueillent Esdras dans son ascension (§ 60), les prophètes dont Esdras est destiné

à partager le sort (§ 92). Ce n'est pas un hasard si, en dépit des aménagements

rédactionnels ultérieurs, ce contexte significatif a été conservé tantôt en
grec et tantôt en latin; cela tient au fait que l'on a retranché de part et d'autre
des éléments que l'on ne comprenait ou que l'on ne partageait plus.

L'épithète «mon bien-aimé» (dilectus meus, àyanr\xoç pou) met en
évidence les relations privilégiées du protagoniste avec Dieu. Elle figure dans un
passage commun aux trois textes (Visio B § 93, ApEsd VI,16, ApSed IX, 1);
elle est utilisée à plusieurs reprises dans l'Apocalypse d'Esdras pour qualifier
le Fils de Dieu (IV,35; VI,16) ou Esdras (V,12; VI,3; VII,1), mais elle ne se
rencontre pas ailleurs dans les recensions latines. Contrairement par exemple à

«bienheureux», le titre «mon bien-aimé» n'est pas purement honorifique, mais
il signale l'amour préférentiel de Dieu pour celui auquel il a confié une mission

capitale. Il n'est pas exclu qu'il ait été biffé ailleurs dans les textes latins
à cause du sens christologique qu'il revêtait en milieu chrétien. On peut donc
supposer que le grec conserve ici, dès le titre, un élément significatif de
l'ensemble de l'écrit.

2. «Cela arriva dans la trentième année» (1,2)

Cette indication chronologique est peu explicite, tout comme celle du jour du
mois ou des périodes de jeûne qui vont suivre; faute d'une précision qui fixerait

des repères antérieurs, le moment de la vision ne peut pas être situé dans

21 Cf. ParJer 1,1.4; 111,4.5; VII, 15. Remarquer toutefois que le passage de 1,8 pourrait

bien être dû à une intervention du dernier rédacteur, utilisant une introduction au
discours qui avait d'abord une autre portée.

22 Voir 5Esd 1,1, recension franque; QuestEsd passim; Opuscules astrologiques
(éd. F. NaU, ROC 12 (1907) p. 14-15); Calendrier lunaire (ibid., p. 16); Revelalio de

qualitatibus anni. L'ApSed n'utilise pas l'épithète pour désigner son protagoniste, qui
n'est toutefois <officiellement> plus Esdras. Cette désignation se retrouve dans: 1 'Apo-
cryphon de Jérémie 34; elle est attestée, avec des nuances, par une partie de la tradition

chrétienne (cf. iRENEE, Adv. Huer. 111,21,2; CLEMENT, Stromates 1,149,3 et III,
100,3; LACTANCE, Div. Inst. IV, 18,22).



414 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

le temps. En l'état actuel du texte23, il faut probablement mettre cette notation
en rapport avec 4Esd 111,1 - comme l'ont fait B. Violet, U.B. Müller et
M. Stone24. Les accords entre les deux passages portent en effet sur plusieurs
points: le personnage d'Esdras, l'usage de la première personne, la mention de
la «trentième année», une localisation analogue, l'adresse «au Très-Haut», la
volonté de connaître les voies ou les mystères divins. D'autres points de
contacts sont également possibles, mais restent plus difficiles à vérifier. L'indication

générique 'EyévEio au début de la scène, qui semblerait plutôt renvoyer
à Ez 1,1, a pu figurer aussi dans l'exemplaire de 4Esd 111,1, comme l'indique
l'emploi fréquent dans la suite de l'ouvrage de l'expression «Et factum est/
Factum est autem». Le fait qu'Esdras «crie» (KpctÇaç) pourrait correspondre
non seulement à son état d'âme «agité» en 4Esd 111,3 (ventilatus est spiritus
meus valde), mais aussi à une lecture différente des verba timorata de 4Esd
111,3 (cf. arménien: «terrible words»; géorgien, ms. de Jérusalem: «verbo ter-
ribili»; arabe éd. I. Gildemeister: «mit heftiger Stimme»). L'invocation de Dieu
«O Domine Dominator» de 4Esd 111,4, simplifiée en KtlpiE dans ApEsd, est

exprimée d'une façon analogue dans la version géorgienne de 4Esd, mais elle
a aussi pu figurer à l'origine dans le texte grec de notre initiation; c'est ce que
suggère l'utilisation de «Dominator Domine» dans Visio B § 81, qui correspond
à un simple Kûptoç dans le passage parallèle d'ApEsd 11,3.

Deux divergences peuvent faire difficulté dans le rapprochement avec
4Esd 111,1. Ce dernier texte situe explicitement la révélation lors de «la
trentième année de la ruine de la Ville», et il se caractérise par le contexte général
d'une plainte au sujet de la situation d'Israël. L'absence de référence à la
ruine de Jérusalem dans l'ApEsd s'explique assez facilement, compte tenu du

contexte rédactionnel différent. Quant au deuxième élément, on relèvera que
dans 4Esd déjà la perspective s'élargit rapidement à la situation des «hommes»

en général, perspective que l'on retrouve dans Visio B § 87 (ApEsd 11,7:

«la race des chrétiens»).
À côté de la situation de 4Esd 111,1, un autre rapprochement est éclairant.

Ez 1,1 («La trentième année, le quatrième mois, le cinq du mois...») a l'avantage

d'être formulé dans des termes plus proches de notre passage, sans précision

sur le moment de la «trentième année», et avec une datation fondée sur le
mois et le jour. À notre avis, l'intérêt de ce passage d'Ézéchiel tient surtout à

l'interprétation qu'il était susceptible recevoir: on pouvait en effet y voir une
référence à l'âge du prophète au moment où commencent ses visions. Ce fait
nous invite à prendre aussi en compte le texte de Le 3,23 («Jésus, à ses dé-

23 R.J. Shutt (op. cit. à la note 12, p. 929.932) a tacitement proposé une lecture
différente du texte: «in the thirty-second year and on the twentieth day of the month».
Cette correction nous paraît improbable sur la base des exemples habituellement connus

(cf. 2Chr7,10; Est 8,9; Jud 2,1; IMac 4,52.59; 13,51; 2Mac 10,5; 11,21), même si
elle a l'avantage d'introduire une apparente succession chronologique par rapport à

4Esd 111,1, et si la date du mois («le vingtième jour») peut renvoyer à des faits connus
(cf. Nm 10,11; Esd 10,9). Mais le texte aurait alors dû porter: 'EyévExo èv xtô xpta-
Koaxcù Kai ÔEUxépu) £xei (cf. par ex. 4Rois 25,27 et Jér 52,31).

24 B. VIOLET, op. cit. à la note 18, p. LI; U.B. MOLLER, op. cit. à la note 10, p. 91;
M. Stone, art. cit. à la note 11, p. 571, note a.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 415

buts, avait environ trente ans»); ce rapprochement est appuyé par la manière
dont notre texte interprète la mort d'Esdras, décrite dans des termes qui
l'apparente à la mort de Jésus. Dans chacun de ces passages (ApEsd 1,2; Ez 1,1;
Le 3,23), l'information chronologique semble aller dans le même sens; une
charge, une fonction, un ministère particulier au bénéfice de la communauté,
nécessitent un âge minimal de trente ans25. Esdras était dans sa trentième
année lorsqu'il a assumé le rôle de prophète-intercesseur-visionnaire, tout comme
Ézéchiel au moment d'être saisi par «la main de Dieu», et tout comme Jésus

quand «l'Esprit saint descendit sur lui». Il semble donc que le rédacteur s'est
inspiré du début du 4Esd et l'a enrichi d'une donnée sur l'âge du prophète,
qu'il a aussi pu déduire avec une certaine rapidité de 4Esd 111,29 (delin-
quentes multos vidit anima mea hoc tricesimo anno).

3. «Le vingt-deuxième jour du mois» (1,2)

La valeur symbolique du chiffre vingt-deux dans les traditions juive et
chrétienne n'est plus à démontrer. Il suffit de renvoyer non seulement aux vingt-
deux lettres de l'alphabet hébraïque et aux vingt-deux livres du canon hébraïque

des Écritures, mais aussi aux «vingt-deux sortes d'ouvrages» des six jours
de la Création et aux «vingt-deux chefs de l'humanité depuis Adam jusqu'à
Jacob»26, ou encore à la tradition qui a vu dans le Christ le vingt-deuxième et
dernier grand-prêtre du Temple de Jérusalem27.

Nous sommes ici en présence d'une datation, qui vise à situer le début des
faits rapportés dans le cycle d'un mois, dont le nom n'est pas précisé. On ne
trouve qu'une seule mention du vingt-deuxième jour dans l'Ancien Testament,
en Judith 2,1: «La dix-huitième année (du règne de Nabuchodonosor), le
vingt-deuxième jour du premier mois», quand le monarque tient conseil pour
«tirer vengeance de toute la terre», et décider «la destruction totale» en faisant
«périr quiconque n'avait pas répondu» à son appel. L'année du règne de
Nabuchodonosor correspond à celle de la prise de Jérusalem en 587, qui est aussi
celle à laquelle fait référence la fiction historique de 4Esd 111,1. Il est possible
que le rédacteur de Y ApEsd ait lu ensemble et réuni ces deux références pour
les mettre au service de son propre contexte rédactionnel; cette relecture n'est

25 Comparer Règle annexe de la Communauté 1,13, Écrit de Damas XIV,7.9.
26 Jubilés 11,15.20. Cette manière de calculer se retrouve par exemple à propos des

22 espèces soumises à Adam, et des 22 générations depuis Adam jusqu'à Moïse (cf.
Commandement du Sabbat, op. cit. à la note 16, p. 157.164) et des 22 tribus de la race
d'Adam (cf. Teanga Bithnua, réd. III, éd. G. DOTTIN, dans: Revue Celtique 28 (1907)
p. 301). Qumrân nous a aussi livré une «Description de la Jérusalem nouvelle» (2,11),
dont chaque maison est équipée de 22 lits, reflet des 22 «capitaines» de la famille de

Sadoq (IChr 12,29; cf. Néhémie 12,1-7)?
27 Cf. les exposés de F.G. NUVOLONE, «Un apocrifo sul sacerdozio di Cristo nel

tempio di Gerusalemme». Gli apocrifi cristiani e cristianizzati, Roma, 6-8 maggio
1982; ID., «Genèse et réécriture d'une légende: le Christ, XXIIe prêtre du temple hié-
rosolymitain», Paris, Colloque du Centenaire de la Section de Sciences Religieuses de

l'E.P.H.E 1986, ainsi que l'édition du texte grec long par G. ZIFFER, «Una versione
greca inedita del <De Sacerdotio Christi)», dans: Studi per Riccardo Ribuoli, Scritti di
filologia, musicologia, storia, a cura di F. PlPERNO, Roma 1986, p. 141-173.



416 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

sans doute pas dépourvue d'une veine polémique, puisqu'il va rapporter par la
suite le dessein divin d'effacer la race humaine et de mettre fin au monde
présent (cf. ApEsd 111,6).

Dans quelle perspective l'auteur de YApEsd reprend-il cette première
date? Mme D. Ellul-Durand a eu le mérite de proposer une solution, en
rapportant les dates du début et de la fin du jeûne à un contexte liturgique. Elle
identifie le vingt-deuxième jour initial avec la fête de l'Addition, qui avait
lieu au huitième jour de la fête des Tentes, et correspondait au vingt-deuxième
jour du septième mois (Tishri); la fête est particulièrement mise en exergue
dans Jubilés XXXII,27-2928. A partir de ce point de départ chronologique, et
en tenant compte de la durée du jeûne (190 semaines 1330 jours), D. Ellul-
Durand trouve une clé permettant d'assigner une date relative à la vision:
celle-ci prend place le quinzième jour du troisième mois (Sivân), qui correspond

à la fête des Semaines, selon la datation de Jubilés XV.1-429.
L'identification proposée est correcte30. Elle renvoie à la seule fête qui

corresponde de façon précise à la date indiquée dans notre texte. De plus, on a

déjà souvent relevé les liens qui unissent le groupe d'écrits attribués à Esdras

2li Comparer Lv 23,36.39 et Nm 29,35-38.
29 Op. cit. à la note 4, p. 56-64. Ce calcul utilise l'année solaire de 365 jours et

tient compte du fait que Tischendorf (op. cit. à la note 2) avait déjà reconstitué la
première date, qui présente une omission évidente dans le modèle commun des deux
manuscrits grecs (cttpqaov <äßöopcxöac;> fßöoprjKOVTa). Cette correction a été suivie
par la plupart des éditeurs et traducteurs. Bien que d'autres solutions soient envisageables

- p. ex. äßöop.<döas jtevoqKovT« / è|>rjKOVTCi / ôyôoTjicovTa / èvvev>qKovxa -
nous adoptons aussi la correction de Tischendorf.

30 II faut toutefois relever que la durée totale du jeûne, et la nature même inhérente
à cette pratique évoquent non seulement une succession de périodes se concluant par
des festivités religieuses, mais renvoient aussi à une durée négative, aux trois temps et
demi typiques de l'apocalyptique (cf. Dn 7,25; 12,7; Ap 12,6.14; 13,5), pendant
lesquels les puissances hostiles ont le champ libre (cf. R.T. Beckwith, Calendar and

Chronology, Jewish and Christian. Biblical, Intertestamental and Patristic Studies
[Arbeiten zur Geschichte des antiken Judentums und des Christentums 33], Leiden 1996,
p. 297-309). Dans un cas (Ap 11,3), cette même durée correspond à la prédication
prophétique de deux personnages mystérieux, des deux «témoins», des «oliviers», dans
lesquels se superposent les figures de Josué et celle de Zorobabel, selon Zacharie (texte
utilisé aussi bien par ce passage de l'Apocalypse que pour la datation de ApEsd; cf.
plus loin sous 1.7), et celles de Moïse et d'Élie, qui tous deux sont aussi présents dans
notre texte. En Dn 12,11, le chiffre qui caractérise la période d'abolition du sacrifice
perpétuel et de présence de l'abomination de la désolation n'est pas 1260 jours, mais
1290, et le même texte proclame bienheureux celui qui atteindra 1335 jours. Or cette
dernière durée est fort proche de la nôtre (190 semaines x 7 1330 jours); elle se

retrouve dans un écrit prophétique chrétien, l'AscEs IV, 12: la domination de Béliar
sous l'aspect du roi inique, Néron, dure trois ans, sept mois et vingt sept jours; d'après
AscEs IV, 14, après correction, le chiffre indiqué est 1332 jours; la différence par
rapport à la durée du jeûne dans notre texte peut s'expliquer par 1'intercalation de deux

jours, soit un jour tous les trois mois de trente jours. Dans les milieux prophétiques
chrétiens, nourris par la lecture de Daniel, on était attentif à cette durée négative, qu'il
s'agissait d'affronter par une retraite au désert ou par le jeûne, afin de rétablir la
souveraineté de Dieu.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 417

et la littérature qui se rattache à Qumrân. Il n'est pas étonnant que le passage
de Jubilés XXXII soit étroitement lié à une promesse divine, adressée à Jacob-
Israël, qui élargit sa prise de possession du pays à celle de toute la terre. A
l'époque de la rédaction de notre texte, le fait liturgique prime probablement
sur la réalité historique, et nous ignorons presque tout des perspectives
politiques) de la communauté à laquelle se rattache le rédacteur.

4. «J'étais dans ma maison et je criai vers le Très-Haut en disant» (1,2)

A la différence de 4Esd 111,1, Esdras n'est pas présenté comme couché sur son
lit. Mais la différence ne constitue sans doute qu'une simple nuance: le lieu
où l'on couche n'est d'habitude autre que le domicile, la propre demeure.
Comme en 4Esd 111,3, il s'adresse «au Très-Haut» dans un cri; le verbe KpdÇoa
correspond vraisemblablement aux «paroles terribles» qu'il profère en 4Esd
111,3, où l'adjectif (poßspog peut aussi bien être rendu par «terrible», comme
dans certaines versions, que par «verba timorata», ainsi que dans d'autres. En

outre, notre passage est probablement imprégné par le langage du juste souffrant

et du prophète. Comme le premier31, - et dans le prolongement de 4Esd -
Esdras exprime une situation de détresse et formule une requête32. Toutefois

la nature de cette requête distingue nettement notre texte des autres emplois
cités, et le rapproche plutôt de la solennité des proclamations prophétiques
(voir les paroles d'Esaïe et de Jérémie33, ou encore l'introduction des paroles
d'Elisabeth, de Jean-Baptiste et de Jésus34).

5. «Seigneur, donne (ta) gloire afin que je voie tes mystères» (1,2)

Le passage est habituellement interprété comme une prière d'Esdras demandant

à Dieu de le glorifier, de l'honorer, de lui accorder le privilège d'accéder
aux mystères divins. Ce faisant, on est obligé de compléter le texte, qui ne
spécifie en réalité ni de quelle gloire il s'agit ni à qui elle est donnée. Cette
interprétation peut certes s'appuyer sur quelques textes35. Mais à notre avis -
et malgré Visio § 1 - Esdras ne demande pas ici de recevoir la gloire divine,
ou sa propre gloire, son honneur, ou un privilège particulier; l'objet de sa
requête est que se manifeste maintenant la gloire de Dieu, que Dieu accorde une
révélation et, de fait, une intervention salutaire spécifique. Le verbe ôlôiopi,
est employé ici avec un seul complément d'objet. Cet emploi est à rapprocher
des emplois «métaphoriques» du type ôlôcopi ùetov, ô. tpÉYyoç, ô. vîktiv,
où le verbe a le sens de «produire», «procurer»; dans notre phrase il se
rapproche du sens de «manifester». La «gloire» est donc ici à comprendre dans la

31 Voir par ex. Ps 57,3, avec son appel au «Très-Haut», fréquemment attesté par
ailleurs.

32 Cf. par ex. des emplois, avec un autre verbum dicendi, et dans un contexte
narratif, en Me 9,24; Mt 9,27; 14,30; 15,22.23; 20,30; voir aussi la réaction d'Hénoch
lorsque lui sont révélés les événements toujours de 587 (IHén LXXXIX.57).

33 Pour Ésaïe, voir Rm 9,27 et Tanhumà twldwt 19; pour Jérémie, voir Flavius Io-
sephus, Antiquitates 10,117 et: Tanhumà wjs' 14.

34 Voir respectivement Le 1,42; Jn 1,15; 7,28.37; 12,44.
35 Cf. Nm 17,20; 3Rois 3,13 2Chr 1,12; IChr 29,25; 2Chr 32,33; Ps 68 (67),36;

84 (83),12; Dn 2,37; 5,18.



418 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

ligne des attentes et des voeux eschatologiques36. Pour l'ensemble de la scène,
on renverra au parallèle éclairant de 2Bar XX-XXII. Dans ce texte, on trouve
non seulement l'exigence préalable d'un jeûne de «sept jours», mais on voit
aussi Baruch s'adressant à Dieu «au coucher du soleil» et formulant cette
demande: «Refrène donc aussi l'ange de la mort, et que ta gloire éclate. Que la
grandeur de ta beauté se manifeste. Que le shéol soit scellé. Aujourd'hui,
montre bien vite ta gloire et ne retarde pas l'exécution de ta promesse.» Après
sa «prière», Baruch, épuisé, a une vision des cieux ouverts; «une force» lui est
donnée, et une voix lui parle de la fin, de «ce qu'il ignore» et de ce qui lui
permettra de reconnaître «quelle fut la longanimité du Très-Haut»37.

Esdras implore la manifestation de la Gloire pour qu'ainsi il puisse
comprendre les «mystères» divins. Cette invitation ressemble, tant pour le style
que pour le contenu, à ApEsd 11,26-27: «Et le prophète dit: <Révèle tes
chérubins et entrons ensemble en jugement, et montre-moi le jour du jugement, ce

qu'il est>». Ce passage a un parallèle en Visio B § 68 et 81 où, mis à part le
texte lacuneux du § 68, l'on trouve seulement: «(Esdras dit:) <Mais je t'en
supplie, Seigneur souverain, lève-toi de ton siège et entrons en procès.>»
L'ensemble des images employées dans ces textes est cohérent: elles ont toutes
attrait à la manifestation de la Gloire; ApEsd y associe assez naturellement la

requête d'une révélation au sujet des eschata. On notera le caractère immédiat
de la requête d'Esdras, qui convient bien à notre passage.

«Les mystères de Dieu» constituent un thème fortement exploité dans la
littérature de Qumrân. En outre, 4Esd X,38-39 affirme que la droiture,
l'affliction et les pleurs d'Esdras lui ont valu la révélation et l'explication de «nombreux

mystères»38. ApEsd se rattache à cette tradition, mais limite le thème à

la brève section initiale (voir 1,5 qui conclut la section: «Et je vis les mystères
de Dieu et des anges»). Notre passage indique peut-être que, dans le texte
utilisé par le rédacteur de l'ApEsd, l'expression servait à qualifier l'objet des

pérégrinations et des discussions du prophète. Si nous considérons ces
dernières en suivant la trame de la Visio B, nous constatons que les «mystères»
correspondent aux «voies du Très-Haut» de 4Esd IV,2 et 11: la révélation
concerne l'agir et la destinée des hommes en général, et non plus ceux des seuls
enfants d'Israël; elle ne concerne pas non plus les secrets cosmologiques,
numérologiques, relatifs au calendrier ou à l'histoire universelle. Dans le même

sens, il est frappant de relever que certains éléments qui apparaissent dans

VApEsd sont absents dans la Visio B. Cela ne signifie pas que le calendrier, le
symbolisme des chiffres, la représentation du cosmos et de l'histoire étaient
étrangers au monde culturel de l'auteur, mais plutôt que ces éléments étaient
tenus pour acquis, et qu'il n'était pas nécessaire de les placer au centre de la
révélation communiquée par Esdras.

36 Comparer Ps 57 (56),6; 72 (71),19; 102 (101),14-17; Is 40,5; Rouleau du Temple

XXIX,7-9; Écrit de Damas B VIII,25-26; Hymnes de Qumrân J VI,12; U XII,15.22;
IHe'n CII,3; 2Bar XXI,23.

37 Apocalypse de Baruch, introduction, traduction du syriaque et commentaire par
P. BoGAERT (SC 144-145), Paris, 1969, Tome I, p. 475-480.

38 Le même thème est présent dans la septième vision, sur la reconstitution des

Écritures (4Esd XIV).



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 419

6. «Une fois la nuit tombée, un ange vint, Michel l'archange» (1,3)

La réponse à la requête d'Esdras est fournie par la visite de l'ange Michel, qui
a lieu «la nuit venue». Dans 4Esd 111,1, le prophète inaugure ses réflexions
amères alors qu'il est déjà étendu sur sa couche, et c'est dans le même
contexte, c'est-à-dire pendant la nuit, que l'ange Ouriel vient lui répondre39. Dans
notre texte, un certain laps de temps sépare la requête et la réponse, ce qui
permet de situer la visite angélique à une heure classique. Nous avons en effet
ici un reflet de la conception selon laquelle l'ensemble des anges, au coucher
du soleil, célèbre devant Dieu une liturgie particulière, et lui présente en
même temps les oeuvres et les requêtes des hommes - d'où le principe que
l'heure de la prière humaine doit coïncider avec celle de la prière angélique.
Au cours de cette même liturgie, les anges reçoivent des réponses et des
directives, qu'ils peuvent transmettre ensuite aux intéressés, lorsqu'ils reviennent

à leurs lieux de départ4".
L'ange chargé de mission est ici l'ange ou l'archange Michel. La double

désignation qui sert à le présenter fait difficulté. On peut contourner
l'obstacle de ces deux qualificatifs en ne traduisant que le deuxième, à l'exemple
de P. Rießler, ou en créant l'impression d'une surcharge, comme le font U.B.
Müller et M. Stone, ou encore en comprenant «Michel l'archange» comme une
apposition de l'indéfini «un ange», à la manière de D. Ellul-Durand et R.J.
Shutt41. En l'état actuel du texte, la dernière solution semble la meilleure,
étant donné l'absence d'article devant ayyEXoç. Toutefois, il est fort probable
que ô dpxctYYE^°S a été ajouté après coup, et qu'à l'origine Michel était
simplement qualifié d'«ange», comme c'est le cas en Visio B § 56.60.93-100.115.
De même qu'en Visio B § 113.11742, nous avons donc affaire ici à un qualificatif

adventice. ApEsd IV,7 et VI,1, où l'on a seulement «Michel», confirment
le caractère secondaire de ô dpxotYYE^°S43-

«Michel, l'un des saints anges, est préposé aux hommes de bien et au
peuple», il est «miséricordieux et lent à la colère»44; il intercède avec ses
collègues auprès du «Très-Haut» en faveur des humains, il s'émeut même devant

39 Voir aussi le passage où Esdras dit à Dieu: «Abraham, tu l'aimas et tu lui
découvris la fin des temps, à lui seul, secrètement et de nuit» (4Esd 111,14); sur les
rencontres et visions nocturnes, voir 4Esd V,31; VI,30.36; VII, 1; ou encore 2Bar IV,5 «au
coucher du soleil»; XXI,3; XXVI,1.

40 Voir TestAd 1,10, TestAbr rec. brève, IV,4-6, 3Bar XI,1-XVI,4; sur la prière
biquotidienne, voir Règle de la Communauté X,10 et: Hymnes U, XII,3-7; elle fait suite
au rituel sacrificiel du matin et du soir dans le Temple (cf. Ex 29,38-42, Nm 28,3-8;
IRois 18,29, Ac 7,1).

41 Voici, dans l'ordre, les traductions signalées: «Da kam bei Nacht Erzengel
Michael»; «Und als Nacht geworden war, kam der Engel, Michael, der Erzengel»; «When
night fell the angel Michael, the archangel, came»; «Et, la nuit étant arrivée, un ange
vint, l'archange Michael».

42 Cf. notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotations au § 115.
43 Le terme est totalement absent dans la LXX; il apparaît dans le NT en IThess

4,16 et en Jude 9 (dans ce dernier passage, il qualifie Michel). Ailleurs, dans IHén
XX,8, il semble aussi clairement secondaire; 4Esd IV,36 est isolé.

44 IHén XX,5 et XL, 9.



420 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

le châtiment des anges bannis45; il est par définition le protecteur et l'intercesseur

d'Israël46. Il n'est donc pas surprenant qu'il soit ici chargé d'une mission
auprès d'un juste comme Esdras, sur l'arrière plan du désastre national décrit
par 4Esd III, 1 ss - même si Michel est complètement absent dans ce dernier
écrit, où le rôle de médiateur est tenu par l'ange Ouriel. Ici et à la fin de récit -
où cette donnée est explicite surtout dans la Visio B - c'est le même Michel
qui est mandaté par Dieu47.

Un cas à part est constitué par ApEsd IV,7.24, où Michel, avec d'autres
anges, accompagne Esdras au cours de sa visite des régions infernales. Cette
fonction peut certes se réclamer de quelques parallèles, mais dans le cas
présent elle est probablement secondaire48. Tout aussi curieuse, parce que déplacée

et réorientée, est la mention de Michel en ApEsd 11,1: Michel avec «Gabriel

et tous les apôtres» vient saluer Esdras. Ici, le passage de la troisième
personne (1,10-24) à la première (11,1), et le retour subséquent à la troisième
personne (II,3ss) sont l'indice d'une réélaboration rédactionnelle, rendue
également évidente par la mention des «apôtres». Le fait que les anges Michel et
Gabriel soient ici nommés a son équivalent en Visio B § 56, un passage qui
sert à introduire l'assomption d'Esdras, qui à pour but la célébration de la
Pâque, par l'entremise des «anges» dont Michel (cf. § 60). Enfin, une dernière
différence est à signaler: dans la Visio B, Michel est le seul ange envoyé par
Dieu pour s'occuper de l'âme d'Esdras, conformément au rôle qui lui est
assigné dans d'autres récits relatifs à Moïse; dans l'ApEsd, il n'est plus que l'un
des neuf «anges de l'accomplissement», et la charge d'emporter l'âme d'Esdras

est devenue collective49.

7. «Et il me dit: <Prophète Esdras, renonce <au pain> pendant soixante-dix
<semaines>>. Et je jeûnai comme il me l'avait dit» (1,3)

On a souvent remarqué que l'accusatif xôv irpocprjxriv devait être une erreur
pour le vocatif51'. Mais les solutions proposées ont emprunté des voies
divergentes. Rießler et Müller ont estimé nécessaire de le corriger en «mein
Prophet» sur la base d'ApEsd 111,3.4 et IV,35, où l'appellatif est toutefois placé
dans la bouche de Dieu. Selon toute vraisemblance, R.J.H. Shutt a conjecturé
un autre terme en lieu et place de «prophète» (xpocprj?), puisqu'il traduit:
«From to-morrow, Esdras, you must abstain from food.» Enfin, la correction
qui nous semble la plus vraisemblable est: apx<ov> jtpocp<fjxa> 'Eaôpàp
dqrqaov, c'est-à-dire, selon la traduction de M. Stone: «Prophet Ezra, lay

45 Cf. lHén IX,4-11 et XLVIII,2-3.
46 Cf. Dn 10,21 et 12,1; Règlement de la Guerre XVII,4-8. Dans TestLévi V,5-7,

TestDun VI,5 et AscEs X,23 il n'est pas identifié comme tel, du moins dans un premier
temps.

47 Comparer les envois de Michel, à la suite de prières, dans: 2Hén LXX,25;
LXXI.1-8; JosAsén XIV,lss («l'archistratège du Très-Haut»),

48 Cf. p. ex. lHén XXIV,6; LX,5; LXXI.3; voir aussi notre «Apocalypse d'Esdras»,
art. cit. à la note 7, p. 106-107.

49 Voir ibid., p. 93-98.
5(1 Cf. C. Tischendorf, op. cit. à la note 2, p. 24, n. 5; P. Riessler, op. cit. à la

note 7, p. 1273; U.B. MÜLLER, op. cit. à la note 10, p. 91



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 421

aside bread»51. Nous pensons que cette dernière solution est la plus conforme
au contexte immédiat.

Dans la suite du verset, R.J.H. Shutt a aussi essayé de modifier
l'intégration textuelle proposée par C. Tischendorf: il a remplacé «semaines» par
«jours» («you must abstain from food for seventy days»), afin de rapprocher -
c'est notre supposition - les modalités du jeûne d'ApEsd 1,3 de celles de 4Esd
V,13, VI,31.35. Cette correction ne permet guère d'expliquer l'omission et ne
nous semble pas rendre raison au texte lui-même52.

Les chiffres soixante-dix et sept revêtent-ils ici un sens spécifique, en
dehors de leur valeur symbolique habituelle? De prime abord, le total de 490
jours (70 x 7) nous renvoie aux soixantes-dix semaines de la prophétie de Dn
9,24, qui fixent pour le peuple et la ville sainte le délai nécessaire «pour mettre

un terme à la transgression, pour apposer les scellés aux péchés, pour
expier l'iniquité, pour introduire éternelle justice, pour sceller vision et prophétie,

pour oindre le Saint des Saints». Dans ce cas, le point de départ - Jér 25,11—
12 et 29,10 (cf. 2Chr 36,21) - les thèmes de l'absolution et de l'expiation, de la
vision et de la prophétie (du prophète), de l'onction pourraient constituer la
base d'une réflexion nouvelle dont notre texte se serait inspiré. On retrouve
un approfondissement semblable, assimilant l'année jubilaire de Lv 25 à l'année

sabbatique de Dt 15, et utilisant le paradigme des soixante-dix semaines
(d'années) de Daniel, dans le texte de Qumrân qu'on appelle la Légende
Hébraïque de Melkisédeq. Ce texte interprète les données de Lv 25 et de Dt 15
selon une clef eschatologique et spirituelle: la libération, la remise des dettes, la
réintégration de chacun dans sa propriété sont présentées comme autant de

réalités définitives, qui concernent la totalité des fautes et l'héritage du lot des

justes, ou la part des hommes libérés de la captivité de Bélial et des esprits de

son lot. Ces événements salutaires se concentrent dans la première semaine du
dixième jubilé, tandis que le Jour de l'Expiation représente la fin de ce même

jubilé, et qu'un jour de paix va ainsi être inauguré avec l'apparition de l'«Oint
de l'Esprit dont a parlé Daniel». On notera que la célébration habituelle du

jour de l'Expiation, le dixième jour du septième mois, correspondait à un jour
de repos sabbatique et de jeûne53, si bien qu'il était appelé «le jour du jeûne»
ou «le jeûne»54. De même que le Pays reste plongé dans la désolation pendant
une période pleine de soixante-dix ans, préalable à la réintégration des déportés

dans leurs domaines, de même Esdras doit jeûner pendant une période
symboliquement analogue, avant d'obtenir l'accès aux mystères de Dieu et de plaider

le pardon pour les humains.

51 M. Stone, art. cit. à la note 11, p. 571. Le jeûne est en effet indiqué par une
expression semblable en 2Bar XXI,1; JosAsén XIII,8; ApAbr XII,2. D. Ellul-Durand
(op. cit. à la note 4, p. 65-67), traduit ainsi: «Maintenant, Prophète Esdras, fais
silence», ce dernier verbe rend la forme dtpqaov, comprise comme «l'impératif de
l'aoriste 1 de citprpu: fais silence.»

52 Voir plus haut sous 1.3, avec la note 30.
53 Cf. Lv 16,29-31; 23,27; Nm 29,7-11. Cf. R.T. Beckwith, Calendar and

Chronology, op. cit. à la note 30, p. 260-275.
54 Cf. J. Behm, vrjcraç ktX, dans: ThWNT IV 1942, col. 926.



422 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

Comment ces textes et ces réflexions peuvent-ils s'insérer dans la chronologie

relative que nous avons déjà reconstituée? Si nous prenons comme point
de départ le vingt-deuxième jour du septième mois (Tishri) et si nous y ajoutons

une première période de jeûne de 490 jours, avec des mois de trente
jours, augmentés d'environ huit jours intercalaires (nous rapprochant ainsi
d'une chronologie fondée sur des années solaires de 365 jours environ), nous
aboutissons pour la fin du jeûne au vingt-quatrième jour du onzième mois
(Shevat). Cette date est loin d'être dépourvue de signification. Elle correspond

en effet à la date des huit visions de Zacharie l,7ss. La première vision
rappelle notamment à Dieu que soixante-dix ans se sont déjà écoulés depuis la
prise de Jérusalem (Za 1,12), et Dieu promet alors son retour, la reconstruction

de sa Maison et celle de la ville, symbolisée par le cordeau que l'on tend
(voir aussi Za 2,5ss). On trouve un écho de cette première vision de Zacharie
en ApEsd 11,22, où le relèvement de Jérusalem est présentée comme déjà
accompli; or Esd 5,1 nous apprend que les prophètes Aggée et Zacharie mettent
en branle par leurs prophéties l'action de Zorobabel fils de Shaltiel et de Jo-
sué fils de Yosadaq, qui s'attellent à la reconstruction du Temple, avec l'aide
des «prophètes de Dieu».

8. «Puis vint Raphaël, l'archistratège, et il me donna une verge de styrax»
(1.4)

Après Michel, un second ange intervient dans le récit. En soi, cette deuxième
visite n'a rien d'étonnant. Mais ce qui a de quoi surprendre, c'est l'identité et
le titre du personnage: «Raphaël, l'archistratège». Le terme d'«archistratège»
semble être secondaire; tout comme celui d'«archange», il est propre à Y ApEsd
dans les textes qui nous intéressent, et il n'est pas utilisé ailleurs pour qualifier

Raphaël; il figure en IV,24, comme attribut de Michel, ce qui s'accorde
avec son emploi dans une série d'autres textes55; toutefois sa mention dans ce
dernier passage est suspecte du fait même de la présence secondaire de Michel.

Raphaël est l'ange guérisseur, libérateur et accompagnateur du héros dans
le livre de Tobie. Il figure parmi la Tétrade angélique dans le Règlement de la
Guerre IX, 15 et dans IHén. Selon ce dernier texte, il demeure avec ses collègues

dans le Sanctuaire céleste et intercède pour les hommes qui réclament
justice; il est chargé par le Très-Haut d'enchaîner Azaël et de le jeter dans les
ténèbres, et d'annoncer la guérison de la terre56; il «est préposé aux esprits des

humains», «à toutes les maladies et à toutes les plaies des humains»57. Il entre
et sort du palais divin avec ses collègues58, y fait son rapport et est chargé à

nouveau de mission. De même qu'il fait partie de la Tétrade qui transporte Es-
dras à la rencontre de Dieu dans Visio B 6059, il est mentionné, avec ce même

55 Cf. 3Bar XI,4.6.7; 2Hén XXXIII,7; JosAsén XIV,7; TestAbr 1,4 et passim.
56 Cf. IHén IX,1-11 et X,4-8. Voir encore LIV,6.
57 IHén XX,3 et XL, 9.
58 Cf. IHén LXXI.8.
59 En ApEsd VI,2, cette même Tétrade inaugure la liste des neuf «anges chargés de

l'accomplissement»; ce passage résulte à notre avis d'une transformation secondaire.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 423

groupe de quatre anges, parmi ceux qui accompagnent le «Principe des jours»
lorsqu'il sort à la rencontre d'Hénoch, élevé lui aussi dans les deux60.

Raphaël transmet au prophète une verge de styrax. Nous suivons ici la
correction proposée par Tischendorf, qui substitue ßctßöov oxupaKivrjv à la

leçon des deux manuscrits, ßdßöov OTT)pdKr|v - correction à laquelle se sont
ralliés les différents traducteurs. O. Wahl, dans son édition, est revenu à la
leçon des manuscrits, mais sans proposer la moindre explication. Les traducteurs

qui adoptent le texte corrigé se sont orientés vers deux possibilités: ils y
ont vu soit un produit du styrax, soit une sorte d'arme («eine Lanze» pour
P. Rießler; «einen Lanzenstab» pour U.B. Müller)61. Cette dernière interprétation

peut s'appuyer sur des parallèles classiques, selon lesquels les vivants
sont armés pour faire face aux ombres des morts62, mais elle nous paraît
difficilement conciliable avec le personnage d'Esdras, l'esprit du texte et le
déroulement du récit. En outre, l'objet n'est plus jamais mentionné dans la suite
du voyage, que ce soit dans les Tartares ou lors de l'ascension dans les cieux,
ce qui suggère qu'il s'agit plutôt d'un symbole strictement lié aux actes
liturgiques de l'initiation du prophète. La seule façon de maintenir cette interprétation

«militaire» dans le contexte actuel serait de la rapporter à l'image du Ps

2,9, compris en termes messianiques: le texte ferait allusion au bâton de fer du

pouvoir sur les nations, que l'Oint (le Fils) a reçu de Yahvé (le Père), et qu'il
transmettrait à celui qui lui est resté fidèle jusqu'à la fin63.

Il nous semble donc préférable de comprendre ici la verge dans son sens
habituel, tel qu'il est attesté pour Moïse et Aaron64, et tel qu'il est parfois
associé au prophète65. La verge est liée à la personne de son titulaire, elle sert à

manifester l'efficacité de son pouvoir et de sa fonction. Dans notre passage,
Esdras ne possède pas l'objet dès le début, mais il le reçoit des mains de l'envoyé

divin, après un premier temps de jeûne (1,3) et avant dejeûner à nouveau
(1,4). Un épisode analogue est rapporté au sujet de Moïse, dans Antiquités
bibliques XI, 15, qui se greffe sur des traditions plus anciennes. Selon ce texte,
le rameau donné à Moïse provient de l'arbre de vie, que Dieu lui montre pendant

le séjour de quarante jours et nuits sur le Sinaï; on n'est donc pas surpris
d'apprendre par la suite que ce même bâton va devenir, après la mort de

Moïse, un témoin entre Dieu et son peuple: «Quand ils auront péché, je serai
irrité contre eux, mais je me souviendrai de ton bâton et je les épargnerai
selon ma miséricorde. Ton bâton sera en ma présence un mémorial de chaque
jour, il sera semblable à l'arc par lequel j'ai établi mon alliance avec Noé»66.

Etant donné que notre texte s'efforce d'assimiler Esdras à Moïse, ce
rapprochement est très suggestif. On trouve en effet, dans la suite de l'ApEsd, en

60 Cf. LXXI.9-13.
61 Op. cit. (notes 8 et 10), respectivement aux p. 126 et 91.
62 Cf. Odyssée XI,48-50; Énéi de VI.260.291.
63 Cf. Ap 2,26-28; 12,5. Nous aurions alors un rapprochement supplémentaire entre

Esdras et le Christ, mais dans ce cas il est loin d'être prouvé.
64 Cf. Ex 4,2ss; 7,9ss; 8,13; 10,13; 14,16; 17,5.9; Nm 17,17-25; 20,8-11;

Ant.Bibl. X,5; XI.15; XVII,1-4; LII,2; LUI,9-10; XIX,11; Heb 9,4; IClm 43,2-5.
65 Cf. 2R 4,29-31.
66 Ant. Bibl. XIX.ll.



424 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

11,4, une phrase qui pourrait bien constituer le commentaire divin accompagnant

la transmission de la verge de styrax: «Et Dieu dit: <Voici, je te donne
mon alliance, celle qui est entre moi et toi, afin qu'elle procure la
connaissance»67. Dans ce passage, nous adoptons la lecture proposée par D. Ellul,
jtapaôé|îixai, troisième personne singulier du subjonctif aoriste moyen de
jtapaÔEÎKvup.168, qui pourrait sembler être une lectio facilior par rapport à

l'occurence de la deuxième personne du pluriel de la leçon jtapaôé|riTE. Le
passage à la deuxième personne du pluriel pourrait en effet se comprendre,
dans la mesure où Esdras agit en prophète et assume un rôle vicarial, au nom
et en faveur des hommes; toutefois, l'idée d'acceptation ou d'observance de
l'alliance est commune et elle représente en fait une solution facilior, adoptée
par tous les autres traducteurs69. En faveur de la leçon choisie, on remarquera
qu'elle s'adapte bien au contexte d'où nous la supposons extraite, et qu'elle se

rattache vraisemblablement à la tradition de la nouvelle alliance de Jr 31,31-34
et à l'idée d'une époque où Dieu va instruire directement ses fidèles7". Le verbe

67 ApEsd 11,4. On peut penser qu'à l'origine cette phrase - actuellement déplacée
par la curieuse réécriture qui caractérise VApEsd - suivait immédiatement 1,4 ou plutôt
qu'elle servait de conclusion au v. 5. Une difficulté, qu'il ne faut pas surestimer, tient
au fait que, contrairement à 1,1-9, le texte parle du protagoniste Esdras à la troisième
personne dès le v. 10, et donc aussi en 11,4. Cette section du texte grec offre surtout
des parallèles avec la deuxième partie de la Visio B, qui est à la troisième personne,
mais cela n'est pas le cas de tous les matériaux qu'elle contient. Dans un écrit qui
pratique la compilation, l'alternance est significative, en particulier dans un même
contexte, et à l'inverse l'homogénéité n'est pas décisive; il faut donc recourir à une analyse

de la logique discursive interne. Il est en effet plausible qu'un rédacteur harmonise

ses sources, alors qu'il est «curieux» qu'il en respecte autant ce type de
caractéristiques. L'analyse du passage d'ApEsd 11,1-9 est l'exemple même d'une situation
complexe: introduction impromptue de la 1ère personne en 11,1-2 (cf. Visio B 56);
troisième personne au v. 3 (cf. Visio B 81); le passage qui nous intéresse (v. 4), sans
parallèle, à part pour l'introduction au discours (cf. Visio B 82); v. 5-6 (cf. Visio B

81-84); v. 7 (cf. Visio B 87); v. 8 (cf. Visio B 67); v. 9 (cf. Visio B 89). Si notre hypothèse

est correcte, il faut naturellement supposer que l'introduction au discours du v. 4
ne correspond pas au contexte premier, non seulement pour ce qui est de la mention de

l'interlocuteur, mais aussi en ce qui concerne le terme désignant le locuteur; à l'origine

la parole devait être prononcée par l'ange, ou plutôt par une Voix (cf. v. 8a!).
68 Le passage abrupt du singulier au pluriel dans la forme verbale jtapaôé|siTE, et

le fait que la graphie e pour ai est attestée douze fois dans le ms. B et treize fois dans
le ms. A de l'ApEsd conduisent D. ELLUL (op. cit. à la note 4, p. 96-97) à préférer la
lecture îtapabéliytai, «troisième personne du singulier du subjonctif aoriste moyen de

jiapaôelKvupi. Dans les LXX ce dernier verbe sert à traduire le hiphil de dt
(faire connaître) ou de run (faire voir). Le sens du verset serait alors: je te donne mon
alliance afin qu'elle te fasse connaître, afin qu'elle te donne la connaissance. Dans
cette hypothèse, il faudrait comprendre le mot öia0ijicr| dans le sens philonien, comme
le don de la connaissance la plus haute, comme la possibilité offerte à l'homme de
saisir la sagesse divine; elle nous situe dans la ligne des mystères (cf. 2,26).»

69 Ceux-ci n'ont fait que traduire le texte de Tischendorf: «dass ihr ihn weiter
pflegt» (RIESSLER); «damit ihr (ihn als gültig) annehmt» (MÜLLER); «so that you will
accept it» (STONE); «for your acceptance» (Shutt).

70 Cf. Is 54,13 (Jn 6,45); IThess 4,9.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 425

jtapaÔELKVTj(j.i peut avoir le sens de «montrer», «exposer»; il est à rapprocher
ici de l'emploi de la forme simple ôelkvu|xi, qui peut signifier «enseigner» ou
«instruire»71, et qui finit même par prendre le sens de «dévoiler» et «révéler»,
en Jn et Ap 1,1. Dans notre passage, le contexte et la suite des événements
font penser à une instruction adressée personnellement à Esdras; mais il n'est
pas exclu que l'emploi absolu du verbe revête un sens plus large, visant
l'ensemble des membres de la communauté, ou tous ceux qui seront bénéficiaires
de l'alliance dont Esdras est le médiateur.

A l'image du bâton de Moïse, la verge de styrax est le symbole et le
mémorial de cette alliance, dont le texte souligne qu'elle est autant l'alliance de
Dieu que celle d'Esdras (-cf|v ôta0TjKT]v pou, èpofi te kcù aoû). Cette
précision se comprend bien dans un milieu culturel où l'on connaissait les
alliances divines avec Noé, Abraham, Isaac, Jacob, Moïse, Josué, David, où l'on
attendait une nouvelle alliance, et où l'on célébrait la mémoire d'une alliance
scellée dans le sang du Christ. Mais elle s'explique probablement aussi à partir

du rôle unique assumé par Esdras dans notre récit. La mention du styrax,
l'arbre d'où provient la verge ou la branche transmise au prophète, doit
également revêtir un sens spécifique72. Il renvoie sans doute au milieu cultuel
juif, puisque l'aromate qui en était extrait y était utilisé, notammant dans le
rite d'expiation. Notre texte ne dit rien de ce qu'Esdras en fait; il n'est question

ni d'une offrande, ni d'un breuvage, deux usages qui pourraient faciliter
l'accès du visionnaire au monde divin. On relèvera toutefois que ce don est
apporté par Raphaël, et qu'il s'agit d'une sorte d'habilitation du prophète par
l'ange qui est chargé, selon lHén X, d'annoncer l'assainissement de toute
réalité, et donc la possibilité pour Esdras non seulement d'entreprendre son voyage,

mais aussi de faire acte d'expiation par l'offrande de sa propre vie. Dans
cette perspective, l'offrande à Dieu du styrax apparaît superflue. En admettant

que l'aromate garde un rôle spécifique comme moyen d'accéder aux mystères,
cela se réalise, dans le cas d'Esdras, grâce au don de l'alliance, dont la
branche de styrax est le signe et qui prend ainsi une portée mystagogique.

9. «Et je jeûnai deux fois soixante semaines» (1,5)

Sans que cela lui soit demandé explicitement - mais nous avons signalé dans
le texte actuel la possibilité d'un déplacement, qui a aussi entraîné la disparition

d'autres éléments - Esdras s'engage dans deux nouvelles périodes de

soixante semaines de jeûne73. D'après un calcul fondé sur un calendrier
solaire, et suivant l'analyse pertinente de D. Ellul-Durand74, le jeûne prend fin
au quinzième jour du troisième mois (Sivân), jour de la fête des Semaines75,

71 Cf. 1S 12,23; Job 34,32 (voir Aquila!); Mi 4,2; Is 40,14; Mt 16,21 (voir Me
8,31!); ICor 12,31. Rapprocher pour contexte et portée 4Esd 4,4 et 10,33.

72 Cf. D. Ellul, op. cit. à la note 4, p. 70-78.
73 R.J. Shutt (art. cit. à la note 12, p. 929.932) propose de lire «twice five weeks»,

c'est-à-dire dix semaines, ce qui correspondrait à la durée indiquée en 4Esd V,13 et
VI,31 ; il suit ainsi une suggestion de A. Walker, art. cit. à la note 12, p. 571, note 3.

74 Cf. Ibid., p. 61-62.
75 Cf. Lv 23,15-20; Rouleau du Temple XVIII, 10-XIX, 10; Jubilés 1,1; VI,15-22;

XII,1-XV,1-10; XVI,13; XXII,1-9; XXVIII,15; XLIV,4; Ant.Bibl. XIII,4-5; XXIII,1-



426 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

selon ce qu'on appelle le calendrier sacerdotal des Jubilés. Dans cette
perspective, le jeûne d'Esdras se termine à la date d'une fête qui correspond aux
alliances conclues avec Noé, Abraham, Moïse et Josué, aux naissances d'Isaac
(le premier circoncis) et de Juda (le salut d'Israël), et dont l'élément central
est le renouvellement annuel de l'alliance de la part du peuple.

Faut-il s'en tenir à ce résultat extrêmement instructif, basé sur la somme
des cent-vingt semaines, et négliger ainsi la donnée chronologique intermédiaire

marquée par les premières soixante semaines? L'intention du rédacteur
était certainement d'indiquer globalement trois périodes successives de jeûne
- à l'instar de ce qui ressort d'une lecture rapide de 4EseT6. Cette intention est
confirmée par l'expression «deux fois soixante semaines», alors qu'il aurait
été plus simple de dire «cent-vingt semaines». Ce fait nous autorise à en tenir
compte dans la mesure du possible. La fin de la première période correspond
au dix-neuvième jour du premier mois, c'est-à-dire au premier dimanche après
la Pâque juive, qui coïncide avec la Pâque chrétienne, et se situe à l'intérieur
de la période officielle des Azymes (15-21 Nisan). On relèvera que, toujours
selon les Jubilés, le dix-neuvième jour est aussi celui où le prince Mastéma,
qui est resté enchaîné du quatorzième au dix-huitième jour, est délié77, avec
les siens, afin de poursuivre les enfants d'Israël et contribuer ainsi à précipiter
les Égyptiens dans la mer78. Sur la base d'un autre passage79, il semblerait
plutôt que la traversée de la mer devrait se situer au dernier jour des Azymes,
le vingt-et-unième jour. Cependant, si l'on s'en tient à une compréhension
immédiate du premier récit, on peut supposer que le passage de la mer prend
place plus tôt, alors que les Azymes n'y sont mentionnés qu'à propos de leur
célébration le dix-huit, le Sabbat précédent. De fait, en milieu <chrétien>, la
traversée (la fête de Pâques) était célébrée le dimanche suivant la Pâque <juive>;
les deux fêtes ont très tôt été pratiquées, reliées et réinterprétées, sur la base
d'une théologie typologique qui trouvait sa source dans une période des <Azy-
mes> particulière, une véritable fête, attestée une fois de plus dans les Jubilés80.

Cette fête, qui allait du douze au dix-huit du premier mois, était celle du

14. On y rattache parfois la cérémonie d'entrée dans l'Alliance (Règle Communauté,
1,16-11,1). Cf. R.T. BECKWITH, Calendar and Chronology, op. cit. à la note 31, p. 217-
254.

76 Cf. 4Esd V,13.19-20; VI,31.35; IX,23-24.26-27 et XII,5I-XIII,1 : la troisième
période est présentée comme une période de <non-jeûne>, mais d'alimentation
végétarienne»; en outre, une période supplémentaire est supposée en VI,35. On rencontre
dans 2Bar des périodes analogues de sept jours de jeûne, répétées quatre fois (IX,2;
XII,5; XXI, 1; XLIII.3 et XLVII.2), auxquelles il faut probablement ajouter une période
implicite (XXXVI, 1).

77 Sur le thème «lier/délier», voir l'Antéchrist, retenu par des barres de fer, dans
ApEsd IV,25, et annoncé comme sous peu délié, dans une perspective eschatologique,
dans Visio B 71.

78 Cf. Jubilés XLVIII,15-18.
79 Voir Jubilés XLIX,22-23; cf. aussi XXIX,4-6.
80 Voir XVII, 15-XVIII, 17.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 427

sacrifice d'Isaac, relu à la lumière de celui du Christ - en milieu juif déjà, le
sacrifice de l'agneau était associé au sacrifice d'Isaac81.

Rappelons qu'au deuxième siècle, les chrétiens quartodécimans
célébraient la Pâque (l'agneau pascal) le quatorzième jour du premier mois
lunaire, c'est-à-dire en même temps que les Israélites. Le fait que certains d'entre

eux ne commémoraient que le sacrifice du Christ, faisant mémoire de sa
mort et non pas de sa résurrection, présente une analogie singulière avec notre
texte. Nous avons déjà signalé précédemment qu'à l'origine notre texte - le
«rouleau» d'Esdras - s'en tenait à une perspective rigoureusement
monothéiste, qu'il attribuait les faits de la passion directement à Dieu et gardait le
silence sur la résurrection de Jésus82. A cela s'ajoute la référence chronologique

que nous sommes en train d'examiner: elle récupère la date du dimanche
de Pâques, et non pas celle du quatorze ou du quinze Nisan, tout en restant
apparemment dans le cadre d'un calendrier dont les fêtes tombent à des dates
et à des jours hebdomadaires fixes. Cela confirme une tendance que nous
avons également observée dans le corps du texte: la mort d'Esdras revêt une
valeur sacrificielle et substitutive et est interprétée dans des termes très
proches de la mort du Christ; dans la référence à Pâques, l'accent est mis sur
l'action propre à Dieu, qui ressuscite ses élus et appelle Adam hors de
l'Hadès. Il est plausible qu'on ait ainsi interprété la libération des patriarches
comme une nouvelle traversée qui permet - selon ce qui est dit ailleurs - de

«piétiner l'enfer», de «lier le fort» et d'emmener les captifs. Le jeûne d'Esdras
se poursuit jusqu'au terme de cette période pascale, mais celle-ci est transposée

à une autre échelle. Il ne s'agit pas de sept jours du «pain de misère», ou
du jeûne de la «grande semaine des Azymes chrétiennes», mais de soixante
semaines de jeûne. Le chiffre «soixante», qui peut signifier une quantité
considérable et ronde83, s'explique ici avant tout par la date qu'il veut indiquer,
sans qu'il soit possible d'en déterminer avec certitude la portée symbolique84.

A propos de la Pâque, il faut encore s'arrêter à une mention énigmatique,
qui se rencontre en Visio B 56. Avant que ne prenne fin le voyage aux Tarta-
res, Michel et Gabriel interviennent pour inviter Esdras à les accompagner au

81 Cf. Mekhilta Exode 12,13; cf. F. Manns, L'Israël de Dieu, Essais sur le
christianisme primitif (Studium Biblicum Franciscanum Analecta 42), Jerusalem 1996,

p. 288-289, avec les renvois et la bibliographie cités, ainsi que ID. (ed.), The Sacrifice
of Isaac in the three Monotheistic Religions (Studium Biblicum Franciscanum
Analecta 41), Jerusalem 1995.

82 Cf. ApEsd 11,24-25; VII,1-2: comparer ce dernier passage avec Visio B 110-
111, et voir notre «Apocalypse d'Esdras», art. cit. à la note 7, p. 99-102.

83 A propos de ce chiffre, voir les 60 villes d'un territoire (Dt 3,4; Jos 13,30; 1R

4,13; IChr 2,23; Ant.Bibl. XL,1), le groupe des préaux et des reines (Ct 3,7; 6,8), des

Assidéens tués par Alkime (IMac 7,16), des princes de tribu (Ant.Bibl. XLVII, 11), des

anges accompagnant Abraham (TestAbr X,l), des justes combattant l'Impudent et
sacrifiés par celui-ci (ApElie 111,51-54), ainsi que de nombreuses autres mensurations.

84 En Nb 7,88, le sacrifice de communion pour la dédicace de l'autel prévoit un
nombre de 60 béliers, 60 chevreaux et 60 agneaux, qui doivent être apportés par les
douze princes représentants les tribus d'Israël. Le sens d'un tel rite était d'offrir un
tribut à Dieu afin d'établir ou de rétablir des relations paisibles et d'amitié avec la
divinité.



428 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

ciel «ut faciamus pasca» («pour que nous célébrions la Pâque»)85. rioiEÏv xô
jidaxa doit avoir le même sens qu'en Mt 26,18: préparer et manger le repas
pascal; à la place des disciples, on a ici de grands anges, dont deux sont chargés

des préalables86. Le cadre prévu pour ce repas pascal est différent, comme
c'est aussi le cas en Le 22,16-18; mais le texte ne se réfère pas à la venue du
Messie ou à la parousie du Christ, qui est attendue, dans le judaïsme comme
dans le christianisme, au moment de la nuit pascale - une telle référence se
concilierait mal avec le parallèle entre Esdras et le Christ. Il semble plutôt qu'Es-
dras soit convié au repas eschatologique des justes, qui peut aussi avoir lieu
en compagnie du Fils «né de la Voix» de Dieu87.

Par la suite, le récit ne dit rien de la réalisation de l'invitation, bien qu'il
rapporte l'ascension d'Esdras au ciel et sa mort. Dans l'optique du rédacteur,
ce passage pourrait vouloir situer Esdras à la date d'une Pâque <réelle>. Un
telle idée s'intégrerait bien dans la perspective liturgique que nous avons été
amené à déceler jusqu'ici, mais est-elle conciliable avec la chronologie du
récit? La chose est possible: en effet, la duré du jeûne nous a déjà indiqué
trois périodes allant chacune au-delà d'une année, et rien n'empêche que la
visite des Tartares, bien qu'elle soit décrite de manière extrêmement
sommaire, ait duré idéalement presqu'une année; le narrateur précise en effet
qu'elle a consisté en un examen de «tous les jugements les châtiments) de
l'enfer» (Visio B 60), et elle comprend aussi une vue du paradis88.

85 Cette leçon est confirmée par Visio L, mais a été éliminée dans Visio Cet. En
ApEsd 11,1-2, le motif a été déplacé et transformé en une simple salutation, sans trace
du thème spécifique de la Pâque.

86 On remarquera que les disciples chargés de préparer la Pâque sont «deux» en Me
14,13, et qu'ils sont identifiés à Pierre et à Jean en Le 22,8.

87 Notre texte, qui ne comporte aucune autre information sur le Fils - les mentions
du «Seigneur Jésus-Christ» en Visio B la.l 14.117 sont clairement secondaires - paraît
attacher beaucoup d'importance à la scène du baptême de Jésus (cf. Le 3,22 texte oc-
cid., et Ps 2,7). Voir à ce sujet D.A. BERTRAND, Le baptême de Jésus: histoire de

l'exégèse aux deux premiers siècles (Beiträge zur Geschichte der biblischen Exegese
14), Tübingen 1973, et D. VlGNE, Christ au Jourdain. Le baptême de Jésus dans la
tradition judéo-chrétienne (Etudes Bibliques NS 16), Paris 1992, en particulier aux
p. 21-24 et 107-132. Sur le repas eschatologique, voir les textes réunis par H.L. STRACK/
P. BiLLERBECK, Kommentar zum Neuen Testament aus Talmud und Midrash, München
1924, I, p. 992; IV,2, p. 1154-1165. Quant aux courants judéo-chrétiens, qui nous
paraissent sous-jacents à plusieurs traits de nos écrits esdriens, voir le récent état des
recherches par F. Manns, L'Israël de Dieu, op. cit. à la note 81, p. 7-20, ainsi que son
recensement des racines juives du christianisme aux p. 21-110, et des relectures
chrétiennes aux p. 111-276.

88 Dans l'Antiquité, le sentiment était fortement ancré que le peuple des ténèbres
était bien plus nombreux que les vivants, et que leur pays était immense. Cf. par ex.
J. BOTTERO, «Le <Pays-sans-retour>», dans: C. KAPPLER (éd.), Apocalypses et voyages
dans l'au-delà, Paris 1987, p. 55-82, en part. p. 59; R. Labat, Les religions du
Proche-Orient asiatique, Textes babyloniens, ougaritiques, hittites, Paris 1970, p. 259-
260.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 429

La mention de la Pâque, en rapport avec Esdras, s'accorde bien avec
l'assimilation de la mort du prophète à celle de Jésus89. Il est vraisemblable
que notre texte ait voulu se référer à la Pâque du quatorze Nisan, date à

laquelle on commémorait Jésus «le vrai agneau» en milieu quartodéciman, en
faisant mémoire de sa mort. Dans le rythme du jeûne d'Esdras cependant,
même si Pâques se situe au centre d'un chiasme, nous avons plutôt affaire à

une inclusion. La progression chronologique est ancrée dans des dates qui se
réfèrent à la fête de l'Addition, à la promesse divine concernant la
reconstruction du Temple et de la Ville, à la libération et aux résurrections pascales,
à la fête des Semaines. Cette dernière fête, qui joue déjà un rôle essentiel dans
la compréhension du 4Esd%\ reste aussi à la base de VApEsd, grâce à

l'initiation prophétique qu'elle a gardée, au moins en partie. Selon le calcul
présupposé par notre texte, la période de cinquante jours présupposée par la fête
des semaines commence le vingt-sixième jour du premier mois. Le sens qu'elle
véhicule est celui du jubilé, perfection au carré, période de grâce du Seigneur et
de rédemption, annonce du retour de la bienveillance de Dieu pour son peuple.
Par ailleurs, surtout dans le contexte du Livre des Jubilés, elle rappelle le don
de la Loi et de la révélation à Moïse, ce qui n'est pas sans incidence pour
notre texte, puisque plusieurs scènes de châtiment de Visio B reflètent les

prescriptions de Dt 27,11-269'.

10. «Et je vis les mystères de Dieu et ses anges» (1,5)

Après les deux périodes de jeûne, le résultat du don de l'alliance ne se fait pas
attendre. Mais il n'est pas facile de préciser en quoi il consiste. Il correspond
à la requête formulée par Esdras au v. 2; malgré le commentaire que nous
avons donné de ce passage, il semble bien qu'ici «voir les mystères de Dieu»
signifie d'abord accéder au statut de visionnaire, entrer dans une relation
privilégiée avec le monde divin et angélique, et recevoir ainsi une instruction.
En faisant pour le moment abstraction de la suite des pérégrinations et des

discussions d'Esdras, on se demandera si cet accès à l'état de visionnaire
comportait une révélation sur l'économie divine face aux actions des hommes,
et donc sur les rétributions92. La réponse à cette question reste hypothétique;
elle suppose que l'on puisse déterminer ce qui venait à la suite de la scène
d'initiation dans la source utilisée par 1 'ApEsd.

89 Voir Visio B 56,89 (ApEsd 1,11), 108, 116, et notre commentaire dans: F.G.
Nuvolone, «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, et Id., «Valeur ajoutée», art. cit.
ibid.

9(1 Cf. J. Van GOUDOEVER, Fêtes et calendriers bibliques (Théologie Historique 7),
Paris 31967, p. 143-152.

91 Cf. notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotation aux § 41-57.
92 «Mystère(s) (de Dieu)» est utilisé dans ce sens en Sg 2,22; cf. encore Livre des

Mystères 1,3 et lHén CIII,2.



430 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

II. La <transition>

Par ce terme, nous désignons le passage qui, dans la forme première de la
Vision d'Esdras, devait faire suite à la section que nous venons d'analyser. Ce

passage a pu consister en un tissu narratif assurant la transition entre la scène
d'initiation et le voyage du prophète; mais il a aussi pu appartenir à la scène
d'initiation elle-même, qui aurait alors été réduite à son état actuel par le
dernier rédacteur - nous avons déjà supposé qu'une telle réduction s'est
produite pour un bref passage en 1.7.

1. La prière
Pour trouver une solution, il nous faut partir des matériaux actuels et du début
de la Visio B. A ce qu'il semble, cette dernière faisait état d'une prière
antérieure d'Esdras, dont nous ne trouvons pas trace satisfaisante dans le contexte
immédiat03. Des éléments primitifs pourraient toutefois subsister ailleurs dans
le corps de VApEsd; c'est le cas des prières de 1,1 Ob—11. de II,22b-23, de
111,10 et de VII,5b-7). Ces passages ont en commun certains traits et ils ont la

particularité de faire tous défaut en latin. Cette absence peut être interprétée
de plusieurs manières - il peut s'agir soit d'éléments anciens remontant au
«Livre d'Esdras» primitif, soit d'emprunts provenant d'autres sources
apocryphes), soit d'une création originale du <dernier> rédacteur. Nous retenons
la première explication; l'étude des passages susmentionnés confirme la
méthode <combinatoire> mise en oeuvre par le rédacteur de VApEsd dans son
utilisation de l'écrit primitif que nous nous efforçons de reconstituer.

Commençons par comparer ApEsd VII,5b-7 à Visio B 108, et ApEsd
1,1 Ob—11 à Visio B 89. Dans le premier passage, nous avons signalé ailleurs la
valeur de la prière transmise en grec, par comparaison avec la pauvreté relative

de la Visio B - qui conserve toutefois une adresse à Dieu significative94.
Dans le deuxième passage, nous avons aussi déjà relevé que le texte grec
donne un meilleur reflet de Jn 11,40; le texte de Visio B 89b tend à estomper
ce point doctrinalement sensible et est donc moins ancien95, mais il garde la
trace du contexte primitif et permet ainsi de reconstituer la logique du récit.
De même, la question d'Esdras à l'adresse de Dieu qui introduit le passage
dans Visio B 89a est beaucoup plus incisive, dans le style du midrash, alors
qu'Esdras, en ApEsd 1,9, se limite à prononcer une parole dure à propos des

pécheurs. De plus, la section de VApEsd qui va de 1,7 à 11,1 semble présupposer

le récit de Visio B 56.60-62, où Esdras parle aussi à la première per-

93 Cf. notre «Apocalypse d'Esdras», art. cit. à la note 7, p. 87-88. La tournure
latine «Cum orasset ad Dominum», peut être rendue par «Après qu'il eut adressé
une prière au Seigneur», mais aussi par «Alors qu'il adressait une prière ...»; prise
isolément, elle constitue un argument fragile; mais il faut relever qu'elle a été corrigée
par Visio Cet, qui a dû remarquer son incongruité (Orauit Esdras ad Dominum dicens),
et que le contenu de la scène initiale conservée par ApEsd s'accorde bien avec
l'ensemble de l'écrit.

94 Voir notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotation du S 108.
95 Cf. ibidem.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 431

sonne96; cette même section donne l'impression d'une utilisation anticipée du
§ 89 de la Visio B, dans un passage (1,10) qui conserve la troisième personne
de la source. Cette anticipation explique le fait que ce morceau de prière soit
introduit à la troisième personne - bien que, selon notre hypothèse, il
provienne d'un texte qui à l'origine était introduit différemment97.

Venons-en maintenant aux deux autres passages qui peuvent contribuer à

la reconstitution de la prière initiale d'Esdras. II,22b-23 («toi qui as mesuré
Jérusalem - aie compassion de tes oeuvres») se réfère à un fait et à des
éléments que nous avons signalés plus haut à propos des soixante-dix semaines
de jeûne (voir point 1.7); le passage se termine d'une façon fort semblable au
début de I,10b, dont nous avons déjà postulé qu'il appartenait à la même
prière - il peut s'agir soit d'un dédoublement au moment de la rédaction du
texte grec, soit d'un élément original. Le quatrième passage (ApEsd 111,10)

qui, comme le précédent, figure dans une section dépourvue de parallèle
évident avec le latin, se réfère à la promesse et à l'alliance avec Abraham, selon
Gn 22,17. Nous avons déjà relevé que le sacrifice d'alliance est accompli par
Abraham lors de la fête des semaines, le quinzième jour du troisième mois98,

ce qui correspond à la date où se termine le jeûne d'Esdras et où se conclut
une alliance spécifique avec Dieu. Soulignons encore que le contexte dans
lequel cet élément de prière figure actuellement dans VApEsd est assez décousu,
et que la transmission fragmentaire de Visio B dans la section consacrée aux
événements de la fin des temps n'est pas ici d'un grand secours.

Nous envisageons sérieusement l'hypothèse suivante: la prière perdue que
nous tentons de retrouver aurait contenu les quatre passages examinés dans
l'ordre inverse de leur occurrence dans le texte grec actuel99. Il va de soi
toutefois que le texte ainsi reconstitué (voir Table annexe à notre article) ne
correspond ni à la totalité, ni à la teneur littérale de la prière originale.

Nous supposons également que la prière d'Esdras était introduite à la
première personne, et était adressée directement à Dieu - la présence d'anges
à ce moment du récit pourrait être secondaire. On remarquera d'ailleurs que
l'on peut retrouver, dans ApEsd 1,6-9, des formules d'introduction au
discours qui conviennent bien à notre reconstruction. Ainsi I,8a («et j'entendis
une voix qui me disait») pourrait tout-à-fait servir à introduire une parole
divine à ce moment du récit, malgré son rôle actuel. De même 1,9 («Alors je
commençai à dire») serait une bonne introduction à la prière d'Esdras -

96 L'ApEsd ne conserve qu'un faible écho du récit primitif, qui y est transformé et
enrichi; cette méthode du rédacteur, qui réduit sa source à un simple élément descriptif,

ou qui la remplace par autre chose, est vérifiable lorsqu'on lit en parallèle les scènes

de tourment du latin et du grec; voir notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7,
annotations des § 19-60.

97 Nous avons identifié ailleurs dans l'ApEsd d'autres passages intercalés, qui ont
entraîné eux aussi des changements du cadre introduisant le dialogue; voir notre
«Apocalypse d'Esdras», art. cit. à la note 7, p. 90-93.

98 Cf. Jubilés XIV, 1-20, en part. 7ss.
99 Le même phénomène se retrouve, parfois d'une façon beaucoup plus développée,

dans des structures analogues; voir par exemple en 4Esd 111,4-36, 2Bar XXI,4-25,
XLVIII.2-24, LIV.1-22.



432 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

l'ApEsd l'emploie pour introduire une de ces paroles en oùaî qui la caractérisent

et n'ont pas d'équivalent dans les autres écrits1(X1.

Si l'on considère le contenu de la prière ainsi reconstituée à titre
d'hypothèse, il apparaît que les «mystères de Dieu» mentionnés au v. 5

désignent les voies, les principes et les choix divins qui gouvernent l'histoire, tant
de l'individu que du peuple. Dans ce cas aussi, la responsabilité et la rétribution

de l'homme sont traitées sur l'arrière-fond des promesses faites à Abraham

et à Jérusalem, qui se comprennent particulièrement bien dans un milieu
judéo-chrétien.

2. La transition précédant le voyage d'Esdras

Après la prière, le texte devait se poursuivre par le récit du voyage
d'Esdras, tel qu'il se trouve au début de la Visio. Rappelons que celle-ci a été
retouchée et adaptée, par suite de l'élimination de la scène initiale; le premier
§ (Visio B 1) parle du protagoniste à la troisième personne, mais dès le § 2 on
passe à la première personne. Pour tenter de reconstituer l'enchaînement entre
la prière et le récit de la descente aux Tartares, il faut s'arrêter au dédoublement

de l'action que l'on constate en ApEsd IV,5-7 et V,20-21:

ApEsd IV,5-8 ApEsd V,20-21 Visio B 1-2

1. Cum orasset

20. Kaî eïjtËV à
Jipocprjxriç-

5. 0éX.u), ÖEOJiÖT«, Kûpie,

Exdra ad Dominum I.C.*,
dixit:

«Domine,

dona mihi fiduciam ut
non timeam,

IöeTv Kaî xà

KaxwxEpa pÉpri

xoC xapxripou.

djioKa>an)jâv pot

xàç KpiOEiç

dum uideo

iudicia peccatorum».

Kaî xôv jtapdÔEioov.

1(10 Cf. ApEsd 1,9.24; IV, 12; V,15.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 433

6. Kaî eijiev ô 0eoç'
KdxeXBe Kai lös.

7. Kai êôuKÉv pot 21. Kai

ML/ar]X Kai raßpir|X
Kai àXXovç xpiaKovxa

xeooapag àyyéXavç,

8. Kai Kaxeß-qv anr\yayav l*18

oi dyyeXoi

OYÖoqKovxa Kai Jtévxe
ßaOpovg

2. Et dati sunt mihi

Septem angeli tartarucis

et eleuauerunt me
deorsum

sex milia septingentos
gradus in infernum

* seule des quatre recensions
latines à indiquer Ihesum
Christum, secondaire.

Ce tableau permet de comparer la double scène du départ d'Esdras dans
l'ApEsd et le texte de son modèle présumé dans la Visio B (les variantes entre
les quatre textes latins ne sont pas mentionnées). Il montre que des éléments
du texte latin se retrouvent alternativement en grec dans l'une et l'autre des
scènes de transition; il confirme aussi que le début du texte latin a fait l'objet
d'un réaménagement. Un fait est particulièrement frappant: la deuxième
transition grecque conserve une requête portant sur la révélation des (lieux des)
jugements et du paradis, ce qui correspond à la curieuse contiguïté des deux
réalités attestée en Visio B 57-59flm. On notera aussi la manière dont ces
textes passent de la troisième à la première personne du protagoniste, ce qui
est l'indice d'interventions rédactionnelles. Dans le grec, l'introduction de la
requête du prophète devait à l'origine être formulée à la première personne,
comme c'est encore le cas en ApEsd I,6a et VI,3 - dans le latin, la disparition
de la première personne tient au caractère acéphale du récit actuel. En I,6a, le
«Et je dis» se trouve à un endroit charnière des premiers versets; il introduit la
réaction du visionnaire, qui commence par le même verbe qu'en IV,5 (0éXco +
infinitif); on relèvera que ce «Et je dis» est la dernière formulation à la
première personne des premiers versets à ne pas encore avoir été intégrée à notre
reconstruction. La «récupération» de VI,3 («Alors une voix vint vers moi»),
dans un contexte beaucoup plus éloigné, peut sembler étonnante. Mais
l'appartenance de cet élément à la scène du début de VApEsd nous paraît
plausible. Elle part du présupposé que, selon un modèle initiatique connu, cette
scène ne rapportait vraisemblablement pas d'intervention de Dieu, sinon par la
médiation d'une voix. Or les seuls passages où il est encore question d'«une
voix» dans l'ApEsd se trouvent en VI,3 et VII,13. VII,13 ne peut guère entrer
en ligne de compte: l'intervention de la voix correspond dans Visio B 96 à

celle d'un énigmatique «spiritus» (l'Esprit?), ou en Visio B 109, à celle du

"" Cf. notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotation au § 59f.



434 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

«Dominus»102. En VI,3, la voix prend la place de Michel, qui perd ainsi son
rôle primitif. Mais le verset, pour notre chance, porte une trace de l'opération
de remaniement: le <narrateur> s'y exprime à la première personne, ce qui
détone dans un contexte entièrement dominé par la troisième personne.

Dans le premier verset de la Visio B, le réaménagement est évident. Puisque

la pièce débutait ici, il fallait que le nom d'Esdras soit mentionné; puisque

la scène initiale avait été éliminée, il devenait nécessaire de préciser que
le prophète prenait la parole dans un contexte liturgique, qu'il était facile de

qualifier de «prière». Mais un déséquilibre s'est produit dès lors que le texte
latin a introduit la demande d'un <affermissement> d'Esdras pour affronter la
vision des peines infligées aux pécheurs; en effet, cette demande a été
conditionnée par l'objet, et celui-ci a subi un rétrécissement de perspective, soit par
rapport au texte grec de ApEsd V,20, soit par rapport à la visée générale de

\'ApEsdm. Ce rétrécissement est l'annonce d'un déplacement d'intérêt qui
conduira à la réduction textuelle draconienne opérée par Visio L et Visio Cet;
il caractérise aussi l'intervention rédactionnelle qui a modifié en bonne partie
le verset 1 de la Visio B. Ce verset n'appartenait donc pas au texte primitif.
On lui préférera la reconstruction que nous proposons (voir la Table en
annexe), sur la base des deux scènes de transitions grecques et des introductions
de discours récupérées en deux endroits de \ 'ApEsd.

111. L'initiation prophétique d'Esdras

Au terme de ce travail d'analyse et de cet essai de reconstruction de la scène
introductive de l'Apocalypse <primitive>, il convient de récapituler les
éléments qui la composent et de situer les principaux thèmes qui s'en dégagent.

La vision des «mystères de Dieu» est préparée par une prière et par un
jeûne prescrit, réparti en trois périodes de 70, 60 et 60 semaines. Après la
première période, le postulant reçoit une verge de styrax; après la troisième
période il accède à l'état de visionnaire, reçoit une alliance spécifique, adresse
à Dieu une prière plus développée et demande à entreprendre un voyage dans
l'au-delà. Le point de départ du jeûne d'Esdras, ses trois périodes, et notamment

le terme de la dernière période avec sa charge sémantique particulière,
occupent une place et revêtent une signification précise du point de vue
chronologique et liturgique. Le premier élément du triptyque - le point de départ
du jeûne - obéit à une logique descriptive: il précise quand et où se situe le
récit, l'identité et l'action du visionnaire et de l'envoyé divin, la réalisation
du jeûne commandé. Mais dès le deuxième élément, le récit s'accélère: le
deuxième envoyé apporte un objet symbolique, sans rien ordonner, et c'est
Esdras qui de sa propre initiative s'engage dans deux périodes successives de

jeûne. 11 n'est pas exclu que VApEsd ait subi des simplifications, lors de sa

102 Cf. notre «Valeur ajoutée», art. cit. à la note 7, en particulier aux p. 183-184,
dans lequel nous montrons comment ApEsd semble opérer une synthèse de trois requêtes

successives; cette synthèse conditionne aussi le cadre narratif, qui nous a semblé
plus ancien en Visio B.

103 Cf. notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotation au S L



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 435

transmission ou de sa réécriture, mais elle a conservé dans son début
l'essentiel de la scène d'initiation d'Esdras.

1. Un schéma initiatique classique

Comparons notre texte à un schéma de l'expérience visionnaire tel qu'il a été
établi à partir des textes apocalyptiques juifs1"4. On y retrouve les composantes
suivantes: 1) le lieu choisi pour l'initiation: la demeure du prophète; 2) l'état
d'esprit du visionnaire, suggéré par le verbe crier, celui d'un juste souffrant;
3) l'action répétée: un triple jeûne, d'une durée exceptionnelle; 4) la mention
de l'événement attendu: la vision des mystères divins; 5) une phase de perte
de conscience; dans notre texte, elle n'est pas explicite, mais on notera que la
venue de Michel a lieu une fois la nuit tombée, et que le jeûne, malgré son
caractère hyperbolique et symbolique, est censé produire un état de prostration
extrême; 6) l'expérience d'une élévation: inauguration d'une vision et du

voyage. On constate donc que l'initiation rapportée par notre texte se compose
d'éléments proches à ceux qui se dégagent de la tradition juive; le fait n'a rien
d'étonnant si l'on tient compte de la parenté qui unit les écrits placés sous
l'autorité d'Esdras.

2. Une liturgie prophétique communautaire?

Esdras est ainsi présenté comme médiateur prophétique d'une révélation, dans

une perspective assez classique. Mais il est doublement prophète: il est à la fois
celui qui reçoit la vision des mystères divins et celui qui intervient comme
porte-parole de la race des hommes - c'est ainsi que le présente le récit de

voyage, prolongement <naturel> de la vision. Mais son rôle va encore plus
loin: en tant que sujet d'une nouvelle alliance divine, destinée à instruire les
fidèles, il transmet des connaissances spécifiques dans le domaines de
l'eschatologie et de la sotériologie, notamment sur sa propre «passion», subie en
lieu et place du monde entier. Contrairement à l'Ascension d'Isaïe, un autre
écrit chrétien né dans un milieu prophétique, l'auteur de notre Apocalypse ne
prétend pas légitimer directement une doctrine christologique propre à la
communauté qui est la sienne105, mais plutôt apporter un enseignement soté-

riologique - tout en s'appuyant sur une christologie particulière, bien connue
de son public. Il se fonde ainsi sur l'autorité d'Esdras autant pour parler de
réalités autres, que pour parler du prophète, dans la ligne adoptée en 4Esd
XIV, où il est présenté comme un nouveau Moïse chargé de reconstituer les
Écritures. L'ApEsd conserve et renforce cette typologie; dans l'introduction
qui nous intéresse, elle est utilisée en filigrane, comme pour des initiés, de la
même manière qu'en Visio S106; mais elle s'oriente vers un nouveau dévelop-

1(14 Cf. S. NroiTCH, «The Visionary», dans: J.J. Collins/G.W.E. NiCKELSBURG

(éd.), Ideal Figures in Ancient Judaism, Profiles and Paradigms (Septuagint and
Cognate Studies 12), Ann Arbor 1980, p. 153-179, en part. p. 159-160.

105 Voir l'étude éclairante de E. NORELLI, «AI 6 e il profetismo estatico cristiano»,
dans: Id., L'Ascensione di Isaia. Studi su un apocrifo al crocevia dei cristianesimi,
Bologna 1994, p. 235-248.

106 Cf. notre «Apocalypse d'Esdras», art. cit. à la note 7, p. 93-98.



436 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

pement, qui déplace la révélation directement dans le domaine de la souffrance

substitutive, avec des emprunts et des allusions à la vie du Christ.
La scène d'initiation est structurée selon une chronologie qui nous

renvoie à une communauté attentive aux jeûnes, aux fêtes juives, à la célébration
de Pâques, à un calendrier solaire fixe. Mais cette scène ne paraît pas pouvoir
reproduire avec précision une liturgie collective; un tel milieu est plutôt
supposé par les échéances sous-jacentes, fruit d'un héritage traditionnel géré par
la communauté. Des conclusions analogues peuvent être tirées d'une série d'autres

particularités, que nous allons examiner: les fréquentes invocations adressées

à Dieu pour qu'il prenne en pitié les pécheurs - qu'elles soient placées
dans la bouche d'Esdras ou anonymes la présence, au deuxième Ciel, des

«Prophètes des Églises»; le rôle attribué au «Livre» ou au «Petit rouleau»
d'Esdras; l'invitation à «faire mémoire de sa passion».

2.1. L'intercession en faveur des pécheurs

L'invocation adressée à Dieu pour qu'il prenne pitié présente deux irrégularités
significatives. Au § 8a, Visio B attribue aux pécheurs l'invocation

«Domine miserere mei»1"7; au même endroit, Visio L et Visio Cet font parler
Esdras en ces termes «Domine parce peccatoribus», ce qui constitue un
véritable doublet par rapport au § 11; cette correction maladroite efface
l'évolution qui ressort de l'insertion de la requête dans les scènes de nos écrits. On
situera l'origine de l'expression, bien présente dans l'AT et le NT1"8, dans la
requête de Le 16,24, adressée depuis l'enfer au père Abraham (èX.ér|aôv pe

où elle est contextuellement bien à sa place. C'est ce passage lucanien qui
peut avoir inspiré la demande de Visio B 8a - demande qui conduira ensuite le
prophète à reprendre à son compte la requête des pécheurs et à dire «Domine,
parce peccatoribus» (§ 11)109.

Contrairement à la situation de VApEsd, qui ne manque pas d'exploiter le
thème11", l'appel à la miséricorde divine revient dans la Visio huit fois dans
des scènes de tourment, et il n'est pas exclu que quelques autres mentions

11,7 La même formulation se retrouve dans l'ensemble des recensions au § 28, ainsi
qu'au § 36e, mais dans ce dernier cas au discours indirect.

1(18 Cf. Ps 6,2 (3); 9,13; 24 (25),16; 25 (26),11; 26 (27),7; 30 (31),9; 40 (41),4.10;
85 (86),3.15-16; 118 (119)57-58; 122 (123),3; Mt 15,22; 17,15; cf. 20,30.31. Voir
encore TestLévi II,3k; TestAbr VII,6.

1"'J On notera que, selon notre reconstitution de la scène de l'initiation prophétique,

la même requête se rencontre déjà dans la prière d'Esdras (èXéq0ov, àéanoxa,
toùç cipapTioXoûç), dans une perspective où l'idée de création et de souveraineté
divines, et donc de louange, est associée à celle de justice. Le passage est à comparer
avec Sg 11,23, et à son contexte, où la miséricorde de Dieu n'est pas l'objet d'une
requête, mais d'une constatation: «Le monde entier est devant toi comme le grain de

poussière Tu as pitié de tous, parce que tu peux tout Tu épargnes tout, parce que
tout est à toi, Maître, ami de la vie».

"" Un examen de l'ensemble de ces occurrences dépasserait le cadre de cette
étude. Nous nous contenterons de signaler que deux emplois se rencontrent dans la

prière de la scène d'initiation, telle que nous l'avons reconstituée (cf. ApEsd 1,10 et
11,23), et que trois exemples de l'invocation nous semblent correspondre à des emplois
de la Visio (cf. respectivement ApEsd 1,15, V,1.6 et Visio 61,22,55).



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 437

aient disparu, victimes d'accident de transmission, comme on peut le constater
dans Visio ß"1. Cette dernière présente cependant une particularité intéressante:

elle ne précise jamais l'identité de la personne qui prononce la phrase
«Seigneur, aie pitié des pécheurs», et elle ne l'introduit jamais par un verbe
loquendi à la première personne, contrairement à ce qui se produit au § 39
dans la scène du jugement d'Hérode. Dans le mouvement du récit, il est
indéniable qu'on peut sous-entendre que ces invocations sont prononcées par Es-
dras - c'est ainsi que les a comprises la Visio L et que les a explicitées la
Visio Cet. Mais le fait ne doit pas être entièrement banalisé: il renvoie peut-être
à l'intervention de la communauté lors de la liturgie112. Nous serions alors en
présence d'une invocation en forme de litanies; le genre est fort ancien, il a

parfois été rattaché à la prière synagogale, et a donné naissance à la prière
diaconale syriaque, qui était systématiquement ponctuée par un Kyrie eleison
prononcé par le peuple113. On notera qu'après cette série de «Parce peccatori-
bus», Esdras prononce la même invocation en Visio 61,dès le début de sa
rencontre avec Dieu.

2.2. Les «prophètes des Eglises»

En Visio B 60c, nous apprenons que les «prophètes des Églises» prennent
place dans un ciel situé au-dessus de celui des anges, et qu'ils doivent
probablement être identifiés aux justes114. Il est d'autant plus difficile de préciser la
fonction de ces prophètes que le terme d'«Église», EKK^qata, n'apparaît que
dans ce passage et nulle part ailleurs dans les textes latins et grecs qui nous
concernent. Dans le passage parallèle à Visio B 60c, VApEsd corrige
probablement la perspective et parle de «Michel et Gabriel et tous les apôtres» qui
viennent à la rencontre d'Esdras lorsqu'il est enlevé au ciel (11,1). Ce fait,
ainsi que le pluriel «Églises» nous font entrevoir une situation dans laquelle
on connaissait des prophètes qui agissaient dans des communautés ou des
assemblées (ou qui s'y rattachaient?)115; on peut même penser peut-être - par
analogie avec l'expression «les anges des sept Églises» de Ap 1,20 - à des

prophètes éminents de ces Églises, ce qui n'exclut nullement le caractère
prophétique des assemblées, ni la présence d'un groupe de prophètes dans chaque
Église. Pour préciser davantage, il convient de mettre à profit d'autres
éléments du texte: la scène d'initiation, qui reflète peut-être la mise en place
d'un prophète dans une communauté; la polémique très voilée contre ceux qui

111 C'est le cas en Visio B 42 et 57b, où l'invocation manquante peut être suppléée
grâce aux recensions parallèles.

112 Je remercie J.-D. Kaestli qui a attiré mon attention sur cette particularité.
113 Cf. C. CALLEWAERT, «Les étapes de l'histoire du Kyrie», RHE 38 (1942) 20-

45.
114 Cf. notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotation au § 60c. Comparer

l'intéressant parallèle offert exclusivement par Mt 10,41. Parmi les évangiles canoniques,

Matthieu est d'ailleurs le seul à attester l'existence de certaines activités
prophétiques contemporaines (Mt 7,22 et 23,34).

115 Voir Mt 10,41; 23,34; Ac 11,27; 13,1-3; 15,32; 210-11; ICor 12-14; Eph 3,5;
4,11; AscEs 1,5; 11,9-11; 111,1.6-10.27-31; V,13; VI,3-VI1,2; XI,16; Didaché X-
XIII.XV; Hermas, Précepte 11.



438 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

«enseignent des voies étrangères» (Visio B 41), ou contre ceux qui corrompent

la Loi (Visio B 46); le rapport de la fonction prophétique avec la
transmission fidèle du Livre d'une part, et avec la célébration de la mémoire
d'Esdras d'autre part.

2.3. L'installation d'un prophète

La scène d'initiation que nous étudions mentionne des jeûnes et des prières,
fait allusion à des échéances liturgiques; dans ce contexte, elle rapporte
qu'une verge de styrax est transmise au prophète, qu'une alliance est scellée
et qu'une vision des mystères divins a lieu. A la différence de l'Ascension
d'Isaïe, l'initiation est ici strictement personnelle et provient d'une initiative
«d'en haut», sans qu'il soit fait mention d'un groupe ou de la présence du
peuple, donc d'une assemblée. Mais les références aux dates liturgiques, aux
«mystères» et à l'«alliance» tendent à faire éclater ce cadre individuel; celui-ci
répond simplement aux besoins de projeter sur le personnage Esdras un
enseignement sur le prophète et sur le salut dont il est le médiateur - enseignement
propre à la communauté qui s'y réfère. Nous pensons donc qu'il est possible
dans ce cas aussi de découvrir les traces d'une pratique liturgique liée à

l'installation d'un prophète, par analogie avec les célébrations marquées par
la présence de prophètes - même si on ne trouve ici ni imposition des mains ni
mention explicite d'une transmission de l'Esprit.

Le fait qu'Esdras reçoive une verge ou un bâton lui confère un symbole
que nous avons rapproché d'une attestation pour un prophète, mais surtout du
bâton de Moïse116. Il doit probablement être mis aussi en rapport avec la
symbolique inhérente à un terme proche, le ppnn de Nb 21,18. Ce terme s'est
prêté à une exégèse particulière, qui joue sur la double signification de
«bâton» et de «chef»; à Qumrân, il désigne en particulier «l'Interprète de la
Loi», «le Législateur», celui qui cherche et creuse la Loi117, celui dont les

préceptes aident les fidèles «durant tout le temps de l'impiété jusqu'à
l'avènement du Maître de justice à la fin des jours.» On notera que le contexte est
celui d'une nouvelle alliance dans le temps présent, grâce «aux hommes
intelligents suscités d'Aaron et aux sages d'Israël». A la lumière de ce parallèle,
le prophète ne serait donc pas seulement ici celui qui intercède pour le peuple,
mais aussi celui qui, grâce à une autorité qui lui vient de Dieu et à une
nouvelle alliance orientée vers l'instruction, est habilité à interpréter la Loi,
les textes sacrés, les traditions de la communauté, qu'ils se rapportent à

Esdras, à Dieu ou au Christ. C'est en raison de cette habilitation qu'il peut
proposer une nouvelle conception sotériologique, actualisée dans la liturgie de la
communauté. Tout prophète d'une Église devra faire la même démarche
qu'Esdras: investi lui aussi après une période symbolique d'initiation, il té-

116 Cf. plus haut sous 1.8,
117 Cf. Écrit de Damas VI,2-11. Il faut naturellement tenir compte des différences

de contexte et de perspective qui séparent notre texte des écrits de Qumrân: VApEsd
semble se référer à des symboliques et à des concepts semblables, mais elle les réinterprète.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 439

moignera de la gravité et de l'urgence des temps"8, à travers une liturgie de

jeûne et de prières, rythmée par les fêtes judéo-chrétiennes, il célébrera la
nouvelle alliance et la mémoire de la passion d'Esdras, et il recevra, avec la

verge de styrax, le symbole de cette alliance et de cette mémoire.

2.4. La transcription et la conservation du «Livre d'Esdras»

Le «Livre d'Esdras» témoigne par son existence même du souci d'assurer la
transmission de la parole prophétique. Ce souci est explicitement développé
dans la partie finale du texte latin et du texte grec, sous forme d'une requête
que le prophète adresse à Dieu avant sa mort119. La demande concernant «le
Livre» se trouve en Visio B 95-96 et 108-109, deux passages qui forment un
chiasme encadrant le dialogue où Esdras exprime son refus de mourir; jointe à

un troisième élément, elle correspond à ApEsd VII,8-12. L'analyse d'ensemble

de ces passages montre que le latin a sans doute conservé une structure
proche de l'original; VApEsd a rendu cette structure plus compacte, mais la
teneur du texte grec est parfois plus ancienne.

La portion conserve notamment l'idée que le Livre doit être transcrit et

préservé, qu'il faut faire mémoire de la passion d'Esdras, et que ces actions
sont récompensées, avant la mort par une bénédiction équivalente au bonheur
que Job retrouve au terme de son épreuve, et après la mort par le pardon des

péchés. Le grec est seul à stipuler que «ceux qui n'auront pas cru en ce livre
soient brûlés complètement comme Sodome et Gomorre»; l'idée apparaît déjà
en ApEsd 11,19, mais liée à un autre contexte, dans une section dont la
cohérence est assez inégale et qui peut être considérée comme secondaire120.

Le latin, qui révèle une mentalité postérieure et nettement chrétienne,
conserve pour sa part une particularité très importante: la première partie de la
requête d'Esdras est suivie d'une réponse de l'Esprit, seule occurrence de ce
terme dans le texte. Cette réponse n'exige pas d'Esdras qu'il remette son âme
à Dieu en échange, comme c'est le cas dans les autres interventions divines du
contexte proche, mais elle certifie seulement que la requête relative à la
transcription du Livre a été agréée. Dans l'apostrophe du texte grec parallèle
(VII, 13), on trouve l'expression «Esdras mon bien-aimé»; compte tenu des

dépendances textuelles - ici le rapport est avec Visio B 96 - il se pourrait que
cette apostrophe ait été évacuée en latin, où elle aurait été privée du possessif,
mais où elle aurait bien convenu au contexte; en effet, «omnia data sunt tibi»
ne semble pas être ici une variation de Visio B 109, mais un écho de Mt

118 Voir note 30.
1,9 Nous avons consacré une courte étude à ce texte (voir «Valeur ajoutée», art. cit.

à la note 7).
120 Malgré la formulation de Ap 22,18-19; dans ce dernier texte, inspiré de Dt 4,2,

on cherche à protéger le livre contre surcharges ou les coupures, et on exhorte à écouter

ou à garder les paroles prophétiques (le commandements du livre). Dans notre texte,
l'opposition entre deux attitudes est moins nette: transcrire et conserver le livre
s'oppose à «ne pas croire»; il est vrai que, à cause de l'opération de réécriture, il était
devenu assez malaisé de parler d'intégrité du texte, et il était plus adroit de transposer
l'idée sur le plan de la foi au livre dans son ensemble.



440 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

11,27121. L'Esprit s'adresse au prophète122 et lui assure que sa prière a été
exaucée; en effet tout lui a été donné (ou remis) dans le domaine des mystères
par Dieu (le Père), en tant qu'il est son Bien-aimé; il a été chargé d'un ministère

spécifique de révélation auprès des fidèles, des petits ou des pauvres,
alors que cette révélation reste cachée aux sages et aux intelligents (Visio B
48-49)123. On notera enfin que la réponse <globale> d'ApEsd VII, 13, qui se
fonde surtout cette fois sur Visio B 109, est plus diluée: Dieu donnera à chacun

tout ce qu'Esdras a demandé.

2.5. «Faire mémoire de la passion d'Esdras»

La deuxième requête de Visio B 108-109, qui constitue la seconde partie du
chiasme, établit un lien entre le Livre et le «faire mémoire de la passion»
d'Esdras. Dans une étude récente, nous avons proposé une reconstitution de

ce passage et nous en avons donné une interprétation124. Selon notre reconstitution,

la requête liée à la transcription de l'ouvrage, qui n'était déjà pas sans

poser de problème125, était suivie d'une demande portant sur la conservation
du Livre, allant probablement dans le sens d'une attitude ferme126.

Quant à l'expression «faire mémoire de la passion» d'Esdras, elle présuppose

une célébration liturgique qui commémore, reconnaît et célèbre l'oeuvre
salvifique du Père agissant à travers la souffrance du prophète, son Bien-aimé.
Celui qui adopte une attitude positive face au Livre et qui participe à la liturgie

se verra gratifié d'un pardon eschatologique complet. C'est à souligner:
cette deuxième partie des requêtes d'Esdras représente un net crescendo par
rapport à la première, et reçoit comme il se doit l'aval de Dieu lui-même, qui
le conditionne cette fois à la livraison de l'âme du prophète. Le prophète de la

121 ndv-ta hol jiapÉôoôri ùito toû Jiaxpoç pou. On pourrait objecter à ce
rapprochement que le verbe employé par Matthieu n'est pas iHôiupi, mais itapaötöiupi;
mais il faut noter que les passages analogues de Jean 3,35, 13,3 et 17,7 utilisent Stötupi,
et cela dans une perspective encore plus large que celle de la révélation, dans le sens
de «investir de tout pouvoir.» Nous hésiterions à interpréter ainsi la parole de Visio B
96 et à attribuer à Esdras un pouvoir aussi étendu; le Fils, même s'il est effacé, reste
présent dans notre texte.

122 Cf. AscEs VI,6.8, où il est question de la «voix de l'Esprit»; cette expression
suggère que le «Kod rjXOev aiH(ô (pu>vf| Xéyovaa» d'ApEsd VII, 13, qui est parallèle
au latin «Et venit Spiritus et dixit», a aussi conservé une partie de la tournure primitive.

123 Cf. notre «Vision d'Esdras», art. cit. à la note 7, annotation au § 48-49: les

«pauvres» sont probablement ici des membres de communautés persécutées par les

puissants. Si le passage de Mt 11,27 était effectivement à l'arrière-plan dans la
réflexion de la communauté, il ne faut pas s'étonner de l'ambivalence dialectique des

termes «sages et intelligents» (relevée plus haut dans la citation de l'Écrit de Damas).
124 Cf. «Valeur ajoutée», art. cit. à la note 7, p. 187-188.
125 Cf. AscEs XI.39.
126 Le verbe ëxcu employé en ApEsd VII,9 avec le livre pour objet peut prendre

plusieurs nuances, qui vont de «porter» à «posséder, comprendre, retenir...». R.J.H.
SHUTT, op. cit. à la note 12, p. 940 traduit ainsi le Kod ëxooaiv crû-to: «and to all
who have charge of it.» Mais en raison de l'évolution évidente des attitudes face à notre

texte - on l'a corrigé par endroit et on l'a adapté à plusieurs reprises dans un sens
orthodoxe - il se pourrait aussi que le verbe à l'origine ait été un autre.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 441

communauté assume ainsi son rôle de catéchète-révélateur, d'herméneute et
d'intercesseur.

Conclusion

Nous sommes conscient de la complexité de l'analyse qui précède, fondée sur
des textes amputés, corrigés et réécrits, sur des textes dont les rapports
mutuels posent de nombreux problèmes à différents niveaux - les réponses aux
questions textuelles, herméneutiques et historiques s'imbriquent et se
conditionnent les unes les autres. Nous pensons avoir réussi à asseoir notre hypothèse

de départ au sujet du lien étroit qui unit la scène d'initiation prophétique
du début, conservée seulement dans VApEsd, et le reste du livre, tel qu'il
transparaît dans la structure de la Visio B. L'ApEsd nous a permis de reconstituer

et de situer cette scène d'initiation et de la relier au reste du voyage et de

l'activité du visionnaire. Nous avons relevé, aussi bien dans l'initiation que
dans le corps de l'écrit, des éléments dispersés et de discrets emprunts, typiques

du style de cette rédaction. A la lumière de ces éléments et de ces

emprunts, nous avons été amené à postuler l'existence d'un ministère, d'une
liturgie et d'une communauté prophétique judéo-chrétienne; cette communauté
devait se réclamer de l'autorité d'Esdras le «prophète» et de son rôle sotério-
logique spécifique, et devait en conséquence pratiquer une relecture prophétique

des Écritures et des origines chrétiennes, authentifiée par l'Esprit.



442 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

Initiation du prophète Esdras
(texte reconstitué)

I,2 Cela arriva dans la trentième
année
Le vingt-deuxième jour du mois

J'étais dans ma maison
et je criai vers le Très-Haut en
disant

«Seigneur, donne (ta) gloire
afin que je voie tes mystères»

3 Une fois la nuit tombée,
un ange vint, Michel
l'archange
et il me dit:

«Prophète Esdras,
renonce <au pain>
pendant soixante-dix <semaines>».

Et je jeûnai comme il
me l'avait dit

4 Puis vint Raphaël,
l'archistratège,
et il me donna une verge
de styrax

5 Et je jeûnai deux fois soixante
semaines
Et je vis les mystères de Dieu

et ses anges

8a Et j'entendis une Voix
qui me disait:

II,4b «Voici, je te donne
mon alliance,
celle qui est entre moi et toi,
afin qu'<elle donne la connaissance>»

I,2. 'EyévETo êv too xpiaKooxâ)
exet
ÔEUTÉpa Kal e'ikoxôi tôt! pr|vôç

r(pr|v êv X(ô o'tKcp pou,
Kal Kpd^aç XÉyoov Jtpôç xôv
ut|)iaxov"

KûptE, ôôç xf|v ôô|av,
l'va ïôcu xà pu OTT) pod aou.

3. Kal vuktôç yEvapÉvqç
fj^.0EV dyyeXog Mixccq^ ô
dpxctYYELoç,
Kal Léyei pot"

"Apx<ov> 3tpoqp<fjxa> 'Eaôpàp
atpriaov
<èpÔopaôaç> äßöoprjKovxa.

Kal èvrjaxEuaa Ka0oi)ç
eljtév pot.

4. Kal fjX.0£v 'Pa<paf|L ô
dpxtcrxpaxTiYOç,
Kal eôcûKÉv pot ßaßöov
axupaK<lv>riv.

5. Kal èvrjaxEuaa ôlç
É^rjKovxa kßöopdöag.
Kal tôov xd puaxrjpta xoû
0EOU
Kal xoùç ôyyéLouç aùxoû,

8 a. Kal r(Kouaa qpcovrj'ç
X.EY0Ûar|ç por

II,4b. 'Iôoù ôlôœpl aoi xtjv
ôta0îÎKr|v pou,
êpou xe Kal aoü,
l'va jtapaôÉ|rix<ai>.



L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras 443

I,9 Alors je me mis à dire:

VII,5b «Dieu éternel,
créateur de tout l'univers,
toi qui as pris la dimension du ciel
à l'empan
et qui as fait tenir la terre dans un
tiers de mesure,

6 toi qui diriges les Chérubins,
qui as enlevé le prophète Elie
vers les cieux sur un char de feu,

7 toi qui donnes la nourriture
à toute chair,
qui fais tout frémir et trembler
devant ta puissance,
<>

111,10 Toi tu as dit à Abraham
notre père:
assurément je multiplierai
ta descendance
comme les astres du ciel
et comme le sable
qui est sur le rivage de la mer.
Où donc est ta promesse?

II,22b Souviens-toi des Écritures,
ô mon père,
toi qui as mesuré Jérusalem
et qui l'as relevée.
23 Aie pitié, maître, des pécheurs.
Aie pitié de ta création,
aie compassion de tes oeuvres.

I,10b Aie pitié des oeuvres de
tes mains,
toi qui es miséricordieux et riche en
pitié.»

I,6a Et je dis:

1,9. Töte qpldpqv Xéyeiv

VII,5b. 'O 0eôç ô alûîvioç,
6 Jtctcrqç Trfç ktloecûç
ÔTKXLODpyôç,
ô xôv oôpavàv pExpTÎaaç
OJuOapqv
Kal tt|v yrfv Kaxéxwv ôpaK<î>,

6. ô î^vLOxœv xà Xepoxißip.,
ô appaxt Jtupîvtt) eLç xotjç
oôpavoijç apaç xôv jcpoqpqxriv
'HXJav,

7. ô ôlôotjç xpoqpr|v
jtdaq oapKL,
ôv itdvxa cppîaaei Kal xpépei
àno itpooaîjtou ôuvdjiECOç aov,

111,10. 20 Etîiaç Jtpàç 'Aßpaap.
xôv itaxépav q pmv
nXqOövcov jtXqOuvco
xà anéppa aou
(ôç xà àoxpa xotj oupavcm
Kal côç XIs! v dppov
xqv itapà xà xet^°Ç T1Ï5
OaXaaaqç-
Kal jtoij ècrxlv q znayyzXia oaù;

II, 22b. 'Yitöpvqaov xtôv
ypacpœv,
ô Jtaxrjp pou
<ô> EKpExpqaaç xqv
TspouaaXqp
Kal dvopOœoaç aùxqv-
23 'EXéqaov, ôéojtoxa, xoùç
àpapx(oi.oôç
'EXéqcrov xqv aqv jtXdatv
oÎKXEtpqaov xà è'pya aou.

1,10b. 'EXéqaov xà spya xtov
Xetpcôv aou,
EijajtXayxve Ka>l noXvéXeoç

1,6. Kal elitov



444 L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras

V,20b «Seigneur, révèle-moi
les lieux de jugement
et le paradis».
VI,3 Alors une voix vint vers moi:
IV,6 «Va en bas et vois.»
7 Et il me donna...

V,20b. KöpiE, djtoKdX/m|)6v pot
xdç KpiOELÇ
KCÙ TOV jtapdÔEiaov.
VI,3. Töte t^XSev cpa>vr| jtpoç p.E

IV,6. KdTEX.0E KOL LÔE.

7. Kai EÔWKév poi... (Cf. Visio 2)


	L'initiation prophétique dans l'Apocalypse grecque d'Esdras : essai d'analyse et de reconstruction

