
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Ansätze der Philosophie des Geistes : eine Fortsetzung der "Leib-
Seele"-Problematik und eine Anfrage an die theologische Ethik

Autor: Holderegger, Adrian / Falco, Andrea Arz de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760835

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760835
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Holderegger / Andrea Arz de Falco

Ansätze der Philosophie des Geistes

Eine Fortsetzung der «Leib-Seele»-Problematik und
eine Anfrage an die theologische Ethik

Vorbemerkungen

Vor allem die englischsprachige Literatur zur Philosophie des Geistes (philosophy

of mind) ist unerschöpflich und über die grundlegenden Fragestellungen
bereits weit hinausgelangt hin zur Diskussion sehr spezifischer

Einzelaspekte. Der Einstieg in die Thematik, die Begrifflichkeit und das Verständnis
der einzelnen Positionen wird dem Laien allerdings gerade dadurch besonders
erschwert, daß die Literatur hauptsächlich in englischer Sprache vorliegt. Die
Publikation von Thomas Metzinger1, der in seinem Sammelband namhafte
Vertreter der Philosophie des Geistes in Originalbeiträgen in deutscher Sprache

zugänglich macht, gilt daher als besonders verdienstvoll. Der Sammelband
ist - mit einigen anderen Publikationen2 - die substantielle Grundlage des

vorliegenden Beitrags. Allerdings ist an der englischsprachigen Literatur nicht
vorbeizukommen, wenn eine Vertiefung der Thematik und eine Anknüpfung
an aktuelle Diskussionsbeiträge gewünscht werden. Sehr hilfreich in diesem
Zusammenhang ist z. B. die über Internet verfügbare, laufend aktualisierte
und annotierte Literaturliste von David Chalmers. Hier finden sich bereits
kommentierte, einzelnen Diskussionsschwerpunkten zugeordnete Literaturhinweise.

3

Im deutschsprachigen Raum ist der Anschluß an die in den USA sehr
intensiv geführte Diskussion in ersten Ansätzen und einigen vielversprechenden
Symposien dabei, Fuß zu fassen. Interessanterweise zeichnen sich - in
Anknüpfung an die eigene philosophische Tradition (Descartes, Kant,
Bewußtseinsphilosophie des 19. Jahrhunderts, usw.) - zum Teil andere, eigene
Schwerpunktsetzungen und Themenzugänge ab.4

1

METZINGER, Th. (Hg.), Bewußtsein. Beiträge aus der Gegenwartsphilosophie,
Paderborn u.a., 31996.

2 Krämer, S. (Hg.), Bewußtsein. Philosophische Beiträge, Frankfurt a.M. 1996;
BlERI, P. (Hg.), Analytische Philosophie des Geistes, Hain 21993.

3 Http://ling.ucsc.edu/~chalmers/biblio.html.
4 Vgl. z. B. Runggäldier, E., Was sind Handlungen? Eine philosophische

Auseinandersetzung mit dem Naturalismus, Stuttgart 1996; SöLING, C., Das Gehirn-Seele-



Ansätze der Philosophie des Geistes 397

Die ganze Diskussion kann für sich in Anspruch nehmen, durch die
intensive Auseinandersetzung mit den sich in rasanter Entwicklung befindlichen
empirischen Wissenschaften, offen für neue Ergebnisse und interdisziplinär zu
sein.

Der vorliegende Artikel reflektiert eine erste Annäherung an die Thematik
und markiert gleichzeitig den Ansatzpunkt für ein Forschungsprojekt im
Grenzbereich Ethik/Philosophie des Geistes. Daß die gestellten Anfragen unbeantwortet

bleiben, somit als Fragen fortbestehen, steht damit in Zusammenhang.

Einführung in die Thematik

Die 90er Jahre unseres Jahrhunderts gelten als die Dekade des Gehirns. So,
wie die Hirnforschung die Leitdisziplin in den empirischen Wissenschaften
darstellt, erhebt die Philosophie des Geistes diesen Anspruch in der Philosophie.

In einem gewissen Sinne können das Erkenntnisobjekt und die leitenden
Fragestellungen innerhalb der Philosophie des Geistes als eine Fortsetzung
der Leib-Seele-Diskussion verstanden werden, die ihre historischen Wurzeln
in den unterschiedlichen Konzeptionen der Person bei Piaton und Aristoteles
hat und sich in der Neuzeit vor allem in Auseinandersetzung mit dem Carte-
sianischen Denkmodell eines Substanz-Dualismus und dem ihm gegenüberstehenden

naturwissenschaftlich begründeten physikalischen Monismus entwik-
kelt hat.5 Es geht also in der Philosophie des Geistes um die Frage nach dem
Verhältnis von Geist und Materie, genauer: nach dem Verhältnis von Geist und
Gehirn.6

Die Gedankenarbeit der Philosophy of mind siedelt sich heute in einem
sehr interdisziplinär geprägten Umfeld an und wird wesentlich beeinflußt
durch die empirischen Disziplinen der Neurowissenschaften und Neuropathologie,

aber auch durch die Informatik, die Computer- und Kognitionswissen-
schaften und die Mathematik. Je nach «Herkunft» und Interessenlage der
beteiligten Wissenschaftler und Wissenschaftlerinnen finden sich andere
Interessenschwerpunkte innerhalb der Diskussion. Relativ viel Raum nimmt die KI-
Forschung (Künstliche Intelligenz-Forschung)7 ein. In diesem Bereich gewinnen

die epistemologisch neue Forschungsdisziplin des Konnektivismus und
die ihr zugrundeliegende Idee der Abbildbarkeit von neuronaler Aktivität mittels

künstlicher neuronaler Netzwerke an Bedeutung.8

Problem. Neurobiologie und theologische Anthropologie, Paderborn 1995; Knoepfler,
N., Das Leib-Seele-Problem und der Determinismus, in: Philosophisches Jahrbuch 104

(1997) 103-116.
5 Vgl. BRÜNTRUP, G., Das Leib-Seele-Problem. Eine Einführung, Stuttgart 1996.
6 Vgl. zu den historischen Wurzeln der Diskussion ElSENBEISS, B.S., Was denkt

und fühlt - das Gehirn oder die Seele?, in: Museion 2000. Glaube, Wissen, Kunst in
Geschichte und Gegenwart 7 (1997), Heft 2, 18-30.

7 Vgl. z. B. Churchland, P.S./Sejnowski, T.J., The Computational Brain,
Cambridge 1992; KURTHEN, M., Bewußtsein der Maschinen?, Stuttgart 1991.

8 Vgl. Ritter, H. u.a.. Neuronale Netze. Eine Einführung in die Neuroinformatik
selbstorganisierender Netzwerke, Bonn 1991. Populärwissenschaftlich: ALLMAN, W.F.,



398 Ansätze der Philosophie des Geistes

Physische und mentale Eigenschaften: die Frage nach dem Bewußtsein

Einige der grundlegenden Fragestellungen innerhalb der Philosophie des Geistes

drehen sich um die Frage des Bewußtseins im allgemeinen und im
Zusammenhang damit um die phänomenale Qualität des Erlebens (Qualia9) im
besonderen. Ausgangspunkt der Reflexion bildet die Erfahrung zweier (scheinbar?)

fundamental unterschiedlicher Phänomene, nämlich physischer und mentaler,

oder: die subjektive, introspektive Erlebnis- und Erfahrungsperspektive
der ersten Person und die objektive, beobachtende «Außensicht» der dritten
Person (insbesondere der empirischen Wissenschaften). Phänomenale Zustände

sind unmittelbar nur der sie gerade erfahrenden Person zugänglich, sie sind
somit « transparent, sie sind perspektivisch und sie sind präsent.»10 Die
Person konstituiert ein Ich-Zentrum, das eine geschichtliche Dimension
enthält und eine psychische Biographie darstellt. «Interessant ist außerdem, daß
sich mit der Entstehung von Bewußtsein immer auch Innenwelten entfalten,
Räume des inneren Erlebens. Diese Räume sind aber individuelle Räume: in
einem mittelpunktlosen Universum entstehen plötzlich Ich-Zentren, Brennpunkte

des Bewußtseins.»11
Berühmt geworden im Zusammenhang mit dem Verständnis des eigenen

und des fremden Bewußtseins ist die von Thomas Nagel formulierte Frage:
«Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?»12 Mit dieser Frage will er zum
Ausdruck bringen, daß unser «Einfühlungsvermögen» und unsere Kenntnisnahme
dessen, was in anderen Wesen vorgeht - seien dies nun Tiere oder Menschen -,
sehr engen Begrenzungen unterliegen. Was können wir über die mentalen
Vorgänge in anderen Personen überhaupt in Erfahrung bringen, wissen oder gar
nachvollziehen?13 Ein wichtiges Stichwort in diesem Kontext ist das des

«Fremd-Seelischen.» Kognitionspsychologische Experimente und theoretische
Reflexionen z. B. im Bereich der Farbwahrnehmung erlauben es nicht einmal,
mit Sicherheit davon auszugehen, daß Normal-Farbsinnige z. B. das gleiche
phänomenale Erlebnis «rot» haben. Martin Kurthen deutet in Anlehnung an
Thomas Nagel « Bewußtsein als Phänomenalität von Zuständen einer

Menschliches Denken - Künstliche Intelligenz? Von der Gehirnforschung zur nächsten
Computergeneration, Ulm 1990/93.

9 Der Begriff «Qualia» bezeichnet in der Philosophie des Geistes den qualitativen
Aspekt des Erlebens, oder «Ein Quale ist die introspektiv erfahrbare, monadische,
qualitative Eigenschaft eines, wie es scheint, phänomenalen Einzeldings ...». Lycam, W.G.,
«Eine eingeschränkte Verteidigung phänomenaler Information», in: Metzinger, Th. (Hg.),
Bewußtsein, 283-303, hier 290 (Anm. 1).

10 METZINGER, Th., «Einleitung: Das Problem des Bewußtseins», in: DERS. (Hg.),
Bewußtsein, 15-60, hier 25 (Anm. 1).

11 Ebd., 19.
12 NAGEL, Th., «Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?», in: Bieri P. (Hg.), Analytische

Philosophie des Geistes, 261-275 (Anm. 2). (Im Original: What is it like to be a

bat? In: Philosophical Review 83 [1974] 435-450).
13 Vgl. RUNGGALDIER, E., «1.3.2 Gedankenexperiment, eine andere Person zu sein»,

in: Ders., Was sind Handlungen?, 164f.; Ders., «2.1.1 Gedankenexperiment, eine
Fledermaus zu sein», in: ebd., 169f.(Anm. 4).



Ansätze der Philosophie des Geistes 399

Entität (oder Prozessen in dieser Entität) für diese Entität. Dabei liegt die
Betonung explizit auf dem Aspekt der qualitativen Phänomenalität (dem Ir-
gendwie-Sein-für, der qualitativen Gestaltung von Bewußtsein) und nicht der
Individualität (dem Diese-Entität-Sein) oder gar Selbstreflexivität (dem Selbstsein

im Charakter des Seins-für).»14 Inhalte und das Erleben des Bewußtseins
im Sinne des Irgendwie-Sein-für sind also prinzipiell der Außenbeobachtung
nicht zugänglich. Daß wir uns selbst und andere als bewußt erleben, spielt vor
allem auf der Ebene der Fremd- und Selbstzuschreibungen: «Wenn es in der
normalen Sprachpraxis ein Wissen um Fremdseelisches gibt, dann nur in dem
unproblematischen Sinne, daß wir jeden, den wir in der Sozialgemeinschaft
als Mitmenschen akzeptieren, bereits in diesem Akt der Anerkennung als
bewußtes Wesen nehmen.»15

Kurthen unterscheidet begriffliches von nicht-begrifflichem Bewußtsein
und ordnet dem begrifflichen Bewußtsein mentale Episoden wie Meinungen
oder generell propositional verfaßte intentionale Zustände zu; nichtbegriffliche

Bewußtseinsphänomene sind z. B. Schmerzempfindungen und
Farbwahrnehmungen.16 Er wendet sich damit gegen die Ansicht, daß das Bewußtsein
ein einheitliches, unteilbares Phänomen darstellt, und vertritt die These,
Bewußtsein sei vielmehr ein Komplex heterogener Phänomene wie Wachheit,
Gewahrsein, Selbstreflexion, kognitive Leistungsfähigkeit usw.17 Güven Gü-
zeldere differenziert die unterschiedlichen Aspekte des Bewußtseins im
Hinblick auf die Unterscheidbarkeit von anderen mentalen Eigenschaften und
formuliert, «daß Bewußtsein kein gewöhnlicher mentaler Zustand ist, oder aus
solchen besteht, sondern vielmehr das Gewahrsein jener Zustände und
Prozesse ist (oder daraus besteht).»18 Dieses introspektive Bewußtsein - die
eigentliche Wahrnehmung des Mentalen - sieht er begrifflich faßbar in Theorien
höherstufiger (mentaler) Repräsentation (mentaler Zustand der Meta-Ebene),
mittels der These der höherstufigen Wahrnehmung oder der These des
höherstufigen Gedankens.19 Ned Block wendet sich im Kontext dieser differenzierenden

Betrachtungsweisen z. B. gegen die simplifizierende Sicht von John R.
Searle, der Bewußtsein folgendermaßen formuliert: «Mit Bewußtsein meine
ich einfach jene subjektiven Zustände des Gewahrseins oder des Empfindens,
die mit dem morgendlichen Aufwachen beginnen und den ganzen Zeitraum
des Wachseins hindurch andauern, bis man in einen traumlosen Schlaf fällt
oder in ein Koma oder stirbt oder auf sonstige Weise, wie man sagt, ohne Be-

14 KURTHEN, M., «Das harmlose Faktum des Bewußtseins», in: Krämer, S. (Hg.),
Bewußtsein, 17-35, hier 17 (Anm. 2).

15 Ebd., 27.
16 Vgl. ebd., 22.
17 Vgl. KURTHEN, M., «Zur Naturalisierung des phänomenalen Bewußtseins», in:

Metzinger, Th. (Hg.), Bewußtsein, 133-152, hier 134 (Anm. 1).
18 GÜZELDERE, G., «Ist Bewußtsein die Wahrnehmung dessen, was im eigenen

Geist vorgeht?», in: Metzinger, Th. (Hg.), Bewußtsein, 397-422, hier 397 (Anm. 1).
19 Vgl. ebd., 402-403.



400 Ansätze der Philosophie des Geistes

wußtsein ist.»20 Demgegenüber charakterisiert Block das Bewußtsein durch
vier unterscheidbare Qualitäten: das phänomenale Bewußtsein, das Zugriffs-
Bewußtsein, das repräsentationale Kontroll-Bewußtsein und das
Selbstbewußtsein.21

Erklärungsmodelle für das Verhältnis von Geist und Gehirn

Wie läßt sich überhaupt die phänomenale Erfahrungswelt aus ihren physischen
Grundlagen erklären? Wie entsteht im Gehirn unser buntes, vielseitiges, durch
unterschiedliche Sinneserfahrungen geprägte Erleben? In welchem Verhältnis
zueinander stehen die empirisch-experimentell nachweisbare neuronale
Aktivität und die Gedanken- und Vorstellungswelt? Wie kann ein zwar zeitliches,
aber unräumliches Phänomen wie Bewußtsein sich aus einer raum-zeitlichen
Größe wie dem Gehirn bilden? Dazu Colin McGinn: «Wie kann sich etwas,
dessen Wesen es ist, nicht-räumlich zu sein, aus etwas entwickeln, dessen Wesen

es ist, räumlich zu sein?»22 - Offensichtlich stellt der Übergang von der

physikalischen und chemischen Welt der neuronalen Aktivität zu den

Wahrnehmungsinhalten einen radikalen Bruch (explanatory gap23) dar, an dem bisher

alle denkbaren Erkärungsmodelle gescheitert sind.
Trotzdem wird diesen Problemen in unterschiedlichen Ansätzen gerecht

zu werden versucht. Der metaphysisch-theologische Diskurs des Leib-Seele-
Problems wird in Anlehnung an naturwissenschaftliche Prämissen - z. B. den

Energieerhaltungssatz der Physik (die kausale Geschlossenheit der physischen
Welt) - umgedeutet in das Problem, wie eine Interaktion von Geist und Materie

möglich sein könnte. Dualistische Erklärungsgänge, die - im Anschluß an
Descartes' Unterscheidung in res extensa und res cogitans - von einer
substantiellen Verschiedenheit von Geist und Materie ausgehen, finden sich in
der aktuellen Diskussion in einer unbedeutenden Minderheit wieder. In einer
modernen Version findet sich der klassische Dualismus im Modell von
J. Eccles, der in Anlehnung an K. Poppers Drei-Welten-Theorie die Hypothese
einer «Quantenselektion der Bouton-Exozytose» formuliert, mit dem Problem,
daß er die Existenz mentaler Entitäten (Psychonen) postulieren muß, die über

20 Block, N., «Eine Verwirrung über eine Funktion des Bewußtseins», in: Metzinger,

Th. (Hg.), Bewußtsein, 523-581, hier 532 (Anm. 1).
21 Vgl. ebd., 548.
22 McGinn, C., «Bewußtsein und Raum», in: Metzinger, Th. (Hg.), Bewußtsein,

183-200, hier 189 (Anm. 1).
23 Der Begriff «explanatory gap» (Erklärungslücke) wurde 1983 durch Joseph

Levine geprägt. Er besagt im wesentlichen, daß auch die weitestgehenden Erkenntnisse

im Bereich der physischen und funktionalen Korrelate eines bestimmten
phänomenalen Zustandes nichts zum Verständnis dessen beitragen, was tatsächlich erfahren
wird, wie dieser Zustand sich für den Erlebenden anfühlt.



Ansätze der Philosophie des Geistes 401

quantenmechanische Effekte die Emission an Nervenenden im Gehirn verändern,

ohne daß die Energie-Erhaltungssätze der Physik verändert werden.24
Diesen dualistischen Ansätzen steht eine weithin akzeptierte monistische

Ontologie als Reflexionsbasis entgegen: der Physikalismus.25 Konrad Cramer
erklärt den Physikalismus/Materialismus mit dem Hinweis darauf, daß «alles,
was über Personen in wissenschaftlich ausweisbarer Weise gesagt werden
kann, in Theorien gesagt werden muß, die - in welch komplexer Gestalt auch
immer - Theorien über die Materie sind.»26

Auch hier finden sich die Erklärungsmodelle für die Wirkweise des Mentalen

in den physischen Bereich hinein in unterschiedlichen Spielarten wieder.
Als «extreme» Ansätze mögen der reduktionistische Physikalismus (mentale
Phänomene lassen sich auf physische Phänomene reduzieren), der Epiphäno-
menalismus im Zusammenhang mit dem Funktionalismus (mentale Phänomene
sind kausal wirkungs- und bedeutungslos; «lose» Enden im kausal geschlossenen

Wirkungsnetz), Identitätshypothesen (neuronale Ereignisse sind identisch
mit mentalen Ereignissen) und der Eliminativismus (mentale Phänomene
existieren nur scheinbar) gelten.27 So formuliert Elmar Holenstein beispielsweise:
«Eliminativismus, Funktionalismus und Nominalismus sind begrifflich konsistente

Alternativen zu einem Bewußtseinsrealismus, nach dem Bewußtsein
etwas ist, das zum einen phänomenal erfahrbar ist und zum andern im Verhalten
von Lebewesen eine kausale Rolle spielt.»28 Robert van Gulick, der einen denkbaren

Eigenschaftsdualismus von einem unmöglichen Substanzdualismus
unterscheidet, siedelt die Bewußtseinsproblematik im Bereich der funktionalen
Relationen an und geht damit von der prinzipiellen Charakterisierbarkeit und
Erklärbarkeit mentaler Zustände und Prozesse in funktionaler Terminologie
aus.29 David Papineau vertritt mit Nachdruck eine Identitätsthese im Hinblick
auf mentale und physische Eigenschaften, indem er darauf verweist, daß es ein

24 Vgl. Popper, K.R./Eccles, J.C., Das Ich und sein Gehirn, München ,01991 ;

kritisch dazu: SÖLING, C., «3.3.2. Der Interaktionismus Eccles'», in: Ders., Das
Gehirn-Seele-Problem, lOOff. (Anm. 4).

25 Der Begriff Physikalismus ersetzt den früher gebräuchlichen des Materialismus,
da mit dem Begriff Materie nicht alle Aspekte der physischen Welt erfaßt sind.

26 CRAMER, K., «Das cartesianische Paradigma und seine Folgelasten», in: Krämer,
S. (Hg.), Bewußtsein, 105-129, hier 106 (Anm. 2).

27 Vgl. z. B. CHURCHLAND, P.S., «Reductionism and the neurobiological basis of
consciousness», in: Marcel A./Bisiach E. (Hg.), Consciousness in Contemporary
Science, Oxford 1988; Birnbacher, D., Epiphenomenalism as a solution to the onto-
logical mind-body problem, in: Ratio 1 (1988) 17-32; CLARK, T.W., Function and

phenomenology: Closing the explanatory gap, in: Journal of Consciousness Studies 2

(1995) 241-254; Crick, F., Was die Seele wirklich ist. Die naturwissenschaftliche
Erforschung des Bewußtseins, München 1994; DENNETT, D.C., Consciousness explained,
Boston u.a. 1991 (deutsch: Philosophie des menschlichen Bewußtseins, Hamburg
1994.)

28 HOLENSTEIN, E., «Die kausale Rolle von Bewußtsein und Vernunft», in: Krämer,
S. (Hg.), Bewußtsein, 184-212, hier 200 (Anm. 2).

29 Vgl. Van GULICK, R., «Was würde als eine Erklärung von Bewußtsein zählen?»,
in: Metzinger, Th. (Hg.), Bewußtsein, 79-101, hier 85 (Anm. 1).



402 Ansätze der Philosophie des Geistes

zentraler und gutbestätigter Teil unserer Weltauffassung ist, daß alle physischen

Wirkungen vollständig physische Ursachen haben. Wenn nicht alle
Wirkungen im Verhalten durch getrennte bewußte und physische Ursachen
überbestimmt sind - was Papineau für absurd hält -, müssen folglich bewußte
Zustände identisch sein mit physischen Zuständen.311 Er bezeichnet die
Nichtanerkennung dieser für ihn nicht hintergehbaren Tatsache als einen
«antipathetischen Fehlschluß.»

Die Position eines nicht-reduktionistischen Physikalismus31, die als eine
Zwei-Aspekte-Theorie bezeichnet werden kann, geht von einer monistischen
Ontologie (Physikalismus) und einer dualistischen «Ideologie» (physische und
mentale Eigenschaften) aus. Das Verhältnis dieser Eigenschaften wird als
hierarchisches gedeutet: Die physikalische Basis ist fundamentaler als die mentalen

Ereignisse. Da die mentalen Ereignisse als emergente oder superveniente
Systemeigenschaften32 erklärt werden, müssen als Grundannahmen Kovarianz,
asymmetrische Abhängigkeit und asymmetrische Determination gelten, d. h.

zum einen sind die emergenten Eigenschaften von den Basiskomponenten mi-
krodeterminiert, aber nicht einfachhin auf diese rückführbar; zum anderen
herrscht eine strenge Parallelität zwischen neuronaler und mentaler Aktivität.
In kausaltheoretischer Hinsicht muß allerdings wieder das Problem, das sich
aus der physikalistischen Basisontologie und der kausalen Wirkmächtigkeit
emergenter Eigenschaften (Makrodetermination) ergibt, erklärt werden.
Anders gefragt: Wie kann unsere feste Überzeugung (die Element des Alltagsverstandes

ist), daß wir aufgrund von Einstellungen, Wünschen, Reflexionen -
also mentalen Ereignissen - handeln und in die physische Welt einwirken,
erklärt werden, wenn die physische Aktivität jeglicher geistigen Aktivität
vorangeht, ja diese determiniert? Wie stellt sich das Phänomen geistiger Aktivitäten

kausalitätstheoretisch dar, d. h. wie können mentale Ereignisse in einer
physikalisch geschlossenen Welt kausal wirksam werden? Somit reduziert sich
auch im Kontext eines nicht-reduktionistischen Physikalismus die Handlung
auf eine Form des Verhaltens und bleibt die Frage nach der Freiheit des
Menschen, seiner Verantwortung, der Rechtfertigungsbedürftigkeit seines Tuns
und Lassens unbeantwortet.33 Peter Bieri vertritt in diesem Zusammenhang
eine These, die eher als unbefriedigend empfunden wird: Daß wir uns als
moralische Subjekte unseres Tuns begreifen und uns und anderen Verant-

30 Papineau, D., «Der antipathetische Fehlschluss und die Grenzen des Bewußtseins»,

in: ebd., 305-319, hier 305 (Anm. 1).
31 Vgl. Bieri, P., «Was macht Bewußtsein zu einem Rätsel?», in: Gehirn und

Bewußtsein, hrsg. von Spektrum akademischer Verlag, Heidelberg 1994, 172-180. ROTH,
G., Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie und ihre philosophischen

Konsequenzen, Frankfurt a.M. 1997.
32 Den Versuch, aus der Perspektive einer theologischen Anthropologie das Leib-

Seele-Problem vor dem Hintergrund von Systemtheorie und Selbstorganisation neu zu
deuten mit dem expliziten Anspruch, die Seele als emergente Systemeigenschaft
verstehen zu wollen, unternimmt Caspar Söling. Vgl. Söling, C., Das Gehirn-Seele-Pro-
blem (Anm. 4).

33 Vgl. Runggaldier, E., «Handlungskausalität», in: DERS., Was sind Handlungen?,

144ff. (Anm. 4).



Ansätze der Philosophie des Geistes 403

wortung und Moralität zuschreiben, beruht auf der stillschweigenden Voraussetzung

von Bewußtsein im Sinne von Erleben.34 Gleichzeitig formuliert Bieri
aber auch einen kritischen Einwand gegen die ontologische Realität von
Handlungen und für ihre Naturalisierbarkeit: «Ein prominentes Argument ist
dasjenige aus dem Begriff der Handlung: Wenn wir ein bestimmtes Verhalten als

Handlung klassifizieren, so sagen wir damit, daß es von bestimmten Absichten
und gerade nicht von irgendwelchen physischen Ursachen bestimmt ist. Wenn
wir es durch physische Ursachen erklären, so ist es keine Handlung mehr.
Dieses Argument läßt außer acht, daß Absichten selbst physische Phänomene
sein könnten. Ein zweites prominentes Argument ist dasjenige aus dem Begriff
der Freiheit: Der methodologische Physikalismus ist inkompatibel mit der
Zuschreibung freier Handlungen und damit der Zuschreibung von
Verantwortung.»35 Er verweist demgegenüber auf die Meinung, daß die Diskussion
sich zugunsten der These entwickelt hat, daß die wichtigsten Freiheitsbegriffe
mit dem methodologischen Physikalismus verträglich sind. Aus einer anderen
Perspektive, aber mit der gleichen Zielsetzung, vertritt Donald Davidson zur
«Rettung» der menschlichen Freiheit und Autonomie die These, daß
Determiniertheit zwar Autonomie, aber nicht Anomalie (etwas fällt unter kein
Gesetz) ausschließt. Es gibt keine strengen deterministischen Gesetze, die mentale

Ereignisse voraussagen oder erklären können (Anomalie des Mentalen).36
Ob in diesem Sinne Freiheit einzig proportional ist zur Unkenntnis der
Gesetzmäßigkeiten neuronaler Aktivitäten aufgrund unserer kognitiven Beschränktheit,

sei dahingestellt!

Neurowissenschaftliche Erkenntnisse im Zusammenhang mit dem Bewußt¬
seinsphänomen

Kognitive, bewußte Prozesse sind offenbar nicht möglich ohne eine
funktionierende Großhirnrinde37 (insbesondere parietalen, temporalen und präfrontalen

Cortex), ohne die entsprechenden Verbindungen zum limbischen System
als «Verhaltensbewertungssystem» des Gehirns und ohne eine Beteiligung der
Formatio reticularis des Hirnstammes, die den Neocortex «wach» hält.38 Die

34 Vgl. Bieri, P., «Was macht Bewußtsein zu einem Rätsel?», in: Metzinger, Th.
(Hg.), Bewußtsein, 61-77, hier 64 (Anm. 1).

35 Bieri, P., «Generelle Einführung», in: DERS. (Hg.), Analytische Philosophie des

Geistes, 1-28, hier 27, Fußnote 13 (Anm. 2). Das Ende der Fußnote belegt seine
Aussagen im Hinblick auf die Kompatibilität von Freiheit und methodologischem
Physikalismus: «Vgl. die Texte von Teil III in U. Pothast (Hg.), Freies Handeln und
Determinismus, Frankfurt 1978.»

36 Vgl. DAVIDSON, D., «Mentale Ereignisse», in: ebd., 73-92. Vgl. Dazu kritisch:
RUNGGALDIER, E., «2.2. Supervenienz mentaler auf physikalischer Eigenschaften», in:
DERS., Was sind Handlungen?, 13Iff. (Anm. 4).

37 Vgl. z. B. ABELES, M., Corticonics: Neural circuits of the cerebral cortex,
Cambridge 1991; Brown, J., Self and process. Brain-states and the conscious present,
New York 1991; HOBSON, J.A., The chemistry of conscious states, Boston u.a. 1995.

38 Vgl. z. B. BOGEN, J.E., On the neurophysiology of consciousness: An overview,
in: Consciousness and Cognition 4 (1995) 52-52. Flohr, H., «Qualia and brain



404 Ansätze der Philosophie des Geistes

Gehirnforschung befaßt sich fast ausschließlich mit den stoffwechselintensiven
Prozessen der gerichteten Aufmerksamkeit (unter Ausschluß beispielsweise

des Ichbewußtseins). Bewußtsein wird in dieser Optik als Eigensignal
des Gehirns für die Bewältigung neuer Aufgaben durch die Neuverknüpfung
von Nervennetzen betrachtet. Bewußtsein wird als zeitlich und örtlich mit
technischen Mitteln erfaßbares und nicht-privates Phänomen qualifiziert.39 Es liegt
offenbar eine Wahrnehmungs- und Bewußtseinseinheit vor im Gegensatz zu
den kategorialen Informationseinheiten, die in die verschiedenen Hirnzentren
eingehen.

Die Interpretation dieser Erkenntnisse wird zur Stützung des Physikalismus

herangezogen, insbesondere wird verwiesen auf die Nachweisbarkeit der

engen Parallelität von Hirnaktivitäten und kognitiven oder Bewußtseinsprozessen,

auf die experimentelle Sichtbarmachung von bewußten Hirnprozessen
und auf die grob bekannten Mechanismen, die zu Geist- und Bewußtseinsprozessen

führen und pharmakologisch-physiologisch beeinflußbar sind.
Eine weitere wichtige Erkenntnisquelle nicht nur im Kontext der

Bewußtseinsforschung, sondern auch zur Lokalisierung verschiedener mentaler
Phänomene im Gehirn (Sprachzentrum, Sehrinde, usw.), stellt die experimentelle
Arbeit mit gehirngeschädigten Personen dar, bei denen selektiv eine
bestimmte Gehirnfunktion ausgefallen ist.40

Anfragen aus ethischer Sicht

Obwohl die Philosophie des Geistes in ihrer modernen Form ihren Anfang bei

begriffs- und sprachanalytischen Studien zu mentalistischen Begriffen
genommen hat, sind gerade Schlüsselbegriffe wie Bewußtsein, Qualia, usw. noch
ungenügend definiert (siehe oben). Diese Definitionsschwächen, die meistens
keine klare inhaltliche Zuordnung dessen erlauben, was unter dem Begriff
«Bewußtsein» subsumiert ist, erschweren die Diskussion erheblich und drängen

auf eine Sichtung der unterschiedlichen Bedeutungen und inhaltlichen
Füllungen, aber auch auf den (sicher ehrgeizigen) Versuch, eine konsensfähige

Definition zu formulieren.
Die ethischen Implikationen, die sich mit diesen Forschungsansätzen

verbinden, sind vielfältiger Natur. Eine eher exotisch anmutende Konsequenz
aus dem Bereich der KI-Forschung und der Hypothese intelligenz- und
bewußtseinsfähiger Maschinen mag in den ethischen Bedenken hinsichtlich der
Schaffung nicht nur künstlichen Bewußtseins, sondern auch damit verbunde-

processes», in: Beckermann, A. u.a. (Hgg.), Emergence or reduction? Essays on the

prospects of nonreductive physicalism, Berlin/New York 1992.
39 Vgl. ROTH, G. Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neurobiologie

und ihre philosophischen Konsequenzen, Frankfurt a.M. 1997.
40 Vgl. Bisiach, E., «Understanding consciousness: Clues from unilateral neglect

and related disorders», in: Milner, A.D./Rugg, M.D. (Hgg.), The Neuropsychology of
consciousness, London 1992; Farah, M., «Visual perception and visual awareness
after brain damage: A tutorial overview», in: Umilta C./Moscovitch M. (Hgg.),
Conscious and nonconscious information processing, Cambridge 1995.



Ansätze der Philosophie des Geistes 405

nen Leidens liegen.41 Naheliegender ist jedoch ein grundlegend sich änderndes
Selbstverständnis des Menschen im Zusammenhang mit neuen Erkenntnissen
aus den empirischen Wissenschaften und ihrer Deutung durch die philosophischen

und kognitionspsychologischen Disziplinen im Hinblick auf die
Funktionsweise des Gehirns und somit auf die Grundlagen des Denkens, Fühlens,
Erlebens, usw. «Der Besitz von bewußten Erlebnissen ist eines der zentralen
Kriterien, anhand derer wir einem System den Status einer Person zubilligen
oder absprechen. Dies ist ein weiterer Grund dafür, daß das Projekt einer Theorie

phänomenalen Bewußtseins fundamentale Bedeutung für die philosophische

Ethik besitzt.»42
Die Frage: Wer oder was ist eine Person? oder noch tiefergehend: Wer bin

ich? mag ganz neue Antworten provozieren und intensive Umdenkprozesse in
Gang setzen. Die Konfrontation traditioneller und moderner Ethikkonzepte
mit den denkerischen Voraussetzungen und Implikationen der Philosophie des

Geistes hat noch nicht - oder wenn, dann in sehr rudimentärer und einseitiger
Form - stattgefunden. Angesichts der Tatsache, daß die Philosophen und
Naturwissenschaftler, die sich auf dem Gebiet der Philosophie des Geistes
betätigen, aufgrund neuer Erkenntnisse und Einsichten fundamentale Umwälzungen

unseres Selbst- und Personverständnisses erwarten, drängt sich eine
frühzeitige Auseinandersetzung mit einigen grundlegenden Thesen auf.

Trotz manch neuer Versöhnungsprojekte (dem sogenannten Kompatibi-
lismus43) besteht nach wie vor der Verdacht, daß es einen fundamentalen
Gegensatz gibt zwischen den in Ethik und Recht gemachten Voraussetzungen
(Freiheit der Person, Verantwortlichkeit und Rechenschaftspflichtigkeit des

moralischen Subjekts, usw.) und den Konklusionen, die aus einem selbst
minimalen Physikalismus abzuleiten sind. Wenn Freiheit und Wille sich einzig
auf Begleitgefühle einer (scheinbar willentlich ausgeführten) Handlung
reduzieren lassen, so können sie nicht mehr als deren Voraussetzung gelten. Ist die
Freiheit des Willens eine Illusion, da jeder Entschluß - so die Hirnforschung
- etwas zu tun, gute Gründe hat (keine Willkür), also jede aktuelle Entscheidung

vor- oder unbewußt geschieht?44 Aber nicht nur Begriffe wie Freiheit
und Verantwortung stehen zur Diskussion, auch andere mit der Person und
ihrer Identität gegebene oder vorausgesetzte Eigenschaften werden mit
Fragezeichen versehen. Thomas Metzinger beispielsweise spricht der Person die
Eigenschaft eines «zentrierten Erlebnisraums» zu. «Das phänomenale Selbst
kann man auch als unser mentales Selbstmodell bezeichnen. Dieses Selbstmodell

ist die mentale Repräsentation, also das geistige Bild, die stellvertretende
Darstellung, welches die betreffende Person oder das betreffende System von

41 Vgl. Birnbacher, D., «Künstliches Bewußtsein», in: Metzinger, Th. (Hg.),
Bewußtsein, 713-728 (Anm. 1).

42 METZINGER, Th., «Einleitung», in: DERS. (Hg.), Bewußtsein, 683-690, hier 686
(Anm. 1).

43 Vgl. Pothast, U., Die Unzulänglichkeit der Freiheitsbeweise. Zu einigen
Lehrstücken aus der neueren Geschichte von Philosophie und Recht, Frankfurt a.M. 1980.

44 Vgl. KNOEPFLER, N., Das Leib-Seele-Problem und der Determinismus, in:
Philosophisches Jahrbuch 104 (1997) 103-116.



406 Ansätze der Philosophie des Geistes

sich selbst in ihrer Umwelt erzeugt.»45 Dies bedeutet, daß «die naturalistische
Antwort auf das Problem der individuellen Subjektivität lautet: Die Perspektive

der ersten Person ist ausschließlich ein Darstellungsphänomen, dem
nichts in der objektiven Struktur der Welt entspricht.»46 Identität, Einheit des

Selbstbewußtseins, das Bewußtsein, eine Person zu sein sind in Metzingers
Perspektive repräsentationale Fiktionen. Da wir diese « Modelle nicht als
Modelle erkennen, ist unser phänomenaler Raum durch einen umfassenden
und in Standardsituationen erlebnismäßig nicht hintergehbaren naiven
Realismus charakterisiert.»47

Was bleibt von der Person als moralischem Subjekt, wenn der Mensch -
sein Gehirn - als ein System interpretiert wird, das « ein repräsentationales
Objekt (aktiviert), sich dabei in ein naiv-realistisches Selbstmißverständnis
(verstrickt) und auf diese Weise ein phänomenales Selbst (erzeugt)»48? Wie
sehr eine solche Vorstellung kontrastiert mit traditionellen Personverständnis-
sen, bringt Manfred Frank - in Anknüpfung an die Subjektphilosophie Kants

- auf den Punkt mit der berechtigten Frage: «In der Tat: Wie soll ich etwa
Kants kategorischen Imperativ, wonach Personen grundsätzlich nicht als
Gegenstände, sondern als Zweck zu behandeln sind, ernstnehmen können, wenn
Personen nun einmal physische Gegenstände sind - und sonst nichts?»49 Daß
das von Metzinger entworfene Personverständnis sich mit gewissen
Personkonzepten, wie sie beispielsweise durch angelsächsische Philosophen vertreten

werden, nicht widerspricht, zeigt Georges Rey auf. Er vertritt eine andere
Sicht des Problems personaler Identität: «Wir projizieren ein dauerhaftes
Objekt, das in unserem eigenen Fall mit unseren persönlichen Interessen
korrespondiert und - im Fall der anderen - mit den mehr oder weniger stabilen
Wirkungen, die sie auf uns haben. Aber, wie Hume und Parfit argumentiert
haben, gibt es kein <geeignetes> Ding, das mit diesen Projektionen korrespondiert;

nichts, das ein angemessenes Objekt unserer Reaktionen und Interessen
für sie oder für uns selbst wäre.»5"

Die Diskussion um die Person in der philosophischen und theologischen
Ethik kann sich auf einen intensiv geführten Argumentationsaustausch berufen
und stützen.51 Die Bereicherung der Diskussion durch den Einbezug der Er-

45 METZINGER, Th., «Niemand sein. Kann man eine naturalistische Perspektive auf
die Subjektivität des Mentalen einnehmen?», in: Krämer, S. (Hg.), Bewußtsein, 130—

154, hier 130 (Anm. 2).
46 Ebd., 151.
47 METZINGER, Th., «Ganzheit, Homogenität und Zeitkodierung», in: Ders. (Hg.),

Bewußtsein, 595-633, hier 596-597 (Anm. 1).
48 Ebd., 626.
49 Frank, M., «Ist Subjektivität ein <Unding>? Über einige Schwierigkeiten der

naturalistischen Reduktion von Selbstbewußtsein», in: Krämer, S. (Hg.), Bewußtsein,
66-90, hier 68 (Anm. 2).

511 Rey, G., «Annäherung an eine projektivistische Theorie bewußten Erlebens», in:
Metzinger, Th. (Hg.), Bewußtsein, 153-175, hier 169 (Anm. 1).

51 Vgl. u.a. HOLDEREGGER, A., «Was zeichnet den Menschen als Menschen aus?
Antwortversuche zur Würde des Menschen», in: Zeitschrift für medizinische Ethik 40
(1994) 275-288; Rager, G. (Hg.), Beginn, Personalität und Würde des Menschen,



Ansätze der Philosophie des Geistes 407

kenntnisse und Thesen der Philosophie des Geistes verspricht nicht nur
Anregung, sondern wird auch Neuorientierungen und Erkenntnisfortschritte durch
vertiefte Einsichten in die Entwicklung, Organisation und Funktion der
neurologisch-physiologischen Grundlagen des Menschen bringen.

Freiburg i.Br. 1997; KUHSE, H./SlNGER, P., Individuals - Humans - Persons. Questions of
Life and Death, St. Augustin 1995; HONNEFELDER, L., Der Streit um die Person in der
Ethik, in: Philosophisches Jahrbuch 100 (1993) 246-265.


	Ansätze der Philosophie des Geistes : eine Fortsetzung der "Leib-Seele"-Problematik und eine Anfrage an die theologische Ethik

