
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Autor: Wolf, Jean-Claude

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Claude Wolf

Zur moralischen Bedeutung von
Selbstachtung*

/. Vorbemerkung

Nach Kant liegt die Quelle allen sittlichen Wertes in der freien Selbstbindung,
dem Handeln aus Pflicht. Nicht äußerer Druck, nicht Sanktionsandrohungen,
sondern Selbstbindung, Achtung vor der Menschheit in anderen und in uns
selber, unterscheidet moralische Normen von anderen, z. B. konventionellen
und rechtlichen Normen. Selbstachtung und Selbstbindung bedingen sich
wechselseitig: Weil ich meine Fähigkeit, Zwecke zu setzen, achte, gebe ich mir selber
das Gesetz, diese Fähigkeit zu schützen und zu fördern bzw. nicht mich
unnötig zu gefährden oder zu zerstören. Und weil ich mich und darüber hinaus
alle anderen Vernunftwesen moralisch achte, fühle ich mich von sittlichen
Pflichten gebunden.

Natürlich soll damit nicht bestritten werden, daß es Zwang und Sanktionen

braucht, um eine Rechtsordnung aufrecht zu erhalten. Dieser politische
Realismus ist durchaus vereinbar mit der Hoffnung, daß sich Menschen
gelegentlich auch aus freier Einsicht einem Gesetz unterwerfen. Überdies gibt es

manche Bereiche, in denen sozialer Druck und Sanktionen kaum greifen. Hier
ist die Selbstbindung besonders wichtig. Aktuelle Beispiele sind die moralischen

Rücksichten auf Tiere oder auf künftige Generationen - beide Parteien
können uns ihrer Natur nach weder bestrafen noch belohnen. Nach Kants
eigener Auffassung (die allerdings kritikwürdig ist) können wir nur indirekte
moralische Pflichten «in Ansehung von» Tieren haben. Wie man auch immer
dazu steht, eines ist jedenfalls sicher: Hier geht es um nicht-reziproke Pflichten.

Wer Haie schützt, kann von ihnen keine Gegenleistungen erwarten, und
wer für die Ressourcenerhaltung künftiger Generationen kämpft, kann nicht
auf Belohnungen hoffen. Es gibt moralische Forderungen, die ihrer Natur
nach nicht aus der Erwartung auf eigenen Vorteil, sondern nur aus Pflicht
gebieten. Nicht Furcht oder Gewinnstreben, sondern Selbstachtung sollte uns
dazu motivieren, wehrlose und von unseren Entscheidungen abhängige
empfindungsfähige Wesen in Gegenwart und Zukunft zu schützen. Wer sich selber
achtet, mag sich nicht als Nutznießer der Schwachen sehen. Die Idee der Rit-

* Wichtige Anregungen habe ich aus Gesprächen mit Anna Kusser und ihrem
Manuskript zu einem Vortrag für ANALYOMEN III 1997 empfangen. Für eine kritische
Durchsicht danke ich Peter Mosberger.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 369

terlichkeit mag hier nachwirken. Der Appell an ein genuin moralisches Ehrgefühl

- das sich nicht deckt mit dem Wunsch nach einem guten Ruf - wird im
Folgenden untersucht.

Selbstachtung wird häufig verwechselt mit dem Selbstwertgefühl. Um
Konfusionen zu vermeiden, ist es nützlich, verschiedene Bedeutungen von
Selbstachtung zu unterscheiden. Das zentrale Merkmal der Selbstachtung, die
sich jeder Mensch als Mensch schuldet, ist ihr normativer, auf nicht-graduier-
bare Gleichheit festgelegter Charakter (I). Obwohl Selbstachtung ein emotionales

Element hat, entzieht sie sich einer rein empirischen Beobachtung (II).
Selbstachtung wird von Kant als selbstbezügliche Pflicht gedeutet, andere Autoren

sehen in ihr eine prudentielle Tugend mit moralischen Implikationen (IV).
Der kategorische Imperativ ist nicht zu verwechseln mit einer Pflicht zum
blinden Gehorsam; vielmehr setzt er ein Verständnis moralischer Gründe und
damit eine Verankerung der Moral in einer bewußten Aneignung von Maximen

voraus. Die Auffassung der moralischen Gesetzgebung als das «sanfte
Joch der praktischen Vernunft» verleiht dem besseren Selbst im Menschen
Nachdruck. Weil Pflicht nicht etwas ist, was uns durch andere von außen

zugemutet ist, ist sie mit Selbstachtung vereinbar (V). Häufig wird Achtung mit
der Achtung vor Grundrechten gleichgesetzt. Bei der Übertragung auf
Selbstachtung ergibt sich das Paradox, daß jedermann ein Grundrecht hätte, sich
selber zu achten. Unklar ist dabei, wem dieses Recht geschuldet ist. Dieses
Paradox läßt sich auflösen, indem man entweder darauf verzichtet,
Selbstachtung als strikte Pflicht zu sehen, oder indem man ein Recht auf
Selbstachtung vor allem als Recht gegenüber anderen versteht.

II. Verschiedene Bedeutungen von Selbstachtung und Selbstwertgefühl

Wir unterscheiden in Übereinstimmung mit der zeitgenössischen Diskussion
drei Bedeutungen von Achtung bzw. Würde:

1. Statusachtung Achtung}): Sie bezieht sich auf die unterschiedliche
Stellung, die Menschen aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Größe, ihres Alters,
ihrer beruflichen Stellung oder ihrer Stellung in politischen, militärischen,
akademischen und anderen gesellschaftlichen Hierarchien haben. Bei
Achtung} geht es um die distinkten Würden und Würdigungen innerhalb einer Gruppe.

Statusachtung schafft Verschiedenheit unter den Menschen. Sie ist sehr
variabel und spiegelt nicht notwendigerweise moralisch relevante Verdienste.

2. Verdienstachtung: Gemeint ist die Achtung2, die jemand wegen moralisch

wertvoller Bemühungen oder Leistungen verdient. Sie kann sich z. T.
überschneiden mit als sozial nützlich geschätzten Leistungen, aber sie kann
sich auch auf «innere Werte» beziehen, die sich nicht so leicht erfassen oder
mit konventionellen Wertvorstellungen vereinbaren lassen. Verdienstachtung
schafft moralisch legitime Unterschiede zwischen den Menschen. Achtung2
entspringt den sittlichen Leistungen, und am meisten Achtung2 verdienen
hervorragende Charaktere und Taten. Man könnte auch von durch Äußerungen
des guten Willens erworbener Würde sprechen.

3. Achtung vor dem Eigenwert: Diese Achtung schafft Gleichheit unter
den Menschen, und zwar in bezug auf jene angeborene Würde, die sich nach



370 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Kant vom variablen Preis (z. B. der Arbeitskraft eines Menschen) unterscheidet.1

Diese Achtung Achtung3) steht im Mittelpunkt des Interesses, wenn
es um die Begründung der Menschenrechte geht; Achtung3 gebührt allen
selbstzwecklichen Wesen. Es handelt sich um Wesen, welche die Fähigkeit
haben, sich selber Zwecke zu setzen bzw. eigene Zwecke zu verfolgen. Diese
Fähigkeit setzt Bewußtsein bzw. Wünsche voraus. Es ist umstritten, welche und
wie viel kognitive Fähigkeiten dazu notwendig sind, ob z. B. nur sprachfähige
Wesen bewußt Zwecke setzen und verfolgen können, ob Wünsche Meinungen
und diese ihrerseits Sprachfähigkeit voraussetzen. Ohne diese Fragen hier
beantworten zu wollen, können wir mit Kant voraussetzen, daß geistig
normale erwachsene Menschen die moralisch relevante Fähigkeit mit Sicherheit
besitzen. Die menschlichen und nicht-menschlichen Grenzfälle sollen hier nicht
weiter erforscht werden.2

Damit ist ein Kriterium zur Unterscheidung von Selbstachtung im Sinne
der Achtung vor dem Eigenwert und Selbstwertgefühl gefunden; (Selbst-)
Achtung3 ist wie der ihr korrespondierende Eigenwert nicht graduierbar.
Entweder hat ein Wesen Eigenwert, oder es hat keinen. Es kann nicht mehr oder
weniger Eigenwert haben. Entsprechend gebührt einem Wesen (Selbst-) Ach-
tung3 oder nicht. Im Unterschied zum psychologischen Selbstwertgefühl (das
subjektiv variiert, nicht notwendigerweise in Übereinstimmung mit verschiedenen

Verdiensten) kann die eigenwertorientierte Selbstachtung einer Person
nicht größer sein als die einer anderen Person; und meine Selbstachtung3 kann
nicht am Morgen geringer sein als am Abend.

Gegen dieses Kriterium lassen sich folgende Einwände erheben:
1. Auch (Selbst-) Achtung3 hat eine Genese, sie entsteht nicht auf einen

Schlag aus dem Nichts. Der Gedanke einer Entwicklung setzt aber Abstufungen

verschiedener Grade oder Intensitäten voraus. Dieser Einwand läßt sich
folgendermaßen entkräften: Zwar setzt (Selbst-) Achtung3 einen Reifungsprozeß

voraus, doch dessen Ende stellt bildlich gesprochen eine Schwelle dar; ist
diese Schwelle einmal erreicht, so ist die minimale Voraussetzung, nämlich
Selbstzwecklichkeit, gegeben. Entweder kann ein Wesen eigene Zwecke haben
oder nicht, eine Zwischen- oder Übergangsform ist nicht denkbar. Es gibt
keine selbstzwecklichen Wesen erster und zweiter Klasse. Und da sich Ach-
tung3 per definitionem auf diese Fähigkeit der Humanität in mir und in allen
anderen bezieht, kann einem selbstzwecklichen Wesen nicht mehr (Selbst-)
Achtung3 gebühren als einem anderen.

2. Ein zweiter Einwand gegen das Kriterium der Nicht-Graduierbarkeit
von (Selbst-) Achtung3 lautet: Sie ist de facto sehr eng an das psychologische
Selbstwertgefühl gebunden und hat damit auch eine emotionale Komponente.
Wie jedes andere Gefühl unterliegt auch das Gefühl der Selbstachtung Schwankungen.

Die Erwiderung lautet: (Selbst-) Achtung3 besteht nicht nur in einem
Gefühl, sondern auch in einem normativen Postulat, das besagt: Wesen mit
Eigenwert sind gleichermaßen zu achten. Es ist diese Komponente, welche für
die Beständigkeit oder Gleichmäßigkeit der (Selbst-) Achtung3 sorgt. Gleiche

1 Zu Kants Auffassung vgl. den Abschnitt VI.
2 Vgl. aber Wolf, J.-C., Tierethik, Freiburg/Schweiz 1992.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 371

Achtung und gleiche Selbstachtung sind Postulate mit gefühlsmäßigen
Komponenten. Gefühle wie Neid oder Ressentiment erschweren z. B. gleiche
Selbstachtung, während ein relativ hohes Selbstwertgefühl die Anerkennung des

gleichen Eigenwertes anderer erleichtert. (Es kann allerdings auch zu
Herablassung prädisponieren.) Doch das Postulat oder die moralische Forderung
bezieht sich nicht auf diese Gefühle selber, sondern auf die praktischen
Entscheidungen. Wir sind nicht moralisch verpflichtet, uns gut oder wertvoll zu
fühlen. Wie wir im nächsten Abschnitt sehen werden, manifestiert sich die
Tugend der Selbstachtung, obwohl sie immer in einem emotionalen Umfeld steht,
in praktischen Entscheidungen und nicht in spezifischen Gefühlen.

Kann Selbstachtung3 verspielt oder zerstört werden? Bei der Erörterung
dieser Frage gilt es, zwei Extreme zu vermeiden, nämlich die Auffassung, in
einer kapitalistischen Gesellschaft oder unter gesellschaftlichen Institutionen
ließe sich gar kein Leben in Selbstachtung führen (das anarchistische Vorurteil),

oder Selbstachtung sei völlig immun gegenüber gesellschaftlichen
Arrangements (das stoische Vorurteil). Beide Vorurteile machen in gewisser Weise
dafür blind, daß es ganz spezifische Situationen und Institutionen sind, welche
die menschliche Selbstachtung bedrohen oder im Keim zerstören, während es

umgekehrt ein Verhalten anderer und Institutionen gibt, die Selbstachtung
schützen.3 Selbstachtung ist entweder durch Angriffe auf das Selbstwertgefühl
(Demütigungen) oder Angriffe auf die Selbstzwecknatur des Menschen
(Betäubung, schwere Verletzung, Tötung u. ä.) bedroht. Wir denken hier vor
allem an drei Situationen: 1. Eine Person verliert das Bewußtsein und damit
die Voraussetzung für Selbstachtung in allen drei Bedeutungen von Achtung.
Im Schlaf verlieren wir allerdings nicht die Fähigkeit zur Selbstachtung, aber
wie steht es im irreversiblen Koma oder im Tod? Der natürliche Tod setzt der
Fähigkeit, Zwecke zu setzen, ein Ende. Damit geht auch die Grundlage oder
der Gegenstand der Selbstachtung verloren. Ob damit auch ein postmortaler
Anspruch auf Achtung durch andere verloren geht, steht hier nicht zur
Debatte.4 2. Eine Person entschließt sich dazu, sich als Sklave zu verkaufen.
Gegen ein gewisses Vermögen verzichtet sie auf ihre Rechte (außer vielleicht auf
das Recht, am Leben zu bleiben). Kann man sagen, daß diese Person ihre
Selbstachtung völlig und irreversibel aufgibt? (Eine bloße Einschränkung oder
Verminderung der Selbstachtung3 ist ja nach unserer These nicht möglich.)
Die Frage ist zu bejahen, doch man beachte, daß natürlich die Existenz rechtlich

gültiger Sklavereiverträge ganz wesentlich beiträgt zur Entwürdigung
oder Demütigung einer Person, selbst wenn sie sich angeblich freiwillig zu
diesem Schritt entscheidet. In einem liberalen Rechtsstaat, in dem Sklavereiverträge

als null und nichtig gelten, wird kein Anreiz zu dieser Form von
Demütigung und Selbsterniedrigung geschaffen. Hier gilt es die zuvor genannten
Extreme zu vermeiden, nämlich das stoische Vorurteil, innere Würde lasse
sich auch in der Sklaverei bewahren (was einer falschen Banalisierung demü-

3 Vgl. MARGALIT, A., The Decent Society, Harvard 1996 (dt.: Politik der Würde.
Über Achtung und Verachtung, Berlin 1997).

4 Die Auffassung, daß es posthume Schädigungen und überlebende Interessen
gebe, wird von FEINBERG, J., Harm to Others. The Moral Limits of the Criminal Law,
New York, Oxford 1984, 79ff. verteidigt.



372 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

tigender Institutionen gleichkommt), und das Vorurteil, jeder Arbeitsvertrag
sei unfreiwillig und demütigend (was einer falschen Dramatisierung von
Begrenzungen der menschlichen Autonomie gleichkommt). 3. Eine Person wird
gefangen, gefoltert oder derart eingeschränkt, daß sie nicht mehr in Selbstachtung

(in welchem der drei Bedeutungen auch immer) weiterleben kann. Sie
nimmt sich das Leben. Entzieht sie sich damit der totalen Entwürdigung? Kann
ihre Entscheidung als letzter Ausdruck von Selbstachtung3 verstanden werden?
Kant vertritt die Auffassung, Selbsttötung sei keine Lösung, sondern eine weitere

Form der Wegwerfung der eigenen Menschenwürde. Wir werden jedoch
im letzten Abschnitt die Auffassung vertreten, daß ein Suizid unter ganz
gewissen Umständen als letzter Akt der Bewahrung von Selbstachtung
verstanden werden kann.

Selbstachtungß kann, wie bereits angedeutet wurde, funktional charakterisiert

werden, nämlich als nivellierende Kraft: Kein zwecksetzendes Wesen
hat mehr Eigenwert als andere, es gibt keine Hierarchie der Eigenwerte. Dies
ist das Fundament der Selbstzweckformel des Kategorischen Imperativs,
wonach kein zwecksetzendes Wesen nur als Mittel behandelt werden darf. Diese
Gleichsetzung aller zwecksetzenden Wesen ist meines Erachtens das wichtigste

Merkmal von selbstwertorientierter Achtung bzw. Selbstachtung3 Aus der
gleichmachenden Funktion folgt überdies eine mäßigende Wirkung von Selbst-
achtung3 gegen die Exzesse von Kriecherei5 und Wegwerfung der eigenen
Menschenwürde6 auf der einen Seite und Überheblichkeit auf der anderen Seite.

Selbstachtung3 bildet die Mitte zwischen den Lastern einer knechtischen
und einer herrschsüchtigen Gesinnung (vgl. auch Abschnitt IV).

Kant charakterisiert Achtung3 als exzeptionelles Gefühl, das der vernünftigen

Einsicht nicht vorausgeht, sondern ihr nachfolgt.7 Dazu ist zweierlei zu
bemerken: Obwohl Kant die Tendenz hat, Achtung3 zu intellektualisieren, kann
man ihm immerhin zugestehen, daß er zumindest die Absicht hat, Achtung3
als Gefühl zu klassifizieren, wenn auch als «durch einen Vernunftbegriff
selbstgewirktes Gefühl» sui generis.8 Kant nimmt also an, daß es nicht nur
«pathologische», sondern auch «autonome» Gefühle gibt. Gefühle bilden demnach
keine homogene Klasse, und nicht alle Gefühle sind von Neigungen gewirkt.

5 Vgl. Kant, I., Metaphysik der Sitten, 1797, Zweiter Teil: Metaphysische
Anfangsgründe der Tugendlehre (im Folgenden abgekürzt MS und zitiert nach der
Akademie-Ausgabe, Band VI), 434-437; vgl. zu diesem Kapitel Hill, Th.E. Jr., Servility
and Self-Respect, in: The Monist 57 (1973) 87-104, wieder abgedruckt in Dillon,
R.S. (ed.): Dignity, Character and Self-Respect, New York, London 1995 (mit Beitrügen

von Dillon, Kolnai, Hill, Boxill, Telfer, Rawls, Deigh, Taylor, Darwall, Massey,
Meyers, Thomas and Moody-Adams).

6 Vgl. Kant, MS (s. Anm. 5), 429. Vgl. dazu die Ausführungen in Abschnitt VI.
7 Vgl. Lauener, H., Der systematische Stellenwert des Gefühls der Achtung bei

Kant, in: Dialectica 35 (1981) 21-39.
8 Vgl. Kant, I., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 1785 (im Folgenden

abgekürzt GMS und zitiert nach der Akademie-Ausgabe, Band IV), 401, Fußnote 2: «

kein durch Einfluß empfangenes, sondern durch einen Vernunftbegriff selbstgewirktes

Gefühl und daher von allen Gefühlen der ersten Art, die sich auf Neigung oder
Furcht bringen lassen, spezifisch unterschieden.»



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 373

(Man denke an die Gestimmtheit einer Mathematikerin beim Suchen und Finden

eines Beweises.)
Nach Kant ist nicht nur Achtung des sittlichen Gesetzes, nicht nur Achtung

anderer, sondern auch moralische Selbstschätzung eine Pflicht. Das
Paradox, das aus dieser Auffassung folgt, wird uns im letzten Abschnitt beschäftigen.

Für die gegenwärtige Darstellung ist es weniger die Frage des

Bestimmungsgrundes dieses Gefühls - ob es einer Einsicht zeitlich vorausgeht oder
nachfolgt, ob es Vernunft oder Neigungen entspringt -, sondern vielmehr die
egalisierende Funktion, welche Selbstachtung als Gefühl, Pflicht und Tugend
auszeichnet (vgl. Teil IV).

Im schroffen Gegensatz zum psychologischen Selbstwertgefühl und der
Status- und Verdienstachtung setzt die fundamentale Selbstachtung3 keinen
Vergleich und keine Konkurrenz mit anderen voraus. Sie ist daher klar
unterschieden von Ehre und allen heteronomen Gefühlen, die letztlich von der
Meinung und Einstellung anderer (oder was wir für die Meinung und Einstellung
anderer halten) abhängig sind. Hier müssen wir nochmals Entstehung und Funktion

der Selbstachtung unterscheiden: Zur Entstehung und Stabilisierung einer
fundamentalen Selbstachtung3 (die auch größeren Schwankungen des
Selbstwertgefühls widersteht) braucht es sehr viel Zuwendung und Anerkennung
anderer, insbesondere der ersten Bezugspersonen. Ohne Elternliebe oder etwas
Gleichwertiges keine Autonomie. Doch die Funktion der einmal erlangten
Autonomie besteht in einer geistigen und emotionalen Unabhängigkeit von der Wertoder

Geringschätzung anderer. Diese Unabhängigkeit von Statuskonkurrenz
heißt nicht, daß eine Person erhaben ist über Statuskonkurrenz, sondern nur,
daß sie die moralische Gewichtung des eigenen und fremden Lebens, Wohles
und Freiheitsspielraumes von einer Leistungs- oder Statuskonkurrenz losgelöst

vornimmt. Man könnte auch sagen, daß Selbstachtung3 es einer Person
erlaubt, sich losgelöst von ihrem Bedürfnis nach Status- und Leistungsanerkennung

durch andere zu schätzen. So wie es Gott dem Israelischen Volk
erlaubt, sich ohne besondere Verdienste auserwählt zu fühlen, so kann sich jede
Person durch gleiche Selbstachtung in ihrem Eigenwert bestätigen. Selbstach-
tung3 wird erleichtert durch ein relativ stabiles Selbstwertgefühl, und sie führt
vice versa zu einer Entspannung und Gelassenheit jenseits von Lob und Tadel
anderer. Sie hält uns davon ab, vor anderen zu kriechen. So muß sich z. B.
niemand das Recht auf Leben verdienen; niemand muß - solange er oder sie
sich selber achtet - anderen danken oder sie auf den Knien darum bitten, am
Leben gelassen zu werden, nicht in seiner Privatsphäre gestört zu werden u. ä.

Zwischen Selbstachtung und der Einforderung unserer Rechte besteht ein
enger Zusammenhang (vgl. Abschnitt VI).

Ein weiterer Einwand gegen das Postulat der gleichen Selbstachtung lautet:

Eine ähnliche Funktion vermag allerdings auch ein hohes Selbstwertgefühl
zu erfüllen. Dies ist sicher zutreffend. Um z. B. die Rolle eines «Athanasius
contra mundum» zu spielen, genügt es, ein ausgeprägtes Sendungsbewußtsein
zu haben. Genügt demnach eine starke psychologische Wertschätzung, um sich
nicht zur Beute anderer zu machen? Das mag zwar stimmen, doch selbst ein
relativ starkes Selbstwertgefühl ist instabil. Die meisten Menschen müssen

gelegentlich mit schweren Selbstzweifeln leben. Überdies ist die Herkunft eines



374 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

hohen Selbstwertgefühls moralisch oft problematisch - es kann auf Unterordnung

oder Ausbeutung anderer basieren. Und schließlich kann ein hohes
Selbstwertgefühl auch dazu prädisponieren, andere als minderwertig zu betrachten
und zu behandeln. Das Selbstwertgefühl ist m. a. W. in höherem Masse moralisch

ambivalent als die auf gleiche Wertschätzung geeichte Selbstachtung3.
Autonome Menschen, die sich auf eine «moralische Selbstschätzung»

abstützen, können auch Status- und Anerkennungsverluste wegstecken und von
Angriffen auf ihren Eigenwert unterscheiden. Sie sind u. a. weniger disponiert
zur physischen Gewalt, deren Ursache häufig latente Minderwertigkeitsgefühle

sind. Der Eigenwert ist in bezug auf die bloße Wert- und Geringschätzung
Menschen mit Selbstachtung nicht immun sind gegen Angriffe anderer und
demütigende Arrangements. Weder sind sie stoische Weise, die in jeder beliebigen

Umgebung gedeihen können, noch sind sie moralische Heilige, die über
alle Versuchungen erhaben sind.

Natürlich ist der autonome Mensch ein Ideal; häufig vermischen wir
Eigenwert und Verdienste, empfinden berechtigte Kritik als Herabsetzung oder
verwechseln moralischen Eigenwert mit hierarchischem Status. Doch idealiter
(und wenn wir die Sache «in einer kühlen Stunde» betrachten) lassen sich
Selbstachtung3 und Schwankungen im Selbstwertgefühl klar unterscheiden.

III. Selbstachtung und Emotionalität

Mehr noch als Kant9 sollte man versuchen, Selbstachtung3 als ein zugleich
fundamentales und emotionales Selbstverhältnis zu verstehen. Zwar
unterscheiden manche Autoren zwischen moralisch signifikanter Selbstachtung und
psychologischem Selbstwertgefühl (self-esteem), doch gibt es keinen Konsens
über die Kriterien dieser Unterscheidung. Der soeben gemachte Vorschlag,
Selbstachtung3 an der egalisierenden Funktion festzumachen, kann über diesen

Mangel an Konsens und Klarheit nicht hinweg täuschen. Immerhin gibt es

eine gewisse Annäherung an die psychologische Forschung, wenn eine sog.
fundamentale Selbstachtung angenommen wird, die allen Formen des Respekts
(Respekt vor dem Status, Respekt vor Verdiensten) vorausgeht und die selber
keine rein intellektuelle Einstellung ist.

Eine interessante Hypothese von Robin S. Dillon1" lautet: Es gibt eine
fundamentale (basic) Selbstachtung, die weder explizit noch propositional,
aber doch im weitesten Sinne kognitiv ist und allen Manifestationen von
Selbstachtung vorausgeht. «Kognitiv» heißt hier nur, daß eine Person die
Fähigkeit zur gleichen Achtung und Selbstachtung hat, auch wenn sie nicht über
spezielle intellektuelle oder verbale Fähigkeiten verfügt und vielleicht nicht in
der Lage ist, die Gründe für dieses Postulat expliziert zu formulieren oder zu
verteidigen oder in jeder Situation neu und von Grund aus durchzudenken.

9 Kants Ethik wird oft als kalt empfunden, doch auch Kant spricht der Kultivierung
von Sympathien oder gar zärtlichen Gefühlen der Dankbarkeit das Wort. Vgl. Kant,
MS (s. Anm. 5), § 33.

10 Vgl. DILLON, R.S., Self-Respect: Moral, Emotional, Political, in: Ethics 107

(1997) 226-249.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 375

Eine intakte oder defekte fundamentale Selbstachtung entzieht sich weitgehend

der Kontrolle des Individuums und damit auch seiner Verantwortung.
(So gesehen könnte jemand nicht dafür verantwortlich gemacht werden, daß er
eine Karriere als Bettler oder Drogenabhängiger einschlägt. Die Beispiele
stammen von mir. Dillon bezieht sich auf Fallstudien von beschädigter weiblicher

Selbstachtung.) Das sich selber überlassene Individuum, dessen ursprüngliches

Selbstvertrauen gestört ist, hat wenig Handlungsspielräume; alle
späteren Einsichten oder Bemühungen können von einer solchen Voraussetzung
zunichte gemacht werden. Die gestörte Selbstachtung ist gleichsam in die
Lebensform oder das In-der-Welt-Sein einer Person eingraviert und verleiht
allen Gefühlen und Entscheidungen ihren pessimistischen Moll-Grundklang.
Diese Auffassung über Entstehung und Rolle einer ursprünglichen Selbst-
(miß)achtung braucht sich jedoch weder einem Determinismus noch gar einem
politischen Fatalismus zu verschreiben, denn neue Erfahrungen von unbedingter

Annahme durch andere, aber auch gemeinsame Veränderungen des
sozialen Umfelds können nachträglich zumindest partiell korrigierend oder
kompensierend für fundamentale Selbstachtungsverluste eintreten.

Der methodische Status dieser Hypothese von Dillon, der sich hauptsächlich

auf sozialpsychologische Schriften stützt, ist jedoch nicht ganz klar,
verweist er doch selber auf die im Zusammenhang der sozialpsychologischen
Forschung auftretenden Schwierigkeiten einer empirischen Überprüfung. Man
könnte hinzufügen, daß insbesondere das Experimentieren mit Variablen, welche

die fundamentale Selbstachtung vermindern oder zerstören, an moralische
Grenzen stößt. Manche Vermutungen über den Zusammenhang der sozialen
Umwelt und die Störung der fundamentalen Selbstachtung und manche
Erklärungen von manifesten Verhaltensstörungen aus einer Krise der fundamentalen

Selbstachtung bleiben spekulativ.
Darüber hinaus ist die Annahme eines gleichen ursprünglichen

Selbstwertgefühls, das durch Umstände gestärkt oder deformiert werden kann, keine
empirische Annahme, sondern ein normatives Postulat, das sich gegen eine
naturalistische Annahme von Begabungen und gegen ein Konzept richtet, das

besagt, einige Menschen seien von Natur aus Sklaven. Wie wir bereits
feststellten, ist niemand dazu verpflichtet, gewisse Gefühle zu haben, sich z. B.

gut oder wertvoll wie andere zu fühlen. Moralische Gefühle werden eher dem

Begriff der Tugend als jenem der Pflicht zugeordnet. Obwohl Selbstachtung3
ein emotionales Umfeld hat, aus dem sie entsteht, in dem sie sich festigt oder
in dem sie gefährdet ist, folgt die geforderte Gleichheit nicht aus emotionalen
Tatsachen. Der Begriff «Selbstachtung3» impliziert ein Gleichheitspostulat,
das nicht aus einer bloßen Beschreibung von Fähigkeiten folgt; daher gilt, daß

wir uns mit diesem Begriff nicht auf dem Boden empirischer Sozialpsychologie
befinden. Die angenommene fundamentale Selbstachtung läßt sich nicht

direkt verifizieren. Was die beobachtbaren und vielleicht auch therapierbaren
Manifestionen menschlichen Verhaltens betrifft, so haben wir es mit mehr
oder weniger integrem oder beschädigtem Selbstwertgefühl zu tun.



376 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

IV. Selbstachtung — Pflicht oder Tugend?

Kant sagt: Die moralische «Selbstschätzung ist Pflicht des Menschen gegen
sich selbst.»" Doch ist Selbstachtung tatsächlich Pflicht? Geht es nicht
vielmehr um eine Frage des Charakters, d. h. um eine Tugend? Die Gegenüberstellung

von Pflicht und Tugend ist in der neueren Diskussion vor allem mit
der Opposition von Universalismus und Partikularismus gekoppelt. Ob es sich
dabei um ein exklusives oder komplementäres Verhältnis handelt, wird von
Onora O'Neill12 ausführlich erörtert und zugunsten der zweiten Auffassung
entschieden. So gesehen läßt sich Selbstachtung als Tugend und als Pflicht deuten.

Selbstachtung als Pflicht betrachtet wirft generelle Probleme des Begriffs
selbstbezüglicher Pflichten auf, die wir hier nicht diskutieren können. Wir
gehen davon aus, daß ein Akteur sich selber etwas schulden kann. Selbstachtung
ist im doppelten Sinne selbstbezüglich: Die Ausführung dieser Pflicht betrifft
den Körper oder die Psyche des Akteurs selber (Selbstaffektion), und sie ist
dem Akteur selber geschuldet (Selbstbindung). Ob die zuletzt genannte
Vorstellung einer Selbstbindung kohärent ist, ob es moralische Verbindlichkeiten
geben kann, die keinen Partner voraussetzen, soll hier wie gesagt nicht weiter
untersucht werden.13 Wichtig für unsere Darstellung ist lediglich die Feststellung,

daß die Auffassung von Selbstachtung als Pflicht nicht ihrer Auffassung
als Tugend widerspricht. Kant vertritt keine sog. Regelmoral, wonach Moral
in der Erfüllung gesellschaftlich vorgegebener Rollen- oder Amtspflichten
besteht. Ein solches äußerliches Verständnis von Moral würde den Charakter
oder die Tugenden gar nicht beachten. Pflicht ist bei Kant vielmehr an den guten

Willen und damit den Kern des Charakters geknüpft. Wenn wir etwas aus
Pflicht tun, drücken wir damit unseren (intelligiblen) Charakter aus. Der
intelligible Charakter enthält eine Spontaneität, die dem empirischen Charakter,
dem Handeln aus Gewohnheit nicht zukommt. Insofern gibt es allerdings
Unterschiede zwischen einem Aristotelischen und einem Kantischen
Verständnis von Charakter. Für Kant ist moralische Routine suspekt, für Aristoteles

ist sie erstrebenswert.14 Nach Kant kann Pflicht nicht mit einem sturen
oder routinierten Befolgen von Regeln gleichgesetzt werden.

Dieser Disput kann nicht durch einen Appell an den moralischen
common-sense entschieden werden. Sowohl Kant, der Pflicht und Tugend mit
Anstrengung und (Selbst-) Überwindung assoziiert, als auch der auf Aristoteles

11 Kant, MS (s. Anm. 5), 435.
12 Vgl. O'Neill, O., Tugend und Gerechtigkeit. Eine konstruktive Darstellung des

praktischen Denkens, Berlin 1996.
13 Gegen die Annahme selbstbezüglicher Pflichten erheben sich eine Reihe von

Einwänden. Vgl. Baier, Kurt, The Moral Point of View, Ithaca, New York 1958,
226ff.; GEWIRTH A., Reason and Morality, Chicago, London 1978, 334. Auf einen dieser

Einwände - Pflichten korrespondierten Rechte, es könne aber keine selbstbezüglichen

Rechte geben - kommen wir in Abschnitt VI zurück.
14 Vgl. dazu die zahlreichen Stellen bei Annas, J., The Morality of Happiness,

New York, Oxford 1993, im Register unter «Kant» sowie Dies., Aristotle and Kant on
Morality and Practical Reasoning, in: Engstrom, St./Whiting, J. (eds), Aristotle,
Kant, and the Stoics. Rethinking Happiness and Duty, Cambridge 1996, 237-258.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 377

zurückgehende «ästhetische Intuitionismus»15, der Tugend mit der virtuosen
Leichtigkeit eines Weisen assoziiert, berufen sich beide auf den common-
sense. Man könnte dies als ein weiteres Indiz dafür betrachten, daß der
moralische common-sense aller Zeiten, wenn es ihn gibt, in sich widersprüchlich
und mit manchen Unbestimmtheiten behaftet ist. Dies trifft auf die Beurteilung

der moralischen Routine zu, die den einen als löbliche Prinzipientreue,
den anderen als verwerflicher Prinzipienfetischismus erscheinen mag.

Aufschlußreich ist in dieser Hinsicht die Debatte von Annas und Baron
über das Moralverständnis der Romanfigur Geert Instetten, dem Gemahl von
Effi Briest im gleichnamigen Roman von Theodor Fontane.16 Bekanntlich
beruft sich Baron Instetten, der Gemahl Effis, auf seine Prinzipien und nicht auf
Neigungen oder Gefühle, als er sich von ihr trennt. Eine Affäre seiner Frau, die
ihm erst Jahre später bekannt wird, veranlaßt ihn dazu, sich mit dem
ehemaligen Nebenbuhler zu duellieren und sich von seiner Frau abzuwenden.
Während für Annas Instetten wegen seiner Prinzipientreue das Muster eines
Kantianers ist, macht Baron (meines Erachtens überzeugend) geltend, daß dieser

«Mann von Prinzipien» kein gutes Beispiel für einen Kantianer ist. Den
Argumenten Barons, die hier nicht wiederholt werden sollen, lassen sich noch
zwei weitere hinzufügen: Weder die Maxime «Duelliere dich mit dem Liebhaber

deiner Frau» noch die Maxime «Verzeihe niemals Seitensprünge» sind
verallgemeinerbar; sie haben den Geschmack von puren Vorurteilen oder
zeitbedingten Konventionen und müssen auf jeden Fall einer kritischen Prüfung
unterzogen werden. Weitere Hinweise auf Instettens konventionelles Denken17

erhärten den Verdacht, daß dieser eher in Begriffen von Achtung] und Ach-
tung2 denkt und daß er insbesondere einem Begriff von Ehre (oder Selbstachtung])

verhaftet ist.
Doch nicht nur die Form von Instettens Denken, sondern auch der Inhalt

seiner Maximen18 sind mit Kants Ethik unvereinbar. Warum können seine

15 Vgl. SlDGWICK, H., Methods of Ethics, London 1907, Neudruck Indianapolis
1981, 228, 391-394. Sidgwick nennt diese Variante des ethischen Intuitionismus auch
«Ultraintuitionismus», da sie nach dem Modell der Wahrnehmung Gewißheit nicht in
Prinzipien, sondern in partikulären Situationseinschätzungen zu finden meint und -
ähnlich wie die Genieästhetik im Kontrast zur Regelästhetik - die Orientierung an
Regeln als fruchtlos betrachtet. Zur Leichtigkeit der partikulären moralischen Erkenntis
gesellt sich beim Weisen die Leichtigkeit der Ausführung von Tugenden.

16 Vgl. Annas, J., Personal Love and Kantian Ethics in Effi Briest, in: Philosophy
and Literature 8 (1984) 15-31, wieder abgedruckt in Badhwar N.K. (ed.), Friendship.

A Philosophical Reader, Ithaca, London 1993, und Baron, M., Was Effi Briest a

Victim of Kantian Morality? In: Philosophy and Literature 12 (1988) 95-113, ebenfalls

abgedruckt in Badhwar 1993. Im Folgenden wird nach dieser Anthologie zitiert.
17 Vgl. ANNAS, J. (s. Anm. 16), 161, und BARON, M. (s. Anm. 16), 179f., gegen

Annas, a.a.O., 162.
18 Auch der Inhalt einiger Beispiele von Kant (etwa das strikte Suizidverbot) spiegeln

konventionelle und zeitbedingte Denkmuster. Die neuere Kantdiskussion, die sich
nicht primär als historische Sekundärliteratur versteht, unterscheidet daher (ähnlich
wie manche nachkantische Idealisten) zwischen Kants Ethik (ihrem Buchstaben) und
einer Kantischen Ethik (ihrem Geist); letztere würde z. B. verlangen, daß sich der
Mann in einem imaginären Rollentausch in die Frau versetzt, was vermutlich weder



378 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Maximen nicht kritisch angenommen werden? Die erste Maxime - wie
überhaupt die Annahme eines Rechts zum Duellieren - leistet der Selbstjustiz
Vorschub und ist unvereinbar mit den besseren Argumenten für ein staatliches
Strafmonopol. Überdies zementiert das Duellwesen einen zweifelhaften
Begriff von Ehre als sozialintegrierendem Begriff. Selbst wenn man sich als
Verteidiger des Duells auf das Prinzip «volenti non fit iniuria» (Dem freiwillig
Zustimmenden geschieht kein Unrecht) abstützt, wäre die diesem Prinzip
eingeschriebene Anforderung an Freiwilligkeit der Entscheidung nicht erfüllt, weil
der historische Begriff der Ehre zwanghaftem Korpsdenken und irrationalen
Vorstellungen ritueller Reinigung der befleckten Ehre durch Blut folgt.19 Das

Duellwesen, weit entfernt davon, den Menschen mehr Freiheitsspielräume zu
gewähren, untergräbt vielmehr die freie Zustimmung und Ablehnung. Es handelt

sich um eine Praxis, die mehr Zwänge als fruchtbare Optionen schafft. Sie
darf daher keinen Platz haben in einer Rechtsordnung, deren Ziel in der
maximalen gleichen Freiheit aller liegt.

Die zweite Maxime «Verzeihe niemals Seitensprünge» steht der Einsicht
entgegen, daß tiefe Freundschaft ohne Verzeihen gar nicht möglich ist. Weil
aber Freundschaft für Kant zumindest als Quelle der sittlichen Veredelung
moralisch wertvoll ist, gibt es eine Pflicht zu verzeihen.2" Natürlich folgt daraus

nicht, daß man seinen Freunden alles verzeihen muß; auch folgt nicht, ob
man nur einen, zwei oder tausend Seitensprünge verzeihen muß. Läßt sich die
bekannte Frage des Petrus («Wie oft muß ich meinem Bruder vergeben?», Mt
18,21) etwa ganz von selber beantworten, indem man einfach tiefer liebt? Julia

Annas scheint dies nahezulegen. Die Auffassung, daß die wahre Liebe
gleichsam den Maßstab für alle moralischen Fragen enthält, spiegelt ein «ul-
traintuitionistisches Vorurteil» wider. Der ethische Partikularismus, der sich
auf evidente Situationsurteile stützt, hält mittlere Prinzipien für entbehrlich.
Dieser Auffassung ist jedoch entgegenzuhalten, daß sich aus der Haltung der
Liebe allein keine eindeutigen Schlußfolgerungen für die Moral ableiten
lassen.21

Eindeutige Antworten ergeben sich (nicht immer, aber häufig) dadurch,
daß man Ziele und Absichten der Moral klärt. In Kants Sprache heißt das, daß

Kant noch Instetten hinreichend getan haben, obwohl es der Geist der Kantischen Ethik
vorschreibt. So gibt es für die Anwendung jeder Theorie Gegenwartsschranken (der Klasse,

des Geschlechts etc.), die sich in der jeweiligen Epoche kaum überwinden lassen.
19 Vgl. dazu die brillanten Bemerkungen von Schopenhauer, A., Aphorismen zur

Lebensweisheit, 1851, Stuttgart 1974, 108.
211 Auf Kants angeblich instrumentale Deutung von Freundschaft und seine eigenen

Auffassungen von Ehe und Sexualität soll hier nicht eingegangen werden; vgl. aber
HERMAN, B., Ob es sich lohnen könnte, über Kants Auffassungen von Sexualität und
Ehe nachzudenken? In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 43 (1993) 967-988.

21 Das mag jene nicht stören, die von der Ethik keine eindeutigen Antworten
erwarten oder allen eindeutigen Antworten mißtrauen. Im Blick auf private Entscheidungen

über das gute Leben mag diese Skepsis angebracht sein, doch im Blick auf den
sozialen und gesetzlichen Normierungsbedarf menschlichen Zusammenlebens erweist
sich der ästhetische Intuitionismus als Desaster. SIDGWICK (s. Anm. 15), 228f. bevorzugt

einen Moralkodex-Intuitionismus, der nach Exaktheit strebt, und zwar auch im
Namen der Autorität ethischer Überzeugungen.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 379

man sich Maximen wie «Übe keine Privatjustiz» und «Verzeihe die Schwächen

deiner Freunde» kritisch aneignet. Auch sollte ein Gatte sich nicht die
Position eines Richters über seine Gattin anmaßen («Richtet nicht, damit ihr
nicht gerichtet werdet», Mt 7,1). Während natürliche Sympathien kommen und
gehen und zuweilen auch «moralisch blind» sind, verleihen reflektiert
angeeignete Maximen eine zuverlässigere Orientierung. So gesehen gibt es keine
tragfähige Alternative zu einer Prinzipienethik, sei sie Kantisch, utilitaristisch
oder kontraktualistisch. Diese Moraltheorien erheben nicht den Anspruch,
Phänomene der Freundschaft und der Liebe vollständig zu erfassen und in
allen Tiefen und Untiefen auszuloten, sondern diesen einen moralischen Rahmen

und moralische Grenzen vorzugeben. Der Geist von Kants Ethik verlangt,
daß wir wissen, warum und wie wir uns diese Maximen angeeignet haben und
daß sie letztlich einem guten Zusammenleben förderlich sind. Wichtig ist
daher, daß wir sie nicht einfach nachplappern und uns nicht einfach auf sie
versteifen - das wäre eines vernünftigen Wesens unwürdig und mit der Selbstachtung

unvereinbar. Ein Kantianer ist nicht ein «Mann von irgendwelchen
Prinzipien», sondern «ein Mann (oder eine Frau) von überlegt angeeigneten
Maximen». Hat man sie sich einmal angeeignet, so kann man den Einflüsterungen
von Neigungen besser widerstehen. Man kann sich daran erinnern, daß das,
was die moralische Pflicht vorschreibt, das ist, was man generell will, auch
wenn es einem im Moment widerstrebt. Diese Einsicht unterscheidet
Prinzipientreue von Prinzipienfetischismus. Denn damit ist eine künftige Revision,
eine neue und modifizierte Aneignung von Maximen nicht ein für allemal
ausgeschlossen.

Es besteht der begründete Verdacht, daß die verbreitete Deutung Kants
als eines Deontologen nicht tragfähig ist und daß man eine systematisch kohärente

Kantische Ethik konsequentialistisch begründen muß.22 Für die Prüfung
und kritische Annahme unserer Maximen müssen wir die Frage stellen: Wie
sähe eine Welt aus, in der sich Freunde nicht verzeihen, Eheleute sich wegen
eines einzigen, längst vergangenen Seitensprungs innerlich voneinander
abwenden und mit den Geliebten ihres Ehepartners duellieren würden? Wer sich
solche Fragen nie gestellt hat, wer sich nicht fragt, was die Welt zu einem
besseren23 Ort machen würde, wer sich statt dessen einfach an die genannten

22 Vgl. HERMAN, B., Leaving Deontology Behind, in: Dies: The Practice of Moral
Judgement, Cambridge, Mass., London 1993, 208-240; CUMMISKEY, D., Kantian Con-
sequentialism, New York, Oxford 1996.

23 Ein «besserer Ort» kann heißen: ein freierer, angenehmerer, aber auch ein Ort,
an dem Rechte besser geschützt werden etc. Der Kantische Konsequentialist wird - im
Unterschied zum Utilitaristen - der Freiheit rationaler Akteure gegenüber der Lust
absolute Priorität einräumen. Ob sich diese absolute Priorität der Freiheit (und damit
auch von Achtung3 und Selbstachtung3) gegenüber hedonistisch getönten Werten
rational verteidigen läßt, wage ich allerdings zu bezweifeln (vgl. Wolf, J.-C., Rezension
David Cummiskey's: Kantian Consequentialism, in: Kant-Studien [im Druck] 1998).
Seit John Stuart Mill gibt es übrigens auch eine Tendenz, dem Utilitarismus Kantische
Prinzipien wie Selbstachtung einzuverleiben. Eine gewisse Annäherung des Utilitarismus

an eine Kantische Position findet z. B. dann statt, wenn moralische Rechte in die

Folgenüberlegungen integriert werden. Vgl. WOLF, J.-C., Ethik zwischen Kantianismus
und Utilitarismus, in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 17 (1992) 1-25.



380 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Maximen klammert, ist kein Kantischer Konsequentialist, sondern ein Opfer
seiner Vorurteile.

Versteht man Tugend nach Aristoteles als Mitte zwischen zwei lasterhaften

Polen, so läßt sich Selbstachtung als Mitte zwischen Überheblichkeit und
Selbstverachtung verstehen. Sie stellt ein Gleichgewicht her zwischen den beiden

Extremen der Selbstbevorzugung und Selbstbenachteiligung, der Arroganz

und der Kriecherei. Sie befähigt zu angemessenem Stolz (angesichts
moralisch achtbarer Bemühungen) und angemessener Demut (angesichts unserer
Schwächen).24

Da Selbstachtung so gesehen im Bereich der prudentiellen Tugenden25
anzusiedeln ist, erhält sie durch ihre Beziehung zum Postulat der Gleichheit eine
Sonderstellung für die Moral. Selbstachtung prädisponiert in ganz besonderer
Weise, den moralischen Standpunkt einzunehmen, obwohl es auch denkbar ist,
daß eine Person mit Selbstachtung in ihren Urteilen und insbesondere in ihrem
Verhalten von Forderungen und Idealen der Moral stark abweicht. So gesehen
kann man Selbstachtung nicht mit einer sittlichen Tugend im engeren Sinne
gleichsetzen.

Selbstachtung3 mit ihrer egalisierenden Funktion ist ein Antidoton gegen
die beiden Fallen des Ideals der Selbstvervollkommnung: die Falle der Hybris
und jene der Idolatrie. Die hybride Seite stammt aus der Tendenz zur
Selbstüberschätzung und führt zum Tugendwahn, einer gewissen selbstgefälligen
Obsession mit der eigenen Vollkommenheit. Oft ist diese Hybris gekoppelt
mit der Vorstellung, daß es in der Moral darauf ankomme, sich nicht die Hände

schmutzig zu machen. «Hauptsache, ich bleibe rein - möge dabei auch die
Welt zugrunde gehen.» Doch wer könnte zugleich tätig sein und rein bleiben?
Selbst durch Passivität kann man sich schuldig machen. Die Erinnerung an die
egalisierende Funktion von Selbstachtung3 hat eine entlastende Wirkung im
guten Sinne, analog zur Vorstellung einer göttlichen Gnade, welche die
Menschen ohne Rücksicht auf (moralische und andere) Verdienste annimmt. Ein
Rangstreit um den Eigenwert wäre weder nötig noch möglich, wenn es so
etwas wie ein ruhendes Selbst-Urvertrauen gäbe.

Die andere Gefahr von Perfektionsidealen ist die Selbstunterschätzung,
die Verkleinerung und Resignation, weil man weiß, daß kein Durchschnitts-

24 Die egalisierende moralische Funktion der Bescheidenheit bewährt sich dann,
wenn jemand besonders große Verdienste hat und sich trotzdem nicht über andere
erhebt. Davon zu unterscheiden ist die andere Bedeutung von «Bescheidenheit» im Sinne
mittelmäßiger Leistungen. Vgl. SCHUELER, G.F., Why Modesty Is A Virtue, in: Ethics
107 (1997) 467-485.

25 Vgl. Sidgwick (s. Anm. 15), 335; Gewirth (s. Anm. 13), 243f., 319, 332f. Die
scharfe Abgrenzung zwischen Klugheit und Moral findet sich in der Antike bekanntlich

nicht. Was neuzeitliche Autoren eher zu den Tugenden der Klugheit schlagen,
wird von Aristoteles u. a. auch unter den ethischen Tugenden behandelt: Mut und
Mäßigkeit sind die Tugenden der unvernünftigen Seelenteile, Großzügigkeit und
Großherzigkeit gehören zum Porträt des vornehmen Menschen, der niemandes Knecht
sein mag (vgl. Aristoteles, Nik. Ethik, 1117b und 1125a). Die Beschreibung der
Großherzigkeit liest sich wie eine aristokratische Vorform der egalitären modernen
Selbstachtung. Schon Aristoteles spricht vom Ideal einer Unabhängigkeit von Lob und
Tadel anderer, was nicht eine Abhängigkeit von Freunden ausschließt.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 381

mensch die Vollkommenheit erreicht. Sie führt zur Idolatrie, zur Anbetung
einer vermeintlichen Vollkommenheit in anderen (die sie natürlich ebensowenig
haben). Die Idolatrie hat eine entlastende Funktion, nun aber im schlechten
Sinne, weil Heiligenkult zur Bequemlichkeit verleitet. Die Erfüllung des Ideals

wird gleichsam delegiert. Aufgrund der Idolatrie könnte man z. B. sagen:
«Verzeihen ist eine Sache von Heiligen und Helden - ich (und andere
gewöhnliche Sterbliche) bringen es nicht fertig, zu verzeihen. Deshalb werde ich
es nicht einmal versuchen.» Die egalisierende Kraft der moralischen
Selbstschätzung dagegen gibt allen das Signum von «potentiellen Heiligen».

Spezifisch für Kants Metaphysik der Sitten ist auch die angenommene
Asymmetrie zwischen einer Pflicht zur Sorge für die eigene Vollkommenheit
und einem Engagement für das Glück anderer.26 Nach Kant steht - im Unterschied

zur Tradition des Eudaimonismus, wie er sie interpretiert - nicht das
Glück des Akteurs im Zentrum der Ethik, sondern das Glück der anderen und
die eigene Vollkommenheit oder Würdigkeit (für das Glück). Nach Kant ist
Wohltun, ja selbst die Teilnahme am Geschick anderer sittliche Pflicht. Diese
Pflicht geht aber nicht so weit, daß wir andere bessern sollten. Daß wir nicht
zur sittlichen Erziehung mündiger Personen verpflichtet sind, entspricht
einem antimoralistischen Zug in Kants Ethik. Wir sollen andere nicht richten
(vgl. Mt 7,1) und uns nicht in ihre sittliche Selbstvervollkommnung einmischen;

daß wir dagegen das Glück anderer fördern sollen, entspricht einem
antipaternalistischen Zug von Kants Ethik. Wir sollen anderen nämlich nicht
unsere Vision von Glück, nicht unsere Wertvorstellungen aufzwingen,
sondern ihnen ihre Wünsche (im Rahmen des sittlich Zulässigen) erfüllen. Die
Betonung der Asymmetrie zwischen Selbstvervollkommnung und der Pflicht
zum Wohltun für andere gibt der Bedeutung der Selbstachtung ihr scharfes
Profil. Jeder Akteur schuldet sich selber eine besondere Sorge, nämlich sein
eigenes Gewissen zu erforschen, seine eigene Menschenwürde nicht
wegzuwerfen, stets strebend sich zu veredeln. Niemand ist jedoch sich selber gegenüber

sittlich verpflichtet, seine eigenen Wünsche zu erfüllen oder seinen
Neigungen zu leben.

Die Akzentuierung der Selbstachtung führt allerdings auch zu einer obersten

Limitierung unserer Pflichten in bezug auf das Glück anderer. Im Unterschied

zu einem Handlungsutilitaristen, für den es eine direkte Pflicht gibt,
das Glück anderer zu maximieren, setzt die Selbstachtung der Tendenz, die
eigene Person im Dienste des Glücks anderer völlig zu instrumentalisieren,
sich zum bloßen Werkzeug der Wünsche und Ansprüche anderer zu erniedrigen,
eine moralisch begründete Grenze. Aus der hohen Bewertung der Selbstachtung
folgt jedoch kein deontologisches Verbot der Selbstaufopferung für die
Rettung oder Erhaltung des Lebens oder anderer konstitutiver Voraussetzungen
der Selbstachtung anderer. Es ist also niemand benommen, sich im Dienste der
Selbstachtung anderer instrumentalisieren zu lassen. Selbst die als skandalös

26 Vgl. Kant MS (s. Anm. 5), 448ff. Kritisch dazu Sidgwick. (s. Anm. 15), 240,
der Kant so versteht, als sei es unmöglich, andere moralisch zu erziehen. Doch der
Witz der genannten Asymmetrie zwischen Selbst- und Fremderziehung besteht darin,
daß es moralisch unzulässig (und oft auch kontraproduktiv) ist, mündige Menschen zur
Selbstvervollkommnung zu nötigen. So deutet Baron (s. Anm. 16) Kant.



382 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

empfundene Tötung einer Person zur Rettung von mindestens zwei anderen
Personen läßt sich mit dem Appell an Achtung und Selbstachtung nicht
kategorisch ausschließen. Wenn der Eigenwert aller Personen gleich ist, dann ist
der Wert zweier Personen zusammengenommen mehr wert als der Wert einer.
Die hohe Bewertung der Selbstachtung führt nicht um den Konsequentialismus
herum, aber sie ebnet den Weg zu einem Kantischen Konsequentialismus.

Nach Kant sind wir keineswegs zur Indifferenz gegenüber den Neigungen
anderer verpflichtet; auf der entgegengesetzten falschen Annahme beruht
Annas' Deutung von Instetten als Kantianer, weil sich dieser moralisch verpflichtet

glaubt, keine Rücksichten auf das Glück seiner Gattin nehmen zu müssen.
Die Neigungen anderer erhalten aus der moralischen Perspektive betrachtet
eine besondere Dignität.27 Andere sollen wir zwar vor diesem sittlichen Eifern
verschonen; Erwachsene soll man nicht mehr moralisch erziehen wollen. Ihre
subjektiven Vorstellung von Glück bzw. ihre Wünsche sollen wir dagegen (im
Rahmen des sittlich Erlaubten) ernstnehmen. Die Bedeutung von Pflicht und
Selbstachtung ist also keineswegs gekoppelt mit Charakterlosigkeit oder
mangelnder Sensibilität für die Wünsche und Bedürfnisse anderer. Pflicht verlangt
nicht Lieblosigkeit, sondern tätige Liebe, Einfühlung und Dienst am Nächsten.
Auch zieht sie eine Grenze zwischen sittlich zulässiger Parteilichkeit und
moralisch korrupter Parteilichkeit für andere.

Wie im zweiten Abschnitt gezeigt wurde, unterscheidet sich Selbstachtung

von der Sorge um Ehre bzw. der Angst vor Gesichtsverlust. Sie setzt
sozusagen einen inneren Halt voraus, der auch dann noch trägt, wenn jemand
vom sozialen Exorzismus getroffen wird. Kants Moralauffassung ist in diesem
Sinne «protestantisch». Gemeint ist damit nicht so sehr die Unterdrückung
von Neigungen, sondern der Wunsch nach kritischer Distanz gegenüber
vorgegebenen und vielleicht mächtigen gesellschaftlichen Erwartungen, gleichsam

der kritische Gewissensvorbehalt gegenüber der Welt. Moral wird nicht
etwa verstanden als Konvention oder sozialer Kitt; die Begriffe der Ehre und
Etikette dagegen sind orientiert an der Funktion der sozialen Integration.28
Wir werden am Schluß auf diesen Gegensatz zwischen kritischer Moral und

positiver Moral kurz zurückkommen.

27 Man könnte hier einwenden, Kant rede einer irrationalen Fremdbegünstigung
bzw. Selbstvernachlässigung das Wort, die einer unparteilichen Erwägung der Neigung
aller Betroffenen (einschließlich der eigenen) widerspricht. Kant betont tatsächlich nur
die Erlaubnis, sich selber wohl zu tun; vgl. Kant MS (s. Anm. 5), 451. Mit einer
irrationalen oder selbstquälerischen Selbstbenachteiligung hat das jedoch nichts zu tun,
denn einerseits dürfen wir im gegenseitigen Wohltun auch von anderen erwarten, daß
sie unsere Wünsche ernst nehmen; andererseits gibt es pragmatische Gründe, warum
man primär die eigene Gesundheit bewahren und das eigene Glück verfolgen darf, weil
gewöhnlich jedermann besser dazu in der Lage ist als andere, weil man seine eigenen
Wünsche am besten kennt und oft selber am effektivsten befriedigen kann. Auch hier
gilt das Argument: Die Welt ist ein besserer Ort, in der jedermann sein Leben selber
gestalten kann, ohne von anderen bevormundet zu werden. Natürlich gibt es keine
moralische Pflicht, sich selber zu verwöhnen, sich Extragenüsse zu verschaffen usw. -
denn dazu haben wir bereits hinreichend starke Neigungen.

28 Vgl. Vogt, L., Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, Frankfurt
a.M. 1996, 153-224.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 383

V. Kategorische Imperative

Nach einer verbreiteten Deutung gelten kategorische Imperative unabhängig
von Neigungen oder Wünschen einer Person. Eine bekannte Polemik von
Philippa Foot hat jedoch gezeigt, daß dieses Kriterium - Unabhängigkeit von
Wünschen - kein hinreichendes Kriterium ist. Auch mein Wunsch, daß es eine
nicht-moralische Konvention der Höflichkeit oder der Etikette nicht gäbe,
kann nichts an der konventionellen Geltung derselben ändern. Versteht man
unter «kategorischen Imperativen» Imperative, die unabhängig von jemandes
Wünschen gelten, so sind auch Regeln der Etikette kategorische Imperative.
Doch wird damit nicht eine Form von Externalismus der Gründe zugelassen?
Denn ich kann nun ohne weiteres sagen: «Ich kenne die Konvention X (z. B.
unbekannte Erwachsene sollten nicht geduzt werden), aber ich habe keinen
Grund (und fühle mich nicht motiviert), sie zu beachten. Ich mache mir halt
nichts aus Konventionen.» Es fehlt also jene Notwendigkeit und Unausweichlichkeit

für alle, die moralischen Normen zukommt.
So gesehen wären Normen der Moral und Normen des gesellschaftlichen

Anstands gleichermaßen kategorisch; eine grundsätzliche Abgrenzung von
Moral im engeren Sinne und Konvention wäre nicht möglich. Die umgekehrte
Schlußfolgerung, daß es sich demnach auch bei der Moral um ein System
hypothetischer Imperative handeln müsse (weil ich ja ebenfalls sagen könnte:
Ich kenne die Regeln der Moral, aber sie sind mir egal), ist weder stichhaltig,
noch hat Philippa Foot in ihrem Widerruf von 1994 diese Schlußfolgerung
gezogen. Was sich vielmehr aufdrängt, ist eine vollständige Charakterisierung
kategorischer Imperative. Unabhängigkeit von Wünschen mag zwar eine
notwendige Bedingung von Kategorizität sein; sicher ist es keine hinreichende.
«In sum, grim determination alone is no evidence of Kantian motivation,
except negatively, in that it indicates that the agent is not acting out of direct
desire.»29

Foot hat sicher recht, wenn sie auf die Verschiedenartigkeit hypothetischer

Imperative hinweist. Sie unterscheidet drei Formen, nämlich:
1. Wenn du x willst, solltest du y tun.
2. Weil du x willst, solltest du y tun.
3. Weil x in deinem Interesse ist, solltest du y tun.

Es gibt also nicht eine homogene Klasse von hypothetischen Imperativen. Die
dritte Variante würde z. B. die Begründung von Forderungen erlauben, die
den aktuellen Wünschen einer Person zuwiderlaufen. Es könnte z. B. in meinem

Interesse sein, Versprechen zu halten, obwohl ich keine Lust habe, dieses
oder jenes Versprechen zu halten. Handeln aus flüchtiger Laune ist einem Handeln

aus einem langfristigen Projekt heraus kaum zu vergleichen. Daneben
gibt es nach Foot auch das Handeln aus Hingebung (devotion) für andere, für
ein Ziel etc. Foot verweist auf das bedeutende Faktum, daß einige Menschen
sich um moralische Ziele kümmern und daß es aussichtslos ist, gültige moralische

Argumente an alle Vernunftwesen zu adressieren - also auch an Immora-
listen, die sich de facto nicht um moralische Ziele kümmern. Kants Ambition

29 Baron (s. Anm. 16), 176



384 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

zeugt von einer typisch platonischen Angst in bezug auf Werden und Veränderung.

«Perhaps the greatest fear is of a change in one self (,..).»3H Foot antizipiert

hier eine Diskussion, welche die Rolle des Zufalls für die Moral
betrifft.31 Wie groß ist der zulässige Anteil von Heteronomie (oder kontingenten
Umständen) bei der sittlichen Charakterbildung? Ist es nicht zum Teil auch
Glücksache, ob und in welchem Maße man so beschaffen ist oder so beeinflußt

wurde, daß man sich um moralische Ziele kümmert? Ist nicht vielleicht
sogar Willensstärke letztlich Glückssache? Diese Frage bleibt offen und bildet
ein Gegengewicht zur Forderung einer vollkommenen rationalen Selbstkontrolle.

In einem anderen, wichtigeren Punkt jedoch ist Foots Kritik hinfällig: Ihr
Vergleich von Moral und Etikette - beide gelten unabhängig von Wünschen
der Akteure - suggeriert, es handle sich um eine grundlose Geltung, kategorische

Imperative forderten blinden Gehorsam. Bei Konventionen mag das zum
Teil zutreffen, obwohl man sich natürlich auch dort fragen kann, ob eine
Konvention nicht veraltet oder funktionslos ist, so daß man sie reformieren sollte.
Der Gedanke einer Reform der Höflichkeitsformen ist nicht so abwegig. Bei
einer kritischen Moral geht es noch viel mehr um Durchsichtigkeit und
Begründung von Normen. In der Kantischen Moral kommt es darauf an, Pflichten

zu befolgen, weil und nur weil man sie grundsätzlich als Elemente einer
idealen sittlichen Selbstgesetzgebung versteht. Es geht nicht um die geisttötende

Tautologie «Pflicht ist Pflicht - frage nicht.» Daß es Kant, im Unterschied

zu seinem moralisch perversen Verehrer Adolf Eichmann, nicht auf
«Kadavergehorsam» ankommt, hat Hannah Arendt festgehalten, ist doch die
Quelle des moralischen Gesetzes die praktische Vernunft, und nicht der Wille
einer anderen Person.32 Wer sich der Gesetzgebung der praktischen Vernunft
unterwirft, rettet seine Selbstachtung; wer sich dagegen dem Diktat anderer
Menschen unterwirft, macht sich der Wegwerfung seiner Würde schuldig.

Kant kann sich in diesem Punkt auf den gesunden Menschenverstand
berufen, der besagt, daß es in der Moral nicht allein auf den Erfolg oder äußeres

Verhalten, sondern primär auf die Gesinnung ankomme. Moral hat wesentlich
etwas zu tun mit den Absichten, Zwecken oder Gründen eines Akteurs oder -
in Kants Terminologie - mit seinen Maximen. Foots Gleichstellung von
kategorischer und grundloser Befolgung liegt Kant völlig fern, ja sie ist seiner
Konzeption einer moralischen Selbstgesetzgebung diametral entgegengesetzt.
Kant würde vielmehr sagen: Während es bei der Etikette nicht auf die Gründe
der Befolgung ankommt (was mutatis mutandis auch auf die Befolgung juristischer

Gesetze zutrifft - im Strafrecht interessieren allenfalls nur die Gründe
und Motive von Regelverletzungen!), hängt der sittliche Wert einer Handlung
(Kant unterscheidet nicht systematisch zwischen der moralischen Bewertung

3(1 Vgl. FOOT, Ph., Morality as a System of Hypothetical Imperatives, in: The

Philosophical Review 81 (1972) 305-316, wieder abgedruckt zusammen mit «Recantation
1994» in Darwall, St./Gibbard, A./Railton, P. (eds.): Moral Discourse & Practice.
Some Philosophical Approaches, New York, Oxford 1997, 313-322.

31 Vgl. STATMAN, D. (ed.), Moral Luck, New York 1993.
32 Vgl. ARENDT, H., Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht über die Banalität des

Bösen, München 1964, 174f.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 385

eines Akteurs und einer Handlung) ganz vom Willen, d. h. der Qualität der
Maxime des Akteurs ab. Daß die Art des Grundes, die der Akteur hat -
Einsicht in die Verallgemeinerbarkeit, Rücksicht auf zwecksetzende Fähigkeiten,
Achtung vor dem Gesetz, der Würde etc. - zentral ist für Kants Verständnis
von kategorischen Imperativen, hat Foot in ihrer Kritik übersehen. Sie
konzentriert sich auf die negative (vielleicht notwendige, aber sicher nicht
hinreichende) Charakterisierung «kategorisch» «unabhängig von Wünschen» und
unterschlägt so das positive (und aus heutiger Sicht hinreichende) Element der
«reflektierten Aneignung» (reflective endorsement).

Die reflektive Aneignung dient der Prüfung, ob Entscheidungen mit der
Selbstachtung verträglich sind. Damit ist nun keineswegs gemeint, daß sich
der moralische Akteur stets um die Erhaltung seiner Selbstachtung kümmern
und überlegen soll, wie er sittlich rein bleibe. Dies wäre «ein Gedanke
zuviel», wie eine berühmte Formulierung von Bernard Williams33 lautet. Es wäre
ein falscher oder zumindest hinderlicher Deliberationsstil, vergleichbar dem

Kapitän, der sich nicht auf den nautischen Almanach verläßt, sondern alle
Angaben neu berechnet. Moralisch sein heißt nicht permanent überprüfen, ob
das, was wir einmal als moralisch akzeptiert haben, auch hier und jetzt noch

gilt. Deshalb verhält sich Prinzipientreue komplementär zur reflexiven Aneignung.

Ohne Prinzipientreue könnten wir nicht handeln und die normativen
Erwartungen anderer erfüllen, und ohne reflexive Aneignung würden wir zu
Sklaven der Konvention.

Doch kommen wir nochmals zurück auf die Kritik von Philippa Foot. Ihre
frühe Polemik gegen Kant (die sie in «Recantation 1994» ausdrücklich
zurücknimmt) zehrt von der populärpsychologischen Annahme, daß Wünsche
und nur Wünsche Handlungen zu erklären vermögen und eine Handlungserklärung

ebenso wie eine Handlungsrechtfertigung ohne Bezugnahme auf Wünsche

leer oder unverständlich bleibt. Denn nur Wünsche erklären sozusagen
die Stoßrichtung von Handlungen, die darin besteht, Weltzustände nicht einfach
festzustellen (wie Aussagen oder mentale Repräsentationen), sondern zu
verändern. Es ist diese «direction of fit», diese Stoßkraft auf Weltveränderung,
die reinen Überzeugungen ohne Wünsche abgeht. Doch geht es beim
kategorischen Imperativ tatsächlich um diese vermeintliche Redundanz von
Wünschen für Handlungserklärungen? Oder gehen die in sich interessanten Debatten

über Handlungserklärungen und Kants Version eines moralischen
Internalismus aneinander vorbei?

Die Notwendigkeit der Moral besteht, wie Kant selber unterstreicht, nicht
in einer Form von blindem Zwang, sondern in der erleuchtenden Autorität, die
das denkende Selbst über das handelnde Selbst ausübt. Dabei kommt es zu
dieser paradoxen Verbindung von Freiwilligkeit und «Vernunftzwang», die
von Rousseau und Kant her bekannt ist. Eine Pflicht, die mir meine eigene
Vernunft auferlegt, ist sanft im Vergleich zu einer Pflicht, die mir die Kon-

33 Vgl. Williams, B„ Moral Luck, New York 1981, 18



386 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

vention oder andere fremde Instanzen aufbürden.34 Der systematisch anziehende

Aspekt von Kants Internalismus ist nicht so sehr die anti-Humesche
Annahme einer Motivation ohne Wünsche, sondern das Konstrukt einer
Selbstgesetzgebung und reflektierten Selbstaneignung der Moral unter dem sanften
Joch der Vernunft, also einer moralischen Selbsterziehung, für die nur der
zwanglose Zwang des besseren Arguments zählt. Die praktische Vernunft führt
einen inneren Dialog. Man könnte auch sagen, im guten Willen versuche sich
das bessere Selbst gegen unsere Schwächen und bösen Neigungen durchzusetzen.35

Ob dieses bessere Selbst wiederum aus einem Bündel von Wünschen
und Meinungen oder nur aus puren Meinungen besteht, steht hier gar nicht zur
Diskussion.

Man kann zwar nicht bestreiten, daß Kant auf die Möglichkeit von
Handlungen aus Pflicht im Gegensatz von Handlungen aus Wünschen aus ist, doch
ist dazu Folgendes zu sagen: Diese Möglichkeit (von akausaler Freiheit) bleibt
auch nach Kant letztlich, unverständlich, und sie wird von Kant nicht als
Schema für (empirische) Handlungserklärungen angeboten. Überdies tritt aus

heutiger Optik der Gegensatz «Wunsch-Vernunft» in den Hintergrund zugunsten

des Unterschieds «grundlos-aus Einsicht». In einer modernen Terminologie

(die frei ist von Augustinischen Anklängen an die cupiditas) spricht nichts
gegen die Möglichkeit vernünftiger (z. B. informierter oder «gereinigter»)
Wünsche. Ein informierter Wunsch mag zwar ein (partieller oder vollständiger)

Erklärungsgrund sein, doch der Wunsch des Akteurs selber (im Unterschied

zu den Wünschen anderer) kann nach Kant kein direkter moralischer
Rechtfertigungsgrund sein. Man könnte auch sagen, daß Selbstachtung und
Selbstvervollkommnung nicht notwendigerweise in der Erfüllung eigener Wünsche

bestehen, während Wohltätigkeit notwendigerweise in der Erfüllung (sittlich

erlaubter) Wünsche anderer besteht - und zwar auch solcher Wünsche
anderer, die mir als trivial, frivol oder absurd erscheinen mögen -, solange sie

nur nicht die maximale gleiche Freiheit anderer einschränken.
Obwohl Kants Forderung einer Motivation (oder Selbstbestimmung des

Willens) unabhängig von Wünschen unleugbar ist, kann man sich fragen, ob
das anti-Humesche Theorem, das eine Vernunftmotivation sui generis ohne
Wünsche voraussetzt, wirklich den Kern dessen trifft, was man als Kantischen
Internalismus bezeichnet hat.36 Neben der Unabhängigkeit von Neigungen ist
nämlich die Einsicht wesentlich; daran zeigt sich, ob jemand gleichsam zufällig

oder aus Einsicht das Richtige tut. Moral beruht nicht einfach auf Konvention,

Autorität oder Tradition, aber auch nicht auf purem Triebverzicht,
sondern auf freier und vernünftiger Einsicht. Was Moral von Konditionierung
unterscheidet, ist die bereits genannte reflektierte Aneignung. Damit ist nicht

34 Das «Gesetz, dessen Joch (das gleichwohl, weil es uns Vernunft selbst auferlegt,
sanft ist)». Kant, 1„ 1788, Kritik der praktischen Vernunft, zitiert nach Akademie-
Ausgabe, Band V, 85, mit Anspielung auf Mt 11, 36.

35 Vgl. WOLF, J.-C., Moralischer Internalismus. Motivation durch Wünsche versus
Motivation durch Überzeugungen, in: Conceptus XXIX (1996) Heft 74, 47-61.

36 Vgl. dagegen NOGGLE, R., The Nature of Motivation (and why it matters less to
Ethics than one might think), in: Philosophical Studies 87 (1997) 87-111. CUMMISKEY

(s. Anm. 22), Anhang.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 387

eine moralische Dauerreflexion und die Verbannung spontaner moralischer
Reaktionen gemeint, sondern lediglich die Tatsache, daß niemand eine moralische

Entwicklung vom Kind zum reifen Erwachsenen durchmachen kann,
ohne über Moral selber und sozusagen neu nachzudenken. Man kann hier
nochmals an die Unterscheidung zwischen kritischer und positiver Moral
erinnern.37 Thema der deskriptiven Ethik ist die positive Moral, das Ensemble
der tatsächlichen Überzeugungen und Einstellungen von Menschen. Sie bildet
den weiten Klassifikationsbegriff von Moral. Häufig verkörpert jedoch die
positive Moral in einem engeren Sinne die repräsentative Moralvorstellung
der Mehrheit, die dominierende Ideologie. Thema der kritisch-normativen
Ethik ist dagegen etwas Drittes, nämlich die Richtigkeit von Meinungen,
Einstellungen und Handlungen. Sie eliminiert schlechte moralische Gründe mit
der Form «x ist richtig, weil ich es glaube oder fühle», und «x ist richtig, weil
es von vielen für richtig gehalten wird.» Weder Introspektion noch Befragung
oder Beobachtung können eine Moral kritisch bestätigen oder widerlegen.
Was in der kritischen Moral zählt, sind verallgemeinerbare Gründe, z. B. «x
ist falsch, weil es anderen schadet» oder «x ist falsch, weil es einen
Vertrauensbruch bedeutet.» Ohne moralisch relevante Gründe gibt es kein kritisches
moralisches Denken - ob man diese Gründe «Prinzipien» nennen will oder
nicht, ist ein bloßer Streit um Worte. Tatsache ist, daß man auf die nützliche
Rolle von Abstraktionen angewiesen ist. So gesehen gibt es keine plausiblen
Alternativen zu einer abstrakten und universalistischen Prinzipienethik. Diese
und nur diese erlaubt eine Anwendung der Ethik auf überregionale Probleme
von Tugend und Gerechtigkeit. Diese abstrakten, moralisch relevanten Gründe
setzen das Postulat der gleichen Achtung voraus. Gleiche Achtung des
Lebens, Glücks und der Freiheit aller selbstzwecklichen Wesen schließt logisch
gleiche Selbstachtung ein. Die spezielle Rolle der Selbstachtung besteht darin,
jedem Individuum inneren Halt gegenüber eigenen Neigungen und gegenüber
dem Druck der Mehrheitsmeinung zu verschaffen.

Die Präsupposition eines eigenen normativ-ethischen Standpunktes hat
viel mit dem moralischen Begriff der Selbstachtung zu tun. Gäbe es diesen
kritischen Standpunkt nicht, so wären wir Sklaven entweder unserer subjektiven

Neigungen und Einstellungen, oder wir wären Sklaven der Konvention.

VI. Selbstachtung und Grundrechte

Der vielleicht wichtigste Zug von Kants Ethik ist die Auffassung, daß wir der
Menschheit in unserer eigenen Person Achtung schulden.31* Es gibt mit anderen

Worten eine moralische Pflicht zur Selbstachtung, und diese Pflicht ist
Voraussetzung der Möglichkeit aller anderen Pflichten. Achtung ist nach Kant
ein völlig exzeptionelles Gefühl.39 In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten

spricht Kant eher nebenbei von einer Achtung vor Personen - er spricht

37 Vgl. Hart, H.L.A., Law, Liberty, and Morality, Oxford, New York 1963, 19f.
3K Atwell, J.E., Kant's Notion of Respect for Persons, in: Tulane Studies of

Philosophy 31 (1982) 17-29.
39 S. Anm. 7 und 8.



388 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

von der Achtung vor dem moralischen Gesetz.4" In der «Metaphysik der
Sitten» schreibt er:

«Wenn es demnach heißt: Der Mensch habe eine Pflicht der Selbstschätzung,

so ist das unrichtig gesagt, und es müßte vielmehr heißen: das
Gesetz in ihm zwingt ihm unvermeidlich Achtung für sein eigenes Wesen ab,
und dieses Gefühl (welches von eigner Art ist) ist ein Grund gewisser
Pflichten, d. i. gewisser Handlungen, die mit der Pflicht gegen sich selbst
zusammen bestehen können; nicht, er habe eine Pflicht der Achtung gegen
sich; denn er muß Achtung vor dem Gesetz in sich selbst haben, um sich
nur eine Pflicht überhaupt denken zu können.» 41

Es ist nun naheliegend, diese Pflicht psychologistisch mißzuverstehen: als

Pflicht zu einem angemessenen Selbstwertgefühl, zu selbsttäuschungsfreier
Selbsttaxierung, zu «guter Selbstschätzung.»42 Moderne Autoren neigen dazu,
diesen Unterschied zu verwischen und Ausdrücke wie «Selbstachtung» (self-
respect) und «Selbstschätzung» (self-esteem) austauschbar zu verwenden.43
Andere haben dagegen konsequent terminologisch unterschieden.44 Kant
unterscheidet zwar (allerdings nicht terminologisch konsequent) zwischen
Selbstachtung und Selbstschätzung. Doch sein Schwanken bezüglich der Frage,
aufgrund welcher Fähigkeiten oder Leistungen bzw. Verdienste Menschen Würde
haben, führt dazu, daß Kant die strenge Unterscheidung zwischen (Selbst-)
Achtung und (Selbst-) Schätzung verwischt.

Ausgehend von der Umgangssprache können wir mindestens drei Typen
von Achtung unterscheiden: 1. die persönliche Achtung aus Sympathie, Furcht
oder Bewunderung, sie zielt auf besondere Eigenschaften, Fähigkeiten,
Leistungen oder Verdienste eines Individuum; 2. die Anerkennung von Rechten,
und 3. die Anerkennung der Humanität bzw. der Menschenwürde. Kants
Achtung ist unpersönlich, nicht sympathetisch. Sie ist nicht auf Begegnung
mit dem Kern der Individualität angelegt. Mit der Unpersönlichkeit ist ein
Gewinn an Unparteilichkeit verbunden. Für Kant ist also der erste Typus von
Achtung moralisch irrelevant.

40 Vgl. ATWELL (s. Anm. 38), 19.
41 KANT, I., 1797a, MS (s. Anm. 5) 402f. Im Folgenden wird allerdings diskutiert,

ob sich der «innere Wert», auf den sich Achtung bezieht, immer mit dem moralischen
Gesetz gleichzusetzen ist. Kant schwankt nämlich bezüglich seiner Auffassung von
«innerem Wert» und «Würde».

42 «Gut» müßte allerdings in nicht-moralischem Sinne verstanden werden; andere
(umstrittene) Prädikate sind «gesund» (ein gesundes Selbstvertrauen), «(selbst-)
täuschungsfrei». Auch ein Mensch wie Hitler kann ein «gesundes» Selbstvertrauen haben.

Vgl. YANAL, R.J., Self-Esteem, in: Nous 21 (1987) 363-379.
43 Vgl. RawlS, J., A Theory of Justice, Cambridge 1971, 440-446. Rawls behandelt

«self-respect» oder «self-esteem» als das vielleicht wichtigste primäre Gut, also
nicht als Pflicht gegen sich selber. Seine am Modell des Marktes orientierte ökonomische

Theorie verfehlt allerdings das, was Kant mit «innerem Wert» (im Unterschied
zum Preis) anvisiert.

44 Vgl. Sachs, D., How to Distinguish Self-Respect from Self-Esteem, in: Philosophy

& Public Affairs 10,4 (1981) 346-360, nach dem es zwar möglich ist, sich zu
überschätzen, exzessive Selbstachtung dagegen gebe es nicht.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 389

Schwerer fällt die Entscheidung zwischen den Typen 2 und 3, also der
Frage, ob Respekt vor Personen mit Respekt vor ihren Rechten deckungsgleich

ist. Kants Texte geben auf diese Frage keine sichere Antwort. Eines
dürfen wir jedoch annehmen: Rechtsverletzungen fallen auch unter Mißachtung.

«Laßt euer Recht nicht ungeahndet mit Füßen treten»45; diese Aufforderung

ist auch eine Instanz der Pflicht zur Selbstachtung. Man beachte jedoch
das singulare tantum: Kant spricht vom Recht, nicht von Rechten. Ob Achtung
immer Achtung vor Grund- oder Menschenrechten ist, läßt sich nicht definitiv
beantworten, weil Kant nicht ausdrücklich unterscheidet zwischen gesetzlichem

(juridischem) Recht (als singulare tantum) und moralischen Rechten.
Der Begriff «moralische Rechte» ist ihm nicht geläufig. Kants Moraltheorie
kann deshalb nur um den Preis eines Anachronismus als auf-moralische-
Rechte-begründete Theorie46 verstanden werden.

Wenn Mißachtung immer auch Rechtsverletzung wäre, dann wäre auch

Selbstmißachtung Rechtsverletzung. Kann aber eine Person ihre eigenen Rechte
verletzen? Oder kann sie zumindest ihr Recht auf Achtung selber verletzen?
Kant hat sich diese Frage (wenn auch nicht wörtlich) selber gestellt, und zwar
als Selbsteinwand: einmal gegen die Möglichkeit selbstbezüglicher Pflichten
überhaupt47, ein andermal gegen das Verbot der Selbsttötung.48 Im ersten Kontext

geht Kant über den Einwand hinweg und setzt die Primordialität
selbstbezüglicher Pflichten dogmatisch voraus. Im zweiten Kontext versucht Kant
eine Entgegnung. Es ist das Argument der unveräußerlichen Rechte. Einige
(moralische oder juridische) Rechte sind veräußerlich, ich kann auf sie verzichten.
Für sie gilt das Zustimmungsprinzip, das mit der bereits erwähnten
römischrechtlichen Maxime «volenti non fit iniuria» umschrieben wird. So kann ich
z. B. ein Besitzrecht abtreten, durch Verkauf oder Schenkung. Oder ich kann
ein Benutzungsrecht abtreten, indem ich einem Freund mein Gästezimmer
überlasse. Nach Kant ist aber das Recht auf Leben unveräußerlich. So ist etwa
meine Einwilligung, daß mich jemand erschießen dürfe, keine hinreichende
moralische Rechtfertigung für den Mord, den dieser dann - obwohl mit meiner
Zustimmung - an mir begeht. Die Frage ist nun allerdings die, ob ich mich
selber in meinem Recht, nicht getötet zu werden, verletzen kann. Kann ich
selber mein eigenes Recht übertreten, mit Füßen treten?

Eine konsequente Auffassung der Unveräußerlichkeit dieses Rechts ließe
sich folgendermaßen formulieren: «Ich habe kein Recht, über mich als bloßes
Mittel zu verfügen.» Kant formuliert es nicht so, aber er könnte diesen Satz
vermutlich unterschreiben. Unsicher bleibt jedoch die Anwendung. Ist z. B.

45 Kant, MS (s. Anm. 5), 436.
46 Ronald Dworkin klassifiziert normative Theorien in «goal-based» «duty-based»

und «right-based». Vgl. DWORKIN, R., Taking Rights Seriously, Cambridge/Mass.
1978, 171 f. Kants Ethik läßt sich nach diesem Schema nicht eindeutig verorten. Vgl.
Mackie, J.L., Can there be a Right-Based Moral Theory?, in: Midwest Studies in
Philosophy 3 (1978), wieder abgedruckt in seinen Selected Papers, Band II, Clarendon
Press, Oxford 1985, 105-119. Es wäre sicher anachronistisch zu fragen, ob Kant eine
auf-Rechte-begründete Theorie intendierte.

47 Kant, MS (s. Anm. 5), 417.
48 Ders., 422.



390 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

das Lebensopfer für andere immer (auch für banale Zwecke, z. B. daß andere
ein Vergnügen haben, mich brennen zu sehen, oder nur für besonders wichtige
Zwecke, zur Rettung des Lebens anderer?) in geringerem Maße (oder
überhaupt nicht?) unerlaubte Selbstinstrumentalisierung als z. B. Suizid, um sich
in sua persona einer Folter zu entziehen? Auf Fragen dieser Art, die Kant
gewöhnlich der Kasuistik überläßt, gibt die sog. Selbstzweckformel (oder das
Verbot der Instrumentalisierung der Humanität) keine eindeutige Antwort. Denn
diese Formel muß gedeutet werden, und sie wird gewöhnlich als Grundlage
deontologischer Verbote gedeutet, doch sie kann - m. E. plausibler - rein
konsequentialistisch betrachtet werden. Ist Selbstachtung ein hohes Gut, dann
ist die Maximierung dieses Gutes prima facie moralisch geboten. Eine konse-
quentialistische Deutung von Kants Selbstzweckformel gibt in einigen Fällen
eine eindeutige, z. T. als abstoßend empfundene Antwort. So könnte man als
Kantischer Konsequentilialist z. B. die Auffassung vertreten, daß bereits zur
Rettung zweier Menschenleben durch freiwillige Organspende das Lebensopfer

- sofern es das einzig verfügbare und wirksame Mittel ist - Pflicht sei.
Dabei ist nicht das Leben als solches, sondern die Fähigkeit, Zwecke zu setzen,
das in sich wertvolle Ziel. Ob solche Pflichten bestehen oder ob man auch als
Kantischer Konsequentialist dem Individuum persönliche Prärogative zugestehen

kann (so daß das Lebensopfer im genannten Fall zwar erlaubt, aber nicht
moralisch obligatorisch wäre), möge dahingestellt bleiben.

Auf die Gültigkeit von Kants Begründung des Verbots der Selbsttötung
soll nicht weiter eingegangen werden; sie ist u. a. von der umstrittenen
Bezugnahme auf die wahren Zwecke oder Absichten der Natur abhängig. Nur in
seinen von Paul Menzer herausgegebenen (und nicht autoritativen) Ethik-
Vorlesungen zieht Kant eine Ausnahme in Betracht: den Selbstmord von Cato.
«Es scheint also, daß er seinen Tod als notwendig ansah, er dachte: da du nicht
mehr als Cato leben kannst, so kannst du gar nicht mehr leben.»49 Diese Zeilen
sind aber deshalb suggestiv, weil sie zwei Probleme streifen: einerseits die
Unterscheidbarkeit zwischen Selbstmord (den Kant mißbilligt) und Lebensopfer

(das Kant bewundert), andererseits die Eventualität, daß sich eine Person

durch Selbstmord nicht ihrem Unglück, sondern ihrer sicheren Entwürdigung

entzieht. Der Name «Cato» steht hier gleichsam als Markenzeichen für
ein tugendhaftes Leben. Wenn es uns selber möglich ist, uns der Voraussetzungen

eines moralischen Lebens zu berauben, dann ist es auch anderen möglich.

Auf diese indirekte Weise (nämlich durch Tötung) ist unsere Würde auch
durch das Handeln anderer verletzbar. (Das Leben als solches hat für Kant
keinen Wert, sondern nur das Leben als Vehikel der Vernunft.) Doch können
mich andere Menschen auch direkt entwürdigen, etwa durch Folter,
Vergewaltigung, Ausbeutung etc.? Kant scheint diese Frage ganz im Geiste der
eingangs erwähnten stoischen Extremposition zu verneinen. So gesehen wäre
einer angeblichen Pflicht, sich (durch Lüge oder Selbsttötung) der Entwürdi-

49 Kant, I., Eine Vorlesung Kants über Ethik, hrsg. von P. Menzer, Berlin 1924,
187. Kants Argumente gegen den Selbstmord werden kritisch analysiert von Battin,
M. Pabst, Ethical Issues in Suicide, Englewood-Cliffs: Prentice-Hall Series (The
Philosophy of Medicine) 1982, 120-127.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 391

gung durch andere zu entziehen, der Boden entzogen. «Würde» übernimmt
damit Konnotationen des Begriffs des «Seelenheils», d. h. eines Zustandes, den

jeder Mensch nur durch seine eigenen Entscheidungen vereiteln kann.
Doch kommen wir auf die Frage nach einem selbstbezüglichen Recht

zurück. Läßt sich die Möglichkeit der Mißachtung eines eigenen Rechts zum
vornherein als absurd zurückweisen?5" Falls solche Rechte möglich sind,
braucht man sich nicht zwischen 2 und 3 festzulegen, nämlich den beiden
Optionen, daß alle Formen von Mißachtung Rechtsverletzungen sind oder daß

nur einige es sind, daß es also auch Formen der Mißachtung gibt, welche keine

Rechtsverletzungen involvieren. Wäre dagegen die bloße Vorstellung der
Verletzung eines eigenen Rechtes in sich widersprüchlich, so müßte es sich
auch bei allen Formen von Selbstmißachtung um «Selbstkränkungen» handeln,
welche keine Rechte tangieren. Es wäre dann zwingend anzunehmen, daß
Kriecherei keine selbstbezüglichen Rechtsverletzungen involviert. «Kriecherei» ist
in Kants Metaphysik der Sitten die Überschrift für das Laster, das der Tugend
der Selbstachtung entgegengesetzt ist (vgl. Anm. 6).

Eine interessante Auflösung des genannten Problems, wie Verletzung der
Selbstachtung möglich sei, wenn doch Verletzung eigener Rechte den Geruch
des Paradoxen hat, findet sich bei Thomas Hill.51 Dieser unterscheidet nicht
zwischen Mißachtung und Rechtsverletzung; für ihn ist Kriecherei gleichbedeutend

mit der Einladung an andere zur Mißachtung meiner Rechte. Es ist
also weniger das Bild einer «Selbstbefleckung» als vielmehr das Bild einer
«Selbstschwächung» oder «Prostituierung zur Ausbeutung», von dem sich Hill
leiten läßt. Er geht davon aus, daß Recht auf Leben und auf eine minimale
Freiheit unveräußerlich sind. Zustimmung zu Versklavung und Mord werden
auch vom Recht nicht als Rechtfertigung anerkannt. Bei diesen Rechten handelt

es sich um Treuhänderrechte.52 Selbst wenn es keine unveräußerlichen
Rechte dieser Art gäbe, so könnte es doch zumindest das unveräußerliche Recht
auf die Achtung anderer geben: « the right to some minimum degree of
respect from others.»53 Damit wären Akte der Selbsterniedrigung immer pflichtwidrig

und involvierten oft auch Rechtsverletzungen, sofern nämlich andere
in der Folge tatsächlich auf meinen Rechten herumtrampeln. Indem ich mich
erniedrige, mache ich mich zur Beute anderer.

Mit diesem originellen Vorschlag von Hill wird die heikle Frage umgangen,

ob ich meine eigenen Rechte verletzen kann. Selbstachtung schließt nicht
einen bestimmten Grad von Selbstaufopferung aus54; sie bedeutet auch nicht,
immer auf seinen Rechten zu insistieren. Vielmehr gibt es eine Pflicht zur
Selbstachtung, welche besagt: «Verstehe und bejahe deine Rechte!»55 - was

50 Diese Prämisse - Verletzung eigener Rechte sei eine Absurdität - ist Bestandteil
von Marcus G. Singers berühmter Kritik an der Annahme von Pflichten gegen sich selber

in Singer; M.G., Generalization in Ethics, New York 1961, Neuauflage 1971,
311-318.

51 Vgl. HILL, im Folgenden nach dem Abdruck in DlLLON (s. Anm. 5) zitiert.
52 Ders., 88f.
53 Ibid.
54 Ders., 88.
55 Ders. 90.



392 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

nicht zu verwechseln ist mit einer Pflicht, sein Wohlergehen zu befördern.56
Hills Ausführungen können als Rekonstruktion von Kants Theorie aufgenommen

werden. Er liefert allerdings keine Begründung der These, daß das Recht,
von anderen geachtet zu werden, unveräußerlich sei. Er begnügt sich mit dem
Hinweis auf die gesetzlichen Parallelen, die Einschränkungen der Maxime
«volenti non fit iniuria» im geltenden Recht.

Wir haben bisher nur angenommen, daß es denkbar ist, unveräußerliche
Rechte konsequent zu interpretieren, nämlich als Rechte, auf die ich unter keinen

Umständen verzichten darf, weder vor anderen, noch vor mir selber. Damit

halten wir die Möglichkeit offen, daß auch der Pflicht zur Selbstachtung
ein Recht korrespondiere. Ganz ähnlich dürften wir davon ausgehen, daß der
Mensch ein unveräußerliches Recht habe, sich nicht selber zu täuschen.57

Gegen Benjamin Constant hat Kant bekanntlich die Überzeugung vertreten,
daß es sich beim Recht, nicht belogen zu werden, eben nicht um ein veräußerliches

oder verlierbares Recht handelt.
Worauf bezieht sich die Pflicht der Selbstachtung? Nicht auf den Körper

des Menschen, seine Gesundheit oder sein Wohlergehen, sondern auf seinen
«inneren Wert», seine Menschenwürde. Lüge und Kriecherei sind nicht Formen

der Interessenschädigung, sondern «Wegwerfung der Menschenwürde»58.

Einige Beispiele von Lüge und Kriecherei sind fast ununterscheidbar:
täuschende Selbsterniedrigung im Rahmen der (höfischen) Etikette. Es ist ein

56 Ders. 91.
57 Vgl. Kant, I., Über ein vermeintliches Recht aus Menschenliebe zu lügen, 1797,

Akademie Ausgabe Band VIII. Wer Übles im Schilde führt oder unmoralisch handelt,
verwirkt damit nicht sein Recht auf die Wahrhaftigkeit anderer. Es gilt zu beachten,
daß Kant in diesem Aufsatz von Rechtspflichten spricht, nicht von Tugendpflichten.
Entsprechend ist hier nicht notwendigerweise die Rede von einem moralischen Recht,
sondern eher von den erzwingbaren Rechten einer (idealen) Rechtsgemeinschaft. Ein
Recht, sich nicht selber zu täuschen, würde der Pflicht zur Selbsterkenntnis
korrespondieren, vgl. Kant, MS (s. Anm. 5), § 14; zugleich betont Kant, ganz im Geiste der
pietistischen Gewissenserforschung, die Ungewißheit und Unabschließbarkeit der
Selbsterforschung, vgl. KANT, I., GMS (s. Anm. 8), 407. Der Ausdruck «Selbsttäuschung»

ist in diesem Zusammenhang zweideutig: Er bedeutet einen gewöhnlichen
Irrtum in bezug auf sich selber (ich kann mich z. B. irren und glauben, ich hätte einen
normalen Blutdruck), oder er bedeutet die weit subtilere «mauvaise foi» bzw. die
«innere Lüge» (eine Mutter kann sich vormachen, ihr Sohn im Gefängnis sei unschuldig,
obwohl sie genügend Anhaltspunkte hätte, um seine Schuld zu beweisen, wenn sie nur
wollte). Vgl. Kant, I., MS (s. Anm. 5), 430, wo Kant auch die epistemische Paradoxic
dieses Begriffs erwähnt: Wie könnte ich mich selber belügen, ohne es zu merken? -
Kants autonome Vernunftethik hat gleichwohl biblische Quellen: Nur Gott kennt unser
Herz, kein Mensch kennt alle seine Motive und Regungen, und ein Glück, das mit
unserem «inneren Wert» übereinstimmt, kann uns nur Gott garantieren, weil nur er
unsere Verdienste kennt. Auch der oft wiederholte Gemeinplatz, daß hinter dem
moralischen Gesetz letztlich doch der göttliche Gesetzgeber steht, ist nicht völlig von
der Hand zu weisen. Der moraltheologische Gesichtspunkt wird von Kant selber wieder
ins Spiel gebracht. «Religion ist (subjektiv betrachtet) das Erkenntniss aller unserer
Pflichten als göttlicher Gebote» Kant, I., Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft, 1793, Akademie-Ausgabe, Band VI, 153; Kant, MS (s. Anm. 5), 443.

58 KANT, MS (s. Anm. 5), 429.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 393

Spezifikum von Kants Ethik, daß Pflichten gegen sich selbst keine geringe
Angelegenheit sind neben den Verboten der Schädigung anderer, ja daß
Vergehen wie «innere Lüge» und Kriecherei ganz vorne stehen, obgleich sie nicht
einmal Selbstschädigung involvieren müssen, sondern eben nur jene
«Wegwerfung der eigenen Menschenwürde.» Vergeblich sucht man dagegen bei
Kant eine systematische Behandlung des Tötungsverbotes, obwohl doch
Tötung eine besonders gravierende Form der Fremdschädigung ist.

Wie konstituiert sich die Menschenwürde? Leider finden wir bei Kant ein
signifikantes Schwanken bezüglich der Auffassung, worin die Freiheit und
Würde des Menschen besteht.59 Die Würde des Menschen besteht nach der
einen, von Kant nicht deutlich genug unterschiedenen Bedeutung darin, daß
der Handelnde selber sich Selbstzweck ist, d. h. im moralisch neutralen Sinne
einen eigenen Willen hat. « der Mensch und überhaupt jedes vernünftige
Wesen existiert als Zweck an sich selbst, nicht bloß als Mittel zum beliebigen
Gebrauche für diesen oder jenen Willen ».H) In einer zweiten, völlig
verschiedenen Bedeutung besteht die menschliche Würde darin, sich das
Selbstzwecksein anderer Menschen selber zum Zweck zu machen. Diese zweite
Bedeutung ist jedoch nicht mehr moralisch neutral. In der Grundlegung lassen
sich beide Bedeutungen belegen, ja es kommt noch eine dritte hinzu: Würde
als Titel für (außerordentliche) Leistungen oder moralische Verdienste. Kant
spricht nämlich von « eine(r) gewisse(n) Erhabenheit und Würde an

derjenigen Person die alle ihre Pflichten erfüllt.»61
Es lassen sich also mindestens drei Bedeutungen von Würde bei Kant

unterscheiden. Kant selber vermischt aber diese Bedeutungen. Entsprechend
müßten wir drei Bedeutungen von Degradierung der Würde unterscheiden:
1. Verlust der Handlungsfähigkeit (z. B. durch Narkose, Altersschwäche,
schwere Behinderung oder Geisteskrankheit, Tod); 2. Verlust der Fähigkeit
bzw. der Gelegenheit, moralisch zu handeln (Laster, Zwang zu pflichtwidrigen
Handlungen); 3. Verlust an moralischer Vollkommenheit (durch
Willensschwäche, schlechtes Beispiel).

Kant behauptet, daß Kriecherei Einbuße des moralischen Lebens eines
Menschen ist, also Verlust oder Einschränkung der Fähigkeit, moralisch zu
handeln. Man wird jedoch in den einschlägigen Paragraphen 11 und 12 der
«Metaphysik der Sitten» vergeblich nach einer eindeutigen Verwendung des

59 PRAUSS, G., Kant über Freiheit als Autonomie, Frankfurt a.M. 1983, S 10 hat
gezeigt, daß sich Kant in seinen Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten, welche als

«Naturrecht von Feyerabend» (Vorlesungsnachschrift WS 1784) erst 1979 zugänglich
gemacht wurden, dieser Unterscheidung eher bewußt war als in seiner veröffentlichten
Schrift. «Der Mensch nämlich ist Zweck an sich selbst, er kann daher nur einen inneren

Wert, d. i. Würde haben, an dessen Stelle kein Äquivalent gesetzt werden kann.
Andere Dinge haben Äußeren Wert, d.i. Preis, dafür ein jedes Ding, das zu eben dem
Zweck tauglich ist, als Äquivalent gesetzt werden kann. Des Menschen innerer Wert
beruht auf seiner Freiheit, daß er einen eigenen Willen hat. Weil er der letzte Zweck
sein soll, so darf sein Wille von nichts mehr abhängen.» Vorlesungsnachschrift aus
dem WS 1784, AA XXVII, 1319.

60 Kant, GMS (s. Anm. 8), 428.
61 Ders., 439.



394 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Begriffs eines «inneren» Wertes suchen. Besteht er darin, daß jedermann Zweck
an sich selbst ist, oder in der moralischen Anlage, oder im erworbenen und
bewährten sittlichen Charakter?

Die Vieldeutigkeit von Kants Begriff der (Selbst-) Achtung hat neuere
Autoren dazu angeregt, drei Formen von Achtung zu unterscheiden:
Wertschätzungs-Achtung, Erwägungs-Achtung und identifizierende Achtung.62
Achtung als Wertschätzung bezieht sich auf (moralische) Verdienste,
Anstrengungen oder Leistungen einer Person. Obwohl Kant den Ausdruck «Achtung»

oft in dieser Bedeutung verwendet und den Begriff entsprechend
moralisiert - Achtung gebührt der Tugend -, so widerspricht dieser Bedeutung
ganz offensichtlich die Intention der Gleichheit, welche Kant mit den Begriffen

wie Würde und innerer Wert zum Ausdruck bringen möchte. Achtung
gebührt selbst dem Lasterhaften, sofern er Mensch ist.

«Nichts desto weniger kann ich selbst dem Lasterhaften als Menschen
nicht alle Achtung versagen, die ihm wenigstens in der Qualität eines
Menschen nicht entzogen werden kann; ob er zwar durch seine That sich
derselben unwürdig macht.»63

Achtung ist in dieser zweiten Bedeutung gleiche Gewichtung bzw. Respekt
vor einem gleichen Wert. Selbst in der Strafe muß die Menschheit (humanitas)
des Bestraften geachtet werden. Nach Kant findet das dadurch statt, daß der
Bestrafte nicht als Ding, sondern als freies Wesen (das hätte gesetzeskonform
handeln können) behandelt wird. Selbst Strafe durch Freiheitsentzug setzt voraus,

daß der Straftäter zur Verantwortung gezogen und damit in seiner Freiheit

geehrt wurde. Muß man sich aber auch in das Wohl des Bestraften versetzen?

Sicher nicht in gleichem Maße wie gegenüber gesetzeskonformen
Bürgern. Abgesehen vom speziellen Kontext der Strafe (in dem nur noch eine
minimale Pflicht zur Achtung besteht) ist das Wohl anderer Gegenstand
moralischer Pflicht. Insofern ist die Bedeutung der Achtung vor der Freiheit
anderer im Normalfall nicht völlig zu trennen von der dritten, der identifizierenden

Achtung, welche auch eine gewisse Einfühlung, ein Sich-Versetzen-in-an-
dere verlangt. Diese Bedeutungskomponente der Empathie spielt hingegen bei
der Strafe zwar auch eine Rolle, wird aber durch die Forderung der Empathie
gegenüber den Opfern von Straftaten stark relativiert. Ein unparteiischer
Beobachter wird sich nicht aus Mitleid mit dem Täter für die Leiden der Opfer

62 Vgl. HUDSON, St., The Nature of Respect, in: Social Theory & Practice 6

(1980) 69-90; CRANOR, C.F., Limitations on Respect-For-Persons Theories, in: Tulane
Studies in Philosophy 31 (1982) 47-60, bes. Anm. 10 S. 46; FRANKENA, W.K., The
Ethics of Respect for Persons, in: Philosophical Topics XIV (1986) Heft 2, 149-87.
Die genannte Dreiteilung wird von Cranor vorgenommen, in Anlehnung an ältere
Arbeiten von Feinberg, Darwall u. a., letzterer wieder abgedruckt in Dillon (s. Anm. 5).
Sie überschneidet sich nur teilweise mit der eingangs vorgeschlagenen Unterscheidung
von drei Typen der (Selbst-) Achtung.

63 Kant, MS (s. Anm. 5), 463 Tugendlehre § 39). Eine ausgeführte Theorie der
Gefangenenrechte findet sich bei Kant nicht, obwohl sie einen Ansatz bietet, etwa zum
Schutz vor Zwangstherapie oder Humanexperimenten. Kants Beispielswahl zeigt, wie
schwer es ihm fällt, zwischen entehrender und mißachtenden Strafen zu unterscheiden.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 395

verblenden lassen. Im Blick auf die Selbstachtung spielt Empathie wohl gar
keine Rolle.

Daß selbst Kant, dessen Ausführungen über die menschliche Würde dem
egalitären Begriff der Achtung so nahe kommen, diesen Begriff wieder mit
verdienst- und leistungsbegründeten Begriffen vermischt, bestätigt die Schwierigkeit

einer klaren Abgrenzung von (Selbst-) Achtungj von ihren psychologischen

Verwandten. Auch die Moralisierung der Selbstachtung - parallel zur
Annahme einer Pflicht, möglichst illusionsfrei zu sein - dient nicht unbedingt
der Klärung. Selbstachtung gehört zwar durchaus in den Umkreis der pru-
dentiellen Pflichten, doch diese (wie z. B. das Verdikt gegen die «innere
Lüge») gelten nicht absolut; vielleicht ist es gelegentlich klüger, d. h. besser für
eine Person, gewisse Illusionen zu haben. Selbstachtung ist vielleicht selber
nicht strikte Pflicht, doch sie hat eine besondere Nähe zur Moral, die sich in
der Formel zusammenfassen ließe:

Achte andere, so wie du dich selber achtest.


	Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

