Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung
Autor: Wolf, Jean-Claude

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760834

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-CLAUDE WOLF

Zur moralischen Bedeutung von
Selbstachtung*

I. Vorbemerkung

Nach Kant liegt die Quelle allen sittlichen Wertes in der freien Selbstbindung,
dem Handeln aus Pflicht. Nicht duBerer Druck, nicht Sanktionsandrohungen,
sondern Selbstbindung, Achtung vor der Menschheit in anderen und in uns
selber, unterscheidet moralische Normen von anderen, z. B. konventionellen
und rechtlichen Normen. Selbstachtung und Selbstbindung bedingen sich wech-
selseitig: Weil ich meine Fihigkeit, Zwecke zu setzen, achte, gebe ich mir selber
das Gesetz, diese Fahigkeit zu schiitzen und zu fordern bzw. nicht mich un-
notig zu gefihrden oder zu zerstéren. Und weil ich mich und dariiber hinaus
alle anderen Vernunftwesen moralisch achte, fiihle ich mich von sittlichen
Pflichten gebunden.

Natiirlich soll damit nicht bestritten werden, daB es Zwang und Sanktio-
nen braucht, um eine Rechtsordnung aufrecht zu erhalten. Dieser politische
Realismus ist durchaus vereinbar mit der Hoffnung, daB sich Menschen gele-
gentlich auch aus freier Einsicht einem Gesetz unterwerfen. Uberdies gibt es
manche Bereiche, in denen sozialer Druck und Sanktionen kaum greifen. Hier
ist die Selbstbindung besonders wichtig. Aktuelle Beispiele sind die morali-
schen Riicksichten auf Tiere oder auf kiinftige Generationen — beide Parteien
konnen uns ihrer Natur nach weder bestrafen noch belohnen. Nach Kants
eigener Auffassung (die allerdings kritikwiirdig ist) konnen wir nur indirekte
moralische Pflichten «in Ansehung von» Tieren haben. Wie man auch immer
dazu steht, eines ist jedenfalls sicher: Hier geht es um nicht-reziproke Pflich-
ten. Wer Haie schiitzt, kann von ihnen keine Gegenleistungen erwarten, und
wer fiir die Ressourcenerhaltung kiinftiger Generationen kdmpft, kann nicht
auf Belohnungen hoffen. Es gibt moralische Forderungen, die ihrer Natur
nach nicht aus der Erwartung auf eigenen Vorteil, sondern nur aus Pflicht ge-
bieten. Nicht Furcht oder Gewinnstreben, sondern Selbstachtung sollte uns
dazu motivieren, wehrlose und von unseren Entscheidungen abhidngige emp-
findungsfihige Wesen in Gegenwart und Zukunft zu schiitzen. Wer sich selber
achtet, mag sich nicht als NutznieBer der Schwachen sehen. Die Idee der Rit-

" Wichtige Anregungen habe ich aus Gesprichen mit Anna Kusser und ihrem Ma-
nuskript zu einem Vortrag fiir ANALYOMEN III 1997 empfangen. Fiir eine kritische
Durchsicht danke ich Peter Mosberger.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 369

terlichkeit mag hier nachwirken. Der Appell an ein genuin moralisches Ehrge-
fiihl — das sich nicht deckt mit dem Wunsch nach einem guten Ruf — wird im
Folgenden untersucht.

Selbstachtung wird hidufig verwechselt mit dem Selbstwertgefiihl. Um
Konfusionen zu vermeiden, ist es niitzlich, verschiedene Bedeutungen von
Selbstachtung zu unterscheiden. Das zentrale Merkmal der Selbstachtung, die
sich jeder Mensch als Mensch schuldet, ist ihr normativer, auf nicht-graduier-
bare Gleichheit festgelegter Charakter (I). Obwohl Selbstachtung ein emotio-
nales Element hat, entzieht sie sich einer rein empirischen Beobachtung (II).
Selbstachtung wird von Kant als selbstbeziigliche Pflicht gedeutet, andere Auto-
ren sehen in ihr eine prudentielle Tugend mit moralischen Implikationen (IV).
Der kategorische Imperativ ist nicht zu verwechseln mit einer Pflicht zum
blinden Gehorsam; vielmehr setzt er ein Verstindnis moralischer Griinde und
damit eine Verankerung der Moral in einer bewulliten Aneignung von Maxi-
men voraus. Die Auffassung der moralischen Gesetzgebung als das «sanfte
Joch der praktischen Vernunft» verleiht dem besseren Selbst im Menschen
Nachdruck. Weil Pflicht nicht etwas ist, was uns durch andere von aulen zu-
gemutet ist, ist sie mit Selbstachtung vereinbar (V). Hiaufig wird Achtung mit
der Achtung vor Grundrechten gleichgesetzt. Bei der Ubertragung auf Selbst-
achtung ergibt sich das Paradox, daB jedermann ein Grundrecht hitte, sich
selber zu achten. Unklar ist dabei, wem dieses Recht geschuldet ist. Dieses
Paradox 1dBt sich auflosen, indem man entweder darauf verzichtet, Selbst-
achtung als strikte Pflicht zu sehen, oder indem man ein Recht auf Selbst-
achtung vor allem als Recht gegeniiber anderen versteht.

II. Verschiedene Bedeutungen von Selbstachtung und Selbstwertgefiihl

Wir unterscheiden in Ubereinstimmung mit der zeitgendssischen Diskussion
drei Bedeutungen von Achtung bzw. Wiirde:

1. Statusachtung (= Achtungi): Sie bezieht sich auf die unterschiedliche
Stellung, die Menschen aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Gréf3e, ihres Alters,
ihrer beruflichen Stellung oder ihrer Stellung in politischen, militdrischen,
akademischen und anderen gesellschaftlichen Hierarchien haben. Bei Ach-
tung] geht es um die distinkten Wiirden und Wiirdigungen innerhalb einer Grup-
pe. Statusachtung schafft Verschiedenheit unter den Menschen. Sie ist sehr
variabel und spiegelt nicht notwendigerweise moralisch relevante Verdienste.

2. Verdienstachtung: Gemeint ist die Achtungs, die jemand wegen mora-
lisch wertvoller Bemiihungen oder Leistungen verdient. Sie kann sich z. T.
tiberschneiden mit als sozial niitzlich geschitzten Leistungen, aber sie kann
sich auch auf «innere Werte» beziehen, die sich nicht so leicht erfassen oder
mit konventionellen Wertvorstellungen vereinbaren lassen. Verdienstachtung
schafft moralisch legitime Unterschiede zwischen den Menschen. Achtung)
entspringt den sittlichen Leistungen, und am meisten Achtung) verdienen her-
vorragende Charaktere und Taten. Man kénnte auch von durch AuBerungen
des guten Willens erworbener Wiirde sprechen.

3. Achtung vor dem Eigenwert: Diese Achtung schafft Gleichheit unter
den Menschen, und zwar in bezug auf jene angeborene Wiirde, die sich nach



370 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Kant vom variablen Preis (z. B. der Arbeitskraft eines Menschen) unterschei-
det.! Diese Achtung (= Achtung3) steht im Mittelpunkt des Interesses, wenn
es um die Begriindung der Menschenrechte geht; Achtung3 gebiihrt allen
selbstzwecklichen Wesen. Es handelt sich um Wesen, welche die Fihigkeit ha-
ben, sich selber Zwecke zu setzen bzw. eigene Zwecke zu verfolgen. Diese Fi-
higkeit setzt BewuBtsein bzw. Wiinsche voraus. Es ist umstritten, welche und
wie viel kognitive Fihigkeiten dazu notwendig sind, ob z. B. nur sprachfihige
Wesen bewuBlt Zwecke setzen und verfolgen kénnen, ob Wiinsche Meinungen
und diese ihrerseits Sprachfidhigkeit voraussetzen. Ohne diese Fragen hier
beantworten zu wollen, kdnnen wir mit Kant voraussetzen, daB geistig nor-
male erwachsene Menschen die moralisch relevante Fahigkeit mit Sicherheit
besitzen. Die menschlichen und nicht-menschlichen Grenzfille sollen hier nicht
weiter erforscht werden.?

Damit ist ein Kriterium zur Unterscheidung von Selbstachtung im Sinne
der Achtung vor dem Eigenwert und Selbstwertgefiihl gefunden: (Selbst-)
Achtung3 ist wie der ihr korrespondierende Eigenwert nicht graduierbar. Ent-
weder hat ein Wesen Eigenwert, oder es hat keinen. Es kann nicht mehr oder
weniger Eigenwert haben. Entsprechend gebiihrt einem Wesen (Selbst-) Ach-
tung3 oder nicht. Im Unterschied zum psychologischen Selbstwertgefiihl (das
subjektiv variiert, nicht notwendigerweise in Ubereinstimmung mit verschie-
denen Verdiensten) kann die eigenwertorientierte Selbstachtung einer Person
nicht groBer sein als die einer anderen Person; und meine Selbstachtung3 kann
nicht am Morgen geringer sein als am Abend.

Gegen dieses Kriterium lassen sich folgende Einwinde erheben:

1. Auch (Selbst-) Achtungs hat eine Genese, sie entsteht nicht auf einen
Schlag aus dem Nichts. Der Gedanke einer Entwicklung setzt aber Abstufun-
gen verschiedener Grade oder Intensitdten voraus. Dieser Einwand 148t sich
folgendermaBen entkrédften: Zwar setzt (Selbst-) Achtung3 einen Reifungspro-
zeB voraus, doch dessen Ende stellt bildlich gesprochen eine Schwelle dar; ist
diese Schwelle einmal erreicht, so ist die minimale Voraussetzung, niamlich
Selbstzwecklichkeit, gegeben. Entweder kann ein Wesen eigene Zwecke haben
oder nicht, eine Zwischen- oder Ubergangsform ist nicht denkbar. Es gibt
keine selbstzwecklichen Wesen erster und zweiter Klasse. Und da sich Ach-
tung3 per definitionem auf diese Fihigkeit der Humanitit in mir und in allen
anderen bezieht, kann einem selbstzwecklichen Wesen nicht mehr (Selbst-)
Achtung3 gebiihren als einem anderen.

2. Ein zweiter Einwand gegen das Kriterium der Nicht-Graduierbarkeit
von (Selbst-) Achtung3 lautet: Sie ist de facto sehr eng an das psychologische
Selbstwertgefiihl gebunden und hat damit auch eine emotionale Komponente.
Wie jedes andere Gefiihl unterliegt auch das Gefiihl der Selbstachtung Schwan-
kungen. Die Erwiderung lautet: (Selbst-) Achtung3 besteht nicht nur in einem
Gefiihl, sondern auch in einem normativen Postulat, das besagt: Wesen mit
Eigenwert sind gleichermaBen zu achten. Es ist diese Komponente, welche fiir
die Bestindigkeit oder GleichmiBigkeit der (Selbst-) Achtung3 sorgt. Gleiche

I Zu Kants Auffassung vgl. den Abschnitt VI.
2 vgl. aber WOLF, J.-C., Tierethik, Freiburg/Schweiz 1992.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 371

Achtung und gleiche Selbstachtung sind Postulate mit gefithlsmdBigen Kom-
ponenten. Gefiihle wie Neid oder Ressentiment erschweren z. B. gleiche Selbst-
achtung, wihrend ein relativ hohes Selbstwertgefiihl die Anerkennung des
gleichen Eigenwertes anderer erleichtert. (Es kann allerdings auch zu Herab-
lassung pradisponieren.) Doch das Postulat oder die moralische Forderung
bezieht sich nicht auf diese Gefiihle selber, sondern auf die praktischen Ent-
scheidungen. Wir sind nicht moralisch verpflichtet, uns gut oder wertvoll zu
fithlen. Wie wir im ndchsten Abschnitt sehen werden, manifestiert sich die Tu-
gend der Selbstachtung, obwohl sie immer in einem emotionalen Umfeld steht,
in praktischen Entscheidungen und nicht in spezifischen Gefiihlen.

Kann Selbstachtung3 verspielt oder zerstért werden? Bei der Erdrterung
dieser Frage gilt es, zwei Extreme zu vermeiden, ndmlich die Auffassung, in
einer kapitalistischen Gesellschaft oder unter gesellschaftlichen Institutionen
lieBe sich gar kein Leben in Selbstachtung fiihren (das anarchistische Vorur-
teil), oder Selbstachtung sei vollig immun gegeniiber gesellschaftlichen Arran-
gements (das stoische Vorurteil). Beide Vorurteile machen in gewisser Weise
dafiir blind, daB es ganz spezifische Situationen und Institutionen sind, welche
die menschliche Selbstachtung bedrohen oder im Keim zerstdren, wahrend es
umgekehrt ein Verhalten anderer und Institutionen gibt, die Selbstachtung
schiitzen.? Selbstachtung ist entweder durch Angriffe auf das Selbstwertgefiihl
(Demiitigungen) oder Angriffe auf die Selbstzwecknatur des Menschen
(Betdubung, schwere Verletzung, T6tung u. 4.) bedroht. Wir denken hier vor
allem an drei Situationen: 1. Eine Person verliert das BewuBtsein und damit
die Voraussetzung fiir Selbstachtung in allen drei Bedeutungen von Achtung.
Im Schlaf verlieren wir allerdings nicht die Fihigkeit zur Selbstachtung, aber
wie steht es im irreversiblen Koma oder im Tod? Der natiirliche Tod setzt der
Fahigkeit, Zwecke zu setzen, ein Ende. Damit geht auch die Grundlage oder
der Gegenstand der Selbstachtung verloren. Ob damit auch ein postmortaler
Anspruch auf Achtung durch andere verloren geht, steht hier nicht zur De-
batte.* 2. Eine Person entschlieBt sich dazu, sich als Sklave zu verkaufen. Ge-
gen ein gewisses Vermogen verzichtet sie auf ihre Rechte (auBler vielleicht auf
das Recht, am Leben zu bleiben). Kann man sagen, dafl diese Person ihre
Selbstachtung vollig und irreversibel aufgibt? (Eine bloBe Einschrinkung oder
Verminderung der Selbstachtung3 ist ja nach unserer These nicht moglich.)
Die Frage ist zu bejahen, doch man beachte, daB natiirlich die Existenz recht-
lich giiltiger Sklavereivertrige ganz wesentlich beitrdgt zur Entwiirdigung
oder Demiitigung einer Person, selbst wenn sie sich angeblich freiwillig zu
diesem Schritt entscheidet. In einem liberalen Rechtsstaat, in dem Sklaverei-
vertrage als null und nichtig gelten, wird kein Anreiz zu dieser Form von De-
miitigung und Selbsterniedrigung geschaffen. Hier gilt es die zuvor genannten
Extreme zu vermeiden, ndmlich das stoische Vorurteil, innere Wiirde lasse
sich auch in der Sklaverei bewahren (was einer falschen Banalisierung demii-

3 Vgl. MARGALIT, A., The Decent Society, Harvard 1996 (dt.: Politik der Wiirde.
Uber Achtung und Verachtung, Berlin 1997).

4 Die Auffassung, daB es posthume Schidigungen und iiberlebende Interessen
gebe, wird von FEINBERG, J., Harm to Others. The Moral Limits of the Criminal Law,
New York, Oxford 1984, 79ff. verteidigt.



372 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

tigender Institutionen gleichkommt), und das Vorurteil, jeder Arbeitsvertrag
sei unfreiwillig und demiitigend (was einer falschen Dramatisierung von Be-
grenzungen der menschlichen Autonomie gleichkommt). 3. Eine Person wird
gefangen, gefoltert oder derart eingeschrénkt, daB sie nicht mehr in Selbstach-
tung (in welchem der drei Bedeutungen auch immer) weiterleben kann. Sie
nimmt sich das Leben. Entzieht sie sich damit der totalen Entwiirdigung? Kann
ihre Entscheidung als letzter Ausdruck von Selbstachtung3 verstanden werden?
Kant vertritt die Auffassung, Selbsttétung sei keine Lésung, sondern eine wei-
tere Form der Wegwerfung der eigenen Menschenwiirde. Wir werden jedoch
im letzten Abschnitt die Auffassung vertreten, daB ein Suizid unter ganz
gewissen Umstidnden als letzter Akt der Bewahrung von Selbstachtung ver-
standen werden kann.

Selbstachtung3 kann, wie bereits angedeutet wurde, funktional charakte-
risiert werden, namlich als nivellierende Kraft: Kein zwecksetzendes Wesen
hat mehr Eigenwert als andere, es gibt keine Hierarchie der Eigenwerte. Dies
ist das Fundament der Selbstzweckformel des Kategorischen Imperativs, wo-
nach kein zwecksetzendes Wesen nur als Mittel behandelt werden darf. Diese
Gleichsetzung aller zwecksetzenden Wesen ist meines Erachtens das wichtig-
ste Merkmal von selbstwertorientierter Achtung bzw. Selbstachtung3 Aus der
gleichmachenden Funktion folgt iiberdies eine méBigende Wirkung von Selbst-
achtungy gegen die Exzesse von Kriecherei® und Wegwerfung der eigenen
MenschenwiirdeS auf der einen Seite und Uberheblichkeit auf der anderen Sei-
te. Selbstachtung3 bildet die Mitte zwischen den Lastern einer knechtischen
und einer herrschsiichtigen Gesinnung (vgl. auch Abschnitt IV).

Kant charakterisiert Achtungs als exzeptionelles Gefiihl, das der verniinf-
tigen Einsicht nicht vorausgeht, sondern ihr nachfolgt.” Dazu ist zweierlei zu
bemerken: Obwohl Kant die Tendenz hat, Achtung3 zu intellektualisieren, kann
man ihm immerhin zugestehen, daB er zumindest die Absicht hat, Achtungy
als Gefiihl zu klassifizieren, wenn auch als «durch einen Vernunftbegriff selbst-
gewirktes Gefiihl» sui generis.® Kant nimmt also an, daB es nicht nur «patho-
logische», sondern auch «autonome» Gefiihle gibt. Gefiihle bilden demnach
keine homogene Klasse, und nicht alle Gefiihle sind von Neigungen gewirkt.

5 Vgl. KANT, L., Metaphysik der Sitten, 1797, Zweiter Teil: Metaphysische An-
fangsgriinde der Tugendlehre (im Folgenden abgekiirzt MS und zitiert nach der Aka-
demie-Ausgabe, Band VI), 434-437; vgl. zu diesem Kapitel HILL, TH.E. JR., Servility
and Self-Respect, in: The Monist 57 (1973) 87-104, wieder abgedruckt in DILLON,
R.S. (ed.): Dignity, Character and Self-Respect, New York, London 1995 (mit Beitri-
gen von Dillon, Kolnai, Hill, Boxill, Telfer, Rawls, Deigh, Taylor, Darwall, Massey,
Meyers, Thomas and Moody-Adams).

6 vgl. KANT, MS (s. Anm. 5), 429. Vgl. dazu die Ausfiihrungen in Abschnitt VI.

7 Vgl. LAUENER, H., Der systematische Stellenwert des Gefiihls der Achtung bei
Kant, in: Dialectica 35 (1981) 21-39.

8 Vgl. KANT, 1., Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, 1785 (im Folgenden ab-
gekiirzt GMS und zitiert nach der Akademie-Ausgabe, Band IV), 401, FuBnote 2: «
(...) kein durch EinfluB empfangenes, sondern durch einen Vernunftbegriff selbsrge-
wirktes Gefiihl und daher von allen Gefiihlen der ersten Art, die sich auf Neigung oder
Furcht bringen lassen, spezifisch unterschieden.»



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 373

(Man denke an die Gestimmtheit einer Mathematikerin beim Suchen und Fin-
den eines Beweises.) '

Nach Kant ist nicht nur Achtung des sittlichen Gesetzes, nicht nur Ach-
tung anderer, sondern auch moralische Selbstschitzung eine Pflicht. Das Pa-
radox, das aus dieser Auffassung folgt, wird uns im letzten Abschnitt beschif-
tigen. Fiir die gegenwirtige Darstellung ist es weniger die Frage des Bestim-
mungsgrundes dieses Gefiihls — ob es einer Einsicht zeitlich vorausgeht oder
nachfolgt, ob es Vernunft oder Neigungen entspringt —, sondern vielmehr die
egalisierende Funktion, welche Selbstachtung als Gefiihl, Pflicht und Tugend
auszeichnet (vgl. Teil IV).

Im schroffen Gegensatz zum psychologischen Selbstwertgefiihl und der
Status- und Verdienstachtung setzt die fundamentale Selbstachtung3 keinen
Vergleich und keine Konkurrenz mit anderen voraus. Sie ist daher klar unter-
schieden von Ehre und allen heteronomen Gefiihlen, die letztlich von der Mei-
nung und Einstellung anderer (oder was wir fiir die Meinung und Einstellung
anderer halten) abhingig sind. Hier miissen wir nochmals Entstehung und Funk-
tion der Selbstachtung unterscheiden: Zur Entstehung und Stabilisierung einer
fundamentalen Selbstachtung3 (die auch groBeren Schwankungen des Selbst-
wertgefiihls widersteht) braucht es sehr viel Zuwendung und Anerkennung an-
derer, insbesondere der ersten Bezugspersonen. Ohne Elternliebe oder etwas
Gleichwertiges keine Autonomie. Doch die Funktion der einmal erlangten Auto-
nomie besteht in einer geistigen und emotionalen Unabhingigkeit von der Wert-
oder Geringschitzung anderer. Diese Unabhingigkeit von Statuskonkurrenz
heiBt nicht, daB eine Person erhaben ist iiber Statuskonkurrenz, sondern nur,
daB sie die moralische Gewichtung des eigenen und fremden Lebens, Wohles
und Freiheitsspielraumes von einer Leistungs- oder Statuskonkurrenz losge-
16st vornimmt. Man konnte auch sagen, daB Selbstachtung3 es einer Person
erlaubt, sich losgelost von ihrem Bediirfnis nach Status- und Leistungsaner-
kennung durch andere zu schitzen. So wie es Gott dem Israelischen Volk er-
laubt, sich ohne besondere Verdienste auserwihlt zu fithlen, so kann sich jede
Person durch gleiche Selbstachtung in ihrem Eigenwert bestidtigen. Selbstach-
tungs wird erleichtert durch ein relativ stabiles Selbstwertgefiihl, und sie fiihrt
vice versa zu einer Entspannung und Gelassenheit jenseits von Lob und Tadel
anderer. Sie hilt uns davon ab, vor anderen zu kriechen. So muf} sich z. B.
niemand das Recht auf Leben verdienen; niemand muB3 — solange er oder sie
sich selber achtet — anderen danken oder sie auf den Knien darum bitten, am
Leben gelassen zu werden, nicht in seiner Privatsphire gestort zu werden u. a.
Zwischen Selbstachtung und der Einforderung unserer Rechte besteht ein en-
ger Zusammenhang (vgl. Abschnitt VI).

Ein weiterer Einwand gegen das Postulat der gleichen Selbstachtung lau-
tet: Eine dhnliche Funktion vermag allerdings auch ein hohes Selbstwertgefiihl
zu erfiillen. Dies ist sicher zutreffend. Um z. B. die Rolle eines «Athanasius
contra mundum» zu spielen, geniigt es, ein ausgeprigtes SendungsbewuBtsein
zu haben. Geniigt demnach eine starke psychologische Wertschidtzung, um sich
nicht zur Beute anderer zu machen? Das mag zwar stimmen, doch selbst ein
relativ starkes Selbstwertgefiihl ist instabil. Die meisten Menschen miissen
gelegentlich mit schweren Selbstzweifeln leben. Uberdies ist die Herkunft eines



374 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

hohen Selbstwertgefiihls moralisch oft problematisch — es kann auf Unterord-
nung oder Ausbeutung anderer basieren. Und schlieBlich kann ein hohes Selbst-
wertgefiihl auch dazu priddisponieren, andere als minderwertig zu betrachten
und zu behandeln. Das Selbstwertgefiihl ist m. a. W. in hoherem Masse mora-
lisch ambivalent als die auf gleiche Wertschitzung geeichte Selbstachtungs.

Autonome Menschen, die sich auf eine «moralische Selbstschitzung» ab-
stiitzen, konnen auch Status- und Anerkennungsverluste wegstecken und von
Angriffen auf ihren Eigenwert unterscheiden. Sie sind u. a. weniger disponiert
zur physischen Gewalt, deren Ursache hiufig latente Minderwertigkeitsgefiih-
le sind. Der Eigenwert ist in bezug auf die bloBe Wert- und Geringschitzung
Menschen mit Selbstachtung nicht immun sind gegen Angriffe anderer und de-
miitigende Arrangements. Weder sind sie stoische Weise, die in jeder beliebi-
gen Umgebung gedeihen kdénnen, noch sind sie moralische Heilige, die iiber
alle Versuchungen erhaben sind.

Natiirlich ist der autonome Mensch ein Ideal; hdufig vermischen wir Ei-
genwert und Verdienste, empfinden berechtigte Kritik als Herabsetzung oder
verwechseln moralischen Eigenwert mit hierarchischem Status. Doch idealiter
(und wenn wir die Sache «in einer kiihlen Stunde» betrachten) lassen sich
Selbstachtung3 und Schwankungen im Selbstwertgefiihl klar unterscheiden.

I11. Selbstachtung und Emotionalitdit

Mehr noch als Kant® sollte man versuchen, Selbstachtung3 als ein zugleich
fundamentales und emotionales Selbstverhiltnis zu verstehen. Zwar unter-
scheiden manche Autoren zwischen moralisch signifikanter Selbstachtung und
psychologischem Selbstwertgefiihl (self-esteem), doch gibt es keinen Konsens
tiber die Kriterien dieser Unterscheidung. Der soeben gemachte Vorschlag,
Selbstachtung3 an der egalisierenden Funktion festzumachen, kann iiber die-
sen Mangel an Konsens und Klarheit nicht hinweg tiduschen. Immerhin gibt es
eine gewisse Annidherung an die psychologische Forschung, wenn eine sog.
fundamentale Selbstachtung angenommen wird, die allen Formen des Respekts
(Respekt vor dem Status, Respekt vor Verdiensten) vorausgeht und die selber
keine rein intellektuelle Einstellung ist.

~ Eine interessante Hypothese von Robin S. Dillon!” lautet: Es gibt eine
fundamentale (basic) Selbstachtung, die weder explizit noch propositional,
aber doch im weitesten Sinne kognitiv ist und allen Manifestationen von
Selbstachtung vorausgeht. «Kognitiv» heiBit hier nur, da eine Person die Fi-
higkeit zur gleichen Achtung und Selbstachtung hat, auch wenn sie nicht iiber
spezielle intellektuelle oder verbale Féhigkeiten verfiigt und vielleicht nicht in
der Lage ist, die Griinde fiir dieses Postulat expliziert zu formulieren oder zu
verteidigen oder in jeder Situation neu und von Grund aus durchzudenken.

? Kants Ethik wird oft als kalt empfunden, doch auch Kant spricht der Kultivierung
von Sympathien oder gar zirtlichen Gefiihlen der Dankbarkeit das Wort. Vgl. KANT,
MS (s. Anm. 5), § 33.

19 vgl. DiLLON, R.S., Self-Respect: Moral, Emotional, Political, in: Ethics 107
(1997) 226-249.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 375

Eine intakte oder defekte fundamentale Selbstachtung entzieht sich weitge-
hend der Kontrolle des Individuums und damit auch seiner Verantwortung.
(So gesehen konnte jemand nicht dafiir verantwortlich gemacht werden, daB er
eine Karriere als Bettler oder Drogenabhingiger einschligt. Die Beispiele
stammen von mir. Dillon bezieht sich auf Fallstudien von beschidigter weibli-
cher Selbstachtung.) Das sich selber iiberlassene Individuum, dessen urspriing-
liches Selbstvertrauen gestort ist, hat wenig Handlungsspielrdume; alle spi-
teren Einsichten oder Bemiihungen konnen von einer solchen Voraussetzung
zunichte gemacht werden. Die gestorte Selbstachtung ist gleichsam in die
Lebensform oder das In-der-Welt-Sein einer Person eingraviert und verleiht
allen Gefiithlen und Entscheidungen ihren pessimistischen Moll-Grundklang.
Diese Auffassung iiber Entstehung und Rolle einer urspriinglichen Selbst-
(miB)achtung braucht sich jedoch weder einem Determinismus noch gar einem
politischen Fatalismus zu verschreiben, denn neue Erfahrungen von unbeding-
ter Annahme durch andere, aber auch gemeinsame Verinderungen des so-
zialen Umfelds konnen nachtriaglich zumindest partiell korrigierend oder kom-
pensierend fiir fundamentale Selbstachtungsverluste eintreten.

Der methodische Status dieser Hypothese von Dillon, der sich hauptsiach-
lich auf sozialpsychologische Schriften stiitzt, ist jedoch nicht ganz klar, ver-
weist er doch selber auf die im Zusammenhang der sozialpsychologischen
Forschung auftretenden Schwierigkeiten einer empirischen Uberpriifung. Man
konnte hinzufiigen, daB insbesondere das Experimentieren mit Variablen, wel-
che die fundamentale Selbstachtung vermindern oder zerstéren, an moralische
Grenzen st68t. Manche Vermutungen iiber den Zusammenhang der sozialen
Umwelt und die Stérung der fundamentalen Selbstachtung und manche Erkla-
rungen von manifesten Verhaltensstorungen aus einer Krise der fundamenta-
len Selbstachtung bleiben spekulativ.

Dariiber hinaus ist die Annahme eines gleichen urspriinglichen Selbst-
wertgefiihls, das durch Umstdnde gestirkt oder deformiert werden kann, keine
empirische Annahme, sondern ein normatives Postulat, das sich gegen eine
naturalistische Annahme von Begabungen und gegen ein Konzept richtet, das
besagt, einige Menschen seien von Natur aus Sklaven. Wie wir bereits fest-
stellten, ist niemand dazu verpflichtet, gewisse Gefiihle zu haben, sich z. B.
gut oder wertvoll wie andere zu fiihlen. Moralische Gefiihle werden eher dem
Begriff der Tugend als jenem der Pflicht zugeordnet. Obwohl Selbstachtung;
ein emotionales Umfeld hat, aus dem sie entsteht, in dem sie sich festigt oder
in dem sie gefdhrdet ist, folgt die geforderte Gleichheit nicht aus emotionalen
Tatsachen. Der Begriff «Selbstachtung3» impliziert ein Gleichheitspostulat,
das nicht aus einer bloBen Beschreibung von Fahigkeiten folgt; daher gilt, daB
wir uns mit diesem Begriff nicht auf dem Boden empirischer Sozialpsycholo-
gie befinden. Die angenommene fundamentale Selbstachtung 146t sich nicht
direkt verifizieren. Was die beobachtbaren und vielleicht auch therapierbaren
Manifestionen menschlichen Verhaltens betrifft, so haben wir es mit mehr
oder weniger integrem oder beschiddigtem Selbstwertgefiihl zu tun.



376 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

1V. Selbstachtung — Pflicht oder Tugend?

Kant sagt: Die moralische «Selbstschidtzung ist Pflicht des Menschen gegen
sich selbst.»!! Doch ist Selbstachtung tatsdchlich Pflicht? Geht es nicht viel-
mehr um eine Frage des Charakters, d. h. um eine Tugend? Die Gegeniiber-
stellung von Pflicht und Tugend ist in der neueren Diskussion vor allem mit
der Opposition von Universalismus und Partikularismus gekoppelt. Ob es sich
dabei um ein exklusives oder komplementires Verhiltnis handelt, wird von
Onora O'Neill'? ausfiihrlich erdrtert und zugunsten der zweiten Auffassung ent-
schieden. So gesehen 148t sich Selbstachtung als Tugend und als Pflicht deuten.

Selbstachtung als Pflicht betrachtet wirft generelle Probleme des Begriffs
selbstbeziiglicher Pflichten auf, die wir hier nicht diskutieren kénnen. Wir ge-
hen davon aus, daB8 ein Akteur sich selber etwas schulden kann. Selbstachtung
ist im doppelten Sinne selbstbeziiglich: Die Ausfiithrung dieser Pflicht betrifft
den Korper oder die Psyche des Akteurs selber (Selbstaffektion), und sie ist
dem Akteur selber geschuldet (Selbstbindung). Ob die zuletzt genannte Vor-
stellung einer Selbstbindung kohirent ist, ob es moralische Verbindlichkeiten
geben kann, die keinen Partner voraussetzen, soll hier wie gesagt nicht weiter
untersucht werden.'® Wichtig fiir unsere Darstellung ist lediglich die Feststel-
lung, daB die Auffassung von Selbstachtung als Pflicht nicht ihrer Auffassung
als Tugend widerspricht. Kant vertritt keine sog. Regelmoral, wonach Moral
in der Erfiillung gesellschaftlich vorgegebener Rollen- oder Amtspflichten
besteht. Ein solches duBerliches Verstindnis von Moral wiirde den Charakter
oder die Tugenden gar nicht beachten. Pflicht ist bei Kant vielmehr an den gu-
ten Willen und damit den Kern des Charakters gekniipft. Wenn wir etwas aus
Pflicht tun, driicken wir damit unseren (intelligiblen) Charakter aus. Der in-
telligible Charakter enthilt eine Spontaneitit, die dem empirischen Charakter,
dem Handeln aus Gewohnheit nicht zukommt. Insofern gibt es allerdings
Unterschiede zwischen einem Aristotelischen und einem Kantischen Ver-
stindnis von Charakter. Fiir Kant ist moralische Routine suspekt, fiir Aristote-
les ist sie erstrebenswert.!* Nach Kant kann Pflicht nicht mit einem sturen
oder routinierten Befolgen von Regeln gleichgesetzt werden.

Dieser Disput kann nicht durch einen Appell an den moralischen com-
mon-sense entschieden werden. Sowohl Kant, der Pflicht und Tugend mit An-
strengung und (Selbst-) Uberwindung assoziiert, als auch der auf Aristoteles

Il KANT, MS (s. Anm. 5), 435.

12 vgl. O'NEILL, O., Tugend und Gerechtigkeit. Eine konstruktive Darstellung des
praktischen Denkens, Berlin 1996.

'3 Gegen die Annahme selbstbeziiglicher Pflichten erheben sich eine Reihe von
Einwiinden. Vgl. BAIER, Kurt, The Moral Point of View, Ithaca, New York 1958,
226ff.; GEWIRTH A., Reason and Morality, Chicago, London 1978, 334. Auf einen die-
ser Einwinde — Pflichten korrespondierten Rechte, es konne aber keine selbstbeziigli-
chen Rechte geben — kommen wir in Abschnitt VI zuriick.

14 vgl. dazu die zahlreichen Stellen bei ANNAS, J., The Morality of Happiness,
New York, Oxford 1993, im Register unter «Kant» sowie DIES., Aristotle and Kant on
Morality and Practical Reasoning, in: ENGSTROM, ST./WHITING, J. (eds), Aristotle,
Kant, and the Stoics. Rethinking Happiness and Duty, Cambridge 1996, 237-258.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 377

zuriickgehende «isthetische Intuitionismus»'3, der Tugend mit der virtuosen
Leichtigkeit eines Weisen assoziiert, berufen sich beide auf den common-
sense. Man konnte dies als ein weiteres Indiz dafiir betrachten, daB der mora-
lische common-sense aller Zeiten, wenn es ihn gibt, in sich widerspriichlich
und mit manchen Unbestimmtheiten behaftet ist. Dies trifft auf die Beurtei-
lung der moralischen Routine zu, die den einen als 16bliche Prinzipientreue,
den anderen als verwerflicher Prinzipienfetischismus erscheinen mag.

AufschluBreich ist in dieser Hinsicht die Debatte von Annas und Baron
iiber das Moralverstindnis der Romanfigur Geert Instetten, dem Gemahl von
Effi Briest im gleichnamigen Roman von Theodor Fontane.!® Bekanntlich be-
ruft sich Baron Instetten, der Gemahl Effis, auf seine Prinzipien und nicht auf
Neigungen oder Gefiihle, als er sich von ihr trennt. Eine Affare seiner Frau, die
ihm erst Jahre spiter bekannt wird, veranlaBt ihn dazu, sich mit dem ehe-
maligen Nebenbuhler zu duellieren und sich von seiner Frau abzuwenden.
Wihrend fiir Annas Instetten wegen seiner Prinzipientreue das Muster eines
Kantianers ist, macht Baron (meines Erachtens iiberzeugend) geltend, dafB die-
ser «Mann von Prinzipien» kein gutes Beispiel fiir einen Kantianer ist. Den
Argumenten Barons, die hier nicht wiederholt werden sollen, lassen sich noch
zwei weitere hinzufiigen: Weder die Maxime «Duelliere dich mit dem Liebha-
ber deiner Frau» noch die Maxime «Verzeihe niemals Seitenspriinge» sind
verallgemeinerbar; sie haben den Geschmack von puren Vorurteilen oder zeit-
bedingten Konventionen und miissen auf jeden Fall einer kritischen Priifung
unterzogen werden. Weitere Hinweise auf Instettens konventionelles Denken!?
erhidrten den Verdacht, daB8 dieser eher in Begriffen von Achtungi und Ach-
tung) denkt und daB er insbesondere einem Begriff von Ehre (oder Selbstach-
tung) verhaftet ist.

Doch nicht nur die Form von Instettens Denken, sondern auch der Inhalt
seiner Maximen'® sind mit Kants Ethik unvereinbar. Warum konnen seine

15 Vgl. SIiDGwIcK, H., Methods of Ethics, London 1907, Neudruck Indianapolis
1981, 228, 391-394. Sidgwick nennt diese Variante des ethischen Intuitionismus auch
«Ultraintuitionismus», da sie nach dem Modell der Wahrnehmung GewiBheit nicht in
Prinzipien, sondern in partikuliren Situationseinschitzungen zu finden meint und —
dhnlich wie die Genieisthetik im Kontrast zur Regelésthetik - die Orientierung an Re-
geln als fruchtlos betrachtet. Zur Leichtigkeit der partikuliren moralischen Erkenntis
gesellt sich beim Weisen die Leichtigkeit der Ausfiihrung von Tugenden.

16 Vgl. ANNAS, J., Personal Love and Kantian Ethics in Effi Briest, in: Philosophy
and Literature 8 (1984) 15-31, wieder abgedruckt in BADHWAR , N.K. (ed.), Friends-
hip. A Philosophical Reader, Ithaca, London 1993, und BARON, M., Was Effi Briest a
Victim of Kantian Morality? In: Philosophy and Literature 12 (1988) 95-113, eben-
falls abgedruckt in BADHWAR 1993. Im Folgenden wird nach dieser Anthologie zitiert.

'7 Vgl. ANNAS, J. (s. Anm. 16), 161, und BARON, M. (s. Anm. 16), 179f., gegen
ANNAS, a.a.0., 162.

'8 Auch der Inhalt einiger Beispiele von Kant (etwa das strikte Suizidverbot) spie-
geln konventionelle und zeitbedingte Denkmuster. Die neuere Kantdiskussion, die sich
nicht primir als historische Sekundirliteratur versteht, unterscheidet daher (dhnlich
wie manche nachkantische Idealisten) zwischen Kants Ethik (ihrem Buchstaben) und
einer Kantischen Ethik (ihrem Geist); letztere wiirde z. B. verlangen, daB sich der
Mann in einem imaginidren Rollentausch in die Frau versetzt, was vermutlich weder



378 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Maximen nicht kritisch angenommen werden? Die erste Maxime - wie iiber-
haupt die Annahme eines Rechts zum Duellieren — leistet der Selbstjustiz
Vorschub und ist unvereinbar mit den besseren Argumenten fiir ein staatliches
Strafmonopol. Uberdies zementiert das Duellwesen einen zweifelhaften Be-
griff von Ehre als sozialintegrierendem Begriff. Selbst wenn man sich als Ver-
teidiger des Duells auf das Prinzip «volenti non fit iniuria» (Dem freiwillig
Zustimmenden geschieht kein Unrecht) abstiitzt, wire die diesem Prinzip ein-
geschriebene Anforderung an Freiwilligkeit der Entscheidung nicht erfiillt, weil
der historische Begriff der Ehre zwanghaftem Korpsdenken und irrationalen
Vorstellungen ritueller Reinigung der befleckten Ehre durch Blut folgt.! Das
Duellwesen, weit entfernt davon, den Menschen mehr Freiheitsspielrdume zu
gewidhren, untergrdbt vielmehr die freie Zustimmung und Ablehnung. Es han-
delt sich um eine Praxis, die mehr Zwinge als fruchtbare Optionen schafft. Sie
darf daher keinen Platz haben in einer Rechtsordnung, deren Ziel in der maxi-
malen gleichen Freiheit aller liegt.

Die zweite Maxime «Verzeihe niemals Seitenspriinge» steht der Einsicht
entgegen, daB tiefe Freundschaft ohne Verzeihen gar nicht moglich ist. Weil
aber Freundschaft fiir Kant zumindest als Quelle der sittlichen Veredelung
moralisch wertvoll ist, gibt es eine Pflicht zu verzeihen.? Natiirlich folgt dar-
aus nicht, daB man seinen Freunden alles verzeihen muB; auch folgt nicht, ob
man nur einen, zwei oder tausend Seitenspriinge verzeihen mufB. LBt sich die
bekannte Frage des Petrus («Wie oft mufl ich meinem Bruder vergeben?», Mt
18,21) etwa ganz von selber beantworten, indem man einfach tiefer liebt? Ju-
lia Annas scheint dies nahezulegen. Die Auffassung, daB die wahre Liebe
gleichsam den MaBstab fiir alle moralischen Fragen enthilt, spiegelt ein «ul-
traintuitionistisches Vorurteil» wider. Der ethische Partikularismus, der sich
auf evidente Situationsurteile stiitzt, hdlt mittlere Prinzipien fiir entbehrlich.
Dieser Auffassung ist jedoch entgegenzuhalten, daB sich aus der Haltung der
Liebe allein keine eindeutigen SchluBfolgerungen fiir die Moral ableiten
lassen.?!

Eindeutige Antworten ergeben sich (nicht immer, aber hiufig) dadurch,
daB man Ziele und Absichten der Moral klirt. In Kants Sprache heifit das, daB

Kant noch Instetten hinreichend getan haben, obwohl es der Geist der Kantischen Ethik
vorschreibt. So gibt es fiir die Anwendung jeder Theorie Gegenwartsschranken (der Klas-
se, des Geschlechts etc.), die sich in der jeweiligen Epoche kaum iiberwinden lassen.

19 vgl. dazu die brillanten Bemerkungen von SCHOPENHAUER, A., Aphorismen zur
Lebensweisheit, 1851, Stuttgart 1974, 108.

20 Auf Kants angeblich instrumentale Deutung von Freundschaft und seine eigenen
Auffassungen von Ehe und Sexualitit soll hier nicht eingegangen werden; vgl. aber
HERMAN, B., Ob es sich lohnen konnte, iiber Kants Auffassungen von Sexualitit und
Ehe nachzudenken? In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 43 (1993) 967-988.

2! Das mag jene nicht storen, die von der Ethik keine eindeutigen Antworten er-
warten oder allen eindeutigen Antworten miBStrauen. Im Blick auf private Entscheidun-
gen iiber das gute Leben mag diese Skepsis angebracht sein, doch im Blick auf den
sozialen und gesetzlichen Normierungsbedarf menschlichen Zusammenlebens erweist
sich der isthetische Intuitionismus als Desaster. SIDGWICK (s. Anm. 15), 228f. bevor-
zugt einen Moralkodex-Intuitionismus, der nach Exaktheit strebt, und zwar auch im
Namen der Autoritiit ethischer Uberzeugungen.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 379

man sich Maximen wie «Ube keine Privatjustiz» und «Verzeihe die Schwi-
chen deiner Freunde» kritisch aneignet. Auch sollte ein Gatte sich nicht die
Position eines Richters iliber seine Gattin anmaBen («Richtet nicht, damit ihr
nicht gerichtet werdet», Mt 7,1). Wihrend natiirliche Sympathien kommen und
gehen und zuweilen auch «moralisch blind» sind, verleihen reflektiert ange-
eignete Maximen eine zuverldssigere Orientierung. So gesehen gibt es keine
tragfahige Alternative zu einer Prinzipienethik, sei sie Kantisch, utilitaristisch
oder kontraktualistisch. Diese Moraltheorien erheben nicht den Anspruch,
Phénomene der Freundschaft und der Liebe vollstindig zu erfassen und in al-
len Tiefen und Untiefen auszuloten, sondern diesen einen moralischen Rah-
men und moralische Grenzen vorzugeben. Der Geist von Kants Ethik verlangt,
daB wir wissen, warum und wie wir uns diese Maximen angeeignet haben und
daB sie letztlich einem guten Zusammenleben forderlich sind. Wichtig ist da-
her, dal wir sie nicht einfach nachplappern und uns nicht einfach auf sie ver-
steifen — das wire eines verniinftigen Wesens unwiirdig und mit der Selbstach-
tung unvereinbar. Ein Kantianer ist nicht ein «Mann von irgendwelchen Prin-
zipien», sondern «ein Mann (oder eine Frau) von iiberlegt angeeigneten Ma-
ximen». Hat man sie sich einmal angeeignet, so kann man den Einfliisterungen
von Neigungen besser widerstehen. Man kann sich daran erinnern, daB das,
was die moralische Pflicht vorschreibt, das ist, was man generell will, auch
wenn es einem im Moment widerstrebt. Diese Einsicht unterscheidet Prinzi-
pientreue von Prinzipienfetischismus. Denn damit ist eine kiinftige Revision,
eine neue und modifizierte Aneignung von Maximen nicht ein fiir allemal aus-
geschlossen.

Es besteht der begriindete Verdacht, dal die verbreitete Deutung Kants
als eines Deontologen nicht tragfihig ist und daB man eine systematisch kohi-
rente Kantische Ethik konsequentialistisch begriinden muB.? Fiir die Priifung
und kritische Annahme unserer Maximen miissen wir die Frage stellen: Wie
sidhe eine Welt aus, in der sich Freunde nicht verzeihen, Eheleute sich wegen
eines einzigen, ldngst vergangenen Seitensprungs innerlich voneinander ab-
wenden und mit den Geliebten ihres Ehepartners duellieren wiirden? Wer sich
solche Fragen nie gestellt hat, wer sich nicht fragt, was die Welt zu einem
besseren® Ort machen wiirde, wer sich statt dessen einfach an die genannten

22 ygl. HERMAN, B., Leaving Deontology Behind, in: DIES: The Practice of Moral
Judgement, Cambridge, Mass., London 1993, 208-240; CUMMISKEY, D., Kantian Con-
sequentialism, New York, Oxford 1996.

2 Ein «besserer Ort» kann heiBen: ein freierer, angenehmerer, aber auch ein Ort,
an dem Rechte besser geschiitzt werden etc. Der Kantische Konsequentialist wird — im
Unterschied zum Utilitaristen — der Freiheit rationaler Akteure gegeniiber der Lust ab-
solute Prioritdt einrdumen. Ob sich diese absolute Prioritit der Freiheit (und damit
auch von Achtung3y und Selbstachtung3) gegeniiber hedonistisch getonten Werten ra-
tional verteidigen 1dBt, wage ich allerdings zu bezweifeln (vgl. WOLF, J.-C., Rezension
David Cummiskey's: Kantian Consequentialism, in: Kant-Studien [im Druck] 1998).
Seit John Stuart Mill gibt es iibrigens auch eine Tendenz, dem Utilitarismus Kantische
Prinzipien wie Selbstachtung einzuverleiben. Eine gewisse Anniherung des Utilitaris-
mus an eine Kantische Position findet z. B. dann statt, wenn moralische Rechte in die
Folgeniiberlegungen integriert werden. Vgl. WOLF, J.-C., Ethik zwischen Kantianismus
und Utilitarismus, in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 17 (1992) 1-25.



380 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Maximen klammert, ist kein Kantischer Konsequentialist, sondern ein Opfer
seiner Vorurteile.

Versteht man Tugend nach Aristoteles als Mitte zwischen zwei lasterhaf-
ten Polen, so l1dBt sich Selbstachtung als Mitte zwischen Uberheblichkeit und
Selbstverachtung verstehen. Sie stellt ein Gleichgewicht her zwischen den bei-
den Extremen der Selbstbevorzugung und Selbstbenachteiligung, der Arro-
ganz und der Kriecherei. Sie befdhigt zu angemessenem Stolz (angesichts mo-
ralisch achtbarer Bemiihungen) und angemessener Demut (angesichts unserer
Schwichen).?

Da Selbstachtung so gesehen im Bereich der prudentiellen Tugenden?’ an-
zusiedeln ist, erhélt sie durch ihre Beziehung zum Postulat der Gleichheit eine
Sonderstellung fiir die Moral. Selbstachtung prédisponiert in ganz besonderer
Weise, den moralischen Standpunkt einzunehmen, obwohl es auch denkbar ist,
daB eine Person mit Selbstachtung in ihren Urteilen und insbesondere in ihrem
Verhalten von Forderungen und Idealen der Moral stark abweicht. So gesehen
kann man Selbstachtung nicht mit einer sittlichen Tugend im engeren Sinne
gleichsetzen.

Selbstachtung3 mit ihrer egalisierenden Funktion ist ein Antidoton gegen
die beiden Fallen des Ideals der Selbstvervollkommnung: die Falle der Hybris
und jene der Idolatrie. Die hybride Seite stammt aus der Tendenz zur Selbst-
iiberschitzung und fiihrt zum Tugendwahn, einer gewissen selbstgefilligen
Obsession mit der eigenen Vollkommenheit. Oft ist diese Hybris gekoppelt
mit der Vorstellung, daB es in der Moral darauf ankomme, sich nicht die Hén-
de schmutzig zu machen. «Hauptsache, ich bleibe rein — mdge dabei auch die
Welt zugrunde gehen.» Doch wer konnte zugleich tétig sein und rein bleiben?
Selbst durch Passivitdt kann man sich schuldig machen. Die Erinnerung an die
egalisierende Funktion von Selbstachtung3 hat eine entlastende Wirkung im
guten Sinne, analog zur Vorstellung einer gottlichen Gnade, welche die Men-
schen ohne Riicksicht auf (moralische und andere) Verdienste annimmt. Ein
Rangstreit um den Eigenwert widre weder notig noch moglich, wenn es so
etwas wie ein ruhendes Selbst-Urvertrauen gibe.

Die andere Gefahr von Perfektionsidealen ist die Selbstunterschitzung,
die Verkleinerung und Resignation, weil man weiB}, daB kein Durchschnitts-

24 Die egalisierende moralische Funktion der Bescheidenheit bewihrt sich dann,
wenn jemand besonders groBfe Verdienste hat und sich trotzdem nicht iiber andere er-
hebt. Davon zu unterscheiden ist die andere Bedeutung von «Bescheidenheit» im Sinne
mittelmiBiger Leistungen. Vgl. SCHUELER, G.F., Why Modesty Is A Virtue, in: Ethics
107 (1997) 467-485.

25 Vgl. SIDGWICK (s. Anm. 15), 335; GEWIRTH (s. Anm. 13), 243f., 319, 332f. Die
scharfe Abgrenzung zwischen Klugheit und Moral findet sich in der Antike bekannt-
lich nicht. Was neuzeitliche Autoren eher zu den Tugenden der Klugheit schlagen,
wird von Aristoteles u. a. auch unter den ethischen Tugenden behandelt: Mut und
MiBigkeit sind die Tugenden der unverniinftigen Seelenteile, GroBziigigkeit und
GroBherzigkeit gehoren zum Portriit des vornehmen Menschen, der niemandes Knecht
sein mag (vgl. ARISTOTELES, Nik. Ethik, 1117b und 1125a). Die Beschreibung der
GroBherzigkeit liest sich wie eine aristokratische Vorform der egalitiren modernen
Selbstachtung. Schon Aristoteles spricht vom Ideal einer Unabhingigkeit von Lob und
Tadel anderer, was nicht eine Abhingigkeit von Freunden ausschlieBt.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 381

mensch die Vollkommenheit erreicht. Sie fiihrt zur Idolatrie, zur Anbetung ei-
ner vermeintlichen Vollkommenheit in anderen (die sie natiirlich ebensowenig
haben). Die Idolatrie hat eine entlastende Funktion, nun aber im schlechten
Sinne, weil Heiligenkult zur Bequemlichkeit verleitet. Die Erfiillung des Ide-
als wird gleichsam delegiert. Aufgrund der Idolatrie konnte man z. B. sagen:
«Verzeihen ist eine Sache von Heiligen und Helden — ich (und andere ge-
wohnliche Sterbliche) bringen es nicht fertig, zu verzeihen. Deshalb werde ich
es nicht einmal versuchen.» Die egalisierende Kraft der moralischen Selbst-
schitzung dagegen gibt allen das Signum von «potentiellen Heiligen».

Spezifisch fiir Kants Metaphysik der Sitten ist auch die angenommene
Asymmetrie zwischen einer Pflicht zur Sorge fiir die eigene Vollkommenheit
und einem Engagement fiir das Gliick anderer.?® Nach Kant steht — im Unter-
schied zur Tradition des Eudaimonismus, wie er sie interpretiert — nicht das
Gliick des Akteurs im Zentrum der Ethik, sondern das Gliick der anderen und
die eigene Vollkommenheit oder Wiirdigkeit (fiir das Gliick). Nach Kant ist
Wohltun, ja selbst die Teilnahme am Geschick anderer sittliche Pflicht. Diese
Pflicht geht aber nicht so weit, da wir andere bessern sollten. Da3 wir nicht
zur sittlichen Erziehung miindiger Personen verpflichtet sind, entspricht ei-
nem antimoralistischen Zug in Kants Ethik. Wir sollen andere nicht richten
(vgl. Mt 7,1) und uns nicht in ihre sittliche Selbstvervollkommnung einmi-
schen; daB wir dagegen das Gliick anderer fordern sollen, entspricht einem
antipaternalistischen Zug von Kants Ethik. Wir sollen anderen ndmlich nicht
unsere Vision von Gliick, nicht unsere Wertvorstellungen aufzwingen, son-
dern ihnen ihre Wiinsche (im Rahmen des sittlich Zulédssigen) erfiillen. Die
Betonung der Asymmetrie zwischen Selbstvervollkommnung und der Pflicht
zum Wohltun fiir andere gibt der Bedeutung der Selbstachtung ihr scharfes
Profil. Jeder Akteur schuldet sich selber eine besondere Sorge, ndmlich sein
eigenes Gewissen zu erforschen, seine eigene Menschenwiirde nicht wegzu-
werfen, stets strebend sich zu veredeln. Niemand ist jedoch sich selber gegen-
tiber sittlich verpflichtet, seine eigenen Wiinsche zu erfiillen oder seinen Nei-
gungen zu leben. '

Die Akzentuierung der Selbstachtung fiihrt allerdings auch zu einer ober-
sten Limitierung unserer Pflichten in bezug auf das Gliick anderer. Im Unter-
schied zu einem Handlungsutilitaristen, fiir den es eine direkte Pflicht gibt,
das Gliick anderer zu maximieren, setzt die Selbstachtung der Tendenz, die
eigene Person im Dienste des Gliicks anderer vollig zu instrumentalisieren,
sich zum bloBen Werkzeug der Wiinsche und Anspriiche anderer zu erniedrigen,
eine moralisch begriindete Grenze. Aus der hohen Bewertung der Selbstachtung
folgt jedoch kein deontologisches Verbot der Selbstaufopferung fiir die Ret-
tung oder Erhaltung des Lebens oder anderer konstitutiver Voraussetzungen
der Selbstachtung anderer. Es ist also niemand benommen, sich im Dienste der
Selbstachtung anderer instrumentalisieren zu lassen. Selbst die als skandalds

26 vgl. KANT MS (s. Anm. 5), 448ff. Kritisch dazu Sidgwick. (s. Anm. 15), 240,
der Kant so versteht, als sei es unmoglich, andere moralisch zu erziehen. Doch der
Witz der genannten Asymmetrie zwischen Selbst- und Fremderziehung besteht darin,
daB es moralisch unzulissig (und oft auch kontraproduktiv) ist, miindige Menschen zur
Selbstvervollkommnung zu nétigen. So deutet BARON (s. Anm. 16) Kant.



382 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

empfundene Totung einer Person zur Rettung von mindestens zwei anderen
Personen 1dBt sich mit dem Appell an Achtung und Selbstachtung nicht kate-
gorisch ausschlieBen. Wenn der Eigenwert aller Personen gleich ist, dann ist
der Wert zweier Personen zusammengenommen mehr wert als der Wert einer.
Die hohe Bewertung der Selbstachtung fiithrt nicht um den Konsequentialismus
herum, aber sie ebnet den Weg zu einem Kantischen Konsequentialismus.

Nach Kant sind wir keineswegs zur Indifferenz gegeniiber den Neigungen
anderer verpflichtet; auf der entgegengesetzten falschen Annahme beruht An-
nas’ Deutung von Instetten als Kantianer, weil sich dieser moralisch verpflich-
tet glaubt, keine Riicksichten auf das Gliick seiner Gattin nehmen zu miissen.
Die Neigungen anderer erhalten aus der moralischen Perspektive betrachtet
eine besondere Dignitit.?’” Andere sollen wir zwar vor diesem sittlichen Eifern
verschonen; Erwachsene soll man nicht mehr moralisch erziehen wollen. Ihre
subjektiven Vorstellung von Gliick bzw. ihre Wiinsche sollen wir dagegen (im
Rahmen des sittlich Erlaubten) ernstnehmen. Die Bedeutung von Pflicht und
Selbstachtung ist also keineswegs gekoppelt mit Charakterlosigkeit oder man-
gelnder Sensibilitat fiir die Wiinsche und Bediirfnisse anderer. Pflicht verlangt
nicht Lieblosigkeit, sondern tidtige Liebe, Einfiihlung und Dienst am Nichsten.
Auch zieht sie eine Grenze zwischen sittlich zuldssiger Parteilichkeit und mo-
ralisch korrupter Parteilichkeit fiir andere.

Wie im zweiten Abschnitt gezeigt wurde, unterscheidet sich Selbstach-
tung von der Sorge um Ehre bzw. der Angst vor Gesichtsverlust. Sie setzt so-
zusagen einen inneren Halt voraus, der auch dann noch trdgt, wenn jemand
vom sozialen Exorzismus getroffen wird. Kants Moralauffassung ist in diesem
Sinne «protestantisch». Gemeint ist damit nicht so sehr die Unterdriickung
von Neigungen, sondern der Wunsch nach kritischer Distanz gegeniiber vor-
gegebenen und vielleicht méchtigen gesellschaftlichen Erwartungen, gleich-
sam der kritische Gewissensvorbehalt gegeniiber der Welt. Moral wird nicht
etwa verstanden als Konvention oder sozialer Kitt; die Begriffe der Ehre und
Etikette dagegen sind orientiert an der Funktion der sozialen Integration.?®
Wir werden am SchluBB auf diesen Gegensatz zwischen kritischer Moral und
positiver Moral kurz zuriickkommen.

27 Man konnte hier einwenden, Kant rede einer irrationalen Fremdbegiinstigung
bzw. Selbstvernachlissigung das Wort, die einer unparteilichen Erwégung der Neigung
aller Betroffenen (einschlieBlich der eigenen) widerspricht. Kant betont tatsdchlich nur
die Erlaubnis, sich selber wohl zu tun; vgl. KANT MS (s. Anm. 5), 451. Mit einer irra-
tionalen oder selbstquilerischen Selbstbenachteiligung hat das jedoch nichts zu tun,
denn einerseits diirfen wir im gegenseitigen Wohltun auch von anderen erwarten, daB
sie unsere Wiinsche ernst nehmen; andererseits gibt es pragmatische Griinde, warum
man primir die eigene Gesundheit bewahren und das eigene Gliick verfolgen darf, weil
gewohnlich jedermann besser dazu in der Lage ist als andere, weil man seine eigenen
Wiinsche am besten kennt und oft selber am effektivsten befriedigen kann. Auch hier
gilt das Argument: Die Welt ist ein besserer Ort, in der jedermann sein Leben selber
gestalten kann, ohne von anderen bevormundet zu werden. Natiirlich gibt es keine
moralische Pflicht, sich selber zu verwéhnen, sich Extrageniisse zu verschaffen usw. —
denn dazu haben wir bereits hinreichend starke Neigungen.

28 ygl. VOGT, L., Zur Logik der Ehre in der Gegenwartsgesellschaft, Frankfurt
a.M. 1996, 153-224.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 383

V. Kategorische Imperative

Nach einer verbreiteten Deutung gelten kategorische Imperative unabhingig
von Neigungen oder Wiinschen einer Person. Eine bekannte Polemik von
Philippa Foot hat jedoch gezeigt, daB dieses Kriterium — Unabhéngigkeit von
Wiinschen — kein hinreichendes Kriterium ist. Auch mein Wunsch, dal} es eine
nicht-moralische Konvention der Ho6flichkeit oder der Etikette nicht gibe,
kann nichts an der konventionellen Geltung derselben @ndern. Versteht man
unter «kategorischen Imperativen» Imperative, die unabhéngig von jemandes
Wiinschen gelten, so sind auch Regeln der Etikette kategorische Imperative.
Doch wird damit nicht eine Form von Externalismus der Griinde zugelassen?
Denn ich kann nun ohne weiteres sagen: «Ich kenne die Konvention X (z. B.
unbekannte Erwachsene sollten nicht geduzt werden), aber ich habe keinen
Grund (und fithle mich nicht motiviert), sie zu beachten. Ich mache mir halt
nichts aus Konventionen.» Es fehlt also jene Notwendigkeit und Unausweich-
lichkeit fiir alle, die moralischen Normen zukommt.

So gesehen wiren Normen der Moral und Normen des gesellschaftlichen
Anstands gleichermaBen kategorisch; eine grundsitzliche Abgrenzung von
Moral im engeren Sinne und Konvention wire nicht moglich. Die umgekehrte
SchluBfolgerung, dal es sich demnach auch bei der Moral um ein System hy-
pothetischer Imperative handeln miisse (weil ich ja ebenfalls sagen konnte:
Ich kenne die Regeln der Moral, aber sie sind mir egal), ist weder stichhaltig,
noch hat Philippa Foot in ihrem Widerruf von 1994 diese SchluBfolgerung ge-
zogen. Was sich vielmehr aufdréngt, ist eine vollstindige Charakterisierung
kategorischer Imperative. Unabhidngigkeit von Wiinschen mag zwar eine not-
wendige Bedingung von Kategorizitét sein; sicher ist es keine hinreichende.
«In sum, grim determination alone is no evidence of Kantian motivation, ex-
cept negatively, in that it indicates that the agent is not acting out of direct
desire.»?

Foot hat sicher recht, wenn sie auf die Verschiedenartigkeit hypotheti-
scher Imperative hinweist. Sie unterscheidet drei Formen, ndmlich:

1. Wenn du x willst, solltest du y tun. :

2. Weil du x willst, solltest du y tun.

3. Weil x in deinem Interesse ist, solltest du y tun.

Es gibt also nicht eine homogene Klasse von hypothetischen Imperativen. Die
dritte Variante wiirde z. B. die Begriindung von Forderungen erlauben, die
den aktuellen Wiinschen einer Person zuwiderlaufen. Es konnte z. B. in mei-
nem Interesse sein, Versprechen zu halten, obwohl ich keine Lust habe, dieses
oder jenes Versprechen zu halten. Handeln aus fliichtiger Laune ist einem Han-
deln aus einem langfristigen Projekt heraus kaum zu vergleichen. Daneben
gibt es nach Foot auch das Handeln aus Hingebung (devotion) fiir andere, fiir
ein Ziel etc. Foot verweist auf das bedeutende Faktum, da} einige Menschen
sich um moralische Ziele kiimmern und daB es aussichtslos ist, giiltige morali-
sche Argumente an alle Vernunftwesen zu adressieren — also auch an Immora-
listen, die sich de facto nicht um moralische Ziele kiimmern. Kants Ambition

22 BARON (s. Anm. 16), 176.



384 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

zeugt von einer typisch platonischen Angst in bezug auf Werden und Veridnde-
rung. «Perhaps the greatest fear is of a change in one self (...).»* Foot antizi-
piert hier eine Diskussion, welche die Rolle des Zufalls fiir die Moral be-
trifft.’! Wie groB ist der zuldssige Anteil von Heteronomie (oder kontingenten
Umstdnden) bei der sittlichen Charakterbildung? Ist es nicht zum Teil auch
Gliicksache, ob und in welchem MaBe man so beschaffen ist oder so beein-
fluBt wurde, daB man sich um moralische Ziele kiimmert? Ist nicht vielleicht
sogar Willensstirke letztlich Gliickssache? Diese Frage bleibt offen und bildet
ein Gegengewicht zur Forderung einer vollkommenen rationalen Selbstkon-
trolle.

In einem anderen, wichtigeren Punkt jedoch ist Foots Kritik hinféllig: Ihr
Vergleich von Moral und Etikette — beide gelten unabhingig von Wiinschen
der Akteure — suggeriert, es handle sich um eine grundlose Geltung, kategori-
sche Imperative forderten blinden Gehorsam. Bei Konventionen mag das zum
Teil zutreffen, obwohl man sich natiirlich auch dort fragen kann, ob eine Kon-
vention nicht veraltet oder funktionslos ist, so da} man sie reformieren sollte.
Der Gedanke einer Reform der Hoflichkeitsformen ist nicht so abwegig. Bei
einer kritischen Moral geht es noch viel mehr um Durchsichtigkeit und Be-
griindung von Normen. In der Kantischen Moral kommt es darauf an, Pflich-
ten zu befolgen, weil und nur weil man sie grundsitzlich als Elemente einer
idealen sittlichen Selbstgesetzgebung versteht. Es geht nicht um die geistto-
tende Tautologie «Pflicht ist Pflicht — frage nicht.» DaB es Kant, im Unter-
schied zu seinem moralisch perversen Verehrer Adolf Eichmann, nicht auf
«Kadavergehorsam» ankommt, hat Hannah Arendt festgehalten, ist doch die
Quelle des moralischen Gesetzes die praktische Vernunft, und nicht der Wille
einer anderen Person.’? Wer sich der Gesetzgebung der praktischen Vernunft
unterwirft, rettet seine Selbstachtung; wer sich dagegen dem Diktat anderer
Menschen unterwirft, macht sich der Wegwerfung seiner Wiirde schuldig.

Kant kann sich in diesem Punkt auf den gesunden Menschenverstand be-
rufen, der besagt, daB es in der Moral nicht allein auf den Erfolg oder duBeres
Verhalten, sondern priméar auf die Gesinnung ankomme. Moral hat wesentlich
etwas zu tun mit den Absichten, Zwecken oder Griinden eines Akteurs oder —
in Kants Terminologie — mit seinen Maximen. Foots Gleichstellung von kate-
gorischer und grundloser Befolgung liegt Kant vollig fern, ja sie ist seiner
Konzeption einer moralischen Selbstgesetzgebung diametral entgegengesetzt.
Kant wiirde vielmehr sagen: Wihrend es bei der Etikette nicht auf die Griinde
der Befolgung ankommt (was mutatis mutandis auch auf die Befolgung juristi-
scher Gesetze zutrifft — im Strafrecht interessieren allenfalls nur die Griinde
und Motive von Regelverletzungen!), hingt der sittliche Wert einer Handlung
(Kant unterscheidet nicht systematisch zwischen der moralischen Bewertung

3 vgl. Foor, PH., Morality as a System of Hypothetical Imperatives, in: The Phi-
losophical Review 81 (1972) 305-316, wieder abgedruckt zusammen mit «Recantation
1994» in DARWALL, ST./GIBBARD, A./RAILTON, P. (eds.): Moral Discourse & Practice.
Some Philosophical Approaches, New York, Oxford 1997, 313-322.

ygl. STATMAN, D. (ed.), Moral Luck, New York 1993,

32 vgl. ARENDT, H., Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht iiber die Banalitit des
Bosen, Miinchen 1964, 174f.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 385

eines Akteurs und einer Handlung) ganz vom Willen, d. h. der Qualitit der
Maxime des Akteurs ab. Dal die Art des Grundes, die der Akteur hat — Ein-
sicht in die Verallgemeinerbarkeit, Riicksicht auf zwecksetzende Féhigkeiten,
Achtung vor dem Gesetz, der Wiirde etc. — zentral ist fiir Kants Verstdndnis
von kategorischen Imperativen, hat Foot in ihrer Kritik iibersehen. Sie kon-
zentriert sich auf die negative (vielleicht notwendige, aber sicher nicht hinrei-
chende) Charakterisierung «kategorisch» = «unabhingig von Wiinschen» und
unterschlédgt so das positive (und aus heutiger Sicht hinreichende) Element der
«reflektierten Aneignung» (reflective endorsement).

Die reflektive Aneignung dient der Priifung, ob Entscheidungen mit der
Selbstachtung vertriglich sind. Damit ist nun keineswegs gemeint, daB sich
der moralische Akteur stets um die Erhaltung seiner Selbstachtung kiimmern
und iiberlegen soll, wie er sittlich rein bleibe. Dies wire «ein Gedanke zu-
viel», wie eine beriihmte Formulierung von Bernard Williams* lautet. Es wire
ein falscher oder zumindest hinderlicher Deliberationsstil, vergleichbar dem
Kapitin, der sich nicht auf den nautischen Almanach verlidBt, sondern alle An-
gaben neu berechnet. Moralisch sein heit nicht permanent iiberpriifen, ob
das, was wir einmal als moralisch akzeptiert haben, auch hier und jetzt noch
gilt. Deshalb verhilt sich Prinzipientreue komplementir zur reflexiven Aneig-
nung. Ohne Prinzipientreue konnten wir nicht handeln und die normativen
Erwartungen anderer erfiillen, und ohne reflexive Aneignung wiirden wir zu
Sklaven der Konvention.

Doch kommen wir nochmals zuriick auf die Kritik von Philippa Foot. Ihre
friihe Polemik gegen Kant (die sie in «Recantation 1994» ausdriicklich zu-
riicknimmt) zehrt von der populdrpsychologischen Annahme, da Wiinsche
und nur Wiinsche Handlungen zu erkldren vermdgen und eine Handlungser-
kldrung ebenso wie eine Handlungsrechtfertigung ohne Bezugnahme auf Wiin-
sche leer oder unverstindlich bleibt. Denn nur Wiinsche erkldren sozusagen
die StoBrichtung von Handlungen, die darin besteht, Weltzustédnde nicht einfach
festzustellen (wie Aussagen oder mentale Reprisentationen), sondern zu
verindern. Es ist diese «direction of fit», diese StoBkraft auf Weltveridnderung,
die reinen Uberzeugungen ohne Wiinsche abgeht. Doch geht es beim ka-
tegorischen Imperativ tatsdchlich um diese vermeintliche Redundanz von Wiin-
schen fiir Handlungserkldrungen? Oder gehen die in sich interessanten Debat-
ten iiber Handlungserklarungen und Kants Version eines moralischen Inter-
nalismus aneinander vorbei?

Die Notwendigkeit der Moral besteht, wie Kant selber unterstreicht, nicht
in einer Form von blindem Zwang, sondern in der erleuchtenden Autoritéat, die
das denkende Selbst iiber das handelnde Selbst ausiibt. Dabei kommt es zu
dieser paradoxen Verbindung von Freiwilligkeit und «Vernunftzwang», die
von Rousseau und Kant her bekannt ist. Eine Pflicht, die mir meine eigene
Vernunft auferlegt, ist sanft im Vergleich zu einer Pflicht, die mir die Kon-

3 Vgl. WILLIAMS, B., Moral Luck, New York 1981, 18.



386 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

vention oder andere fremde Instanzen aufbiirden.® Der systematisch anzie-
hende Aspekt von Kants Internalismus ist nicht so sehr die anti-Humesche An-
nahme einer Motivation ohne Wiinsche, sondern das Konstrukt einer Selbst-
gesetzgebung und reflektierten Selbstaneignung der Moral unter dem sanften
Joch der Vernunft, also einer moralischen Selbsterziehung, fiir die nur der
zwanglose Zwang des besseren Arguments zihlt. Die praktische Vernunft fiihrt
einen inneren Dialog. Man konnte auch sagen, im guten Willen versuche sich
das bessere Selbst gegen unsere Schwichen und bdsen Neigungen durchzu-
setzen.* Ob dieses bessere Selbst wiederum aus einem Biindel von Wiinschen
und Meinungen oder nur aus puren Meinungen besteht, steht hier gar nicht zur
Diskussion.

Man kann zwar nicht bestreiten, daB Kant auf die Moglichkeit von Hand-
lungen aus Pflicht im Gegensatz von Handlungen aus Wiinschen aus ist, doch
ist dazu Folgendes zu sagen: Diese Moglichkeit (von akausaler Freiheit) bleibt
auch nach Kant letztlich unverstindlich, und sie wird von Kant nicht als
Schema fiir (empirische) Handlungserkldrungen angeboten. Uberdies tritt aus
heutiger Optik der Gegensatz «Wunsch—Vernunft» in den Hintergrund zugun-
sten des Unterschieds «grundlos—aus Einsicht». In einer modernen Termino-
logie (die frei ist von Augustinischen Ankldangen an die cupiditas) spricht nichts
gegen die Moglichkeit verniinftiger (z. B. informierter oder «gereinigter»)
Wiinsche. Ein informierter Wunsch mag zwar ein (partieller oder vollstin-
diger) Erkldrungsgrund sein, doch der Wunsch des Akteurs selber (im Unter-
schied zu den Wiinschen anderer) kann nach Kant kein direkter moralischer
Rechtfertigungsgrund sein. Man konnte auch sagen, daB Selbstachtung und
Selbstvervollkommnung nicht notwendigerweise in der Erfiillung eigener Wiin-
sche bestehen, wihrend Wohltitigkeit notwendigerweise in der Erfiillung (sitt-
lich erlaubter) Wiinsche anderer besteht — und zwar auch solcher Wiinsche
anderer, die mir als trivial, frivol oder absurd erscheinen mégen —, solange sie
nur nicht die maximale gleiche Freiheit anderer einschrinken.

Obwohl Kants Forderung einer Motivation (oder Selbstbestimmung des
Willens) unabhingig von Wiinschen unleugbar ist, kann man sich fragen, ob
das anti-Humesche Theorem, das eine Vernunftmotivation sui generis ohne
Wiinsche voraussetzt, wirklich den Kern dessen trifft, was man als Kantischen
Internalismus bezeichnet hat.? Neben der Unabhiingigkeit von Neigungen ist
nimlich die Einsicht wesentlich; daran zeigt sich, ob jemand gleichsam zufil-
lig oder aus Einsicht das Richtige tut. Moral beruht nicht einfach auf Konven-
tion, Autoritdt oder Tradition, aber auch nicht auf purem Triebverzicht, son-
dern auf freier und verniinftiger Einsicht. Was Moral von Konditionierung un-
terscheidet, ist die bereits genannte reflektierte Aneignung. Damit ist nicht

3 Das «Gesetz, dessen Joch (das gleichwohl, weil es uns Vernunft selbst auferlegt,
sanft ist)». KANT, I., 1788, Kritik der praktischen Vernunft, zitiert nach Akademie-
Ausgabe, Band V, 85, mit Anspielung auf Mt 11, 36.

35 Vgl. WOLF, J.-C., Moralischer Internalismus. Motivation durch Wiinsche versus
Motivation durch Uberzeugungen, in: Conceprus XXIX (1996) Heft 74, 47-61.

36 vgl. dagegen NOGGLE, R., The Nature of Motivation (and why it matters less to
Ethics than one might think), in: Philosophical Studies 87 (1997) 87-111. CUMMISKEY
(s. Anm. 22), Anhang.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 387

eine moralische Dauerreflexion und die Verbannung spontaner moralischer
Reaktionen gemeint, sondern lediglich die Tatsache, daBl niemand eine morali-
sche Entwicklung vom Kind zum reifen Erwachsenen durchmachen kann,
ohne iiber Moral selber und sozusagen neu nachzudenken. Man kann hier
nochmals an die Unterscheidung zwischen kritischer und positiver Moral er-
innern.’” Thema der deskriptiven Ethik ist die positive Moral, das Ensemble
der tatsichlichen Uberzeugungen und Einstellungen von Menschen. Sie bildet
den weiten Klassifikationsbegriff von Moral. Héufig verkodrpert jedoch die
positive Moral in einem engeren Sinne die reprdsentative Moralvorstellung
der Mehrheit, die dominierende Ideologie. Thema der kritisch-normativen
Ethik ist dagegen etwas Drittes, niamlich die Richtigkeit von Meinungen, Ein-
stellungen und Handlungen. Sie eliminiert schlechte moralische Griinde mit
der Form «x ist richtig, weil ich es glaube oder fiihle», und «x ist richtig, weil
es von vielen fiir richtig gehalten wird.» Weder Introspektion noch Befragung
oder Beobachtung kénnen eine Moral kritisch bestédtigen oder widerlegen.
Was in der kritischen Moral zidhlt, sind verallgemeinerbare Griinde, z. B. «x
ist falsch, weil es anderen schadet» oder «x ist falsch, weil es einen Vertrau-
ensbruch bedeutet.» Ohne moralisch relevante Griinde gibt es kein kritisches
moralisches Denken — ob man diese Griinde «Prinzipien» nennen will oder
nicht, ist ein bloBer Streit um Worte. Tatsache ist, daB man auf die niitzliche
Rolle von Abstraktionen angewiesen ist. So gesehen gibt es keine plausiblen
Alternativen zu einer abstrakten und universalistischen Prinzipienethik. Diese
und nur diese erlaubt eine Anwendung der Ethik auf iiberregionale Probleme
von Tugend und Gerechtigkeit. Diese abstrakten, moralisch relevanten Griinde
setzen das Postulat der gleichen Achtung voraus. Gleiche Achtung des Le-
bens, Gliicks und der Freiheit aller selbstzwecklichen Wesen schlieBt logisch
gleiche Selbstachtung ein. Die spezielle Rolle der Selbstachtung besteht darin,
jedem Individuum inneren Halt gegeniiber eigenen Neigungen und gegeniiber
dem Druck der Mehrheitsmeinung zu verschaffen.

Die Prdsupposition eines eigenen normativ-ethischen Standpunktes hat
viel mit dem moralischen Begriff der Selbstachtung zu tun. Gibe es diesen
kritischen Standpunkt nicht, so wiren wir Sklaven entweder unserer subjekti-
ven Neigungen und Einstellungen, oder wir wiren Sklaven der Konvention.

VI. Selbstachtung und Grundrechte

Der vielleicht wichtigste Zug von Kants Ethik ist die Auffassung, daB} wir der
Menschheit in unserer eigenen Person Achtung schulden.?® Es gibt mit ande-
ren Worten eine moralische Pflicht zur Selbstachtung, und diese Pflicht ist
Voraussetzung der Mdéglichkeit aller anderen Pflichten. Achtung ist nach Kant
ein vollig exzeptionelles Gefiihl.* In der Grundlegung zur Metaphysik der Sit-
ten spricht Kant eher nebenbei von einer Achtung vor Personen — er spricht

3 vgl. HART, H.L.A., Law, Liberty, and Morality, Oxford, New York 1963, 19f.

3 ATWELL, J.E., Kant’s Notion of Respect for Persons, in: Tulane Studies of Phi-
losophy 31 (1982) 17-29.

¥'S. Anm. 7 und 8.



388 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

von der Achtung vor dem moralischen Gesetz.*’ In der «Metaphysik der Sit-
ten» schreibt er:

«Wenn es demnach heifit: Der Mensch habe eine Pflicht der Selbstschiit-

zung, so ist das unrichtig gesagt, und es miifite vielmehr heifen: das Ge-

setz in ihm zwingt ihm unvermeidlich Achtung fiir sein eigenes Wesen ab,
und dieses Gefiihl (welches von eigner Art ist) ist ein Grund gewisser

Pflichten, d. i. gewisser Handlungen, die mit der Pflicht gegen sich selbst

zusammen bestehen konnen; nicht, er habe eine Pflicht der Achtung gegen

sich; denn er muf3 Achtung vor dem Gesetz in sich selbst haben, um sich

nur eine Pflicht iiberhaupt denken zu kénnen.» !
Es ist nun naheliegend, diese Pflicht psychologistisch miBzuverstehen: als
Pflicht zu einem angemessenen Selbstwertgefiihl, zu selbsttauschungsfreier
Selbsttaxierung, zu «guter Selbstschitzung.»*> Moderne Autoren neigen dazu,
diesen Unterschied zu verwischen und Ausdriicke wie «Selbstachtung» (self-
respect) und «Selbstschidtzung» (self-esteem) austauschbar zu verwenden.®
Andere haben dagegen konsequent terminologisch unterschieden.** Kant un-
terscheidet zwar (allerdings nicht terminologisch konsequent) zwischen Selbst-
achtung und Selbstschidtzung. Doch sein Schwanken beziiglich der Frage, auf-
grund welcher Fihigkeiten oder Leistungen bzw. Verdienste Menschen Wiirde
haben, fiihrt dazu, daB Kant die strenge Unterscheidung zwischen (Selbst-)
Achtung und (Selbst-) Schitzung verwischt.

Ausgehend von der Umgangssprache konnen wir mindestens drei Typen
von Achtung unterscheiden: 1. die personliche Achtung aus Sympathie, Furcht
oder Bewunderung, sie zielt auf besondere Eigenschaften, Fdhigkeiten, Lei-
stungen oder Verdienste eines Individuum; 2. die Anerkennung von Rechten,
und 3. die Anerkennung der Humanitit bzw. der Menschenwiirde. Kants
Achtung ist unpersonlich, nicht sympathetisch. Sie ist nicht auf Begegnung
mit dem Kern der Individualitit angelegt. Mit der Unpersonlichkeit ist ein
Gewinn an Unparteilichkeit verbunden. Fiir Kant ist also der erste Typus von
Achtung moralisch irrelevant.

4 ygl. ATWELL (s. Anm. 38), 19.

41 KANT, I, 1797a, MS (s. Anm. 5) 402f. Im Folgenden wird allerdings diskutiert,
ob sich der «innere Wert», auf den sich Achtung bezieht, immer mit dem moralischen
Gesetz gleichzusetzen ist. Kant schwankt ndmlich beziiglich seiner Auffassung von
«innerem Wert» und «Wiirde».

42 «Gut» miiBte allerdings in nicht-moralischem Sinne verstanden werden; andere
(umstrittene) Pridikate sind «gesund» (ein gesundes Selbstvertrauen), «(selbst-) tiu-
schungsfrei». Auch ein Mensch wie Hitler kann ein «gesundes» Selbstvertrauen haben.
Vgl. YANAL, R.J., Self-Esteem, in: Nous 21 (1987) 363-379.

43 vgl. RAWLS, J., A Theory of Justice, Cambridge 1971, 440-446. Rawls behan-
delt «self-respect» oder «self-esteem» als das vielleicht wichtigste primire Gut, also
nicht als Pflicht gegen sich selber. Seine am Modell des Marktes orientierte 6konomi-
sche Theorie verfehlt allerdings das, was Kant mit «innerem Wert» (im Unterschied
zum Preis) anvisiert.

44 ygl. SAcHS, D., How to Distinguish Self-Respect from Self-Esteem, in: Philoso-
phy & Public Affairs 10,4 (1981) 346-360, nach dem es zwar moglich ist, sich zu
iiberschitzen, exzessive Selbstachtung dagegen gebe es nicht.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 389

Schwerer fillt die Entscheidung zwischen den Typen 2 und 3, also der
Frage, ob Respekt vor Personen mit Respekt vor ihren Rechten deckungs-
gleich ist. Kants Texte geben auf diese Frage keine sichere Antwort. Eines
diirfen wir jedoch annehmen: Rechtsverletzungen fallen auch unter MiBach-
tung. «LaBt euer Recht nicht ungeahndet mit FiiBen treten»*; diese Aufforde-
rung ist auch eine Instanz der Pflicht zur Selbstachtung. Man beachte jedoch
das singulare tantum: Kant spricht vom Recht, nicht von Rechten. Ob Achtung
immer Achtung vor Grund- oder Menschenrechten ist, 148t sich nicht definitiv
beantworten, weil Kant nicht ausdriicklich unterscheidet zwischen gesetzli-
chem (juridischem) Recht (als singulare tantum) und moralischen Rechten.
Der Begriff «moralische Rechte» ist ihm nicht geldufig. Kants Moraltheorie
kann deshalb nur um den Preis eines Anachronismus als auf-moralische-
Rechte-begriindete Theorie*® verstanden werden.

Wenn MiBachtung immer auch Rechtsverletzung wire, dann wire auch
SelbstmiBachtung Rechtsverletzung. Kann aber eine Person ihre eigenen Rechte
verletzen? Oder kann sie zumindest ihr Recht auf Achtung selber verletzen?
Kant hat sich diese Frage (wenn auch nicht wortlich) selber gestellt, und zwar
als Selbsteinwand: einmal gegen die Moglichkeit selbstbeziiglicher Pflichten
iiberhaupt*’, ein andermal gegen das Verbot der Selbsttétung.*® Im ersten Kon-
text geht Kant iiber den Einwand hinweg und setzt die Primordialitét selbst-
beziiglicher Pflichten dogmatisch voraus. Im zweiten Kontext versucht Kant
eine Entgegnung. Es ist das Argument der unverduBerlichen Rechte. Einige (mo-
ralische oder juridische) Rechte sind verduBerlich, ich kann auf sie verzichten.
Fiir sie gilt das Zustimmungsprinzip, das mit der bereits erwdhnten rémisch-
rechtlichen Maxime «volenti non fit iniuria» umschrieben wird. So kann ich
z. B. ein Besitzrecht abtreten, durch Verkauf oder Schenkung. Oder ich kann
ein Benutzungsrecht abtreten, indem ich einem Freund mein Gistezimmer
iiberlasse. Nach Kant ist aber das Recht auf Leben unverduBerlich. So ist etwa
meine Einwilligung, daB mich jemand erschieBen diirfe, keine hinreichende
moralische Rechtfertigung fiir den Mord, den dieser dann — obwohl mit meiner
Zustimmung — an mir begeht. Die Frage ist nun allerdings die, ob ich mich
selber in meinem Recht, nicht getdtet zu werden, verletzen kann. Kann ich
selber mein eigenes Recht iibertreten, mit Fiien treten?

Eine konsequente Auffassung der UnverduBerlichkeit dieses Rechts lieBe
sich folgendermaBen formulieren: «Ich habe kein Recht, iiber mich als bloBes
Mittel zu verfiigen.» Kant formuliert es nicht so, aber er kénnte diesen Satz
vermutlich unterschreiben. Unsicher bleibt jedoch die Anwendung. Ist z. B.

45 KANT, MS (s. Anm. 5), 436.

46 Ronald Dworkin klassifiziert normative Theorien in «goal-based» «duty-based»
und «right-based». Vgl. DWORKIN, R., Taking Rights Seriously, Cambridge/Mass.
1978, 171f. Kants Ethik 18t sich nach diesem Schema nicht eindeutig verorten. Vgl.
MACKIE, J.L., Can there be a Right-Based Moral Theory?, in: Midwest Studies in Phi-
losophy 3 (1978), wieder abgedruckt in seinen Selected Papers, Band II, Clarendon
Press, Oxford 1985, 105-119. Es wiire sicher anachronistisch zu fragen, ob Kant eine
auf-Rechte-begriindete Theorie intendierte.

47T KANT, MS (s. Anm. 5), 417.

% DERS., 422.



390 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

das Lebensopfer fiir andere immer (auch fiir banale Zwecke, z. B. daB andere
ein Vergniigen haben, mich brennen zu sehen, oder nur fiir besonders wichtige
Zwecke, zur Rettung des Lebens anderer?) in geringerem MaBe (oder iiber-
haupt nicht?) unerlaubte Selbstinstrumentalisierung als z. B. Suizid, um sich
in sua persona einer Folter zu entziehen? Auf Fragen dieser Art, die Kant ge-
wohnlich der Kasuistik iiberldBt, gibt die sog. Selbstzweckformel (oder das
Verbot der Instrumentalisierung der Humanitét) keine eindeutige Antwort. Denn
diese Formel muBl gedeutet werden, und sie wird gewdhnlich als Grundlage
deontologischer Verbote gedeutet, doch sie kann — m. E. plausibler — rein
konsequentialistisch betrachtet werden. Ist Selbstachtung ein hohes Gut, dann
ist die Maximierung dieses Gutes prima facie moralisch geboten. Eine konse-
quentialistische Deutung von Kants Selbstzweckformel gibt in einigen Fillen
eine eindeutige, z. T. als abstoBend empfundene Antwort. So kdonnte man als
Kantischer Konsequentilialist z. B. die Auffassung vertreten, daBl bereits zur
Rettung zweier Menschenleben durch freiwillige Organspende das Lebens-
opfer — sofern es das einzig verfiigbare und wirksame Mittel ist — Pflicht sei.
Dabei ist nicht das Leben als solches, sondern die Fiahigkeit, Zwecke zu setzen,
das in sich wertvolle Ziel. Ob solche Pflichten bestehen oder ob man auch als
Kantischer Konsequentialist dem Individuum personliche Priarogative zugeste-
hen kann (so daB das Lebensopfer im genannten Fall zwar erlaubt, aber nicht
moralisch obligatorisch wire), mége dahingestellt bleiben.

Auf die Giiltigkeit von Kants Begriindung des Verbots der Selbsttotung
soll nicht weiter eingegangen werden; sie ist u. a. von der umstrittenen Be-
zugnahme auf die wahren Zwecke oder Absichten der Natur abhidngig. Nur in
seinen von Paul Menzer herausgegebenen (und nicht autoritativen) Ethik-
Vorlesungen zieht Kant eine Ausnahme in Betracht: den Selbstmord von Cato.
«Es scheint also, daB er seinen Tod als notwendig ansah, er dachte: da du nicht
mehr als Cato leben kannst, so kannst du gar nicht mehr leben.»* Diese Zeilen
sind aber deshalb suggestiv, weil sie zwei Probleme streifen: einerseits die
Unterscheidbarkeit zwischen Selbstmord (den Kant miBbilligt) und Leben-
sopfer (das Kant bewundert), andererseits die Eventualitét, daB sich eine Per-
son durch Selbstmord nicht ihrem Ungliick, sondern ihrer sicheren Entwiirdi-
gung entzieht. Der Name «Cato» steht hier gleichsam als Markenzeichen fiir
ein tugendhaftes Leben. Wenn es uns selber méglich ist, uns der Vorausset-
zungen eines moralischen Lebens zu berauben, dann ist es auch anderen mog-
lich. Auf diese indirekte Weise (ndmlich durch Tétung) ist unsere Wiirde auch
durch das Handeln anderer verletzbar. (Das Leben als solches hat. fiir Kant
keinen Wert, sondern nur das Leben als Vehikel der Vernunft.) Doch konnen
mich andere Menschen auch direkt entwiirdigen, etwa durch Folter, Verge-
waltigung, Ausbeutung etc.? Kant scheint diese Frage ganz im Geiste der ein-
gangs erwihnten stoischen Extremposition zu verneinen. So gesehen wire ei-
ner angeblichen Pflicht, sich (durch Liige oder Selbsttdétung) der Entwiirdi-

49 KANT, L., Eine Vorlesung Kants iiber Ethik, hrsg. von P. Menzer, Berlin 1924,
187. Kants Argumente gegen den Selbstmord werden kritisch analysiert von BATTIN,
M. PABST, Ethical Issues in Suicide, Englewood-Cliffs: Prentice-Hall Series (The Phi-
losophy of Medicine) 1982, 120-127.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 391

gung durch andere zu entziehen, der Boden entzogen. «Wiirde» iibernimmt da-
mit Konnotationen des Begriffs des «Seelenheils», d. h. eines Zustandes, den
jeder Mensch nur durch seine eigenen Entscheidungen vereiteln kann.

Doch kommen wir auf die Frage nach einem selbstbeziiglichen Recht zu-
riick. LaBt sich die Moglichkeit der MiBachtung eines eigenen Rechts zum
vornherein als absurd zuriickweisen?® Falls solche Rechte moglich sind,
braucht man sich nicht zwischen 2 und 3 festzulegen, nimlich den beiden Op-
tionen, daB alle Formen von MiBachtung Rechtsverletzungen sind oder daf
nur einige es sind, daB es also auch Formen der Miachtung gibt, welche kei-
ne Rechtsverletzungen involvieren. Wire dagegen die bloBe Vorstellung der
Verletzung eines eigenen Rechtes in sich widerspriichlich, so miite es sich
auch bei allen Formen von SelbstmiBachtung um «Selbstkrdankungen» handeln,
welche keine Rechte tangieren. Es wire dann zwingend anzunehmen, dafl Krie-
cherei keine selbstbeziiglichen Rechtsverletzungen involviert. «Kriecherei» ist
in Kants Metaphysik der Sitten die Uberschrift fiir das Laster, das der Tugend
der Selbstachtung entgegengesetzt ist (vgl. Anm. 6).

Eine interessante Auflésung des genannten Problems, wie Verletzung der
Selbstachtung moglich sei, wenn doch Verletzung eigener Rechte den Geruch
des Paradoxen hat, findet sich bei Thomas Hill.’! Dieser unterscheidet nicht
zwischen MiBachtung und Rechtsverletzung; fiir ihn ist Kriecherei gleichbe-
deutend mit der Einladung an andere zur Miflachtung meiner Rechte. Es ist
also weniger das Bild einer «Selbstbefleckung» als vielmehr das Bild einer
«Selbstschwiachung» oder «Prostituierung zur Ausbeutung», von dem sich Hill
leiten 1dBt. Er geht davon aus, daB Recht auf Leben und auf eine minimale
Freiheit unverduBerlich sind. Zustimmung zu Versklavung und Mord werden
auch vom Recht nicht als Rechtfertigung anerkannt. Bei diesen Rechten han-
delt es sich um Treuhinderrechte.’> Selbst wenn es keine unveriduBerlichen
Rechte dieser Art gidbe, so konnte es doch zumindest das unveriduBerliche Recht
auf die Achtung anderer geben: « (...) the right to some minimum degree of
respect from others.»*® Damit wiren Akte der Selbsterniedrigung immer pflicht-
widrig und involvierten oft auch Rechtsverletzungen, sofern nidmlich andere
in der Folge tatsdchlich auf meinen Rechten herumtrampeln. Indem ich mich
erniedrige, mache ich mich zur Beute anderer.

Mit diesem originellen Vorschlag von Hill wird die heikle Frage umgan-
gen, ob ich meine eigenen Rechte verletzen kann. Selbstachtung schlieBt nicht
einen bestimmten Grad von Selbstaufopferung aus¥; sie bedeutet auch nicht,
immer auf seinen Rechten zu insistieren. Vielmehr gibt es eine Pflicht zur
Selbstachtung, welche besagt: «Verstehe und bejahe deine Rechte!»% — was

3 Diese Primisse — Verletzung eigener Rechte sei eine Absurditit — ist Bestandteil
von Marcus G. Singers beriihmter Kritik an der Annahme von Pflichten gegen sich sel-
ber in SINGER; M.G., Generalization in Ethics, New York 1961, Neuauflage 1971,
311-318.

51 vgl. HILL, im Folgenden nach dem Abdruck in DILLON (s. Anm. 5) zitiert.

52 DERS., 88f.

33 Ibid.

54 DERS., 88.

55 DERS. 90.



392 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

nicht zu verwechseln ist mit einer Pflicht, sein Wohlergehen zu beférdern.5¢
Hills Ausfiihrungen konnen als Rekonstruktion von Kants Theorie aufgenom-
men werden. Er liefert allerdings keine Begriindung der These, da das Recht,
von anderen geachtet zu werden, unverduBerlich sei. Er begniigt sich mit dem
Hinweis auf die gesetzlichen Parallelen, die Einschrinkungen der Maxime
«volenti non fit iniuria» im geltenden Recht.

Wir haben bisher nur angenommen, da8 es denkbar ist, unveriduBerliche
Rechte konsequent zu interpretieren, ndamlich als Rechte, auf die ich unter kei-
nen Umstinden verzichten darf, weder vor anderen, noch vor mir selber. Da-
mit halten wir die Moglichkeit offen, daB auch der Pflicht zur Selbstachtung
ein Recht korrespondiere. Ganz dhnlich diirften wir davon ausgehen, daBl der
Mensch ein unveriduBerliches Recht habe, sich nicht selber zu tduschen.’’
Gegen Benjamin Constant hat Kant bekanntlich die Uberzeugung vertreten,
dal es sich beim Recht, nicht belogen zu werden, eben nicht um ein verduBer-
liches oder verlierbares Recht handelt.

Worauf bezieht sich die Pflicht der Selbstachtung? Nicht auf den Korper
des Menschen, seine Gesundheit oder sein Wohlergehen, sondern auf seinen
«inneren Wert», seine Menschenwiirde. Liige und Kriecherei sind nicht For-
men der Interessenschddigung, sondern «Wegwerfung der Menschenwiirde»®.
Einige Beispiele von Liige und Kriecherei sind fast ununterscheidbar: tdu-
schende Selbsterniedrigung im Rahmen der (hofischen) Etikette. Es ist ein

3¢ DERS. 91.

5T Vgl. KANT, 1., Uber ein vermeintliches Recht aus Menschenliebe zu liigen, 1797,
Akademie Ausgabe Band VIII. Wer Ubles im Schilde fiihrt oder unmoralisch handelt,
verwirkt damit nicht sein Recht auf die Wahrhaftigkeit anderer. Es gilt zu beachten,
daB Kant in diesem Aufsatz von Rechtspflichten spricht, nicht von Tugendpflichten.
Entsprechend ist hier nicht notwendigerweise die Rede von einem moralischen Recht,
sondern eher von den erzwingbaren Rechten einer (idealen) Rechtsgemeinschaft. Ein
Recht, sich nicht selber zu tduschen, wiirde der Pflicht zur Selbsterkenntnis korre-
spondieren, vgl. KANT, MS (s. Anm. 5), § 14; zugleich betont Kant, ganz im Geiste der
pietistischen Gewissenserforschung, die UngewiBheit und UnabschlieBbarkeit der
Selbsterforschung, vgl. KANT, 1., GMS (s. Anm. 8), 407. Der Ausdruck «Selbsttiu-
schung» ist in diesem Zusammenhang zweideutig: Er bedeutet einen gewdhnlichen Irr-
tum in bezug auf sich selber (ich kann mich z. B. irren und glauben, ich hiitte einen
normalen Blutdruck), oder er bedeutet die weit subtilere «mauvaise foi» bzw. die «in-
nere Liige» (eine Mutter kann sich vormachen, ihr Sohn im Gefidngnis sei unschuldig,
obwohl sie geniigend Anhaltspunkte hiitte, um seine Schuld zu beweisen, wenn sie nur
wollte). Vgl. KANT, 1., MS (s. Anm. 5), 430, wo Kant auch die epistemische Paradoxie
dieses Begriffs erwihnt: Wie konnte ich mich selber beliigen, ohne es zu merken? -
Kants autonome Vernunftethik hat gleichwohl biblische Quellen: Nur Gott kennt unser
Herz, kein Mensch kennt alle seine Motive und Regungen, und ein Gliick, das mit
unserem «inneren Wert» iibereinstimmt, kann uns nur Gott garantieren, weil nur er
unsere Verdienste kennt. Auch der oft wiederholte Gemeinplatz, daB hinter dem
moralischen Gesetz letztlich doch der géttliche Gesetzgeber steht, ist nicht vollig von
der Hand zu weisen. Der moraltheologische Gesichtspunkt wird von Kant selber wieder
ins Spiel gebracht. «Religion ist (subjektiv betrachtet) das Erkenntniss aller unserer
Pflichten als gottlicher Gebote» KANT, 1., Religion innerhalb der Grenzen der bloBen
Vernunft, 1793, Akademie-Ausgabe, Band VI, 153; KANT, MS (s. Anm. 5), 443,

5% KANT, MS (s. Anm. 5), 429.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 393

Spezifikum von Kants Ethik, daB Pflichten gegen sich selbst keine geringe
Angelegenheit sind neben den Verboten der Schidigung anderer, ja dall Ver-
gehen wie «innere Liige» und Kriecherei ganz vorne stehen, obgleich sie nicht
einmal Selbstschddigung involvieren miissen, sondern eben nur jene «Weg-
werfung der eigenen Menschenwiirde.» Vergeblich sucht man dagegen bei
Kant eine systematische Behandlung des Totungsverbotes, obwohl doch To-
tung eine besonders gravierende Form der Fremdschéddigung ist.

Wie konstituiert sich die Menschenwiirde? Leider finden wir bei Kant ein
signifikantes Schwanken beziiglich der Auffassung, worin die Freiheit und
Wiirde des Menschen besteht.”® Die Wiirde des Menschen besteht nach der
einen, von Kant nicht deutlich genug unterschiedenen Bedeutung darin, daB
der Handelnde selber sich Selbstzweck ist, d. h. im moralisch neutralen Sinne
einen eigenen Willen hat. « (...) der Mensch und iiberhaupt jedes verniinftige
Wesen existiert als Zweck an sich selbst, nicht bloB als Mittel zum beliebigen
Gebrauche fiir diesen oder jenen Willen (...) ».®" In einer zweiten, véllig ver-
schiedenen Bedeutung besteht die menschliche Wiirde darin, sich das Selbst-
zwecksein anderer Menschen selber zum Zweck zu machen. Diese zweite Be-
deutung ist jedoch nicht mehr moralisch neutral. In der Grundlegung lassen
sich beide Bedeutungen belegen, ja es kommt noch eine dritte hinzu: Wiirde
als Titel fiir (auBerordentliche) Leistungen oder moralische Verdienste. Kant
spricht ndmlich von « (...) eine(r) gewisse(n) Erhabenheit und Wiirde an der-
jenigen Person (...), die alle ihre Pflichten erfiillt.»%!

Es lassen sich also mindestens drei Bedeutungen von Wiirde bei Kant
unterscheiden. Kant selber vermischt aber diese Bedeutungen. Entsprechend
miiften wir drei Bedeutungen von Degradierung der Wiirde unterscheiden:
1. Verlust der Handlungsfihigkeit (z. B. durch Narkose, Altersschwiche,
schwere Behinderung oder Geisteskrankheit, Tod); 2. Verlust der Fihigkeit
bzw. der Gelegenheit, moralisch zu handeln (Laster, Zwang zu pflichtwidrigen
Handlungen); 3. Verlust an moralischer Vollkommenheit (durch Willens-
schwiche, schlechtes Beispiel).

Kant behauptet, daB Kriecherei EinbuBe des moralischen Lebens eines
Menschen ist, also Verlust oder Einschrankung der Fdhigkeit, moralisch zu
handeln. Man wird jedoch in den einschldgigen Paragraphen 11 und 12 der
«Metaphysik der Sitten» vergeblich nach einer eindeutigen Verwendung des

% PrAuUSS, G., Kant iiber Freiheit als Autonomie, Frankfurt a.M. 1983, § 10 hat
gezeigt, daB sich Kant in seinen Vorarbeiten zur Metaphysik der Sitten, welche als
«Naturrecht von Feyerabend» (Vorlesungsnachschrift WS 1784) erst 1979 zugiinglich
gemacht wurden, dieser Unterscheidung eher bewuBt war als in seiner veréffentlichten
Schrift. «Der Mensch nimlich ist Zweck an sich selbst, er kann daher nur einen inne-
ren Wert, d. i. Wiirde haben, an dessen Stelle kein Aquivalent gesetzt werden kann.
Andere Dinge haben AuBeren Wert, d.i. Preis, dafiir ein jedes Ding, das zu eben dem
Zweck tauglich ist, als Aquivalent gesetzt werden kann. Des Menschen innerer Wert
beruht auf seiner Freiheit, daB er einen eigenen Willen hat. Weil er der letzte Zweck
sein soll, so darf sein Wille von nichts mehr abhingen.» Vorlesungsnachschrift aus
dem WS 1784, AA XXVII, 1319.

80 KANT, GMS (s. Anm. 8), 428.

5! DERs., 439.



394 Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

Begriffs eines «inneren» Wertes suchen. Besteht er darin, daB jedermann Zweck
an sich selbst ist, oder in der moralischen Anlage, oder im erworbenen und
bewihrten sittlichen Charakter?

Die Vieldeutigkeit von Kants Begriff der (Selbst-) Achtung hat neuere
Autoren dazu angeregt, drei Formen von Achtung zu unterscheiden: Wert-
schidtzungs-Achtung, Erwigungs-Achtung und identifizierende Achtung.6?
Achtung als Wertschidtzung bezieht sich auf (moralische) Verdienste, An-
strengungen oder Leistungen einer Person. Obwohl Kant den Ausdruck «Ach-
tung» oft in dieser Bedeutung verwendet und den Begriff entsprechend mora-
lisiert — Achtung gebiihrt der Tugend -, so widerspricht dieser Bedeutung
ganz offensichtlich die Intention der Gleichheit, welche Kant mit den Begrif-
fen wie Wiirde und innerer Wert zum Ausdruck bringen mochte. Achtung ge-
biihrt selbst dem Lasterhaften, sofern er Mensch ist.

«Nichts desto weniger kann ich selbst dem Lasterhaften als Menschen

nicht alle Achtung versagen, die ihm wenigstens in der Qualitéit eines

Menschen nicht entzogen werden kann; ob er zwar durch seine That sich

derselben unwiirdig macht.»®
Achtung ist in dieser zweiten Bedeutung gleiche Gewichtung bzw. Respekt
vor einem gleichen Wert. Selbst in der Strafe mufl die Menschheit (humanitas)
des Bestraften geachtet werden. Nach Kant findet das dadurch statt, daf} der
Bestrafte nicht als Ding, sondern als freies Wesen (das hitte gesetzeskonform
handeln konnen) behandelt wird. Selbst Strafe durch Freiheitsentzug setzt vor-
aus, daBl der Straftdter zur Verantwortung gezogen und damit in seiner Frei-
heit geehrt wurde. MuBl man sich aber auch in das Wohl des Bestraften verset-
zen? Sicher nicht in gleichem MaBle wie gegeniiber gesetzeskonformen Biir-
gern. Abgesehen vom speziellen Kontext der Strafe (in dem nur noch eine mi-
nimale Pflicht zur Achtung besteht) ist das Wohl anderer Gegenstand mo-
ralischer Pflicht. Insofern ist die Bedeutung der Achtung vor der Freiheit an-
derer im Normalfall nicht véllig zu trennen von der dritten, der identifizieren-
den Achtung, welche auch eine gewisse Einfiihlung, ein Sich-Versetzen-in-an-
dere verlangt. Diese Bedeutungskomponente der Empathie spielt hingegen bei
der Strafe zwar auch eine Rolle, wird aber durch die Forderung der Empathie
gegeniiber den Opfern von Straftaten stark relativiert. Ein unparteiischer Be-
obachter wird sich nicht aus Mitleid mit dem Titer fiir die Leiden der Opfer

2 ygl, HUDSON, ST., The Nature of Respect, in: Social Theory & Practice 6
(1980) 69-90; CRANOR, C.F., Limitations on Respect-For-Persons Theories, in: Tulane
Studies in Philosophy 31 (1982) 47-60, bes. Anm. 10 S. 46; FRANKENA, W.K., The
Ethics of Respect for Persons, in: Philosophical Topics XIV (1986) Heft 2, 149-87.
Die genannte Dreiteilung wird von Cranor vorgenommen, in Anlehnung an iltere Ar-
beiten von Feinberg, Darwall u. a., letzterer wieder abgedruckt in DILLON (s. Anm. 5).
Sie iiberschneidet sich nur teilweise mit der eingangs vorgeschlagenen Unterscheidung
von drei Typen der (Selbst-) Achtung.

63 KANT, MS (s. Anm. 5), 463 (= Tugendlehre § 39). Eine ausgefiihrte Theorie der
Gefangenenrechte findet sich bei Kant nicht, obwohl sie einen Ansatz bietet, etwa zum
Schutz vor Zwangstherapie oder Humanexperimenten. Kants Beispielswahl zeigt, wie
schwer es thm fillt, zwischen entehrender und miachtenden Strafen zu unterscheiden.



Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung 395

verblenden lassen. Im Blick auf die Selbstachtung spielt Empathie wohl gar
keine Rolle.

DaB selbst Kant, dessen Ausfiihrungen iiber die menschliche Wiirde dem
egalitiren Begriff der Achtung so nahe kommen, diesen Begriff wieder mit
verdienst- und leistungsbegriindeten Begriffen vermischt, bestitigt die Schwie-
rigkeit einer klaren Abgrenzung von (Selbst-) Achtungs von ihren psycholo-
gischen Verwandten. Auch die Moralisierung der Selbstachtung — parallel zur
Annahme einer Pflicht, moglichst illusionsfrei zu sein — dient nicht unbedingt
der Klidrung. Selbstachtung gehort zwar durchaus in den Umkreis der pru-
dentiellen Pflichten, doch diese (wie z. B. das Verdikt gegen die «innere Lii-
ge») gelten nicht absolut; vielleicht ist es gelegentlich kliiger, d. h. besser fiir
eine Person, gewisse Illusionen zu haben. Selbstachtung ist vielleicht selber
nicht strikte Pflicht, doch sie hat eine besondere Ndhe zur Moral, die sich in
der Formel zusammenfassen lieBe:

Achte andere, so wie du dich selber achtest.



	Zur moralischen Bedeutung von Selbstachtung

