
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Skepsis - Resignation - Frage : zum 100. Geburtstag Karl Löwiths

Autor: Klaghofer, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760833

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Klaghofer

Skepsis - Resignation - Frage

Zum 100. Geburtstag Karl Löwiths

Am 9. Januar 1997 wäre der Philosoph Karl Löwith 100 Jahre alt
geworden. In München geboren, studierte er an verschiedenen Orten
Philosophie und habilitierte sich in diesem Fach im Jahr 1928 bei Martin
Heidegger mit der Schrift Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen1

- einer Arbeit, die allerdings noch wenig von seinem späteren Denken
zeigte, da sie eher von einer existenzphilosophischen Auffassung getragen

war; von dieser hat er sich denn auch, allerdings unter Anerkennung
ihres großen Interpreten2, später abgewandt. Als gebürtigem Juden setzte
ihm der nationalsozialistische Wahn so zu, daß er wie viele andere, die
sich noch rechtzeitig besonnen hatten - wie etwa die dem Frankfurter
Institut für Sozialforschung angehörigen Denker M. Horkheimer und Th.
W. Adorno3 -, Deutschland verließ und zunächst in Japan (Sendai) eine
Professur annahm. Dort lernte er eine Sitte kennen, die später als
Reminiszenz an altgriechisches Ethos4 eingebracht werden konnte und
die ehrenwerte Selbstliquidation des alten und in der Polis nutzlos
gewordenen Menschen betraf - eine Auffassung, die für Karl Löwith die
undramatische Haltung von Menschen spiegelte, welche sich in den Lauf

1 Löwith, Karl, «Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen», in: DERS., Mensch
und Menschenwelt. Beiträge zur Anthropologie. Hg.: K. Stichweh, Stuttgart 1982
Sämtliche Schriften 1), 9-197. Im selben Verlag liegt die neunbändige Gesamtausgabe
der Schriften und Werke Karl Löwiths vor.

2 LÖWITH, Karl, «Heidegger - Denker in dürftiger Zeit», in: DERS., Heidegger -
Denker in dürftiger Zeit. Zur Stellung der Philosophie im 20. Jahrhundert, Stuttgart
1984 Sämtl. Schriften 8), 124-234.

3 Vgl. dazu etwa: WELLMER, Albrecht, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne.

Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/M. 51993, 135-164.
4 Vgl. Löwith, Karl, «Töten, Mord und Selbstmord: Die Freiheit zum Tode», in:

DERS., Mensch und Menschenwelt. Beiträge zur Anthropologie. Hg.: K. Stichweh, Stuttgart

1981 Sämtl. Schriften 1), 399-417, bes. 411 f.; Ders., «Jacob Burckhart. Der
Mensch inmitten der Geschichte», in: Ders., Jacob Burckhart, Stuttgart 1984 Sämtl.
Schriften 7), 39-362, bes. 345f.



356 Skepsis - Resignation - Frage

der Natur selbstverständlich einpassen wollten.5 1941 besetzte er in
Hartford/USA eine philosophische Professur, die er bis zu seinem Wechsel
1949 nach New York innehielt. 1952 übersiedelte er als Professor nach

Heidelberg, wo er bis zu seinem Tod am 24. Mai 1973 lehrte und lebte.6
Bekannt geworden ist Karl Löwith hauptsächlich durch seine tragenden

Thesen aus dem Bereich einer Naturphilosophie, wie sie sich vor
allem an den Griechen ausrichtete. Diese Rückkehr an die abendländischen
Wurzeln verband ihn mit seinem Lehrer M. Heidegger, während ihn die

Rezeption eben dieser Wurzeln abgründig schied. Denn zur hohen
Seinsspekulation Heideggers, die mehr und mehr religiös-mystische Züge freigab,

bildete Löwiths philosophische Reduktion auf den Horizont des

griechischen Denkens das gerade Gegenteil aus, eines Horizonts, wie ihn
Karl Löwith als den einzigen Lichtgrund abendländischen Denkens
überhaupt - also nicht allein in seinen Anfängen - erfaßt hat: die Sphäre der
kosmisch verehrten und gedachten Natur. Mit ihr gelang es ihm auch,
eine allerdings sehr zweideutige Festigkeit philosophisch aufzubauen, die
in ihrer Nicht-Irritierbarkeit wieder religiöse Züge offenbarte -
wenngleich er dies nie so verstehen wollte, es sei denn im Sinn naturreligiöser
Einwilligung. Denn die Inappellabilität von Natur, ihre Festigkeit und

Beständigkeit, Natur als Kosmos hoher Wohlgeordnetheit7, Natur als sie

selbst, was immer Menschen auch anrichten mögen - dies läßt aus Karl
Löwiths philosophischem Prinzip etwas sprechen, was der Philosoph
eines dialektischen und unmöglichen Übergangs, den er so häufig aufrief,
F. Nietzsche, beredt ankündigte: ein heiliges Jasagen8, in dem die Rückfrage

des sich eigensinnig erfassenden Subjekts aufgehoben und untergegangen

ist. Diese Affirmation kann - darin war Karl Löwith konsequent
und in seinem Denken auch unerbittlich, darin entlarvte er auch alle
Ausflüchte vor einem solchen Standhalten als kompensierte philosophische

5 Wenn K. Löwith gegen das Christentum hielt, daß es den Selbstmord eindeutig
geächtet hat (s. Anm. 4), so läßt sich hier gut auf einen Aufsatz von W. Wolbert
verweisen, der sehr eindrucksvoll die zeitgenössische Schwierigkeit darlegt, ein absolutes
Verbot der Selbsttötung christlich zu legitimieren, wie es sich vom Katechismus der
Katholischen Kirche her dem Moraltheologen aufdrängt; vgl. WOLBERT, Werner,
Konsistenzprobleme im Tötungsverbot, in: FZPhTh 43 (1996) 199-240, bes. 200-206.
Lassen sich hier nicht Annäherungen an Löwithsche Intentionen erkennen, die auf einem
K. Löwith gegenüber anderen Standpunkt doch seinen philosophischen Absichten ein gutes

Stück entgegenkommen können?
6 Einen kurzen biographischen Abriß gibt: Art. Löwith, Karl, in: Brockhaus

Enzyklopädie. Bd. "13, 560.
7 LÖWITH, Karl, «Zu Heideggers Seinsfrage: Die Natur des Menschen und die Natur

der Welt», in: DERS., Heidegger - Denker in dürftiger Zeit 276-289, bes. 286f. (s.
Anm. 2).

8 NIETZSCHE, Friedrich, Also sprach Zarathustra I-IV, München 31993 KSA 4),
29-31.



Skepsis - Resignation - Frage 357

oder theologische Schwäche, die mehr holen wollte, als zu Gebote stehen
sollte - diese Affirmation kann allein aufrechterhalten bleiben, wenn ihre
möglichen Negationen schließlich überhaupt keine substantiellen Geltungen

ausbilden können, also als dem Naturphilosophen allenfalls peripher
und unerheblich aufgehen und somit gerade nicht wie bei Hegel in einer
universalen Dialektik eingebracht werden. Denn Fortschritt und Schlachtbank,

dieses Gegensatzpaar etwa von Hegels Geschichtsdialektik9, spitzt
eine Dramatik der Menschheit zu, wie sie sub specie naturae überhaupt
nicht stattfindet. Natur ist nicht dialektisch zu denken. Bloß die
philosophischen Verirrungen hinsichtlich der Natur treiben eine eigene Dialektik
an und provozieren ihren eigenen Untergang.

Nun wußte Karl Löwith zwar sehr genau, daß in der gegenwärtigen
Zeit die Wiederaneignung solchen Denkens höchste Schwierigkeiten
bereitet, nicht allein, weil sie einen restaurativen, ja resignativen Eindruck
hinterlassen mag, sondern vielmehr deshalb, weil die neuzeitlichen
Prozesse die Fiktion, es sei mehr als Natur, so eindrücklich gemacht haben,
daß sich diese beinah zu einer zweiten Wirklichkeit erhoben hatte. Dennoch

stellt dies - und darin erhärtet sich abermals seine naturphilosophische

Festigkeit - allein ein zeitliches, nicht ein philosophisches Problem
dar. So bleibt Karl Löwith dabei: Gerade gegen solche Verblendung gelte
es anzudenken und das neu zu erinnern, was über allem scheinbar so
unendlich wichtigen Menschheitsgetriebe das allein wahrhaft mit sich
Selbige unerbittlich bleibt und als dieses gegen alle Irritation sich neu
hervorbringt: Natur. Als letzter Horizont gilt sie absolut, und darum stellt
sich Karl Löwith als umgekehrter oder - man mag es durchaus mit
gleichem Recht so sehen - als radikalisierter Spinoza heraus: natura sive
Deus, i. e. natura qua deus.

I.

Solchem Glauben ist freilich nicht mehr beizukommen, weil er sich gegen
alles, was ihm nicht entspricht, scheinbar sperrt. Eine solche Abriegelung
naturphilosophischer Herkunft gilt vornehmlich hinsichtlich philosophischer

Geschichtskonstruktionen, denen Karl Löwith ihre Widersprüchlichkeit

nachzuweisen versuchte. Denn ihre Genesis liegt im Reich der
rein philosophisch uneinsehbaren Theologie und ihrer gottbezogenen (Voraus-)

Setzungen, zu denen er maßgeblich die prekäre Entdeckung einer

9 Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 12. Vorlesungen über die Philosophie
der Geschichte, Frankfurt/M. 1970, 32-36.



358 Skepsis - Resignation - Frage

sinn- und darum zielgerichteten Geschichte10 zählte. Der jüdische Messia-
nismus brachte einen Geschichtsenthusiamus hervor, der sich in der christlichen

Geschichtstheologie von Augustinus über die Denker des Mittelalters

(Otto von Freising, Joachim von Floris) bis in die gegenwärtige
Zeit entfaltete und die vielen, jedoch allein wirklichen (Alltags-)
Geschichten11 in ein Geschichtsschema zwang, das zu seiner Abstützung des

gewalttätigen Konzepts der göttlichen Vorsehung bedurfte. So jedoch wurde

der Geschichtsphilosophie eine Dialektik mitgegeben, an der sie

zugrundegehen mußte: Denn sie soll nun den unnachvollziehbaren Gedanken

erfassen und vermitteln, daß die Geschichte in solchem Ansinnen
allenfalls ein beiläufiges «Interim»12 ist, weil sie auf Geltung hin gedacht
und also mit Sinnhaftigkeit verbunden werden muß, in die sie sich
aufhebt. Geschichtsdenken als Verweigerung der Wahrnehmung und

Anerkennung von Geschichte erzeugt für Karl Löwith den Untergang dieser
Konstruktion von selbst, und mit ihm die Hervorkehr des einzigen, was
bleibt: Kosmos. Dieser allein, und gerade nicht die dialektische
Gesamtgeschichte, vermag den alltäglich erlebten Geschichten der Menschen
wieder ihr naturgemäß sinn-loses Gewicht zu belassen; und damit sieht
Karl Löwith auch erst wieder die Möglichkeit, wie sie immer gegeben ist,
diesen gegenwärtigen Geschichten überhaupt begegnen zu können: Nur die

epoché hinsichtlich einer Gesamtkonstruktion läßt sie erst aufkommen.
Verschärft wird diese widerspruchsvolle gesamtgeschichtliche Sucht

nach dem Totum noch durch die historische Besinnung auf das, was

gegenwärtig ist. Die Historisierung entleert Gegenwart vollends, indem sie
diese abrückt und als unerlebbare im historischen Verhältnis verkommen
läßt. Karl Löwith hat diese Dialektik eines solchen falschen
Geschichtsbewußtseins an J. Buckhart deutlich gemacht: «Die Geschichte wird ihm
zum Medium, in dem er sich indirekt mit dem Geschehen den Gegenwart
auseinandersetzt, um so der eigenen Zeit aus dem Abstand der historischen

Sicht mit einem geschichtlichen Maßstab verbunden zu bleiben.»13

Die Perversion der Selbstbeobachtung in der Wirklichkeit von Zeit als

Gegenwart unterbindet jedoch - wohl nicht nur in Karl Löwiths Sicht -
den Ernst oder wenigstens die Relevanz des Gegenwärtigen. Wie J. Burck-
hart Geschichte denkt, bezeichnet deshalb Karl Löwith als «Flucht aus dem

10 Vgl. dazu LÖWITH, Karl, «Vom Sinn der Geschichte», in: DERS., Weltgeschichte
und Heilsgeschehen. Zur Kritik der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1983 Sämtliche

Schriften 2), 377-392.
11 Vgl. dazu Löwith, Karl, «Mensch und Geschichte», in: Ders., Weltgeschichte und

Heilsgeschehen 346-376 (s. Anm. 10); DERS., «Von Hegel zu Nietzsche», in: Ders., Von
Hegel zu Nietzsche, Stuttgart 1988 Sämtliche Schriften 4), 1-490; bes. 269-295.

12 Löwith, Karl, «Weltgeschichte und Heilsgeschehen», in: Ders., Weltgeschichte
und Heilsgeschehen 197 (s. Anm. 10).

13 LÖWITH, Karl, Jakob Burckhart 177 (s. Anm. 4); Herv. v. Vf.



Skepsis - Resignation - Frage 359

Geschehen der Zeit»14 - und dies als undurchschaute, jedoch konsequente
Radikalisierung christlicher Weltflucht und -Verweigerung am geschichtlichen

Beginn des Christentums im Römerreich.15 Damals wußte das
Christentum noch, daß es sich weder der Kultur noch der kosmischen Zeit
anverwandeln konnte. Dieser Impuls blieb wohl auch später noch wach;
doch die rabiate Theologisierung der Zeit als Geschichte, gar als Heilsund

Gottesgeschichte, unterband erfolgreich diese ursprüngliche christliche

Haltung.
Karl Löwith drang aufgrund dieser wie vieler anderer, ähnlicher

Einsichten, die seine philosophische Skepsis angesichts philosophischer
Überlastungen formten, schließlich zu einer eher resignativen Haltung durch.
Was vermag in solcher Zeit entfesselter, rücksichtsloser Reflexion in
Philosophie, Theologie und Technologie eine solche Reminiszenz ursprünglicher,

archaischer Philosophie denn wirklich auszurichten? Es scheint
durchaus so zu sein, daß diese Resignation - nicht aus psychologischen,
sondern aus philosophischen Gründen - aufgrund von Löwiths Einsichten
zum Prinzip seines Denkens geworden ist, allerdings zu einem in seinen

Auswirkungen sprachlich sehr schwach aufgebotenen Prinzip, worin
jedoch immer noch Konsequenz liegen kann: Interessanterweise verstand
sich Karl Löwith nämlich nie darauf, diese von ihm eingesehenen Irrungen

philosophischen Denkens wenigstens so massiv zu kritisieren, daß sie
ein wenig zu wanken begonnen hätten. Anders als die vom gleichen
Geschick betroffenen Frankfurter Philosophen M. Horkheimer und Th.W.
Adorno, die sich für die Aufklärung und deren Pathos der Freiheit gerade
angesichts der Dialektik der Aufklärung stark machen wollten und wenigstens

negativ-kritisch oder - mit Adorno - negativ-dialektisch den
Selbstabschluß absoluter (theoretischer und politischer) Selbstreferenzen
unterbinden wollten, blieb Karl Löwith eher unauffällig, mit geringem rhetorischem

Einsatz. Dies mag wohl damit zusammenhängen, daß zwar eine

politische Kultur und ihre diabolischen Verkehrungen die Propheten des

Negativen auf den Plan riefen, jedoch der sich immer gleiche Kosmos
solcher Apologeten keineswegs bedarf; denn seine namenlose Allgewalt
setzt sich sowohl über die Einsatzwilligen wie über die Schweiger
hinweg. Und hat nicht Karl Löwith, der dem Schweigen der Resignation so
nahe stand, in einem Aufsatz tiefsinnig-resignativ davon geschrieben, daß
das Wort der Menschen ohnedies nur eine vorübergehende Unterbrechung

des langen, kalten Naturschweigens darstelle?16 So ist es keineswegs

unverständlich, daß Karl Löwith weder populär noch stark oder

14 Ibid. 173.
15 Ibid. 180-184.
16 Löwith, Karl, «Hegel und die Sprache», in: Ders., Mensch und Menschenwelt

373-398 (s. Anm. 1).



360 Skepsis - Resignation - Frage

öffentlich war und deshalb auch keine Schule begründen konnte: Es liegt
in der Sache seines philosophischen Ansatzes und zeigt nochmals dessen

unbeugsame, wohl naturanaloge Konsequenz.

II.

Das wird nochmals deutlicher, wenn man Karl Löwiths Bemerkungen
über das Dritte Reich Hitlers liest - Aussagen, die abermals weitertreiben
und das theologische Interesse erwecken, da gerade die Katastrophe der
Juden im nationalsozialistischen Deutschland beinah von selbst die Frage,

das Bangen nach Gott, und zwar nach dem biblischen Gott, wachruft.
In einem Anhang zum dritten Band der sämtlichen Schriften bringt

Bernhard Lutz ein längeres Zitat Karl Löwiths aus dem Jahr 1940, als der
Nationalsozialismus seine Höhe erreichte; als politische Bewegung ruft
er für Karl Löwith ähnlich wie für Nietzsche zuvor die Frage nach
sicherbarer Humanität und darin einschlußweise die nach seiner Instanz
wach, wie sie in Europa maßgeblich durch das Christentum repräsentiert
wurde. In der Mitte dieser zitierten Aufzeichnung findet sich eine
gedankenschwere Konstellation, in der sich beides zugleich zeigt: Karl Löwiths
seltsame, protestlose Erfassung dieser Katastrophe des damaligen Deutschland

sowie ihre Einebnung in die sich immer wieder neu aufwerfende

Vernichtungsanstrengung unter den Menschen. Zwar schreibt er:

«Der Anstoß zu meiner Abkehr von den deutschen Methoden (in der

Philosophie) war die deutsche Behandlung der Juden. Daß diese mich
persönlich betraf, verringert um nichts ihre allgemeine Bedeutung für
die Erkenntnis der deutschen <Erhebung>. Die deutsche Lösung der
Judenfrage ist nur die offenkundigste Seite des prinzipiellen Barbarentums,
das jede Brutalität im Dienst eines Ungeheuers von Staat sanktioniert.»

Doch weiter heißt es in Zuspitzung einer dem Geschichtsdenken und der
aus ihnen entwickelten Optionen immanenten Dialektik der Hoffnungslosigkeit:

«Gegenüber dieser Entmenschung des Menschen ist die bloße Humanität
außerstande, auch nur einen wirksamen Protest zu erheben, und so
erklärt es sich, wenn die geistige Reaktion zu ähnlich drastischen Mitteln
griff und eine Rückkehr zur Kirche predigte. Auch von mir haben manche

Freunde eine radikale Lösung erwartet, sei es im Sinne eines Rückgangs

zum Judentum oder einer Entscheidung fürs Christentum oder
auch einer politischen Festlegung. Stattdessen habe ich eingesehen, daß

gerade die <radikalen> Lösungen gar keine Lösungen sind, sondern
blinde Versteifungen, die aus der Not eine Tugend machen und das
Leben vereinfachen. Das Leben und Zusammenleben der Völker ist nicht
von der Art, daß es durchführbar ist ohne Geduld und Nachsicht, Skep-



Skepsis - Resignation - Frage 361

sis und Resignation, d. h. ohne dem was der heutige Deutsche als
unheroisch verneint, weil er für die Hinfälligkeit alles menschlichen Treibens
überhaupt keinen Sinn hat.»17

Hier erhärtet sich Karl Löwiths Haltung der Skepsis und der Resignation:
Aus müdem Denken, das vielleicht deutlicher die Schwäche aller
aufgerissenen Alternativen und Gräben erfaßt als der starke, widerständige
oder totalitäre Geist, wird ein Weg aus der Dialektik der endlosen
Negationen des Anderen gesucht; und insofern ist es vollkommen sachrichtig,
wenn Karl Löwith mit diesen Ereignissen, die ihn 1940 beschäftigten, die
Abkehr von deutscher philosophischer Methode verbindet, weil diese
spätestens seit Hegel so dialektisch geworden ist, daß sie sich in ihrem
eigenen Prozeß erwürgt - und politisch objektiv wird im totalitären Staat.
Man mag Hegels Lied auf den preußischen Staat18 interpretieren als
nachweisbar inkonsequente Verbeugung vor dem aufkeimenden Absolutismus,
weil es den Prozeß des Systems gerade an dieser Stelle unterbricht, an
der es nicht zur Herrschaft gebildeter Demokratie, sondern zu einer
Restitution orientalisch-politischer Verhältnisse19 kommt, in denen die alte
Idee eines (eben nicht mehr dialektisch unterschiedenen) Gottkaisers wieder

aufgenommen ist. Für Löwith zeigt sich dieses Denken, wenn es von
seinen Ausführungen von 1940 beleuchtet wird, als der (philosophisch)
unselige und (politisch) inhumane Versuch, die Negationen so weit
fortzutreiben, daß sie ihren oppositionellen und durchgängig abhängigen
Charakter von dem, was sie negieren, vielleicht verlieren würden. Was
bleibt, empfiehlt Karl Löwith als Verweigerung solchem Denken gegenüber,

als zagenden Versuch, es so grundlegend anders zu machen, daß
diese Aporie des Totalitarismus radikal unmöglich gemacht wird. Das
läßt sich für Karl Löwith allein im unheroischen, stillen, resignativen Denken

vollziehen, wenn erkannt ist, daß unter gegenwärtigen Denkbedingungen

nichts mehr geht, was zu diesen geführt und was sie legitimiert hat.

III.

Nun bringt die heutige theologisch-politische Diskussion erneut zum Zug,
daß selbst der Versuch, Demokratie ansatzweise zu sichern, einen Standpunkt

erfordert, der zwar nicht wie immunisiert außerhalb politischer Pro-

17 Zit. nach Lutz, Bernhard, «Zu diesem Band», in: LÖWITH, Karl, Wissen, Glaube
und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie, Stuttgart 1985 Sämtliche
Schriften 3), 465-469, hier 468f.; Herv. v. Vf.

18 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 7. Grundlinien der Philosophie
des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. .Mit Hegels
eigenhändigen Notizen und mündlichen Zusätzen, Frankfurt/M. 1970, 444-449 § 279).

19 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 12, 135-137 (s. Anm. 9).



362 Skepsis - Resignation - Frage

zesse steht, jedoch Motive geltend macht, die politisch nicht erzeugt werden

können, obwohl sie politisch unersetzbar sind, soll Politik nicht als
eine organisierte Veranstaltung der Entwürdigung menschlicher Subjekte
mißraten.20 Was heutige Politische Theologie erinnert, stellt eine Weise
von Theologie dar, die um ihre Schuld weiß und diese auch reflektiert:
Sie weiß, daß sie niemals das Letzte geleistet hat hinsichtlich der
Unterscheidung von Gott als einzig Absolutem und widergöttlichen Totalitäten
als götzenhafter Nachhut verlorenen Gottesbezugs und -bekenntnisses. In

genau diesem Sinn hat angesichts der nationalsozialistischen Bewegung
schon Karl Barth - ganz anders als der juridisch-theologische Legiti-
mator des nationalsozialistischen Herrschaftssystems Carl Schmitt21 und
sein anachronistisches Gefolge, das aus diesem Geist wieder eine «katholische

Verschärfung»22 ersehnt - entschieden das biblische Gottesbekenntnis

geltend gemacht und auf seinem Boden eine scharfe Diagnose
dessen erstellt, wie Nationalsozialismus überhaupt möglich werden
konnte. K. Barth las ihn, wie jüngst D. Boer in einem Aufsatz nachgewiesen

hat, als «eine Konsequenz der euopäischen Kultur»23, in der «die

Offenbarung Gottes einer natürlichen Theologie unterworfen»24 worden
sei. Deren Interesse liege in der unmenschlichen Selbstbehauptung des

Menschen, die durch den Zusammenbruch Deutschlands keineswegs erledigt,

sondern ihrer steigenden Selbstvollendung zugeführt worden sei,
indem neue Konflikte verabsolutiert wurden und man damit «die
katastrophale Selbstvollendung des absolutistischen Menschen»25 vorangetrieben

habe. Barth hob als einzigen Ausweg das strikte Verlassen auf
Gott hervor, das keineswegs eine billige Vertröstung anbiete, sondern
einen entschlossenen Kampf einfordere, jedoch in «anti-absolutistische(r)
Dimension»26, in Verweigerung, auch diesen Kampf absolut setzen zu wollen.

Alles, was politisch in Dienst genommen werden konnte, weil es der

Opposition von Absolutsetzung und absoluter Negation ausweicht, empfahl

sich für K. Barth, wie er noch 1967 deutlich machte: Solche Praxis
kennt eine deutliche Verbindung von «Ethik - Mitmenschlichkeit -
dienende Kirche - Nachfolge - Sozialismus - Friedensbewegung»27: Christen-

20 Vgl. Metz, Johann Baptist, «Religion und Politik auf dem Boden der Moderne»,
in: HÖHN, Hans-Joachim (Hg.), Krise der Immanenz. Religion am Ende der Moderne,
Frankfurt/M. 1995, 265-279.

21 Schmitt, Carl, Römischer Katholizismus und politische Form, München 1925.
22 Thülen, Toni, Katholische Verschärfung, in: IkaZ 23 (1994) 543-555.
23 Boer, Dick, Theologie im europäischen Kontext. Karl Barth und Europa, in:

FZPhTh 43 (1996) 115-131, hier 124.
24 Ibid. 125.
25 Ibid. 129.
26 Ibid. 123.
27 Zit. in ibid. 122.



Skepsis - Resignation - Frage 363

tum als politische Kraft, die aus der Anerkennung der einzigen Absolutheit

des offenbaren Gottes jeder anderen Absolutsetzung widersteht und
darum eine deutliche Affinität zu einem Sozialismus lebt, der die menschliche

und politische Nichtabsolutheit zum politischen Thema erwählt hat.
Karl Löwith, der beinah dieselbe Zeit durchmaß wie Karl Barth,

konnte sich auf solche Optionen nicht (mehr) verstehen. Vor allem eine
Verbindung des Christentums zum Sozialismus hätte er aufgrund der
beschriebenen Geschichtsdialektik nie als vernünftig anerkennen können.
Marxismus lebt zu sehr von theologisch überlasteten geschichtsphiloso-
phischen Voraussetzungen28, als daß ihm eine gelungene Sabotage des

totalitären Zusammenhangs in Kooperation mit dem Christentum
zuzutrauen gewesen wäre. Hat für K. Barth das Christentum seinen (wenigsten
kritischen) Ort in der Welt des geknechteten, unfrei gehaltenen
Menschen, und ist dies in allen politisch-theologischen Versuchen gleichfalls
unumstritten, ja wird damit in der Weise umgegangen, daß dieser Bezug
auf eine erschütterte Welt, wie er konkret wird angesichts des nichtgelin-
genden, unter Leiden und Verzweiflung um sich gekommenen Lebens
und Sterbens, für die fundamentaltheologische Frage nach Gott zum
zentralen Konstitutivum, gar zum Paradigma werden mußte29, so findet Karl
Löwith keinen Zugang zu einer solchen Wiedergewinnung biblischer
Relevanz - und dies nicht allein, weil Kosmos die letzte Auskunft bietet,
sondern vor allem deshalb, weil ihm der biblische Geist durch seine welthafte

Freisetzung allzusehr kompromittiert erschien. B. Lutz schreibt dazu

- auch auf Löwiths Lehrer Heidegger anspielend -, Karl Löwith habe
deutlich empfunden, «daß der christlich-abendländischen Metaphysik selbst
da, wo sie in das Vakuum der Philosophie der Existenz gefallen ist,
endgültig die Sinne für das Vorgängige in der Geschichte abgesprochen
werden müssen»30, was so viel heißt wie dies, daß Löwith christlicher
Metaphysik aufgrund ihrer steilen Konstruktionen, wie sie für ihn vor
allem geschichtstheologisch wirksam geworden sind, nicht mehr zutraute,

28 Löwith, Karl, «Weltgeschichte und Heilsgeschehen», in: Ders., Weltgeschichte
und Heilsgeschehen 11-239, bes. 54f. (s. Anm. 10).

29 Vgl. dazu Metz, Johann Baptist/REIKERSTORFER Johann/WERBICK Jürgen,
Gottesrede, Münster 1996 Religion-Geschichte-Gesellschaft. Fundamentaltheolog.
Studien Bd. 1) sowie die bis jetzt in derselben Reihe erschienenen Schriften:
MANEMANN, Jürgen, «Weil es nicht nur Geschichte ist». Die Begründung der
Notwendigkeit einer fragmentarischen Historiographie des Nationalsozialismus aus
politisch-theologischer Sicht, Münster 1995 Bd. 2); Zamora, José, Krise-Kritik-Erinnerung.

Ein politisch-theologischer Versuch über das Denkens Adornos im Horizont der
Krise der Moderne, Münster 1995 Bd. 3); Gründen, Gabriele, Fremde Freiheit.
Jüdische Stimmen als Herausforderung an den Logos christlicher Theologie, Münster
1996 Bd. 5); des weiteren in Vorbereitung: ZECHMEISTER, Martha, Gottes-Nacht.
Erich Przywaras Weg negativer Theologie, Münster 1997.

30 Lutz, Bernhard, Zu diesem Band 469 (s. Anm. 17).



364 Skepsis - Resignation - Frage

den Geschichten des alltäglichen Lebens und ihren Tendenzen überhaupt
noch begegnen zu können.

So kehrt diese kurze Skizze an ihren Anfang zurück, ohne vorzugeben,

daß damit eine systematische Rundung entweder Karl Löwiths selbst
oder dieses Versuchs entstanden sein sollte oder gar entstanden sein durfte.

Das gilt auch hinsichtlich theologischer Möglichkeiten. Aus Karl
Löwiths Skepsis läßt sich nämlich niemals ein Schluß als Abschluß ziehen.
Seine stille Unauffälligkeit und seine durch und durch skeptische Haltung
verschlossen ihm eine letzte Dogmatisierung, wie sie sich als philosophisch

erfaßte gänzliche Irrelevanz des Christentums hätte erschließen
lassen. 1940 schrieb er in dem schon genannten Auszug: Die durch Nietzsche

und das nationalsozialistische Deutschland gestellten Fragen
«betreffen vor allem das Christentum und die aus ihm erwachsene europäische

Humanität. Indem aber beides für mich ein Problem blieb, das ich
weder positiv-christlich noch antichristlich auflösen möchte, mußte auch
meiner Stellung zum nationalsozialistischen Deutschland notwendig jene
kurze Entschiedenheit fehlen, die ein einfaches Ja oder Nein gibt.»31 Karl
Löwith hält offen, was vielfach geschlossen wird, selbst wenn dies an die
Grenzen des human Erträglichen rückt, weil solche naturbezogene
Haltung die Desolidarisierung unter den Menschen legitimiert und -
naturanalog - auch inappellabel macht. Solche Grenzen gewannen also für ihn
als Naturdenker niemals entscheidende Geltung, was doch ein trübes Licht
auf die humanen Implikationen seines Denkens wirft.

Damit jedoch läßt er sich auch nie zu solchen Denkern zählen, die in
einer kurzschlüssigen Identifizierung von biblischem Glauben und seiner
durch wenigstens drei Jahrtausende nicht immer glücklichen Geschichte
den Tod des Glaubens künden. Was sich ihm allerdings aus seinen
philosophischen Erwägungen erschloß und nicht allein der Fundamentaltheologie

oder der systematischen Theologie, sondern allen theologischen
Bemühungen zu denken geben wird, wenn sie nicht als Übung unternommen
werden, sich die Dürftigkeit ihrer gegenwärtigen öffentlichen Möglichkeiten

zu verbergen, liegt in der Erinnerung Karl Löwiths daran, daß das frühe
Christentum gut wußte, wie wenig es in der Welt zu Hause sein konnte:

«Daß es mit dem Christentum dieser bürgerlich-christlichen Welt schon
seit Hegel und besonders durch Marx und Kierkegaard zu Ende ist,
besagt freilich nicht, daß ein Glaube, der einst die Welt überwand, mit der
letzten seiner verweltlichten Gestalten hinfällig wird. Denn wie sollte
die christliche Pilgerschaft in hoc saeculo jemals dort heimatlos werden
können, wo sie gar nie zuhause ist?»32

31 Zit. in ibid. 468.
32 Löwith, Karl, Von Hegel zu Nietzsche 485 (s. Anm. 11).



Skepsis - Resignation - Frage 365

Läßt sich mit dieser Frage eines Philosophen, die er am Schluß seiner
umfangreichsten Schrift gestellt hat, nicht wieder vermitteln, worum
gegen den theologischen Zug unserer Zeit und mancher ihrer systemischen
Abschottungsversuche v. a. J.B. Metz seit den Jahren seines erstmals 1977

publizierten Bandes Glaube in Geschichte und Gesellschaft33 ankämpft:
gegen die Zeitvergessenheit in der Theologie, wie sie direkt mit der
theologisch scheinbar durchschauten Überfltissigkeit der Apokalyptik
verbunden bleibt? Und wird damit in der Theologie nicht neu zugemutet,
was schon im Mittelalter als Symptom erschöpfter System(at)ik auftrat,
heute aber verschärft gefordert sein muß, um den theologischen Gottesdienst

in der Weise der Einschärfung der Differenz von Gott und Nicht-
gott (Welt/Mensch und Götze) glaubhaft bleiben zu lassen: theologia
negativa, in der gerade die letzte Perspektive auf universale Versöhnung
strikt als «Erlösung unter Bilderverbot»34 gedacht und offengehalten werden

muß35? Die Aufgabe einer solchen Durchführung legte sich sowohl
aus theologischen wie aus philosophischen Gründen nahe, indem von
beiden Seiten in je verschiedener Weise auf eine solche durchzuführende
Lehre von Unterscheidungen und Negationen hinzuarbeiten ist. Dringliche

Repräsentanten einer solchen Anforderung kennt die Geistesgeschichte

des Abendlandes einige, wenngleich sie im Gang dieser Geschichte

vielfach überhört oder gar unterdrückt worden sind; einer unter ihnen,
einer der stillsten allerdings, war Karl Löwith. Und wenn er sich glatten
Lösungen gegenüber verweigern wollte36, so drängt das dem Theologen die
Zumutung auf, es sich in seiner Arbeit nicht zu leicht zu machen und die
abgründigen Fragen sowie die letzte unendliche und ewige Differenz zu
Gott hin niemals zu verschleifen und in unsauberen Denkbögen zu
vernichten.

33 METZ, Johann Baptist, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie, Mainz'1992, 165-174.

34 ZAMORA, José, Krise-Kritik-Erinnerung 457 (s. Anm. 29).
35 Vgl. dazu WERFEL, Franz, «Ein Ulan», in: Ders., <Leben heißt, sich mitteilen>.

Betrachtungen, Reden, Aphorismen, Frankurt/M. 1992, 11 f., wo F. Werfel die geistige
Hellwachheit als Signum des niemals mehr Beruhigten, in Affirmationen Umfangenen
und Erschöpften begriffen hat, dessen Irritation ungestillt bleibt und das «Reich Gottes
auf Erden» (ibid. 12) zu einem erbitterten Gegenthema, zu einer Zersetzung des
Affirmativen und Bildhaft-Eingebildeten werden ließ.

36 Vgl. Anm. 18; allerdings hinterläßt sein Denken oft den Eindruck von Vereinfachungen,

die jedoch nicht als solche angeblicher Lösungen, sondern als solche der wohl
problembezogenen, wenn auch einfach gewordenen Skepsis zu verstehen sind.



366 Skepsis - Resignation - Frage

IV

Deshalb stünde eine solche Theologie als Negationsdenken nicht auf der
Seite billiger Gottesabschaffung, nicht auf der Seite derer, welche die
Negationen abstrakt nehmen, ein geistiges Nichts erzeugen, indem alles
Gottbezogene als unerfaßbar erklärt, damit, wie Hegel sich ausdrückte, in
geistiger Hinsicht «die letzte Stufe der Erniedrigung des Menschen»37

erzeugt und dadurch mitverschuldet wird, daß eine okkultisch geprägte,
irrationale Denkweise, eine - nach Th.W. Adorno - «Metaphysik der dummen

Kerle»38 das religiöse Feld belegt; demgegenüber würde unter heutigen

Bedingungen solche Theologie geeignet sein, die Göttlichkeit Gottes
durchgängig zu verteidigen. Ein solcher Versuch wurde systematisch im

vergangenen Jahrhundert ansatzweise geleistet durch die sog. Wiener
Theologische Schule39; in ihr bildete - auf dem Boden der Wesensdifferenz

von Natur und Geist - die wesenhafte Unterscheidung von Gott und
Mensch/Welt ein Denken aus, durch das die verschiedenen Varianten
eines (wohl immer harmonisierenden) Pantheismus in zeitgenössischen
Identitätsphilosophien und -théologien aufgespürt und von Grund auf
kritisiert wurden.40 Die Aufgabe bestand nicht in der Überwindung, sondern

37 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 16. Vorlesungen über die Philosophie
der Religion I, Frankfurt/M. 1969, 44.

38 ADORNO, Theodor, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben,
Frankfurt/M. 1980, 274.

39 Ihr Begründer, der Philosoph Anton Günther, und die unmittelbaren Epigonen
wurden durch eine Reihe von Arbeiten am Institut für Fundamentaltheologie und

Apologetik der Kath.-Theol. Fakultät der Universität Wien seit den 60er Jahren unseres
Jahrhunderts untersucht und erhoben (vgl. dazu v. a.: PRITZ, Joseph, Glauben und Wissen

bei Anton Günther. Eine Einführung in sein Leben und Werk mit einer Auswahl
aus seinen Schriften, Wien 1963 Wiener Beiträge zur Theologie IV); Beck, Karl,
Offenbarung und Glaube bei Günther, Wien 1967 WBTh XVII); MANN, Erwin, Das
«zweite Ich» Anton Günthers: Johann Heinrich Pabst, Wien 1970 WBTh XXVI);
DERS., Die Wiener theologische Schule im Urteil des 20. Jahrhunderts. Anhang:
Unbekannte Briefe A. Günthers, Wien 1979; ReikerSTORFER, Johann, Offenbarer
Ursprung. Eine Interpretation der Anthropologie Carl Werners, Wien 1971 WBTh
XXXII); Ders., Kritik der Offenbarung. Die «Idee» als systemtheoretisches Grundprinzip

einer Offenbarungstheologie: Anton Günther in Begegnung mit Johann Sebastian
von Drey, Wien 1977 (Habil., Mschr.); Ders., Anton Günther (1783-1863) und seine
Schule, in: Christliche Philososophie im katholischen Denken des 19. und 20.
Jahrhunderts. Bd. 1, Graz-Wien-Köln 1987, 266-284; DERS., Carl Werner (1821-1888),
in: ibid. 329-340. Die noch wenig beachteten Denker dieser Schule um A. Günther,
deren Denkmotive zweifelsohne zum Schaden der Kirche mit dem Vaticanum I (DH
2828-2831, 2914 sowie 3025, wobei der letzte Verweis aus Günthers Denken keineswegs

zu decken ist) ausgeschieden worden sind, versucht der Verfasser in seinem
Habilitationsprojekt zu bearbeiten und in der angedeuteten Weise theologisch fruchtbar
zu machen.

40 Einer der Schüler Günthers, dem solch scharfes Denken die Harmonien mit einer
jederzeit legitimierbaren Denktradition zu zerstören schien - wohl weniger eine theolo-



Skepsis - Resignation - Frage 367

in der Brechung solcher Vermittlungsversuche, nicht in der affirmativen
Aufhebung, sondern in der durchdachten Negation. Und weil diese
Negationen gottbezogen gedacht und so zuletzt im eminenten Sinn theologisch
relevant wurden, verteidigte dieses Denken besser als seine erfolgreicheren

Gegner die Göttlichkeit Gottes. Indem es die Gleichung Deus sive
natura zerschlug, indem es damit die Gleichmachung Gottes mit Nicht-
gott nicht als Anverwandlung, sondern als Untergang Gottes zu denken
verstand, hat die Wiener Theologische Schule lange vor Karl Löwiths
Einsichten die Unhaltbarkeit dieser Identität oder wenigstens affirmativen
Analogie philosophisch, aber auch theologisch reflektiert. Und so stellt
sich der Ausgang von Karl Löwiths Interpretation des Deus sive natura
von anderer Seite wieder ein, deren Denkungsart keineswegs bloß
historisch-systematisches Interesse wecken kann. Die gebotene Aneignung
solchen Denkens der Wiener Theologischen Schule bleibt vielmehr an
der Zeit; denn es eignet sich wie kaum ein philosophisch-theologischer
Ansatz der letzten beiden Jahrhunderte katholischen Denkens, das um der

theologischen Wahrheit willen erforderliche Zeitgerechte, Negative
theologischen Denkens anzuregen und weiterzutreiben. Karl Löwith stand
einem solchen Denkgang nicht nur nicht im Weg, sondern forderte ihn
auf seine Weise heraus.

gische Einsicht denn eine kirchenpolitische Rücksicht -, wandte sich von dieser Denkweise

später ab: V. Knauer beschrieb denn auch dieses Denken abschätzig als «Pan-
theismusriecherei» (Knauer, Vinzenz, Grundlinien zur aritotelisch-thomistischen
Psychologie, Wien 1885, 60) und gab damit kund, wie schwer es denkerisch ist,
Konsequenzen zu zeigen und durchzuhalten.


	Skepsis - Resignation - Frage : zum 100. Geburtstag Karl Löwiths

