Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Skepsis - Resignation - Frage : zum 100. Geburtstag Karl Lowiths
Autor: Klaghofer, Wolfgang

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760833

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760833
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG KLAGHOFER

Skepsis — Resignation — Frage

Zum 100. Geburtstag Karl Lowiths

Am 9. Januar 1997 wire der Philosoph Karl Léwith 100 Jahre alt ge-
worden. In Miinchen geboren, studierte er an verschiedenen Orten Phi-
losophie und habilitierte sich in diesem Fach im Jahr 1928 bei Martin
Heidegger mit der Schrift Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen!
— einer Arbeit, die allerdings noch wenig von seinem spiteren Denken
zeigte, da sie eher von einer existenzphilosophischen Auffassung getra-
gen war; von dieser hat er sich denn auch, allerdings unter Anerkennung
ihres groBen Interpreten?, spiter abgewandt. Als gebiirtigem Juden setzte
ihm der nationalsozialistische Wahn so zu, daBl er wie viele andere, die
sich noch rechtzeitig besonnen hatten — wie etwa die dem Frankfurter
Institut fiir Sozialforschung angehérigen Denker M. Horkheimer und Th.
W. Adorno? —, Deutschland verlieB und zunichst in Japan (Sendai) eine
Professur annahm. Dort lernte er eine Sitte kennen, die spiter als
Reminiszenz an altgriechisches Ethos* eingebracht werden konnte und
die ehrenwerte Selbstliquidation des alten und in der Polis nutzlos
gewordenen Menschen betraf — eine Auffassung, die fiir Karl Léwith die
undramatische Haltung von Menschen spiegelte, welche sich in den Lauf

! LowrTH, Karl, «Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen», in: DERS., Mensch
und Menschenwelt. Beitrige zur Anthropologie. Hg.: K. Stichweh, Stuttgart 1982 (=
Sdamtliche Schriften 1), 9-197. Im selben Verlag liegt die neunbiindige Gesamtausgabe
der Schriften und Werke Karl Lowiths vor.

2 LowITH, Karl, «Heidegger — Denker in diirftiger Zeit», in: DERS., Heidegger —
Denker in diirftiger Zeit. Zur Stellung der Philosophie im 20. Jahrhundert, Stuttgart
1984 (= Siamtl. Schriften 8), 124-234.

3 Vgl. dazu etwa: WELLMER, Albrecht, Zur Dialektik von Moderne und Postmo-
derne. Vernunftkritik nach Adorno, Frankfurt/M. 1993, 135-164.

% Vgl. LOWITH, Karl, «Toten, Mord und Selbstmord: Die Freiheit zum Tode», in:
DERS., Mensch und Menschenwelt. Beitrige zur Anthropologie. Hg.: K. Stichweh, Stutt-
gart 1981 (= Samtl. Schriften 1), 399-417, bes. 411f.; DERS., «Jacob Burckhart. Der
Mensch inmitten der Geschichte», in: DERS., Jacob Burckhart, Stuttgart 1984 (= Simtl.
Schriften 7), 39-362, bes. 345f.



356 Skepsis — Resignation — Frage

der Natur selbstverstindlich einpassen wollten.> 1941 besetzte er in Hart-
ford/USA eine philosophische Professur, die er bis zu seinem Wechsel
1949 nach New York innehielt. 1952 iibersiedelte er als Professor nach
Heidelberg, wo er bis zu seinem Tod am 24. Mai 1973 lehrte und lebte.®
Bekannt geworden ist Karl Lowith hauptsdchlich durch seine tragen-
den Thesen aus dem Bereich einer Naturphilosophie, wie sie sich vor al-
lem an den Griechen ausrichtete. Diese Riickkehr an die abendléndischen
Waurzeln verband ihn mit seinem Lehrer M. Heidegger, wihrend ihn die
Rezeption eben dieser Wurzeln abgriindig schied. Denn zur hohen Seins-
spekulation Heideggers, die mehr und mehr religids-mystische Ziige frei-
gab, bildete Lowiths philosophische Reduktion auf den Horizont des
griechischen Denkens das gerade Gegenteil aus, eines Horizonts, wie ihn
Karl Lowith als den einzigen Lichtgrund abendlidndischen Denkens iiber-
haupt — also nicht allein in seinen Anfingen — erfaB8t hat: die Sphéire der
kosmisch verehrten und gedachten Natur. Mit ihr gelang es ihm auch,
eine allerdings sehr zweideutige Festigkeit philosophisch aufzubauen, die
in ihrer Nicht-Irritierbarkeit wieder religiose Ziige offenbarte — wenn-
gleich er dies nie so verstehen wollte, es sei denn im Sinn naturreligioser
Einwilligung. Denn die Inappellabilitit von Natur, ihre Festigkeit und Be-
stindigkeit, Natur als Kosmos hoher Wohlgeordnetheit’, Natur als sie
selbst, was immer Menschen auch anrichten mogen — dies 4Bt aus Karl
Lowiths philosophischem Prinzip etwas sprechen, was der Philosoph ei-
nes dialektischen und unméglichen Ubergangs, den er so hiufig aufrief,
F. Nietzsche, beredt ankiindigte: ein heiliges Jasagen®, in dem die Riick-
frage des sich eigensinnig erfassenden Subjekts aufgehoben und unterge-
gangen ist. Diese Affirmation kann — darin war Karl Lowith konsequent
und in seinem Denken auch unerbittlich, darin entlarvte er auch alle Aus-
fliichte vor einem solchen Standhalten als kompensierte philosophische

5 Wenn K. Lowith gegen das Christentum hielt, daB es den Selbstmord eindeutig
geichtet hat (s. Anm. 4), so liBt sich hier gut auf einen Aufsatz von W. Wolbert ver-
weisen, der sehr eindrucksvoll die zeitgenossische Schwierigkeit darlegt, ein absolutes
Verbot der Selbsttotung christlich zu legitimieren, wie es sich vom Katechismus der
Katholischen Kirche her dem Moraltheologen aufdriangt; vgl. WOLBERT, Werner, Kon-
sistenzprobleme im Totungsverbot, in: FZPhTh 43 (1996) 199-240, bes. 200-206.
Lassen sich hier nicht Anniherungen an Lowithsche Intentionen erkennen, die auf einem
K. Lowith gegeniiber anderen Standpunkt doch seinen philosophischen Absichten ein gu-
tes Stiick entgegenkommen konnen?

6 Einen kurzen biographischen AbriB gibt: Art. Lowith, Karl, in: Brockhaus Enzy-
klopidie. Bd. '?13, 560.

7 LowiTH, Karl, «Zu Heideggers Seinsfrage: Die Natur des Menschen und die Na-
tur der Welt», in: DERS., Heidegger — Denker in diirftiger Zeit 276-289, bes. 286f. (s.
Anm. 2).

8 NIETZSCHE, Friedrich, Also sprach Zarathustra I-1V, Miinchen 71993 (= KSA 4),
29-31.



Skepsis — Resignation — Frage 357

oder theologische Schwiche, die mehr holen wollte, als zu Gebote stehen
sollte — diese Affirmation kann allein aufrechterhalten bleiben, wenn ihre
moglichen Negationen schlieBlich iiberhaupt keine substantiellen Geltun-
gen ausbilden konnen, also als dem Naturphilosophen allenfalls peripher
und unerheblich aufgehen und somit gerade nicht. wie bei Hegel in einer
universalen Dialektik eingebracht werden. Denn Fortschritt und Schlacht-
bank, dieses Gegensatzpaar etwa von Hegels Geschichtsdialektik®, spitzt
eine Dramatik der Menschheit zu, wie sie sub specie naturae iiberhaupt
nicht stattfindet. Natur ist nicht dialektisch zu denken. BloB die philoso-
phischen Verirrungen hinsichtlich der Natur treiben eine eigene Dialektik
an und provozieren ihren eigenen Untergang.

Nun wuBte Karl Lowith zwar sehr genau, dafl in der gegenwirtigen
Zeit die Wiederaneignung solchen Denkens hochste Schwierigkeiten be-
reitet, nicht allein, weil sie einen restaurativen, ja resignativen Eindruck
hinterlassen mag, sondern vielmehr deshalb, weil die neuzeitlichen Pro-
zesse die Fiktion, es sei mehr als Natur, so eindriicklich gemacht haben,
daf} sich diese beinah zu einer zweiten Wirklichkeit erhoben hatte. Den-
noch stellt dies — und darin erhédrtet sich abermals seine naturphilosophi-
sche Festigkeit — allein ein zeitliches, nicht ein philosophisches Problem
dar. So bleibt Karl Lowith dabei: Gerade gegen solche Verblendung gelte
es anzudenken und das neu zu erinnern, was iiber allem scheinbar so un-
endlich wichtigen Menschheitsgetriebe das allein wahrhaft mit sich Sel-
bige unerbittlich bleibt und als dieses gegen alle Irritation sich neu her-
vorbringt: Natur. Als letzter Horizont gilt sie absolut, und darum stellt
sich Karl Lowith als umgekehrter oder — man mag es durchaus mit glei-
chem Recht so sehen — als radikalisierter Spinoza heraus: natura sive
Deus, i. e. natura qua deus.

I

Solchem Glauben ist freilich nicht mehr beizukommen, weil er sich gegen
alles, was ihm nicht entspricht, scheinbar sperrt. Eine solche Abriegelung
naturphilosophischer Herkunft gilt vornehmlich hinsichtlich philosophi-
scher Geschichtskonstruktionen, denen Karl Lowith ihre Widerspriich-
lichkeit nachzuweisen versuchte. Denn ihre Genesis liegt im Reich der
rein philosophisch uneinsehbaren Theologie und ihrer gottbezogenen (Vor-
aus-) Setzungen, zu denen er mafBgeblich die prekire Entdeckung einer

9 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 12. Vorlesungen iiber die Philosophie
der Geschichte, Frankfurt/M. 1970, 32-36.



358 Skepsis — Resignation — Frage

sinn- und darum zielgerichteten Geschichte!® zihlte. Der jiidische Messia-
nismus brachte einen Geschichtsenthusiamus hervor, der sich in der christ-
lichen Geschichtstheologie von Augustinus iiber die Denker des Mittel-
alters (Otto von Freising, Joachim von Floris) bis in die gegenwirtige
Zeit entfaltete und die vielen, jedoch allein wirklichen (Alltags-) Ge-
schichten!! in ein Geschichtsschema zwang, das zu seiner Abstiitzung des
gewalttitigen Konzepts der gottlichen Vorsehung bedurfte. So jedoch wur-
de der Geschichtsphilosophie eine Dialektik mitgegeben, an der sie zu-
grundegehen mufBte: Denn sie soll nun den unnachvollziehbaren Gedan-
ken erfassen und vermitteln, daB3 die Geschichte in solchem Ansinnen al-
lenfalls ein beildufiges «Interim»'? ist, weil sie auf Geltung hin gedacht
und also mit Sinnhaftigkeit verbunden werden muB, in die sie sich auf-
hebt. Geschichtsdenken als Verweigerung der Wahrnehmung und Aner-
kennung von Geschichte erzeugt fiir Karl Lowith den Untergang dieser
Konstruktion von selbst, und mit ihm die Hervorkehr des einzigen, was
bleibt: Kosmos. Dieser allein, und gerade nicht die dialektische Gesamt-
geschichte, vermag den alltdglich erlebten Geschichten der Menschen
wieder ihr naturgemiB sinn-loses Gewicht zu belassen; und damit sieht
Karl Lowith auch erst wieder die Moglichkeit, wie sie immer gegeben ist,
diesen gegenwirtigen Geschichten iliberhaupt begegnen zu kénnen: Nur die
epoché hinsichtlich einer Gesamtkonstruktion 148t sie erst aufkommen.
Verschirft wird diese widerspruchsvolle gesamtgeschichtliche Sucht
nach dem Totum noch durch die historische Besinnung auf das, was ge-
genwirtig ist. Die Historisierung entleert Gegenwart vollends, indem sie
diese abriickt und als unerlebbare im historischen Verhiltnis verkommen
14Bt. Karl Lowith hat diese Dialektik eines solchen falschen Geschichts-
bewuBtseins an J. Buckhart deutlich gemacht: «Die Geschichte wird thm
zum Medium, in dem er sich indirekt mit dem Geschehen den Gegenwart
auseinandersetzt, um so der eigenen Zeit aus dem Abstand der histori-
schen Sicht mit einem geschichtlichen MaBstab verbunden zu bleiben.»!?
Die Perversion der Selbstbeobachtung in der Wirklichkeit von Zeit als
Gegenwart unterbindet jedoch — wohl nicht nur in Karl Léwiths Sicht —
den Ernst oder wenigstens die Relevanz des Gegenwirtigen. Wie J. Burck-
hart Geschichte denkt, bezeichnet deshalb Karl Lowith als «Flucht aus dem

10 Vgl. dazu LOWITH, Karl, «Vom Sinn der Geschichte», in: DERS., Weltgeschichte
und Heilsgeschehen. Zur Kritik der Geschichtsphilosophie, Stuttgart 1983 (= Simtli-
che Schriften 2), 377-392.

T vgl. dazu LowITH, Karl, «<Mensch und Geschichte», in: DERS., Weltgeschichte und
Heilsgeschehen 346-376 (s. Anm. 10); DERS., «Von Hegel zu Nietzsche», in: DERS., Von
Hegel zu Nietzsche, Stuttgart 1988 (= Simtliche Schriften 4), 1-490; bes. 269-295.

121 ywiTH, Karl, «Weltgeschichte und Heilsgeschehen», in: DERS., Weltgeschichte
und Heilsgeschehen 197 (s. Anm. 10).

13 LowrTH, Karl, Jakob Burckhart 177 (s. Anm. 4); Herv. v. Vf.



Skepsis — Resignation — Frage 359

Geschehen der Zeit»'* — und dies als undurchschaute, jedoch konsequente
Radikalisierung christlicher Weltflucht und -verweigerung am geschicht-
lichen Beginn des Christentums im Rémerreich.!> Damals wuBte das Chri-
stentum noch, daB es sich weder der Kultur noch der kosmischen Zeit an-
verwandeln konnte. Dieser Impuls blieb wohl auch spiter noch wach;
doch die rabiate Theologisierung der Zeit als Geschichte, gar als Heils-
und Gottesgeschichte, unterband erfolgreich diese urspriingliche christ-
liche Haltung.

Karl Lowith drang aufgrund dieser wie vieler anderer, dhnlicher Ein-
sichten, die seine philosophische Skepsis angesichts philosophischer Uber-
lastungen formten, schlieBlich zu einer eher resignativen Haltung durch.
Was vermag in solcher Zeit entfesselter, riicksichtsloser Reflexion in Phi-
losophie, Theologie und Technologie eine solche Reminiszenz urspriing-
licher, archaischer Philosophie denn wirklich auszurichten? Es scheint
durchaus so zu sein, daB diese Resignation — nicht aus psychologischen,
sondern aus philosophischen Griinden — aufgrund von Lowiths Einsichten
zum Prinzip seines Denkens geworden ist, allerdings zu einem in seinen
Auswirkungen sprachlich sehr schwach aufgebotenen Prinzip, worin je-
doch immer noch Konsequenz liegen kann: Interessanterweise verstand
sich Karl Lowith ndmlich nie darauf, diese von ihm eingesehenen Irrun-
gen philosophischen Denkens wenigstens so massiv zu kritisieren, daB sie
ein wenig zu wanken begonnen hitten. Anders als die vom gleichen Ge-
schick betroffenen Frankfurter Philosophen M. Horkheimer und Th.W.
Adorno, die sich fiir die Aufkldrung und deren Pathos der Freiheit gerade
angesichts der Dialektik der Aufkldrung stark machen wollten und wenig-
stens negativ-kritisch oder — mit Adorno — negativ-dialektisch den Selbst-
abschluB absoluter (theoretischer und politischer) Selbstreferenzen unter-
binden wollten, blieb Karl Lowith eher unaufféllig, mit geringem rhetori-
schem Einsatz. Dies mag wohl damit zusammenhidngen, dal zwar eine
politische Kultur und ihre diabolischen Verkehrungen die Propheten des
Negativen auf den Plan riefen, jedoch der sich immer gleiche Kosmos
solcher Apologeten keineswegs bedarf; denn seine namenlose Allgewalt
setzt sich sowohl iiber die Einsatzwilligen wie iiber die Schweiger hin-
weg. Und hat nicht Karl Lowith, der dem Schweigen der Resignation so
nahe stand, in einem Aufsatz tiefsinnig-resignativ davon geschrieben, daB
das Wort der Menschen ohnedies nur eine voriibergehende Unterbre-
chung des langen, kalten Naturschweigens darstelle?'® So ist es keines-
wegs unverstidndlich, da Karl Lowith weder populdr noch stark oder

' Whid. 173,

15 1bid. 180-184.

16 LowiTH, Karl, «Hegel und die Sprache», in: DERS., Mensch und Menschenwelt
373-398 (s. Anm. 1).



360 Skepsis — Resignation — Frage

offentlich war und deshalb auch keine Schule begriinden konnte: Es liegt
in der Sache seines philosophischen Ansatzes und zeigt nochmals dessen
unbeugsame, wohl naturanaloge Konsequenz.

11

Das wird nochmals deutlicher, wenn man Karl Loéwiths Bemerkungen
tiber das Dritte Reich Hitlers liest — Aussagen, die abermals weitertreiben
und das theologische Interesse erwecken, da gerade die Katastrophe der
Juden im nationalsozialistischen Deutschland beinah von selbst die Fra-
ge, das Bangen nach Gott, und zwar nach dem biblischen Gott, wachruft.
In einem Anhang zum dritten Band der sédmtlichen Schriften bringt
Bernhard Lutz ein ldngeres Zitat Karl Lowiths aus dem Jahr 1940, als der
Nationalsozialismus seine Hohe erreichte; als politische Bewegung ruft
er fiir Karl Lowith dhnlich wie fiir Nietzsche zuvor die Frage nach si-
cherbarer Humanitdt und darin einschluBweise die nach seiner Instanz
wach, wie sie in Europa malBgeblich durch das Christentum reprisentiert
wurde. In der Mitte dieser zitierten Aufzeichnung findet sich eine gedan-
kenschwere Konstellation, in der sich beides zugleich zeigt: Karl Lowiths
seltsame, protestlose Erfassung dieser Katastrophe des damaligen Deutsch-
land sowie ihre Einebnung in die sich immer wieder neu aufwerfende
Vernichtungsanstrengung unter den Menschen. Zwar schreibt er:

«Der Anstof zu meiner Abkehr von den deutschen Methoden (in der
Philosophie) war die deutsche Behandlung der Juden. Dal} diese mich
personlich betraf, verringert um nichts ihre allgemeine Bedeutung fiir
die Erkenntnis der deutschen <Erhebung>. Die deutsche Lésung der Ju-
denfrage ist nur die offenkundigste Seite des prinzipiellen Barbarentums,
das jede Brutalitidt im Dienst eines Ungeheuers von Staat sanktioniert.»

Doch weiter heifit es in Zuspitzung einer dem Geschichtsdenken und der
aus ihnen entwickelten Optionen immanenten Dialektik der Hoffnungs-
losigkeit:

«Gegeniiber dieser Entmenschung des Menschen ist die bloBe Humanitit
auBerstande, auch nur einen wirksamen Protest zu erheben, und so er-
kldrt es sich, wenn die geistige Reaktion zu dhnlich drastischen Mitteln
griff und eine Riickkehr zur Kirche predigte. Auch von mir haben man-
che Freunde eine radikale Losung erwartet, sei es im Sinne eines Riick-
gangs zum Judentum oder einer Entscheidung fiirs Christentum oder
auch einer politischen Festlegung. Stattdessen habe ich eingesehen, dal3
gerade die «radikalen> Losungen gar keine Losungen sind, sondern
blinde Versteifungen, die aus der Not eine Tugend machen und das Le-
ben vereinfachen. Das Leben und Zusammenleben der Vélker ist nicht
von der Art, daB es durchfiihrbar ist ohne Geduld und Nachsicht, Skep-



Skepsis — Resignation — Frage 361

sis und Resignation, d. h. ohne dem was der heutige Deutsche als unhe-
roisch verneint, weil er fiir die Hinf#lligkeit alles menschlichen Treibens
iiberhaupt keinen Sinn hat.»!’

Hier erhirtet sich Karl Lowiths Haltung der Skepsis und der Resignation:
Aus miidem Denken, das vielleicht deutlicher die Schwiche aller aufge-
rissenen Alternativen und Gridben erfalt als der starke, widerstindige
oder totalitire Geist, wird ein Weg aus der Dialektik der endlosen Nega-
tionen des Anderen gesucht; und insofern ist es vollkommen sachrichtig,
wenn Karl Lowith mit diesen Ereignissen, die thn 1940 beschiftigten, die
Abkehr von deutscher philosophischer Methode verbindet, weil diese
spitestens seit Hegel so dialektisch geworden ist, da3 sie sich in ihrem
eigenen Prozef erwiirgt — und politisch objektiv wird im totalitiren Staat.
Man mag Hegels Lied auf den preuBischen Staat!® interpretieren als nach-
weisbar inkonsequente Verbeugung vor dem aufkeimenden Absolutismus,
weil es den ProzeB des Systems gerade an dieser Stelle unterbricht, an
der es nicht zur Herrschaft gebildeter Demokratie, sondern zu einer Re-
stitution orientalisch-politischer Verhiltnisse'” kommt, in denen die alte
Idee eines (eben nicht mehr dialektisch unterschiedenen) Gottkaisers wie-
der aufgenommen ist. Fiir Lowith zeigt sich dieses Denken, wenn es von
seinen Ausfithrungen von 1940 beleuchtet wird, als der (philosophisch)
unselige und (politisch) inhumane Versuch, die Negationen so weit fort-
zutreiben, daB sie ihren oppositionellen und durchgéngig abhingigen
Charakter von dem, was sie negieren, vielleicht verlieren wiirden. Was
bleibt, empfiehlt Karl Léwith als Verweigerung solchem Denken gegen-
iber, als zagenden Versuch, es so grundlegend anders zu machen, daB
diese Aporie des Totalitarismus radikal unmoglich gemacht wird. Das
1aBt sich fiir Karl Lowith allein im unheroischen, stillen, resignativen Den-
ken vollziehen, wenn erkannt ist, dafl unter gegenwirtigen Denkbedingun-
gen nichts mehr geht, was zu diesen gefiihrt und was sie legitimiert hat.

1.

Nun bringt die heutige theologisch-politische Diskussion erneut zum Zug,
daBl selbst der Versuch, Demokratie ansatzweise zu sichern, einen Stand-
punkt erfordert, der zwar nicht wie immunisiert auerhalb politischer Pro-

17 Zit. nach LuTtz, Bernhard, «Zu diesem Band», in: LOWITH, Karl, Wissen, Glaube
und Skepsis. Zur Kritik von Religion und Theologie, Stuttgart 1985 (= Simtliche
Schriften 3), 465-469, hier 468f.; Herv. v. Vf.

18 Vgl. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 7. Grundlinien der Philosophie
des Rechts oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigen-
hindigen Notizen und miindlichen Zusitzen, Frankfurt/M. 1970, 444-449 (= § 279).

19'vgl. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 12, 135-137 (s. Anm. 9).



362 Skepsis — Resignation — Frage

zesse steht, jedoch Motive geltend macht, die politisch nicht erzeugt wer-
den konnen, obwohl sie politisch unersetzbar sind, soll Politik nicht als
eine organisierte Veranstaltung der Entwiirdigung menschlicher Subjekte
miBraten.?’ Was heutige Politische Theologie erinnert, stellt eine Weise
von Theologie dar, die um ihre Schuld weifl und diese auch reflektiert:
Sie weil, daB sie niemals das Letzte geleistet hat hinsichtlich der Unter-
scheidung von Gott als einzig Absolutem und widergéttlichen Totalitédten
als gotzenhafter Nachhut verlorenen Gottesbezugs und -bekenntnisses. In
genau diesem Sinn hat angesichts der nationalsozialistischen Bewegung
schon Karl Barth — ganz anders als der juridisch-theologische Legiti-
mator des nationalsozialistischen Herrschaftssystems Carl Schmitt*' und
sein anachronistisches Gefolge, das aus diesem Geist wieder eine «katho-
lische Verschirfung»?? ersehnt — entschieden das biblische Gottesbe-
kenntnis geltend gemacht und auf seinem Boden eine scharfe Diagnose
dessen erstellt, wie Nationalsozialismus {iberhaupt moglich werden
konnte. K. Barth las ihn, wie jiingst D. Boer in einem Aufsatz nachgewie-
sen hat, als «eine Konsequenz der euopdischen Kultur»?3, in der «die
Offenbarung Gottes einer natiirlichen Theologie unterworfen»?* worden
sei. Deren Interesse liege in der unmenschlichen Selbstbehauptung des
Menschen, die durch den Zusammenbruch Deutschlands keineswegs erle-
digt, sondern ihrer steigenden Selbstvollendung zugefiihrt worden sei,
indem neue Konflikte verabsolutiert wurden und man damit «die kata-
strophale Selbstvollendung des absolutistischen Menschen»? vorange-
trieben habe. Barth hob als einzigen Ausweg das strikte Verlassen auf
Gott hervor, das keineswegs eine billige Vertrostung anbiete, sondern
einen entschlossenen Kampf einfordere, jedoch in «anti-absolutistische(r)
Dimension»?%, in Verweigerung, auch diesen Kampf absolut setzen zu wol-
len. Alles, was politisch in Dienst genommen werden konnte, weil es der
Opposition von Absolutsetzung und absoluter Negation ausweicht, emp-
fahl sich fiir K. Barth, wie er noch 1967 deutlich machte: Solche Praxis
kennt eine deutliche Verbindung von «Ethik — Mitmenschlichkeit — die-
nende Kirche — Nachfolge — Sozialismus — Friedensbewegung»?’: Christen-

20 Vgl. METZ, Johann Baptist, «Religion und Politik auf dem Boden der Moderne»,
in: HOHN, Hans-Joachim (Hg.), Krise der Immanenz. Religion am Ende der Moderne,
Frankfurt/M. 1995, 265-279.

2l ScHMITT, Carl, Rémischer Katholizismus und politische Form, Miinchen 1925.

22 THOLEN, Toni, Katholische Verschirfung, in: IkaZ 23 (1994) 543-555.

23 BOER, Dick, Theologie im europidischen Kontext. Karl Barth und Europa, in:
FZPhTh 43 (1996) 115-131, hier 124.

24 1bid. 125.

2 Ibid. 129.

26 1bid. 123.

27 Zit. in ibid. 122.



Skepsis — Resignation — Frage 363

tum als politische Kraft, die aus der Anerkennung der einzigen Absolut-
heit des offenbaren Gottes jeder anderen Absolutsetzung widersteht und
darum eine deutliche Affinitdt zu einem Sozialismus lebt, der die mensch-
liche und politische Nichtabsolutheit zum politischen Thema erwihlt hat.
Karl Lowith, der beinah dieselbe Zeit durchmalBl wie Karl Barth,
konnte sich auf solche Optionen nicht (mehr) verstehen. Vor allem eine
Verbindung des Christentums zum Sozialismus hitte er aufgrund der be-
schriebenen Geschichtsdialektik nie als verniinftig anerkennen konnen.
Marxismus lebt zu sehr von theologisch iiberlasteten geschichtsphiloso-
phischen Voraussetzungen?®, als daB ihm eine gelungene Sabotage des
totalitdren Zusammenhangs in Kooperation mit dem Christentum zuzu-
trauen gewesen wire. Hat fiir K. Barth das Christentum seinen (wenigsten
kritischen) Ort in der Welt des geknechteten, unfrei gehaltenen Men-
schen, und ist dies in allen politisch-theologischen Versuchen gleichfalls
unumstritten, ja wird damit in der Weise umgegangen, dafl dieser Bezug
auf eine erschiitterte Welt, wie er konkret wird angesichts des nichtgelin-
genden, unter Leiden und Verzweiflung um sich gekommenen Lebens
und Sterbens, fiir die fundamentaltheologische Frage nach Gott zum zen-
tralen Konstitutivam, gar zum Paradigma werden muBte?’, so findet Karl
Lowith keinen Zugang zu einer solchen Wiedergewinnung biblischer Re-
levanz — und dies nicht allein, weil Kosmos die letzte Auskunft bietet,
sondern vor allem deshalb, weil ithm der biblische Geist durch seine welt-
hafte Freisetzung allzusehr kompromittiert erschien. B. Lutz schreibt da-
zu — auch auf Lowiths Lehrer Heidegger anspielend —, Karl Lowith habe
deutlich empfunden, «daB der christlich-abendldndischen Metaphysik selbst
da, wo sie in das Vakuum der Philosophie der Existenz gefallen ist, end-
giiltig die Sinne fiir das Vorgingige in der Geschichte abgesprochen
werden miissen»®?, was so viel heiBt wie dies, daB Lowith christlicher
Metaphysik aufgrund ihrer steilen Konstruktionen, wie sie fiir ihn vor al-
lem geschichtstheologisch wirksam geworden sind, nicht mehr zutraute,

28 LowiTH, Karl, «Weltgeschichte und Heilsgeschehen», in: DERS., Weltgeschichte
und Heilsgeschehen 11-239, bes. 54f. (s. Anm. 10).

29 vgl. dazu METZ, Johann Baptist/REIKERSTORFER Johann/WERBICK Jiirgen,
Gottesrede, Miinster 1996 (= Religion-Geschichte—-Gesellschaft. Fundamentaltheolog.
Studien Bd. 1) sowie die bis jetzt in derselben Reihe erschienenen Schriften:
MANEMANN, Jiirgen, «Weil es nicht nur Geschichte ist». Die Begriindung der Not-
wendigkeit einer fragmentarischen Historiographie des Nationalsozialismus aus poli-
tisch-theologischer Sicht, Miinster 1995 (= Bd. 2); ZAMORA, José, Krise-Kritik-Erinne-
rung. Ein politisch-theologischer Versuch iiber das Denkens Adornos im Horizont der
Krise der Moderne, Miinster 1995 (= Bd. 3); GRUNDEN, Gabriele, Fremde Freiheit.
Jiidische Stimmen als Herausforderung an den Logos christlicher Theologie, Miinster
1996 (= Bd. 5); des weiteren in Vorbereitung: ZECHMEISTER, Martha, Gottes-Nacht.
Erich Przywaras Weg negativer Theologie, Miinster 1997.

30 LuTtz, Bernhard, Zu diesem Band 469 (s. Anm. 17).



364 Skepsis — Resignation — Frage

den Geschichten des alltdglichen Lebens und ihren Tendenzen iiberhaupt
noch begegnen zu kdnnen.

So kehrt diese kurze Skizze an ihren Anfang zuriick, ohne vorzuge-
ben, daB damit eine systematische Rundung entweder Karl Léwiths selbst
oder dieses Versuchs entstanden sein sollte oder gar entstanden sein durf-
te. Das gilt auch hinsichtlich theologischer Méglichkeiten. Aus Karl Lo-
withs Skepsis 1d6t sich ndmlich niemals ein Schluf3 als AbschluB} ziehen.
Seine stille Unauffilligkeit und seine durch und durch skeptische Haltung
verschlossen ihm eine letzte Dogmatisierung, wie sie sich als philoso-
phisch erfaBte ginzliche Irrelevanz des Christentums hitte erschlieBen
lassen. 1940 schrieb er in dem schon genannten Auszug: Die durch Nietz-
sche und das nationalsozialistische Deutschland gestellten Fragen «be-
treffen vor allem das Christentum und die aus ihm erwachsene européi-
sche Humanitdt. Indem aber beides fiir mich ein Problem blieb, das ich
weder positiv-christlich noch antichristlich auflésen mochte, mufite auch
meiner Stellung zum nationalsozialistischen Deutschland notwendig jene
kurze Entschiedenheit fehlen, die ein einfaches Ja oder Nein gibt.»*' Karl
Lowith hidlt offen, was vielfach geschlossen wird, selbst wenn dies an die
Grenzen des human Ertriglichen riickt, weil solche naturbezogene Hal-
tung die Desolidarisierung unter den Menschen legitimiert und — natur-
analog — auch inappellabel macht. Solche Grenzen gewannen also fiir ihn
als Naturdenker niemals entscheidende Geltung, was doch ein triibes Licht
auf die humanen Implikationen seines Denkens wirft.

Damit jedoch 148t er sich auch nie zu solchen Denkern zidhlen, die in
einer kurzschliissigen Identifizierung von biblischem Glauben und seiner
durch wenigstens drei Jahrtausende nicht immer gliicklichen Geschichte
den Tod des Glaubens kiinden. Was sich ihm allerdings aus seinen philo-
sophischen Erwédgungen erschloff und nicht allein der Fundamentaltheo-
logie oder der systematischen Theologie, sondern allen theologischen Be-
miihungen zu denken geben wird, wenn sie nicht als Ubung unternommen
werden, sich die Diirftigkeit ihrer gegenwirtigen 6ffentlichen Moglichkei-
ten zu verbergen, liegt in der Erinnerung Karl Lowiths daran, daB3 das friihe
Christentum gut wuflte, wie wenig es in der Welt zu Hause sein konnte:

«DaB es mit dem Christentum dieser biirgerlich-christlichen Welt schon
seit Hegel und besonders durch Marx und Kierkegaard zu Ende ist, be-
sagt freilich nicht, daB ein Glaube, der einst die Welt iiberwand, mit der
letzten seiner verweltlichten Gestalten hinfillig wird. Denn wie sollte
die christliche Pilgerschaft in hoc saeculo jemals dort heimatlos werden
konnen, wo sie gar nie zuhause ist?»32

3 Zit. in ibid. 468.
32 LowiTH, Karl, Von Hegel zu Nietzsche 485 (s. Anm. 11).



Skepsis — Resignation — Frage 365

LaBt sich mit dieser Frage eines Philosophen, die er am SchluB seiner
umfangreichsten Schrift gestellt hat, nicht wieder vermitteln, worum ge-
gen den theologischen Zug unserer Zeit und mancher ihrer systemischen
Abschottungsversuche v. a. J.B. Metz seit den Jahren seines erstmals 1977
publizierten Bandes Glaube in Geschichte und Gesellschaft’ ankimpft:
gegen die Zeitvergessenheit in der Theologie, wie sie direkt mit der
theologisch scheinbar durchschauten Uberfliissigkeit der Apokalyptik ver-
bunden bleibt? Und wird damit in der Theologie nicht neu zugemutet,
was schon im Mittelalter als Symptom erschopfter System(at)ik auftrat,
heute aber verschirft gefordert sein mufl, um den theologischen Gottes-
dienst in der Weise der Einschérfung der Differenz von Gott und Nicht-
gott (Welt/Mensch und Gotze) glaubhaft bleiben zu lassen: theologia ne-
gativa, in der gerade die letzte Perspektive auf universale Versohnung
strikt als «Erlosung unter Bilderverbot»3* gedacht und offengehalten wer-
den muB*? Die Aufgabe einer solchen Durchfiihrung legte sich sowohl
aus theologischen wie aus philosophischen Griinden nahe, indem von
beiden Seiten in je verschiedener Weise auf eine solche durchzufiihrende
Lehre von Unterscheidungen und Negationen hinzuarbeiten ist. Dring-
liche Reprisentanten einer solchen Anforderung kennt die Geistesge-
schichte des Abendlandes einige, wenngleich sie im Gang dieser Geschich-
te vielfach tiberhort oder gar unterdriickt worden sind; einer unter ihnen,
einer der stillsten allerdings, war Karl Lowith. Und wenn er sich glatten
Losungen gegeniiber verweigern wollte?, so dringt das dem Theologen die
Zumutung auf, es sich in seiner Arbeit nicht zu leicht zu machen und die
abgriindigen Fragen sowie die letzte unendliche und ewige Differenz zu
Gott hin niemals zu verschleifen und in unsauberen Denkb&gen zu ver-
nichten.

33 METZ, Johann Baptist, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer
praktischen Fundamentaltheologie, Mainz *1992, 165-174.

34 ZAMORA, José, Krise—Kritik-Erinnerung 457 (s. Anm. 29).

35 vgl. dazu WERFEL, Franz, «Ein Ulan», in: DERS., <Leben heiBt, sich mitteilen>.
Betrachtungen, Reden, Aphorismen, Frankurt/M. 1992, 11f., wo F. Werfel die geistige
Hellwachheit als Signum des niemals mehr Beruhigten, in Affirmationen Umfangenen
und Erschopften begriffen hat, dessen Irritation ungestillt bleibt und das «Reich Gottes
auf Erden» (ibid. 12) zu einem erbitterten Gegenthema, zu einer Zersetzung des Affir-
mativen und Bildhaft-Eingebildeten werden lieB.

36 Vgl. Anm. 18; allerdings hinterldBt sein Denken oft den Eindruck von Vereinfa-
chungen, die jedoch nicht als solche angeblicher Losungen, sondern als solche der wohl
problembezogenen, wenn auch einfach gewordenen Skepsis zu verstehen sind.



366 Skepsis — Resignation — Frage

v

Deshalb stiinde eine solche Theologie als Negationsdenken nicht auf der
Seite billiger Gottesabschaffung, nicht auf der Seite derer, welche die
Negationen abstrakt nehmen, ein geistiges Nichts erzeugen, indem alles
Gottbezogene als unerfa8bar erklart, damit, wie Hegel sich ausdriickte, in
geistiger Hinsicht «die letzte Stufe der Erniedrigung des Menschen»*7 er-
zeugt und dadurch mitverschuldet wird, daB eine okkultisch geprigte, ir-
rationale Denkweise, eine — nach Th.W. Adorno — «Metaphysik der dum-
men Kerle»*® das religiose Feld belegt; demgegeniiber wiirde unter heuti-
gen Bedingungen solche Theologie geeignet sein, die Gottlichkeit Gottes
durchgingig zu verteidigen. Ein solcher Versuch wurde systematisch im
vergangenen Jahrhundert ansatzweise geleistet durch die sog. Wiener
Theologische Schule??; in ihr bildete — auf dem Boden der Wesensdiffe-
renz von Natur und Geist — die wesenhafte Unterscheidung von Gott und
Mensch/Welt ein Denken aus, durch das die verschiedenen Varianten
eines (wohl immer harmonisierenden) Pantheismus in zeitgenOssischen
Identitidtsphilosophien und -theologien aufgespiirt und von Grund auf kri-
tisiert wurden.*® Die Aufgabe bestand nicht in der Uberwindung, sondern

37 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Werke 16. Vorlesungen iiber die Philosophie
der Religion I, Frankfurt/M. 1969, 44.

38 ADORNO, Theodor, Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschidigten Leben,
Frankfurt/M. 1980, 274.

39 Thr Begriinder, der Philosoph Anton Giinther, und die unmittelbaren Epigonen
wurden durch eine Reihe von Arbeiten am Institut fiir Fundamentaltheologie und
Apologetik der Kath.-Theol. Fakultit der Universitit Wien seit den 60er Jahren unseres
Jahrhunderts untersucht und erhoben (vgl. dazu v. a.: PRITZ, Joseph, Glauben und Wis-
sen bei Anton Giinther. Eine Einfilhrung in sein Leben und Werk mit einer Auswahl
aus seinen Schriften, Wien 1963 (= Wiener Beitrige zur Theologie 1V); BECK, Karl,
Offenbarung und Glaube bei Giinther, Wien 1967 (= WBTh XVII); MANN, Erwin, Das
«zweite Ich» Anton Giinthers: Johann Heinrich Pabst, Wien 1970 (= WBTh XXVI);
DERS., Die Wiener theologische Schule im Urteil des 20. Jahrhunderts. Anhang:
Unbekannte Briefe A. Giinthers, Wien 1979; REIKERSTORFER, Johann, Offenbarer Ur-
sprung. Eine Interpretation der Anthropologie Carl Werners, Wien 1971 (= WBTh
XXXII); DERS., Kritik der Offenbarung. Die «Idee» als systemtheoretisches Grundprin-
zip einer Offenbarungstheologie: Anton Giinther in Begegnung mit Johann Sebastian
von Drey, Wien 1977 (Habil., Mschr.); DERS., Anton Giinther (1783-1863) und seine
Schule, in: Christliche Philososophie im katholischen Denken des 19. und 20. Jahr-
hunderts. Bd. |, Graz-Wien-Koln 1987, 266-284; DERS., Carl Werner (1821-1888),
in: ibid. 329-340. Die noch wenig beachteten Denker dieser Schule um A. Giinther,
deren Denkmotive zweifelsohne zum Schaden der Kirche mit dem Vaticanum I (DH
2828-2831, 2914 sowie 3025, wobei der letzte Verweis aus Giinthers Denken keines-
wegs zu decken ist) ausgeschieden worden sind, versucht der Verfasser in seinem Ha-
bilitationsprojekt zu bearbeiten und in der angedeuteten Weise theologisch fruchtbar
zu machen.

40 Einer der Schiiler Giinthers, dem solch scharfes Denken die Harmonien mit einer
jederzeit legitimierbaren Denktradition zu zerst6ren schien — wohl weniger eine theolo-



Skepsis — Resignation — Frage 367

in der Brechung solcher Vermittlungsversuche, nicht in der affirmativen
Aufhebung, sondern in der durchdachten Negation. Und weil diese Nega-
tionen gottbezogen gedacht und so zuletzt im eminenten Sinn theologisch
relevant wurden, verteidigte dieses Denken besser als seine erfolgrei-
cheren Gegner die Gottlichkeit Gottes. Indem es die Gleichung Deus sive
natura zerschlug, indem es damit die Gleichmachung Gottes mit Nicht-
gott nicht als Anverwandlung, sondern als Untergang Gottes zu denken
verstand, hat die Wiener Theologische Schule lange vor Karl Lowiths
Einsichten die Unhaltbarkeit dieser Identitit oder wenigstens affirmativen
Analogie philosophisch, aber auch theologisch reflektiert. Und so stellt
sich der Ausgang von Karl Lowiths Interpretation des Deus sive natura
von anderer Seite wieder ein, deren Denkungsart keineswegs bloB hi-
storisch-systematisches Interesse wecken kann. Die gebotene Aneignung
solchen Denkens der Wiener Theologischen Schule bleibt vielmehr an
der Zeit; denn es eignet sich wie kaum ein philosophisch-theologischer
Ansatz der letzten beiden Jahrhunderte katholischen Denkens, das um der
theologischen Wahrheit willen erforderliche Zeitgerechte, Negative theo-
logischen Denkens anzuregen und weiterzutreiben. Karl Lowith stand
einem solchen Denkgang nicht nur nicht im Weg, sondern forderte ihn
auf seine Weise heraus.

gische Einsicht denn eine kirchenpolitische Riicksicht —, wandte sich von dieser Denk-
weise spiter ab: V. Knauer beschrieb denn auch dieses Denken abschitzig als «Pan-
theismusriecherei» (KNAUER, Vinzenz, Grundlinien zur aritotelisch-thomistischen Psy-
chologie, Wien 1885, 60) und gab damit kund, wie schwer es denkerisch ist, Konse-
quenzen zu zeigen und durchzuhalten.



	Skepsis - Resignation - Frage : zum 100. Geburtstag Karl Löwiths

