
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Die Analogie als ethisches Prinzip in der Theologie des Meister Eckhart

Autor: Yamazaki, Tatsuya

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tatsuya Yamazaki

Die Analogie als ethisches Prinzip in der
Theologie des Meister Eckhart

Die Analogielehre zählt zu den meist diskutierten Themen der Theologie
Eckharts, denn Größe und Grenze seines Denkens hängen an diesem
Grundbegriff, der die Identitätsaussagen über Gott und den Gerechten
kritisch begründen muß. B. Mojsisch hat in seiner Bochumer Habilitationsschrift

gezeigt, daß die schulmäßigen Unterscheidungen zu den
logischen Begriffen «univok», «äquivok» und «analog» in ihren herkömmlichen

Bedeutungen das Unterscheidende von Eckharts Denken nicht
treffen.1 Danach käme das analogans -z.B. das Gerechtsein - formal und
wesentlich nur dem Einen und Einzigartigen, nämlich Gott, zu, indes die
analog(at)a - nämlich der Gerechte, dessen Handeln usw. - nur in
wirkursächlicher Abhängigkeit von Gott als gerecht bezeichnet werden könnten.

Gegen dieses Verständnis des Analogen (im Sinne der aristotelisch-
boethianischen Logik) hat der Magister aufs schärfste opponiert, denn so
verstanden ist sie kein Weg zur wahren Gotteserkenntnis, wie alte und
neue Kritiker (z. B. Moses Maimonides oder K. Barth) recht erkannnt
haben. Vielmehr muß sie so begriffen werden, daß die pointierten Thesen
Eckharts einsichtig werden: «Der gute Mensch ist der einziggeborene Sohn
Gottes.» So lautet eine der 1329 verurteilten Sentenzen Eckharts.2 B. Mojsisch

möchte darum den Begriff nur in der Bedeutung der univoken
Korrelation gelten lassen. Eckhart spricht aber durchgehend von «analog». Der
Begriff muß als Term stehen bleiben.

Einheit und Differenz zwischen Gott und Geschöpf (Mensch) können
nur so bedacht werden, daß der je noch größere Gegensatz in der je noch
tieferen Einheit begründet und das je noch tiefere Übereins-Sein in der je

1

MOJSISCH, Burkhart, Meister Eckhart. Analogie, Univozität und Einheit, Hamburg

1983.
2 Vgl. Denzinger, Henricus/SCHÖNMETZER, Adolfus, Enchiridion Symbolorum.

Ed. XXXIV, Friburgi 1967, n. 970.



336 Die Analogie als ethisches Prinzip

noch größeren Unterschiedlichkeit verankert wird.3 Das bekannte
scholastische Axiom: Zwischen Schöpfer und Geschöpf kann es keine noch so
große Ähnlichkeit geben, die nicht immer zugleich in je noch größerer Un-
ähnlichkeit bestünde4, muß von beiden Polen des Seins und Nichtseins
her gleichmäßig gewichtet werden. Eckhart dachte und lehrte die innigste
Einheit von Gott und Mensch, weil er zugleich auch um den unendlichen
Abstand und die Nichtigkeit der Geschöpfe vor Gott wußte.

Die philosophisch-theologische Vielschichtigkeit des Analogiebegriffs

hält die Forschung in Gang. Ein Aspekt, der bislang ungebührlich
zurücktrat, betrifft die moraltheologische und ethische Bewandtnis der
Analogielehre. Das von Eckhart beliebte Paradigma des Analogen .vom
Gerechten weist auf die ethisch praktische Bedeutung der Analogielehre
hin. Das Recht-Sein des Gerechten hat seinen Grund in Gottes Rechtheit
und Gerechtigkeit, die es nicht nur recht macht, sondern den Gerechten
schafft, diesen im göttlichen Urgrund des Echten und Rechten begründet
und offenbart. Was immer der Gerechte im Glauben denkt und handelt, er
ist gläubig denkend und handelnd in Gottes Gerechtigkeit der Gerechte.
Die Analogie ist nicht nur ein Denkprozeß oder ein Prozeß des
Selbstbewußtseins im wahren Erkennen, sondern ein Lebensprozeß in der Einigung

des Selbst- und Gotterkennens des Gerechten. Die bibeltheologische

Begründung der Analogie, ihre philosophische Erklärung und ihre
christologische Vertiefung im Verständnis Eckharts sind Thema der
folgenden Ausführungen.

7. Die bibeltheologische Begründung der Analogie

In den beiden Pariser Lehrtätigkeiten von 1302-1303 und von 1311—

1313 und in der späteren Kölner Lehrzeit (1323-1328) las und disputierte

der Magister der Theologie Eckhart über ausgewählte Bücher des

Alten und des Neuen Testaments, darunter über die Bücher Genesis und
Exodus, über die Weisheitsbücher (Jesus Sirach=Ecclesiasticus und Sa-

pientia) und über das Johannesevangelium. Im Unterschied zur kursorischen

Bibellesung der Sentenziarier wählte der Magister einzelne Sätze
und Sentenzen der Schrift aus und disputierte sie in einer weitausholenden

Erklärung. Aus dem 24. Kapitel des Ecclesiasticus, des alttestament-
lichen Predigers, der in der alten und mittelalterlichen Kirche und Theo-

3 Vgl. GUARDINI, Romano, Der Gegensatz. Versuch zu einer Philosophie des

Lebendig-Konkreten, Mainz 1925 (21952).
4 Concilium Lateranense IV (1215), De fide catholica, c. 2: «... inter creatorem et

creaturam non potest tanta similitudo notari, quin inter eos maior sit dissimilitudo
notanda», in: Denzinger/SchOnmetzer n. 806 (Anm. 2).



in der Theologie des Meister Eckhart 337

logie zu kirchlichem Ruhm und Ansehen kam, wählte er Vers 29 über den

Lobpreis der Weisheit: «Qui edunt me, adhuc esuriunt... » und disputierte
im Anschluß daran das Thema der Analogie.5 Alles Geschöpfliche

gründet in der Schöpfermacht Gottes und zehrt so ständig und beständig
aus Gott. Das Geschaffene ist nicht aus sich und kann sich auch nicht
selbst genügen. Wie der Weise stets von der Weisheit zehrt und ständig
nach ihr hungert, so zehrt alles Wirkliche aus dem schöpferischen Grund
des Seins. Aus dem schöpferischen Grund zehrend ist es überreich, und
zehrend ist es zugleich hungrig-arm. Die analoga sollen nicht entsprechend

ihrer sachlichen Unterschiede betrachtet werden, hinsichtlich dessen,

was sie sind, sondern in der Acht und Aufmerksamkeit auf ihre
unterschiedliche Seinsweise.6 In der Sprache der klassischen Logik heißt
dies: Nicht das Gesunde (sanum) in den verschiedenen analog(at)a (Urin,
Medizin, Speise, Aussehen usw.) darf mit der Gesundheit des Lebewesens

wirkursächlich verglichen werden, sondern das Gesund-Sem muß in
Beziehung gesetzt werden zum Seins-Einen, Wahren und Guten.

Eckhart lehnte entschieden die komparative, vergleichende Analogik
ab, weil sie keine Wegweisung im Gotterkennen sein kann, da sie nicht
aus dem Bann des Wirklichen herausführt. Wohl im Blick auf Maimoni-
des' Kritik an der analogen Gotteserkenntnis führt er aus: «Es ist auch zu
bemerken, daß manche diese Natur der Analogie falsch verstehen und

(darum) verwerfen und so bis heute sich im Irrtum befinden. Wir aber,
die wir sie der Wahrheit entsprechend verstehen, wie aus dem ersten
Buch der Thesen hervorgeht, wollen sagen, daß diese Wahrheit von dem

analogen Verhältnis aller Dinge zu Gott sehr gut zum Ausdruck kommt in
den Worten: <Wer von mir zehrt, hungert weiten. Sie zehren, weil sie

sind, hungern, weil sie von einem anderen sind.»7 Weil die Analogie im
Grund des Seins entdeckt werden muß, sistiert der Magister auf die
sogenannten transzendentalen Bestimmungen des Seienden, die termini g
enemies, bzw. die communia, wie Eckhart sie bezeichnet. Aus der Tatsache,
daß der Magister im Prolog seines opus propositionum die transzendentale

Analogie erörtert, erhellt, wie wichtig er dieses Thema für die Theologie

hält.8 Eckhart machte die universalen, transzendenten Bestimmun-

5 Eckhart, Sermones et lectiones super librura Ecclesiastiei 24, 29, hrsg. und
übers, von Fischer, H./Koch, J.: Meister Eckhart, Lat. Werke II, Stuttgart 1954
(1992), 269-290. (Abk.: In Eccli.; LW II).

6 Ebd., n. 52; LW II, 280,6-9.
7 Ebd., n. 53; LW II, 282,7-12.
8 DERS., Prologus in opus propositionum, hrsg. und übers, von WEISS, Konrad,

LW I, Stuttgart 1964, 166-182. Wie erinnerlich, ist das «Opus propositionum» das
erste seines dreiteiligen Werkes, das mehr als 100 Thesen («propositiones») in vierzehn



338 Die Analogie als ethisches Prinzip

gen des Seins und die göttlichen Vollkommenheitsprädikate (des
Vollkommenen, Unendlichen) zu Bauelementen des Analogieverständnisses
und transponierte damit gleichzeitig die Analogie von der logischen in
die ethisch-ontologische Ordnung.

In den Predigten und Lesungen zu Ecclesiasticus (Sir 24,29) führt er
weiter aus: «Seiendes aber oder Sein und jede Vollkommenheit, besonders

jede allgemeine, wie Sein, Eines, Wahres, Gutes, Licht, Gerechtigkeit

und dergleichen, werden von Gott und den Geschöpfen analog
ausgesagt.»9 Wenn alles Wirkliche aus dem Grund des Wahren und des Guten,

die eins sind im Sein, verstanden werden muß, dann ist das Wahre
und das Gute im Einen so mit dem Grund des Seins verbunden, daß es

dort seinen schöpferischen Ursprung und seine sinnerfüllte Vollendung
findet. Diese ursprüngliche, das Wahre und Gute entspringen-lassende,
schöpferische Einheit dés Seins ist Gott. Die drei-eine, transzendentale
Bestimmung des Ursprungs ist nicht abgeleitet, sondern beschreibt die
dreifache Beziehung des Seins und alles Seienden zum schöpferischen
Geist, der ohne sein Wort und die einende Liebe nicht einmal gedacht
werden kann. Das Eine-Wahre-Gute ist die kreative Bestimmung des

Seins, indem und insofern dieses in jeder seiner drei Bestimmungen uni-
versalierbar ist, und zwar in Hinsicht auf den schöpferischen Geist, der
Gott ist.

Diese Erkenntnis ist, wie gesagt, nicht das Ergebnis der philosophischen

Reflexion, sondern die Frucht der Einsicht in den schöpferischen
Grund des Seins. Diese drei Grundbezüge des Einen-Wahren-Guten im
schöpferischen Intellekt konstituieren auch den geschöpflichen, menschlichen

Intellekt in seiner Gottebenbildlichkeit. «Nun steht alles geschaffene

Seiende nach Sein, Wahrheit und Gutheit in analogem Verhältnis zu
Gott. Also hat alles Seiende Sein, Leben und Denken seinsmäßig und
wurzelhaft von Gott und in Gott, nicht von sich selbst als geschaffenem
Seienden. Und so zehrt es immer (von Gott), insofern es hervorgebracht
und geschaffen ist, hungert jedoch immer, weil es nie aus sich ist,
sondern (immer) von einem anderen.»10 Wahr- und Wertnehmen der geistbegabten

Schöpfung ist dieser mit der Vernunft eingegeben und niemals nur
Sache der Disziplin oder Gewöhnung. Die Analogie, die Entsprechung im
Einen, Wahren und Guten ist eine Grunddynamik unserer Vernunft in der
Seins- und Gotteserkenntnis. Diese Beziehung und Spannung zwischen
dem Schöpferischen und Geschöpflichen, zwischen dem Ursprünglichen
und Geschaffenen erörterte Eckhart ebenso hier bei der Erklärung der

Traktaten behandeln sollte. Davon ist aber nur der Prolog mit der These «Deus est
esse» überliefert.

9 Ders., In Eccli, n. 52; LW II, 280,6-9.
10 Ders., Ebd., n. 53; LW II, 282,2-6.



in der Theologie des Meister Eckhart 339

alttestamentlichen Weisheitsbücher wie auch in der Auslegung der
Genesis und des Prologs des Johannes-Evangeliums. Das schöpferische Wirken

Gottes, des schöpferischen Geistes, ist das bleibende Paradigma auch
des Gnadenhandelns Gottes durch den fleischgewordenen Gott-Logos
Jesus Christus. Die Schöpfungswirklichkeit ist ebenso Gnade, wie
umgekehrt Gottes Gnade schöpferisches Wirken Gottes ist. Wer nicht um
die Gnade der Schöpfung weiß, der kann auch nicht um die Gnade in der
Heilsgeschichte Christi wissen. Ein und derselbe ist der Schöpfer-Gott
und der Erlöser-Gott!

Die Auslegung der biblischen Schöpfungsbotschaft bringt mit
unterschiedlichen Akzenten diese Grundgedanken zur Geltung: 1. Alles
Seiende und Wirkliche kann sich mit keinem Rechtgrund, keiner ratio suffi-
ciens, im Ganzen des Seins ausweisen; Grund und Ursprung des Seienden
sind diesem absolut vor und über. 2. Die unabweisbare Ursprungsbeziehung

erweist das Seiende einerseits als das Bedürftige, das aus sich nichts
ist, andererseits aber als das Ansehnliche und Reiche, weil es von seinem

Ursprung her Leben ist (Joh 1,4). 3. In der Fülle des göttlichen Ursprungs
hat alles Seiende seinen Sitz im Leben, und zwar in der Weise und Würde,

wie es von diesem Ursprung vorgegeben und aufgenommen ist. 4. Alles

Seiende «zehrt» aus diesem entspringen-lassenden Ursprung und «hungert»

nach ihm und seiner Erfüllung."
Diese Grundannahmen unterscheiden Meister Eckhart unmißverständlich

von der neuplatonischen Idee der Emanation alles Wirklichen
aus dem Einen und von der «pantheisierenden» Vorstellung der Vergöttlichung

des Menschen, welche Eckhart immer wieder angelastet wird.
Der Gedanke an eine Selbstentäußerung des Einen in die Stofflichkeit des

je und je Anderen und Abständigen aufgrund eines Emanationsprozesses
ist ihm ebenso fremd wie der Gedanke an eine die Grenzen des Kreatürli-
chen aufhebenden Vergöttlichung des Menschen. Gott ist das wahre und
wirkliche Sein; aber das Sein (des Seienden) ist nicht einfach Gott.12 Der
Satz: «Gott ist das Sein» ist ebenso wenig umkehrbar wie der (biblische)
Satz: «Gott ist die Liebe» (1 Joh 4,16), denn das Sein (des Seienden) ist
keine Substanz und erst recht keine personale Wirklichkeit. Im Sein
konvergieren und korrespondieren die Relationen des Einen, Wahren und
Guten, welche das Ganze des Seins in geballter Kraft offenbar machen in

" DERS., Expositio libri Genesis I, n. 12-14, hrsg. und übers, von WEISS, Konrad,
LW I, Stuttgart 1964, 195-198; Expositio s. Evangelii secundum Johannem, n. 134—

139; hrsg. und übers, von WEISS, K./KoCH, J., LW III, Stuttgart 1936, 115-118. (Abk.:
In Gen.; LW I; In Joh.; LW III).

12 Vgl. WALDSCHÜTZ, Edmund, Denken und Erfahren des Grundes. Zur
philosophischen Deutung Eckharts, Freiburg 1989, 222-229.



340 Die Analogie als ethisches Prinzip

Hinsicht seiner schöpferischen Herkunft. Das Sein ist Erkennen!13 Nur in
der ständigen kritischen reductio in integrum kann im Sein des Seienden
das absolute, göttliche Sein verifiziert werden.

In diesen schöpfungstheologischen Grundoptionen Eckharts verdienen

einige Thesen vom Thema dieses Aufsatzes her besondere Bedeutung,

weil sie die universale (transzendentale) Struktur der Analogie
betreffen.

1. Das schöpferisch Wirkende schafft und wirkt nicht im Kausalnexus
und im Beziehungsgefüge von Gattungen und Arten, Materie und Form,
es schafft frei ins Dasein; so zwar, daß das in Freiheit Gesetzte und
Geschaffene nur im Einflußbereich des ursprünglich und schöpferisch
Wirkenden bestehen kann. Von diesem Urgrund empfängt alles Geschaffene
Möglichkeit und Wirklichkeit. Die subjektive und objektive Möglichkeit
des Wirklichen ist keine unabhängige Voraussetzung der Wirklichkeit,
die als solche vor und über dem Sein gedacht werden müßte. Die
Möglichkeit ist eine Bedingung des Wirklichen, die dieses im Ganzen des

Seins und also vor dessen Verwirklichung ausweist. «Denn wo eine
analoge Beziehung vorliegt, wo Wirkendes und Erleidendes nicht in der
Materie oder in der Gattung übereinstimmen, hat das Erleidende alles, was
es hat, aus lauter Gnade des Oberen, da (dies alles) aus der Natur des

Oberen als dessen Eigentümlichkeit folgt.»14 Das passivum der subjektiven

Möglichkeit des Wirklichen ist dessen Gnadencharakter, der im voraus

der schöpferischen Verwirklichung auf das zu Schaffende fällt. Die
Möglichkeit ist darum Voraussetzung, d. h. Setzung des schöpferischen
Grundes im voraus der Verwirklichung desselben. Der schöpferische Grund
gönnt und gewährt das Seiende in der Fülle des Seins-Einen, Wahren und
Guten. Weil Möglichkeit und Wirklichkeit alles Seienden lauter Gnade
sind und aus der Natur des Hohen und Ursprünglichen folgen und
ausströmen, darum sind alle Dinge der Schöpfung immer schon ewigkeitlich
mit der göttlichen Natur gegeben, allerdings auch in ihren Bestimmungen
des quando und des ubi. Was von seiner Natur her ewigkeitliche Gnade

ist, hört nicht auf, Gnade zu sein, wenn es im Modus der Zeit und
Geschichte gewährt wird, weil dieser Modus den Gnadencharakter offenbart.

Mit keinem Gedanken verdrängt Eckhart den unendlichen Abstand
von Gott und Mensch, wenn er die ewigkeitliche Erschaffung und Berufung

des Menschen bedenkt.
2. Das schöpferisch Wirkende ist das unendlich Vollkommene:

unendlich weise, gut und gerecht usw. Im unendlichen Sein sind die univer-

13
Vgl. IMBACH, Ruedi, Deus est intelligere. Das Verhältnis von Sein und Denken

in seiner Bedeutung für das Gottesverständnis bei Thomas von Aquin und in den Pariser

Quästionen Meister Eckharts, Freiburg i.Ue. 1976 (Studia Friburgensia NS 53).
14 Eckhart, In Joh., n. 182; LW III, 150,6-9.



in der Theologie des Meister Eckhart 341

salen (transzendentalen) Bestimmungen des Seins-Einen, Wahren und
Guten und die allgemeinen Bestimmungen des göttlichen Wesens, des

Allmächtigen, Weisen und Guten eins und identisch: Gott ist unendlich
gut, unendlich weise, unendlich gerecht. Die Konvertibilität der
allgemeinen Seinsbestimmungen und Gottesattribute gründet in ihrer Universalität.

Indem und insofern diese kategorialen Bestimmungen universa-
lierbar sind, werden sie zu zutreffenden Aussagen über Gott. Im Unendlichen

werden die universalia entgrenzt und geeint.
Meister Eckhart teilte nicht die Auffassung des Thomas von Aquin,

nach der die menschlichen Gottesprädikate nicht direkt auf Gott zuträfen,
sondern nur mittelbar in der Acht und Aufmerksamkeit auf die menschliche

Denk- und Sprechweise auf Gott bezogen werden können.15 Eckhart
hielt vielmehr dafür, daß unser Erkennen und Sprechen von Gott zutreffend

ist, wenn es im Superlativ des «Je-noch-Größeren-darüber-hinaus»
und in der Negation des «Ie-noch-mehr-Anderen» zugerüstet wird. Während

Heinrich von Gent die positive Bedeutung der Gottesprädikate vom
Begriff der significatio her erläuterte, begründete sie Eckhart auf der
Grundlage der Lehre von den universalia (Transzendentalien). Diese
wurden für den Magister zu Schlüsselbegriffen unserer Gotteserkenntnis.
Wilhelm Ockham setzte sie später zum Verständnis der Trinitätstheologie
ein.

Weil das Wahre und Gute zu den Ursprungsbeziehungen des Seins
und Einen gehört, das sich dem schöpferischen Geist Gottes verdankt,
darum steht auch unser geschöpflicher Intellekt in einer urtümlichen und

ursprünglichen Entsprechung zum Wahren und Guten des Seins-Einen,
das durch unser Erkennen und Wollen nicht einfach «publiziert» und

«praktiziert» werden kann, sondern das in der Eröffnetheit und
Entschlossenheit unseres Erkennens und Wollens für das Wahre und Gute
«quasi»-schöpferisch offenbar gemacht wird. Die Daten und Fakten der
Außenwelt sind nur der Anruf und Anspruch an unseren geschöpflichen
Intellekt, dem Wahren und Guten zu entsprechen. Entsprechung, Analogie

ist darum für Eckhart weniger ein Denkweg zu Gott als vielmehr ein
Lebensweg vor Gott und in Gott. In der Entsprechung zum Wahren und
Guten gelangt der menschliche Intellekt zum ursprünglich Einen-Sein, zu
Gott. «Also stimmen Theologie und Moral- und Naturphilosophie überein,

was ein scharfsinniger Forscher vielleicht auf allen Gebieten finden

15 Vgl. Thomas von Aquin, S.th. I, q. 13: «De nominibus Dei», besonders a.3; vgl.
dazu Hödl, Ludwig, Die philosophische Gotteslehre des Thomas von Aquin O.P. in
der Diskussion der Schulen um die Wende des 13. zum 14. Jahrhundert, in: RFNS 70
(1978) 1 13-134.



342 Die Analogie als ethisches Prinzip

wird.»16 Wir haben einen Grundgedanken Eckharts angesprochen, den
wir im Auge behalten müssen.

3. Das schöpferische Wirken Gottes ist totales göttliches Handeln.
Gott wirkt in seiner Ganzheit und schafft das einzelne ganze Ding.
Jedwede Aufspaltung des Ursprungs und Grundes ist Eckhart fremd; es kann
darum auch von keinem eigenständigen Naturgrund die Rede sein. In
seiner göttlichen Ganzheit ist der schöpferische Geist mit seinem Wort
und seiner einenden Liebe der Urgrund alles Seienden, so daß Gott allen
Dingen zuinnerst inne ist. Das esse rerum, das selber nicht Gott ist und
sein kann, ist in seiner Struktur und Dynamik des Einen-Wahren-Guten
Zeugnis und Offenbarung der Wirklichkeit Gottes. Der schöpferische
Urgrund ist allen Dingen zugleich aber auch «zuäußerst», weil er allem vor
und über ist.17 In dieser Spannung des «zuinnerst-und-zuäußerst-Sein» ist
Gott der Abgrund des Wirklichen, der niemals berechenbar und verfügbar
gemacht werden kann. Im Seins-Einen, Wahren und Guten ist aber jedem
Einzelseienden von seinem Ursprung her eine hohe Dignität verliehen. In
der Erkenntnis und der Entscheidung für das Eine, Wahre und Gute
verwirklicht der Mensch den offenbaren Grundvollzug des göttlichen Lebens
in der Schöpfung und hat teil an der Sohnschaft des Sohnes. Die hohe
Gnade der Gottessohnschaft ist in den transzendentalen Beziehungen des

Einen-Wahren-Guten latent vorgegeben. Nur die Gnade des inkarnierten
Logos kann diese verborgene Gnade zum Leben wecken. Eckhart ist zu
sehr Theologe und Predigerbruder, um ohne Gefahr für die biblische
Logosbotschaft von der latenten Sohnesgnade der Schöpfung zu sprechen;
er ist zu sehr Philosoph, um ohne Gefahr für die Naturphilosophie von
der offenbaren Sohnesgnade des Evangeliums zu künden.

II. Die philosophische Erklärung der (transzendentalen) Analogie

Die transzendentalen Bestimmungen des Seins-Einen, Wahren und Guten
sind, wie eben ausgeführt, wichtige Bauelemente der Analogielehre
Eckharts. Deren philosophische Erklärung durch den Magister ist darum

wichtig für das Analogieverständnis. Eckhart verwendet den Fachterminus

transcendentia noch nicht. Wie erinnerlich, ist der Terminus bereits
im 13. Jahrhundert (z. B. bei Thomas und Bonaventura) bekannt; er
erlangte aber erst im 14. Jahrhundert seine begriffsgeschichtliche Bedeutung,

so zwar, daß er auch zu dieser Zeit in variabler Sinngebung ver-

16 Eckhart. In Joh., n. 509; LW III, 441,10-11.
17 Ders., Expositio libri Sapientiae, n. 19, hrsg. und übers, von Fischer, H./

Koch, J., LW II, Stuttgart 1954 (1992), 339, 7-8: «Deus est causa esse et creavit
omnia, ut essent: ad esse, in esse et propter esse.» (Abk.: In Sap.; LW II).



in der Theologie des Meister Eckhart 343

wendet wurde.18 Der Augustinertheologe Hugolin von Orvieto zählte zu
den transcendentia: ens, essentia, aliquid, res.i9 Er stellte zusammenfassend

fest: «Jedwedes Seiende, sofern es ist und was es ist, ist ausgesprochen

wahr.»20

Eckhart sprach von «diesen vier» (haec quattuor), die er an anderen
Stellen auch als Allgemeinbegriffe bezeichnen konnte.21 Sie gehören
zusammen und sind konvertibel. Im Ganzen der Vier, im Geviert sozusagen,

erlangen sie ihre volle Bedeutung. Der Terminus transcendens
bringt die Entgrenzung zum Ausdruck, überhört aber das Zusammengehören.

Die Bestimmung der Konvertibilität, der Austauschbarkeit,
übersieht, daß die universalia nur im je Eigenen und Unterschiedlichen
zusammengehören. Je für sich genommen, bedeutet jedes einzelne - ens,

unum, verum, bonum -, was es aus sich besagt, im Geviert und in der
Wirklichkeit ist jedes im anderen und mit dem anderen (in der Weise der
trinitarischen circumincessio). Jedes einzelne hat statt im anderen und
gewinnt durch dieses Bedeutungsfülle.

1. In seiner eigenen und eigentümlichen Bedeutung bezeichnet esse -
Sein ebenso das wesentlich bestimmte wie auch das unbestimmte, absolute

Sein, und zwar vor und über jeder Bestimmung, selbst der des Zeugens

und Gezeugtseins (in Gott).22 Eckhart achtet auch in der philosophischen

Begriffsanalyse auf deren theologische Bewandtnis. Dabei gewinnt
die begriffliche Anstrengung den weiteren Deutehorizont. Das Sein ist
dem quellenden, strömenden, aufgehenden Licht vergleichbar, das
ausfließt, das lichtend erhellt und leuchtet. Jene haben nicht recht, so
schreibt er in der Auslegung zu Joh 1,9 (erat lux vera), « die meinen,
die Gnade allein sei Licht, weil alle Vollkommenheit, vornehmlich das
Sein selbst, Licht ist und Wurzel jeder aufgehenden Vollkommenheit»23.
Das Sein ist kein monolithischer Grundstock des Wirklichen, sondern
quellende, strömende Kraft, die sich nur im Aufgehen und Aufstrahlen
offenbaren kann.24 Die in der ganzen christlichen Tradition gebräuchliche
Metapher vom lumen gratiae kann das Bildwort vom Licht nicht allein

18 Einen vorzüglichen Überblick über die Begriffsgeschichte und die einschlägige
Literatur vermittelt der Kölner Philosoph AERTSEN, Jan A., The Medieval Doctrine of
the Transcendentals: The Current State of Research, in: Bulletin de philosopie médiévale

33 (1991) 130-147, 137f.: German Dominican School).
19 Hugolin von Orvieto, Sent. I, Prol. q.l a.2, ed. Eckermann Willigis, Cass.

S 8, Würzburg 1980, 73-77.
20 Ebd. 79, 358f.
21 Ebd.; vgl. Eckhart, In Joh., n. 562; LW III, 489,1 f.
22 DERS., In Joh., n. 512; LW III, 443,8-15.
23 Ebd., n. 94; LW III, 81,10-12.
24 Vgl. Imbach, R., Deus est intelligere (Anm. 13).



344 Die Analogie als ethisches Prinzip

für sich in Beschlag nehmen; das Sein ist Licht, und Nicht-Sein ist
Finsternis.

So ist auch Gott Sein, aufstrahlendes, sich offenbarendes Licht; «Esse

Deus est», lautet wie oben erwähnt25, die erste These im Opus proposi-
tionum. Gott ist das Sein selbst! Eckhart ließ aber nicht nur diese These
des Thomas von Aquin gelten;26 er achtete zugleich auf das Gottesgleichnis
im quellenden, strömenden Leben, das in seiner Lauterkeit, Einfachheit
und Unendlichkeit das Gottesgeheimnis offenbart. Was wir als
«Geheimes» Gottes nur aus der Offenbarung kennen, den schöpferischen Geist
in seinem Wort und in seiner Liebe, fassen wir im Gottesgleichnis der
lichtenden, aufstrahlenden Kraft des Seins und Lebens.

Was auf den ersten Blick als gegensätzliche Bestimmung des Seins
erscheint - das einfache, quellende Leben -, muß von den transzendentalen

Bestimmungen des Einen, Wahren, Guten in seiner wesenhaften,
grundlegenden Dynamik verstanden werden. Weil das einfache, lautere Sein

ganz bei sich und in sich ist - ipsum esse -, ist es aufgehendes,
aufbrechendes Sein, dessen erster (personaler) Ausbruch in Gott das Wort und
die Liebe ist, welche zugleich die Fülle, Vollkommenheit und Seligkeit
des göttlichen Lebens sind.27 Der erste Ausbruch des schöpferischen Geistes

im Sein des Seienden offenbart sich im Einen-Wahren-Guten der
Schöpfungswirklichkeit. Eins-Wahr-und-Gut-Sein ist die Uroffenbarung
Gottes in der Schöpfung, welche die geistbegabte Schöpfung urtümlich
und ursprünglich widerspiegelt, empfängt und zurückstrahlt. Eins mit
dem Sein im Erkennen des Wahren und im Entscheiden für das Gute,
verwirklichen wir die gottgeschenkte Gottebenbildlichkeit und werden selber

zum analogum Gottes. Die wahre Erkenntnis und die gute Entscheidung
des Menschen stehen nicht nur in der Entsprechung und Analogie zu Gott,
sondern partizipieren an den Grundvollzügen des göttlichen Lebens.

2. Die primäre Bestimmung des Seins ist das Eine. Indem und insofern

das Sein ursprünglich-entspringen-lassende Kraft ist, ist es eins, und
alles Seiende und Wirkliche ist von diesem Ursprung her eins. Diese
transzendentale Einheit ist nicht Prinzip des Zählens, sondern des Seins,

Prinzip der Fülle, aber nicht der Verschiedenheit. Diese Erst- und Urbe-
stimmung des Seins-Einen weist das Sein als ursprüngliche und
vollkommene Kraft aus, deren Fülle die Ganzheit des Wirklichen ermöglicht
und trägt. Das eine Sein ist potentiell das Ganze; nichts kann ihm fremd
oder äußerlich sein. Und umgekehrt muß auch das Ganze in seiner kosmischen

Fülle und Verschiedenheit als potentielle Einheit des Seins begrif-

25 Vgl. Anm. 9.
26 THOMAS von Aquin, S.th. I, q. 3 a.4; De potentia q. 1 a.4 u.ö.
27 Vgl. WALDSCHÜTZ, E., Denken und Erfahren des Grundes, 152 (Anm. 12).



in der Theologie des Meister Eckhart 345

fen werden. Das große Paradigma des Einen und potential Ganzen ist für
Eckhart die menschliche Geist-Seele im Potential aller ihrer Kräfte.

Nach dem Verständnis der christlichen Offenbarung ist in Gott der
Vater der Erst-Eine der ganzen Gottheit und der Schöpfung, der unge-
zeugt Zeugende und schöpferisch Schaffende.28 Vater, Sohn und Heiliger
Geist sind nicht zählbar (im Sinne des numerisch Zählbaren), sondern
eins als ursprüngliches göttliches Sein und Leben. Das ursprünglich Eine,
der drei-eine Gott, verneint nicht nur jedwede Vielheit, sondern verneint
jedweden Gedanken einer Verneinung. Diese doppelte Verneinung schärft
nach Eckhart den Blick in den Abgrund der Einheit Gottes und der
göttlichen Einigung.29 Diese Einheit und Einigung muß jenseits des
Verschiedenen und Unterschiedlichen im je Einig-Einen, Eigentümlich-
Einen, Einzigartig-Einen gesucht werden. Einheit ist die Kraft des Seins,
die auch das Verschiedene einen kann, so daß es nicht mehr abständig
und geschieden ist. Damit rühren wir an einen Gedanken, der für Eck-
harts Spiritualität und Mystik sehr wichtig ist.

Die Philosophie weiß um das Vielfache, das Zählbare und das
Gezählte (im Bereich des Quantitativen). Sie weiß auch um das Viele, das

nicht zählbar ist. Körperliche Lebewesen sind zählbar; Geistwesen, die
sich an und für sich unterscheiden, sind nicht zählbar.30 Die Offenbarung
weiß um jene Fülle des Seins, die weder zählbar noch ein Vieles ist. Zählbar

sind Himmel und Erde, die Urteilung und Scheidung in der Schöpfung.31

Aufgrund dieser Zwei (Himmel und Erde) fällt das Geschaffene in
Ungleichheit, Verschiedenheit und Vielheit - im Gegensatz zum göttlichen

Sein in Einheit, Ununterschiedenheit und Gleichheit -, und der
Abfall von der Einheit ist immer auch Abfall vom Sein. «Die Zwei oder
Zweiheit sowie die Teilung sind immer Abfall und Abweichen vom Sein
selbst. Denn was geteilt ist, ist nicht mehr.»32 Es «gehört zum Bereich des
Übels wie das Linke und die Beraubung.»33 Nicht als ob das Endlich-Be-
grenzte und Kontingente aus sich böse oder schlecht wäre - auf allem
Geschöpflichen und jedem Einzelnen liegt die Herrlichkeit des Schöpfers,

der Glanz des Einen-Wahren-Guten -, aber das Enge und Begrenzte

28 Eckhart, In Joh., n. 53; LW III, 44,9-15.
29 Ders., Ebd., n. 556; LW III, 485,6-7: « negatio autem negationis medulla,

puritas et geminatio est affirmati esse, Exodi 3: <ego sum qui sum.>» Vgl. Ders., Ex-
positio libri Exodi, n. 74, hrsg. und übers, von FISCHER, H./KOCH, J./WEISS, K.; LW II,
Stuttgart 1954 (1992), 76-78. (Abk.; In Exodi; LW II).

30 Avicenna, Metaph., III c.3, ed. S. Van Riet, 116, hat die Schule über das

«multum sine numéro» belehrt.
31 ECKHART, In Gen. I, n. 90; LW I, 248, 15-16.
32 Ebd.
33 Ders., Serm. XXXIV, 2, n. 345; LW IV, 300, 7-9.



346 Die Analogie als ethisches Prinzip

kann unser Erkennen und Entscheiden trügen und täuschen, in seiner
Vielheit und Mannigfaltigkeit vom Einen-Wahren-Guten abbringen.
«Alles aber, was diesseits von Gott ist, ist dieses oder jenes Seiende, nicht
aber das Seiende oder das Sein ohne Einschränkung.»34 Es bringt uns nicht
zu Gott. Die Fährten des Einen-Wahren-Guten, die wir in der
Schöpfungswirklichkeit suchen und lesen müssen, sind von vielen Gefahren der
verfehlten Erkenntnis und Entscheidung bedroht. Wer und was geteilt ist
in das Vielerlei, Abständige und Umgetriebene, ist nicht: «Quod enim
dividitur, iam non est.»35 Wieder einer der Sätze, die von der unmittelbaren

Satzaussage in die existenzielle Weite zielen.
3. Das Eine-Sein ist das Wahre und das Gute, und zwar von seinem

Ursprung her und in ihm. Als ursprünglich Entstehendes und Aufgehendes

ist das Seiende wahr, d. h. offenbar. Es zeigt sich von seinem

Ursprung und von seiner Herkunft her als das, was es ist. Dieser
Offenbarungscharakter des Sichtbaren und Erkennbaren ist dem Seienden von
seinem Ursprung her, dem schöpferischen Logos in Gott, eigen. Die
Logos-Entsprechung des Seienden ist dessen Erscheinen im Ganzen des

Kosmos und dessen Rationalität, die Erkennen und Wollen des Menschen
orientieren.36 Nach Aristoteles müssen sich die Seins- und Denkprinzipien

entsprechen. Piaton postulierte die Ideen als rationale Gleichbilder
und Denkgründe des Seienden, um deren Erkenntnis und Entstehung zu
erklären. Von diesen philosophischen auctoritates angefangen bis zum
Prolog des Johannes-Evangeliums erstreckt sich diese Tradition: Alles
Wirkliche verdankt sich dem Logos37, oder, wie es Eckhart im Anschluß
an Albert d. Gr. griffig formulieren konnte: «Opus naturae est opus intel-
ligentiae.»38 Aristoteles sprach vom Seinsprinzip, Piaton vom
Entstehungsgrund; Eckhart aber schrieb von «principium foris in natura rerum
existentiae» und erklärte «existentia: quasi extrastantia.»39 Aus der
wechselnden Terminologie verlautet, wie sehr der Magister den Logos der
Schöpfung und des Seins im konkret Existierenden sucht und findet.
Metaphysik ist auch für Eckhart Naturphilosophie und Schöpfungstheologie.

34 Ders., In Joh., n. 52; LW III, 43, 11-12.
35 ders., In Gen. I, n. 90; LW I, 248, 16.
36 DERS., In Gen. II Lib. Parabolarum), n. 52; LW I, 520, 5-14.
37 Ebd. 520.
38 DERS., Quaest. Paris, n. 5; LW V, 42,3; Vgl. HöDL, Ludwig, «Opus naturae est

opus intelligentiae.» Ein neuplatonisches Axiom im aristotelischen Verständnis des
Albertus Magnus, in; Averroismus im Mittelalter und in der Renaissance, Zürich 1994,
132-148.

39 eckhart, In Gen. II, n. 52; LW I, 520.



in der Theologie des Meister Eckhart 347

Der ursprüngliche Logos der Erkenntnis und der Existenz ist nach
Eckhart der trinitarische, inkarnierte Logos, von dem im Johannes-Prolog
die Rede ist. Von diesem biblischen Logos her verstand er auch die
transzendentalen Bestimmungen des verum und des bonum und gewann
dadurch eine doppelte Erkenntnis: 1. Unbeschadet der Priorität des Einen

- theologisch gesprochen: Gottes des Vaters - sind das Wahre und das

Gute - theologisch verstanden: der Sohn und der Heilige Geist - gleich
wesentlich mit dem Seins-Einen, und 2. unbeschadet der Gleichwesent-
lichkeit des Einen-Wahren-Guten geht das Gute aus dem Einen und Wahren

hervor als Band der beiden.40

Der Primat des Wahren und also der Primat des Erkennens vor dem
Guten und Wollen des Menschen hat für Eckharts Glaubensverständnis
und Spiritualität prinzipielle Bedeutung. Diese These ist biblisch und

philosophisch begründet. «Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen ihn
im Geiste und in der Wahrheit anbeten» (Joh 4,24). Der Schöpfer-Geist,
der Gott ist, kann ohne sein Wort und die Liebe nicht gedacht werden.
Ich wiederhole diesen Satz. Im Zentrum der christlichen Gottesoffenbarung

entdeckte der Magister die innere Zuordnung der Transzendentalien
des Einen-Wahren-Guten. Das ewigkeitliche Wort ist die eine und ganze
Offenbarung Gottes, die ebenso in das Innen des Gottesgeheimnisses
hineinleuchtet wie auch das Außen der Schöpfungswirklichkeit erhellt.
Das «Zuinnerst» und «Zuäußerst» des Gott-Logos bedeuten keine Trennung

und kein Auseinander, sondern betreffen nur den Modus seiner
Gegenwart und Wirklichkeit im Erweis seiner unbegreiflichen Gnade.

Im Horizont und in der Kreuzung dieses Innen und Außen hat der
kreatürliche Intellekt seinen Sitz mitten im Leben, im Sein. In der Rück-
bindung in den Grund der Wahrheit des ewigen und inkarnierten Wortes
nimmt der kreatürliche Intellekt Grund im ewigen Wort der Wahrheit, in
den er immer schon eingegründet ist. Eckhart ist Theologe, der im tiefen,
fraglosen Glauben an die Fleischwerdung des ewigen Wortes Gottes weiß,
daß diese Eingründung in das Wort Gottes den anstrengenden Weg des

Gehorsams, der Armut und der Demut fordert. Eckhart ist aber auch
Philosoph, der in der Leidenschaft für die Erkenntnis des Wahren weiß, daß
diese Begründung in der Wahrheit die beständige Anstrengung des Begrei-
fens und Denkens fordert.

Das Gute ist das Band des Einen und des Wahren, gleichwie der Heilige

Geist in Gott das Band der Liebe des Vaters und des Sohnes ist.41

Aus der trinitarischen Analogie wird einsichtig, daß der Sinngehalt des

40 Ders., In Joh., n. 513; LW III 444, 9-11.
41 Ebd.: « quia pater et filius unum sunt, hinc est quod ab uno et vero pro-

ducitur bonum ad amorem et nexum quaedam duorum pertinens, aut est potius ipse
nexus.»



348 Die Analogie als ethisches Prinzip

Wahren früher und einfacher ist als der des Guten, denn das Wesentlich-
Wahre ist dem Wirklich-Guten vor und über. Aus dem Grund des Seins-
Einen fließt das Wahre in die vernunftbegabte Schöpfung und begründet
diese in der offenbarenden Wahrheit des Seins-Einen. Das Gute fließt aus
dem Grund und der Kraft des Einen und Wahren in das Real-Wirkliche,
das in diesem Grundbezug das Gute ist, die Wirkung und die Gegenwart
des Einen-Wahren im Wirklichen.42 Das Gute ist so gesehen die Weise,
daß und wie das Eine-Wahre in der realen Wirklichkeit offenbar werden
muß.

Jesus Christus ist der wirklich wahre Sohn des Vaters, der Träger und
Mittler des Heilsgutes. Wirklich-wahr ist keine Steigerung des Wahren,
sondern dessen Offenbarung im Wirklichen. So sprechen wir auch vom
wirklich wahren Freund. Eine wirklich gute Freundschaft, Gemeinschaft
(Ehe) kann nur eine wahre Freundschaft sein. Die praktisch-ethische
Bedeutung dieser sehr abstrakt klingenden Aussagen leuchtet sofort ein.

Weil das Gute aus dem Einen-Wahren resultiert, darum hat auch der
(freie) Wille seinen Ort im Intellekt. Mit Aristoteles und ebenso mit Thomas

konnte Eckhart sagen: «Voluntas in ratione est.»43 Das Streben und

Verlangen der geistbegabten Schöpfung hat seinen Sitz in der Vernunft.
Es läutert und potenziert sich vom sinnlichen Begehren zum vernunftgemäßen

Streben, dem freien, d. h. geistmächtigen und geistförmigen
Wollen. Weil die läuternde und befreiende Kraft des vernünftigen Wollens

das animalische Begehren aufnimmt, aufhebt und überformt, verleiht
ihm die Vernunft die eigentliche Dignität und befähigt zur Entscheidung
im Guten. Wahres Erkennen bewährt sich im Guten, und dieses im Guten
sich bewährende Erkennen ist wirklich wahr.

Der ethische Aspekt, besser gesagt: Die moraltheologische Dimension

der sogenannten Mystik Meister Eckharts wurde bisweilen in der
philosophischen Forschung übersehen, wie A.M. Haas mit Recht kritisch
anmerkte.44 Diese ethische Dimension ist im Grundvollzug des wirklich
wahren Erkennens gegeben. Echtheit der Erkenntnis und Rechtheit der
Entscheidung bedingen und begründen sich im sinnerfüllten menschlichen

Leben. Gleichwie Gemüt, Vernunft und freier Wille je für sich und
alle zusammen das Ganze der menschlichen Geistseele ausmachen, ohne

42 Ebd., n. 515; LW III, 446, 1-11.
43 Ebd., n. 676; LW III, 590, 10; vgl. THOMAS VON Aquin, S.th. I q. 82 a.5, sed

contra; Quaest. disp. De anima q. 13, ad 12; vgl. HorväTH, Tibor, «Caritas est in
ratione.» Die Lehre des hl. Thomas über die Einheit der intellektiven und affektiven
Begnadung des Menschen (BGPHTHMA.NF, XLI/3), Münster 1966.

44 Haas, Alois M., «Nim din selbes war.» Studien zur Lehre von der Selbsterkenntnis

bei Meister Eckhart, Johannes Tauler und Heinrich Seuse. Dokimion III, Freiburg

Schweiz 1971, 16.



in der Theologie des Meister Eckhart 349

daß ein realer Unterschied zwischen Wesen und Potenzen der Seele

angenommen werden dürfte, so integrieren sich Anmutung, Erkennen und
Wollen. Die transzendentale Struktur des Seins-Einen-Wahren-Guten
bestimmt Form und Gestalt der Seele.45 In dieser Entsprechung des Einen-
Wahren-Guten ist sie Bild Gottes und verwirklicht und vollzieht dieses
ihr Sein in der Bildung, in der Ausformung der Gottebenbildlichkeit. Weil
das Gute aus dem Einen und Wahren fließt, deren Band und Bindung ist,
darum vollenden sich Erkennen und Wollen in der Liebe. Die christo-
logische Vertiefung der transzendentalen Analogie muß die praktische
Dimension der Analogie vollends aufdecken.

III. Die christologische Vertiefung

Die Einheit des Unterschiedlichen ist nicht monotone Einerleiheit,
sondern ist Einheit in der Gleichheit. Einheit und Gleichheit sind bleibende
wichtige Themen der Philosophie und der Theologie. Von der Mathematik

abgesehen, hat aber der Begriff der Gleichheit nur in der Theologie
gebührende Beachtung gefunden.46 Boethius belehrte die Schulen des

Mittelalters, daß Gleichheit ein relationaler Begriff ist, der das Ungleiche nur
am Rande des Begriffsfeldes gelten lassen kann.47 Das Ungleiche ist das

Vielfältige, Mannigfache, das als solches in der vorgegebenen und
umgebenden Einheit des Gleichen aufgehoben wird. In theologischer
Betrachtung geht die Gleichheit unmittelbar aus der Einheit hervor, so zwar,
daß die Einheit im Gleichen bewahrt bleibt. Solche die Einheit wahrende
und in ihr sich bewährende Gleichheit waltet in Gott zwischen den göttlichen

Personen, wie aus der klassischen Trinitätspräfation der römischen
Liturgie verlautet: « in personis proprietas, et in essentia unitas, et in
majestate aequalitas.»48

In der Christologie erlangte die Gleichheitsaussage ihre besondere

theologische und soteriologische Bedeutung. Der menschliche Gottessohn

Jesus Christus ist gottgleich (vgl. Phil. 2,6), so daß er sagen kann:

45 Zum Brunn, Emilie, La doctrine albertienne et eckhartienne de l'homme
d'après quelques textes des «Sermons allemands», in: FZPhTh 32 (1985) 137-143.

46 Vgl. SCHLÜTER, Dietrich, Art. «Gleichheit, II.», in: HWPh III (1974), Sp. 672;
über das Leitbild der sozialen Gleichheit wird seit der französischen Revolution in der
Gesellschaftslehre gehandelt. - Die Auseinandersetzung zwischen HEINRICH VON GENT,
Quaest. ord. (Summa), art. 70, q. 1-2, ed. 1520, fol. 238r-239v, und Thomas von
Aquin, S. th. I q. 42 a. 1-6 über den theol. Begriff der Gleichheit ist leider noch nicht
untersucht worden.

47 BOETHIUS, De institutione arithmetica. Bibl. Teubn. 1867, II. 1, 77,15-18.
48 Vgl. Missale Romanum, ed. typ. Vaticana 1970, p. 375: Sanctissimae Trinitatis

Sollemnitas.



350 Die Analogie als ethisches Prinzip

«Ich und der Vater, wir sind eins» (Joh 10,30) oder «Ich bin im Vater,
und der Vater ist in mir» (Joh 14,II).49 Nur dem Sohn kommt die Gott-
gleicheit zu, weil er durch die ewigkeitliche Zeugung aus dem Vater die
gleiche göttliche Natur besitzt. Die Gleichheit resultiert aus der Einheit
der Natur. Der Vater ist in Gott die Einheit, die Gleichheit ist der Sohn,
weil er als der vom Vater Gezeugte in Gott ist.50

Wir sind die ungleichen Söhne, welche die Sohnesgleichheit nur in
der Gnade der Sohnes-Gleichförmigkeit (der Sohnes-Analogie) erlangen
können auf Grund der Menschwerdung des eingeborenen Sohnes. Nur
mittels des Sohnes, der in univoker Beziehung mit dem Vater steht, kann
sich der Mensch in analoger Weise auf den Vater beziehen. Die Inkarnation

des ewigen Logos ist das zentrale Heilsgeheimnis im Glauben und
Verstehen Eckharts: summa gratia, gratia pro gratia, gratia super gratia,

wie die superlativischen Aussagen im Johanneskommentar lauten.51

In den Predigten und Auslegungen betrachtete er dieses Heilsgeheimnis
in seiner überzeitlichen Bedeutung: in seinen Anfängen, in seiner
Ausführung und in seiner heilschaffenden (soteriologischen) Vollendung.
Diese Betrachtungsweise stellt selbstredend weder die Geschichtlichkeit
der Menschwerdung Christi in Frage noch die Bedeutung des Kreuzestodes

für die Heilsgeschichte, wie umgehend klarzustellen ist.
1. Die anfangende Heilsgeschichte offenbart der Johannesprolog, auf

dessen Auslegung Eckhart mit den Vätern (vor allem Augustinus) so großen

Wert legte. Joh 1,11: «Er kam in sein Eigen, die Seinen nahmen ihn
nicht auf.» Den tiefen Sinn dieses Schriftwortes kann der Theologe Eckhart

nur im vielfachen Durchgang desselben darlegen. Im weiteren
Durchgang kann das Wort auch so verstanden werden: «Alles, was seiend
und eins oder wahr und gut ist, hat weder aus sich, daß es ist, noch daß es

eins ist, noch daß es wahr und gut ist.»52 Das Sein, das Eine, Wahre und
Gute, das im eigentlichen Sinne nur Gott zukommt, hat alles Wirkliche
vom ewigen Logos empfangen und kann immer nur in diesem Logos
verstanden werden. Und wer dem göttlichen Logos nicht in der Erkenntnis
des Wahren und in der Entscheidung für das Gute in der Schöpfung
begegnet, der sehe zu, daß er dem fleischgewordenen Logos in der Geschichte

begegnen kann. Der inkarnierte Logos Jesus Christus muß in seiner
Geist und Leben des Menschen erfüllenden, erlösenden und rettenden
Kraft verstanden werden. Das inkarnierte Wort ist die endgültige «Relec-

49 Eckhart, In Joh., n. 556-559,; LW III, 485-488.
50 Ebd., n. 558; LW III, 487.
51 Ebd., n. 177-183; LW III, 145-152.
52 Ebd., n. 99; LW III, 85, 2-4.



in der Theologie des Meister Eckhart 351

ture» des Schöpfungslogos', in dem Einheit und Wahrheit und Gutsein
alles Seienden gründen.

2. Gleichwie der Sohn durch die ewigkeitliche Geburt aus dem Vater
in göttlicher Natur ist, ist er durch die Geburt aus Maria der Jungfrau in
unserer menschlichen Natur existent. Er hat unser todverfallenes Leben

angenommen, und zwar nicht als andere, doppelte Lebens- und Existenzweise;

der eine und selbe Sohn hat sein ganzes Sein in unser Dasein und
Leben eingetaucht und so dieses unser Leben in sich an- und aufgenommen.

«Und so müssen wir alles (das volle gottmenschliche Leben)
zurückführen und eintauchen in das Blut Christi, und mittels des Sohnes
selbst auf den Vater (beziehen), so wie der Vater alles durch den Sohn
wirkt, damit die Rückkehr der Auskehr entspricht.»53 In der Menschwerdung

des ewigen Wortes brachte Gott die Schöpfung in ihren Urgrund
und Ursprung zurück. Er gründete sie wieder in den schöpferischen,
heilschaffenden Logos ein, so daß sie niemals mehr entzweit werden kann.

Die menschliche, geistbegabte Natur, in die das göttliche Wort
einging und in der es aufging, trägt die Signatur Gottes, die transzendentalen
Bestimmungen des Einen-Wahren-Guten. Sie ist das Innerste des menschlichen

Lebens, ohne Unterschied allen Menschen gemeinsam, ununter-
schieden eins, wahr und gut.54 Sie ist nicht ein beliebiges Schöpfungswerk,
sondern sein Gleichbild, wie er in einer Predigt ausführt: «Hier nimmt das

Bild Gott nicht, wie er Schöpfer ist, sondern es nimmt ihn, wie er ein
vernünftiges Sein ist, und das Edelste der <göttlichen> Natur erbildet sich

ganz eigentlich in das Bild. Dies ist ein natürliches Bild Gottes, das Gott
in alle Seele naturhaft eingedrückt hat.»55

Wenn wir aber Gott in Jesus Christus Vater nennen dürfen56, sind wir
Söhne im Sohn (Jesus Christus). «Niemand kennt den Vater, nur der Sohn»

(Mt 11, 27). Was heißt kennen? Im philosophischen Verständnis werden
im Akt des Erkennens Erkenntnis und Erkanntes eins; und aus dieser
Einheit resultiert die Wahrheit. Der Sohn ist der göttliche Intellekt, der
den Vater unmittelbar kennt und uns zu erkennen gibt. Er schenkt
unserem Erkennen den doppelten Überfluß: den Aufschwung im Erkennen
des Einen und den Überschwang in der Liebe. Im Aufschwung der
Erkenntnis zu Gott kommt die Geistnatur in ihrer innersten Bestimmung
durch Gott zu Gott in der Übereinstimmung unserer Natur mit der göttlichen.

In der Inkarnation hat er sich in den Grund unserer Natur einge-

53 Eckhart, Sermo LV1 n. 557; LW IV, 466, 6-8: «Unde oportet omnia reducere
et tingere in sanguine Christi, mediante ipso filio in Patrem, sicut omnia operatur pater
per filium, ut refluxus effluxui respondeat.»

54 In Joh., n. 289-290; LW III, 241-245.
55 Eckhart, Pr. 16b, DW I, 268, 9-12.
56 Ders., In Joh., n. 540-543; LW III, 471,6-472,5.



352 Die Analogie als ethisches Prinzip

senkt und eingegründet, um im Grundvollzug des Einen-Wahren-Guten
die uns geschenkte göttliche Natur zu offenbaren. Es ist Gnade, erste und
grundlegende Gnade, in der tiefverborgenen Geistnatur den Logos des
Lebens zu erkennen; hohe und höchste Gnade aber ist es, im Aufschwung
zur Wahrheit und im Überschwang der Liebe am göttlichen Leben zu
partizipieren.57

Im Johanneskommentar kommt Eckhart auf Augustins Erläuterung zu
Psalm 45,5 zu sprechen: «Ich habe meine Seele über mich ausströmen
lassen» und führt weiter aus: «Wenn ich meinen Gott in den sichtbaren
Dingen suche und ihn da nicht finde; wenn ich sein Wesen in mir selbst
suche und auch da nicht finde, so spüre ich (schließlich), daß mein.Gott
über meiner Seele ist. Um also an Gott zu rühren, habe ich <meine Seele
über mich hinaus ausströmen lassen.) Wann könnte denn meine Seele

erlangen, was sich nur über meiner Seele suchen läßt, wenn sie nicht über
sich selbst hinausströmte? Denn bliebe sie in sich selbst, dann sähe sie
nichts anderes als sich selbst, und wenn sie sich sähe, sähe sie ja Gott
nicht. <Ich habe meine Seele über mich hinaus auströmen lassen), und

nun kann es nicht anders sein, als daß ich an Gott rühre.»58

Die Menschwerdung des ewigen Wortes ist für Eckhart die Mitte des

Heilsgeschehens. Der rettende, befreiende, erlösende Logos holt die
geistbegabte Natur ein in die Einigkeit mit Gott; er taucht sie ein in die
Liebe Gottes. Um es bildhaft und ausdrucksstark mit Eckhart zu sagen:
Er «taucht sie ein in das Blut» Christi.59 Wenngleich der Magister eine
spezifisch inkarnatorische Soteriologie vertritt, so übersieht er keineswegs

die Passions- und Leidensgeschichte. Wie könnte er dies auch als
christlicher Theologe! Aber er bezieht das erlösende Leiden auf die
Inkarnation, weil diese bereits - biblisch und theologisch - in die
Leidensgeschichte eingetaucht ist (vgl. Hebr. 10, 5-9).

3. Die heilshafte Frucht der Menschwerdung ist die Gotteinigung und

Christusgleichförmigkeit unserer menschlichen Natur. Gott ist Einheit
und Gleichheit; Vielheit, Verschiedenheit und Ungleichheit ist alles
Geschöpfliche. Verschiedenheit und Ungleichheit sind Trennung und bedeuten

Verlust der Einheit und des Seins, des Seins-Einen-Wahren-Guten.60
Wir können alle Vollkommenheit des Seins nur von Gott empfangen. Hochmut

liegt in dem Wahn, daß der Mensch sein eigenes Sein von sich selbst
her besitzt. Dies wäre eitle Selbstliebe, die Abfall von Gott und Verlust des

eigenen Seins bedeutet. Wer sich selbst eitel liebt, kann auch Gott und

57 Ders., Serm. XXV. 1 n. 258-259; LW IV, 236-237.
58 DERS., In Joh., n. 240; LW III, 201,4-11.
59 Vgl. Anm. 50.
60 Vgl. Anm. 34.



in der Theologie des Meister Eckhart 353

den Nächsten nicht wirklich lieben. Er liebt die Ungleichheit, den Zwist,
die Trennung.

In der Gleichheit, die aus der Einheit kommt, muß die unheilvolle,
entleerende und verheerende Ungleichheit aufgehoben werden. In der
Inkarnation hat Gott durch Jesus Christus die Gnade der Sohnesgleichheit
geoffenbart. Wenn Gott die Einheit schlechthin ist, Christus aber die
Gottgleichheit, dann können wir die kreatürliche, schuldverhaftete Ungleichheit
nur in der Christusgleichheit, Christusnachfolge gewinnen. Das Thema
der Analogie nimmt damit die entscheidende praktische und soteriolo-
gische Wende. «Hinauf zum Logos»!61 Der Aufstieg zum Logos ist die
Rückkehr in die Gotteinheit und Gottinnigkeit. Diese Kehre ist für
Eckhart als Frater Praedicatorum bestimmt durch die biblischen Appelle
des Gehorsams, der Armut und der Brüderlichkeit (Ehelosigkeit). In der
Konsequenz der biblischen Wegweisung liegt aber die philosophische
Praxis der Analogie: totale, fraglose Hörigkeit gegenüber dem laut- und
weiselosen Wort Gottes, Armut und Demut des Geistes, Einfacheit und
solidarische Gleichheit.

Als Magister Eckhart 1323 (oder wenig später) am Generalstudium in
Köln über den Johannesprolog disputiert hatte, predigte er am folgenden
(Advents?-)Sonntag bei den Zisterzienserinnen in St. Mariengarten über
Lk 1,28 (Ave, gratia plena) und das Geheimnis der Menschwerdung des

ewigen Wortes. Woher kommt uns die Gnade der Sohnesgleichheit zu?

Sie kommt von Gott. «Was Gott gibt, das ist sein Sein, und sein Sein ist
seine Gutheit und seine Gutheit ist seine Liebe.»62 Eckhart brachte die
Schultheorie von den Transzendentalien nicht auf die Kanzel; aber er
verstand die Botschaft von der Sohnesgleichheit und Gotteinheit des

Menschen in der notwendigen Vermittlung des Begriffes der Transzendentalien.

Dieser muß mitbedacht werden, will man die provozierenden
Thesen richtig und kritisch lesen.

In dieser Predigt führt er aus: «Es kam mir der Gedanke - es ist etliche

Jahre her -, ob ich wohl einmal gefragt werden würde, woher jeder
Grashalm dem andern so ungleich sei: und es geschah (tatsächlich), daß

ich danach gefragt wurde, woher sie einander so ungleich seien. Da
sprach ich: Woher alle Grashalme einander so gleichen, das ist noch
verwunderlicher. Ein Meister sagte: Daß alle Grashalme so ungleich sind,
das kommt vom Überfluß der Güte Gottes, die er im Überfluß in alle
Kreaturen gießt, auf daß seine Herrlichkeit um so mehr offenbart werde.
Ich aber sagte damals: Es ist erstaunlicher, woher alle Grashalme so

61 Ders., In Joh., n. 563; LW III, 492.
62 Ders., Pr. 22, hrsg. und übers, von Quint, Josef, Deutsche Werke I, Stuttgart

1958, 385, 10-11; vgl. auch QUINT, Josef, Meister Eckhart, München 1963, 256-261,
259,18-19.



354 Die Analogie als ethisches Prinzip

gleich sind, und sagte: So wie alle Engel in der ersten Lauterkeit ein Engel

sind, ganz Eins, so auch sind alle Grashalme in der ersten Lauterkeit
Eins, und alle Dinge sind da eins.»63 Von diesem Gedanken ist Eckhart
zu Tränen gerührt. Er ist von der Botschaft zutiefst ergriffen, die er in der
Anstrengung des Begriffs (der Transzendentalien) ebenso tief reflektierte.

(Sprachliche Überarbeitung von Prof. em. Dr. Ludwig Hödl, Bochum)

63 Ebd. 384,1-7; 385,1-3; ebd. 258,34-259,9.


	Die Analogie als ethisches Prinzip in der Theologie des Meister Eckhart

