
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Strassburger Werk

Autor: Vannier, Marie Anne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760831

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marie Anne Vannier

Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts
Straßburger Werk*

Der Mensch verbirgt sich oft hinter seinem Werk. Philosophen sprechen
in der Regel nur wenig von sich selber;1 aber selbst in seinen Predigten2
pflegt Eckhart eine solche discretio3 im Hinblick auf sein eigenes Leben,
daß man darüber leicht die einzelnen Stationen aus den Augen verliert.4
Auch trugen bis zu Joseph Kochs Arbeiten in den sechziger Jahren5 die
Studien über Eckhart seiner Biographie kaum Rechnung. Inzwischen hat
Kurt Ruh6 eine Übersicht über sein Leben und seine Schriften erstellt.
Andererseits leuchten Georg Steer7 und Winfried Trusen8 bestimmte Tei-

* Alle Zitate stammen aus den Lateinischen und Deutschen Werken, hrsg. von
J. Quint im Auftrag der deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart, 1958ff. Alle
Übersetzungen stammen von der Autorin M.A. V.

1

Ohne die spätere Haltung von Descartes einzunehmen, der sagte: «Ich trete unter
einer Maske auf», bringen zweifellos die antiken und mittelalterlichen Philosophen ihr
Leben kaum zur Sprache.

2 Er macht einige wenige Bemerkungen über die Orte, an denen er sich befindet
(z. B. Mariengarten), bezieht sich aber nie auf zeitgenössische Ereignisse und widmet
sich vor allem der Beziehung der Seele zu Gott: U. PLOTZKE, «Meister Eckhart der
Prediger», in: Meister Eckhart der Prediger, hrsg. von U.M. Nix/R. Öchslin, Freiburg,
Herder, 1960, 259-263, hier 260.

5 Er nimmt die Haltung der Wüstenväter wieder auf, wie sie Cassianus beschrieben
hat (Collatio II).

4 Carl Schmidt sagt, daß «über sein Leben fast nichts bekannt ist» (Essai sur les

mystiques du XIV siècle, Strasbourg, 1836, 53, Zitat übersetzt). Er kannte nur 55
Predigten von Eckhart.

5 J. Koch, Kritische Studien zum Leben Meister Eckharts, Archivum Fratrum
Praedicatorum 29 (1959) 5-51; 30 (1960) 5-52, wieder abgedruckt in: Kleine Schriften
I, Rom, 1973; «Zur Einführung», in: Meister Eckhart der Prediger, 1-24, hier 10-12.

6 K. Ruh, Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker, München, Beck, 1985.
7 G. STEER, «Zur Authentizität der deutschen Predigten Meister Eckharts», in:

H. Stirnimann/R. Imbach (Hgg.), Eckhardus Theutonicus, homo doctus et sanctus,
Fribourg, Universitätsverlag, 1992, 127-168.

8 W. Trusen, «Zum Prozeß gegen Meister Eckhart», in: Eckhardus Theutonicus,
7-30, sowie: W. TRUSEN, Der Prozeß gegen Meister Eckhart. Vorgeschichte, Verlauf
und Folgen, Paderborn, Schöningh, 1988.



318 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

le seines Werkes und der Dokumente aus - die deutschen Predigten und
den Prozeß -, um deren genaue Chronologie zu ermitteln.

Nach Carl Schmidt9, Eberhardt Stricker10 und nach den Untersuchungen

von Joseph Koch, von Otto Langer11 und besonders von Winfried
Trusen12 hellt sich nun Eckharts Straßburger Aufenthalt, der etwa zehn Jahre

(1313 bis 1323/1324) dauerte und während dem er den größten Teil seines

deutschen Werkes verfaßte, allmählich auf. Zu dieser Zeit war Eckhart

als Generalvikar des Ordensgenerals eine maßgebliche Persönlichkeit

im Reich, und die Schriften, die er damals verfaßte, blieben nicht ohne

Echo, wie das Buch Benedictus Deusn zeigt. Diese Schriften sind recht
leicht abzugrenzen: Sie umfassen neben dem Benedictus Deus einea Teil
der deutschen Predigten14 und den Johanneskommentar. Hier bündelt sich
sein Denken, doch das läßt sich kaum im Rahmen eines Aufsatzes
darstellen. Deshalb widmen wir uns einer Figur, die für diesen Werkausschnitt

zentral ist: der des edlen Menschen. An dieser Figur entwickelt Eckhart

die großen Linien nicht nur seiner Anthropologie, sondern auch seiner

Ontologie: Anhand des edlen Menschen behandelt er die Konstitution
des Seins.

I. Der Straßburger Aufenthalt: ein Wendepunkt in Eckharts Leben

Eckharts Straßburger Zeit, über die noch immer wenig bekannt ist15, war
ein regelrechter Wendepunkt in seinem Dasein. Zunächst könnte er als

ein Einschub zwischen zwei Höhepunkten seines Lebens erscheinen,
nämlich seinem dritten Aufenthalt in Paris, der ihm mit der nochmaligen

9 C. Schmidt, Meister Eckhart. Ein Beitrag zur Geschichte der Theologie und
Philosophie des Mittelalters, in: Theologische Studien und Kritiken 12 (1839) 663-
774, hier 666.

10 E. STRICKER, «Meister Eckhart in Straßburg», Jahrbuch der Elsass-Lothringi-
schen Wissenschaftlichen Gesellschaft zu Straßburg 11 (1938) 46-64, hier 49.

11 O. LANGER, Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu Meister
Eckharts Auseinandersetzung mit der Frauenfrömmigkeit seiner Zeit, München, Artemis,
1987, 41-46.

12 W. TRUSEN, Der Prozeß gegen Meister Eckhart, 19-61; cf. M.-A. VANNIER,
«Maître Eckhart à Strasbourg», in: E. Zum Brunn, Voici maître Eckhart, Grenoble,
J. Millon, 1994, 341-353.

13 Das möglicherweise Agnes von Ungarn gewidmet worden war, ibid., 350-353;
W. WACKERNAGEL, Ymagine denudari. Ethique de l'image et métaphysique de
l'abstraction chez maître Eckhart, Paris, Vrin, 1991, 25-28; A. De Libera, Introduction
aux Traités et Sermons, Paris, Flammarion, GF, 44-55.

14 K. Ruh, Meister Eckhart, 136-167.
15 A. De Libera (éd.), Sur l'humilité, Paris, Arfuyen, 1988, 55.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 319

Ernennung zum magister actu regensib gleichsam die Krönung seiner
wissenschaftlichen Laufbahn brachte, und der Zeit, in der er aufgrund seiner
intellektuellen Größe eine entscheidende Rolle beim Kölner Studium
generale spielte, das ihm unterstand.17 So könnten die zehn Jahre (1313—

1323/1324), die er in Straßburg als Generalvikar des Ordensgenerals mit
der cura monialiuml& verbrachte, gewissermaßen als ein Opfer gelten,
das er bringen mußte, um den oberdeutschen Klöstern beizustehen, die
vom Sturmwind des «Freien Geistes»19 ergriffen waren. Aber in keinem
Augenblick bedauert Eckhart seine Lage. Zwar spricht er nur wenig von
seinem Leben, doch erwähnt er wiederholte Male seinen Wunsch zu
predigen und die Qualität des Publikums, das er am Rhein antraf.20

Die Straßburger Zeit war für Eckhart sicherlich alles andere als ein
Exil, gab sie ihm doch die Möglichkeit, sein persönliches Denken zu
entwickeln. Wäre er länger in Paris geblieben oder direkt nach Köln
gegangen - er wäre ein herausragender Lehrmeister gewesen, der die
Kontroversen der Zeit brillant beantwortet hätte; doch er hätte vielleicht nie
sein deutsches Werk geschrieben, durch das er der Nachwelt erhalten
blieb. Denn die Straßburger Jahre sind geradezu der Schmelztiegel, aus
dem dieses Werk erwächst21 und das dann seine Fortsetzung in Köln fin-

16 A. De LIBERA, La mystique rhénane, Paris, Neuauflage, Seuil, 1994, 231.
17 L. STURLESE, «Les eckhartiens de Cologne», in: E. ZUM Brunn, Voici maître

Eckhart, 355. Vielleicht war er nicht der Nachfolger des Leiters Nikolaus von Straßburg.

18 Dieses Amt geht auf die Jahre um 1259 zurück, cf. H. Grundmann, Religiöse
Bewegungen im Mittelalter, Berlin, 1935, 284-303; K. RUH, op. cit., 109.

19 Eckhart wird in einer kritischen Zeit nach Straßburg geschickt: Die Beginen und
Begarden wurden eben auf dem Konzil von Vienne von Papst Klemens V. verurteilt durch
die Bulle Ad nostrum (Clement. 3,11,1: Quum de quibusdam mulieribus 5,3,3,
abgedruckt e.g. bei C.J. Hefele, trad. H. Leclercq, Histoire des Conciles d'après les
documents originaux VI, 2, Paris, 1915, 680-684). Wirksam wird diese Verurteilung
freilich erst am 25. Oktober 1317. Eine Verurteilung ergeht auch am 13. August 1317

vom Straßburger Bischof Johannes von Zürich. Cf. J.L. De MOSHEIM, De beghardis et
beguinabus commentarius, ed. Martini, Leipzig, 1790, 113sq., wiederabgedruckt in
A. PATCHOVSKY, Straßburger Beginenverfolgungen im 14. Jahrhundert, in: Deutsches
Archiv für Erforschung des Mittelalters 30 (1974) 56-198; 1318 und 1319 gibt es

weitere Verfolgungen (F.J. SCHWEITZER, Der Freiheitsbegriff der deutschen Mystik,
Frankfurt/M., Peter Lang, 1981, 103-129).

20 Nicht ohne einen Anflug von Humor sagt er: «Wenn ich in Paris predige, sagte
ich wohl mit Recht, daß alle in Paris mit allen ihren Künsten nicht verstehen konnten,
was Gott in der niedrigsten Kreatur ist, nicht einmal in einer Fliege», Pr. 51, 169,29-
32, Pfeiffer II, 10,1-6.

21 Es ist noch nicht bekannt, welche Predigten in Straßburg bzw. in Köln gehalten
wurden, cf. G. STEER, «Predigten und Predigtsammlungen Meister Eckharts in
Handschriften des 14. Jahrhunderts», Deutsche Handschriften 1100-1400, hrsg. von V. Ho-
NEMANN/N.F. PALMER, Tübingen, Niemeyer, 1988, 399-407. Nach J. Quint (Deutsche



320 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

det. Ein deutlicher Unterschied ist erkennbar zwischen dem Unterricht,
den er in Paris erteilte, und seiner Straßburger Predigttätigkeit, die im
wesentlichen auf seiner Erfahrung beruht und die Erfahrung seiner Zuhörer

berücksichtigt.22
Von dieser Erfahrung spricht er zwar wenig; auch beschränkt sie sich

nicht auf seinen Straßburger Aufenthalt, sie geschah vielmehr Tag für
Tag. Sie ist bereits in seiner Erfurter Zeit recht weit entwickelt: Die
Reden der Unterweisung zeugen davon. Aber in Straßburg vertieft sie sich
und richtet sich auf die Negativität aus, wie Predigt 71 zeigt. Das ist
vielleicht die Predigt, in der er - in verhüllten Worten - am meisten von
seiner Erfahrung spricht. Denn zur Vision des Paulus auf dem Weg nach
Damaskus erklärt Eckhart: «Als er (Paulus) nichts sah, da sah er Gott.
Das Licht, das Gott ist, das fließt aus und verfinstert alles Licht. In jenem
Licht, in dem Paulus da sah, in dem sah er Gott, sonst nichts» (DW III,
227,6-8). Eckharts Formulierung erstaunt: «Als er nichts sah, da sah er
Gott», aber er möchte ausdrücken, daß die Gotteserfahrung jede
Wahrnehmung übersteigt, daß sie zur Ordnung der apophasis gehört.
Allgemeiner noch: «Wenn man diese Feuerworte hört, die mit der relativen
Zurückhaltung der ersten Werke brechen, dann drängt sich die Evidenz auf,
daß er zu einem bestimmten Augenblick auf den weglosen Weg einer
tieferen Begegnung mit Gott hingezogen wurde.»23

Die rheinisch-flämische Mystik, die er vertiefen mußte, um sich mit
den Anhängern des «Freien Geistes» auseinanderzusetzen24 und um zu
den Ordensfrauen auf einer ihnen bekannten Grundlage sprechen zu
können25, spielte in seiner Erfahrung eine entscheidende Rolle. Vielleicht hatte
Eckhart bereits in seinem Noviziat26 die Schriften Mechtilds von
Magdeburg und während seines Pariser Aufenthalts auf jeden Fall die von

Werke I, 372) wurden die Predigten 12-15 und 22 in Köln gehalten. Siehe auch
K. Ruh, op. cit., p.136.

22 D. MiETH, «Meister Eckhart: Authentische Erfahrung als Einheit von Denken,
Sein und Leben», in: Das Einig Ein, Fribourg, Universitätsverlag, 1980, 16; 19; 21;
23 (Dokimion 6); W. TRUSEN, Der Prozeß gegen Meister Eckhart, 42.

23 E. ZUM Brunn, «Un homme qui pâtit Dieu», in; Dies., Voici maître Eckhart,
hier 279 (Zitat übersetzt).

24 Es ist nicht bekannt, warum Eckhart nach Straßburg geschickt wurde, aber aus
dem Zusammenhang ergibt sich, daß er den Auftrag hatte, die von der Bewegung des

«Freien Geistes» ausgehende geistliche Gefahr einzudämmen.
25 Cf. Meister Eckhart and the beguine mystics, ed. by B. McGinn, New York,

1994.
26 Bardo WEISS stellt diese Hypothese als äußerst wahrscheinlich dar in seinem

Aufsatz «Mechthild von Magdeburg und der frühe Meister Eckhart», in: Theologie und
Philosophie 70 (1995) 1-40, hier 4-9.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 321

Marguerite Porete27 gelesen, doch in Straßburg eignet er sich in gewisser
Weise die Erkenntnisse der rheinisch-flämischen Mystik neu an und führt
sie spekulativ weiter. Ja er macht sie sich sogar zunutze, um den Begar-
den zu antworten. So nimmt er das zentrale Thema dieser Mystik - die
Sohnwerdung - wieder auf, um zu erklären, daß die Vergöttlichung nicht
in pantheistischer Art als Verschmelzung mit Gott zu verstehen ist28,
sondern daß sie im Gegenteil die Geburt Gottes in der Seele voraussetzt.29

Dieses Thema entwickelt nun jenes des Johannesprologs weiter, dessen

Lektüre ein entscheidender Punkt in Eckharts Werdegang war.30 Es

ist also kein Zufall, wenn Eckhart sein lateinisches Werk dadurch
fortführt, daß er in Straßburg parallel zu seinem deutschen Werk einen
Kommentar nicht nur des Prologs, sondern sogar des ganzen
Johannesevangeliums verfaßt. Diese beiden Seiten entsprechen sich und ergänzen
sich wechselseitig in dem Ziel, eine geistliche Ontologie und eine solide
Anthropologie auszuarbeiten. Der Johanneskommentar schafft dazu die
Grundlagen. Hier untersucht Eckhart die Fragen nach allen Regeln der
Kunst und nimmt sie in einer breiteren, umfassenderen Perspektive im
deutschen Werk wieder auf. Um die Geburt Gottes in der Seele besser
verständlich zu machen, untersucht er denjenigen, in dem sich diese Ein-
wohnung vollzieht. So schlägt er etwa im Johanneskommentar eine
Definition des Wortes «Mensch» ausgehend von seiner Etymologie vor und
hebt dabei auf dessen Bezug zu humus und humilitas ab.31 Er schreibt:
«Die Demut ist ja <die Himmelsleiter, auf der Gott herabsteigt) oder zum
Menschen kommt und der Mensch zu ihm.» In der Predigt «Vom edlen
Menschen» geht er nun von dieser Definition aus um zu erklären, daß der
vollendete Mensch kein anderer ist als eben der demütige oder der edle
Mensch, derjenige, der «sein ganzes Sein, Leben und seine Seligkeit bloß
nur von Gott, bei Gott und in Gott (nimmt und schöpft)» (DW V, 117,19—

20), der Sohn im Sohne ist. Hier skizziert er eines der großen Themen

27 Eckhart, der im Kloster Saint-Jacques unter Wilhem von Paris weilte, welcher
Marguerite Porete verurteilt hatte, kannte selbstverständlich ihren Prozeß und ihre
Schriften. Alle Kommentatoren sind sich über diesen Punkt einig. Nun war aber der
Einfluß Marguerite Poretes auf die Straßburger Beginenklöster bedeutend, cf. J. Orci-
bal, Le Miroir des simples âmes et la secte du Libre Esprit, in: Revue de l'histoire des

religions 176 (1969) 35-60, hier 40.
28 A. Jundt, Histoire du panthéisme populaire au Moyen Age, Paris, 1875.
29 W. TRUSEN, Der Prozeß gegen Meister Eckhart, 42.
30 S. BRETON, L'itinéraire spirituel de maître Eckhart, in: Revue de l'Institut

Catholique 28 (1988) 65-81, hier 73.
31 Homo ab humo dicitur et ab humo humilitas. Debet ergo humilis esse qui ad

Deum vult venire. Humilitas enim est <scala caelestis qua Deus descendit) sive venit
ad hominem et homo ad Deum Secundo: homo ab intellectu et ratione homo est.
In: Expositio Sancti Evangelii secundum Johannem, LW III, n. 318, 265,4-12.



322 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

seiner Straßburger Lehre. Mit dieser Figur des edlen Menschen antwortet
er in impliziter Weise auf die Anhänger des Freien Geistes und deren
«Unterscheidung zwischen incipientes, proficientes und perfecti. Die let-
zeren hatten den Gipfel erreicht, sie waren vergöttlicht, daher konnten
und mußten sie Gegenstand eines Verehrungskultes sein»32. Im Unterschied

zu diesen Vollkommenen, die sich in gewissem Sinne vergöttlicht
hatten, wartet der edle Mensch darauf, die Sohnwerdung, die sein wahrer
Trost ist, aus Gnade33 zu empfangen.

Eckhart vereinfacht jedoch während seines Straßburger Aufenthaltes
die Probleme keineswegs. Er läßt die ontologische Dimension nicht außer
acht, sondern gibt ihr im Johanneskommentar ihr ganzes Gewicht und
kleidet sie in seinen deutschen Predigten in augustinische Worte. Er legt
also eine geistliche Ontologie vor. Anders als Augustinus gründet er diese

Ontologie allerdings nicht mehr auf die Bekehrung, sondern auf die
Abgeschiedenheit. Die Abgeschiedenheit wirkt aber für ihn ebenso wie
die Bekehrung bei Augustinus: Sie bringt den Menschen vom minus esse

zum magis esse. Um den Sinn der Abgeschiedenheit möglichst deutlich
herauszuarbeiten, richtet er seine ganzen Straßburger Predigten auf die
Figur des völlig abgeschiedenen Menschen: den edlen - oder demütigen -
Menschen, der seinen Trost allein aus Gott gewinnt, wie er in der Predigt
53 erklärt, in der er sein Predigtprogramm aufstellt.34

II. Der «edle Mensch» im Zentrum von Eckharts Straßburger Predigten

Wenn Eckhart nun also den edlen Menschen zum Angelpunkt seiner
Straßburger Predigten macht, nimmt er den Gedanken der Konstitution
des Seins wieder auf, der das lateinische Werk prägt35, und entwickelt ihn
in eine seelsorgerische Richtung. Er interpretiert das patristische Thema
des assumptus homo um, des angenommenen Menschen, «des Sohnes -
d. h. des Menschen, der fortan in der unendlichen Seligkeit des Geistes

32 R. GüARNIERI, Frères du Libre Esprit, Dictionnaire de spiritualité V, col. 1244.
33 Die Anhänger des Freien Geistes lehnten die Rolle der Gnade ab.
34 Dort erklärt er: «Wenn ich predige, so pflege ich zu sprechen von Abgeschiedenheit

und daß der Mensch ledig werden soll seiner selbst und aller Dinge. Zum zweiten,

daß man wieder eingebildet werden soll in das einfaltige Gut, das Gott ist. Zum
dritten, daß man des großen Adels gedenken soll, den Gott in die Seele gelegt hat, auf
daß der Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott komme. Zum vierten von der
Lauterkeit göttlicher Natur - welcher Glanz in göttlicher Natur sei, das ist unaussprechlich.
Gott ist ein Wort, ein unausgesprochenes Wort», DW II, 528,5-529, 2.

35 A.M. HAAS, Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm, in: Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie 29 (1982) 189-209, hier 199.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 323

lebt.»36 Aber indem er diese Figur des edlen Menschen gebraucht, um
den Sohn zu bezeichnen, ruft er auch jedermann auf, Sohn im Sohne zu
werden, im Gegensatz zur Theorie des Freien Geistes, der die Vergöttlichung

auf einige Auserwählte beschränkte.37

1. Die Predigt «Vom edlen Menschen»

Das Thema der Sohnwerdung ist ein Angelpunkt in seinem
Johanneskommentar und der Kern jenes wesentlichen Bestandteils des Benedictus
Deus, der Predigt «Vom edlen Menschen». Um seine Bedeutung besonders

zu unterstreichen, sagt Eckhart in der Predigt 6: «Wer die Lehre von
der Gerechtigkeit und vom Gerechten versteht, der versteht alles, was ich
sage» (DW I, 105,2-3). Mit anderen Worten: Wer den Sinn der Figur des

edlen Menschen versteht (den er auch in der Predigt 15 behandelt, die er
jedoch in Köln gehalten hat38) oder auch des demütigen Menschen, des

gerechten Menschen - diese unterschiedlichen Bezeichnungen verwendet
er für dieselbe Wirklichkeit -, begreift die Argumentationsspitze seiner
Lehre, ja die Quintessenz seiner Predigten.

Es ist umstritten, ob die Predigt «Vom edlen Menschen» in Königs-
felden39, Töss40 oder Straßburg gehalten wurde, doch «das Thema des edlen

Menschen war in den häretischen Kreisen des Rheintals weit
verbreitet, besonders in Straßburg.»41 Eckhart nimmt es auf und antwortet so
den Anhängern des Freien Geistes in einer zentralen Frage: in der Frage
der Vergöttlichung.42 Der edle Mensch ist freilich nicht der zur Vollkommenheit

gelangte Mensch, sondern jener, der völlig in Gott lebt. Deshalb
ist es kein Zufall, wenn Eckhart Lk 19,12 zu Beginn seiner Predigt
folgendermaßen auslegt: «Unser Herr lehrte uns in diesen Worten, wie edel
der Mensch geschaffen ist in seiner Natur und wie göttlich das ist, wozu
er von Gnaden zu gelangen vermag, und überdies, wie der Mensch dahin
kommen soll» (DW V, 109,2-5). Damit setzt er sich ein dreifaches Ziel:
die Erinnerung an den Adel jedes Menschen43, die Rolle der Gnade bei

36 M. Vannini, «La justice et la génération du Logos dans le Commentaire eck-
hartien à l'Evangile selon S. Jean», in: E. Zum Brunn, Voici maître Eckhart, 143.

37 R. Guarnieri, Frères du Libre Esprit, col. 1253 (Anm. 32).
38 H. FISCHER, «Grundgedanken der deutschen Predigten», in: Meister Eckhart der

Prediger, 25-72, hier 70.
39 A. De Libera (Ed.), Introduction aux Traités et Sermons, Paris, 1993.
40 K. RUH, Meister Eckhart, 115sq.; «Zur Interpretation der Predigt», 128-135.
41 A. De Libera (éd.), Introduction, 60.
42 A.M. Haas, Meister Eckhart im Spiegel der marxistischen Ideologie, in:

Wirkendes Wort 22 (1972) 123-133, hier 128, n. 28;130.
43 Und nicht nur der Vollkommenen, wie die Anhänger in der Lehre des Freien

Geistes lehrten.



324 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

seiner Vergöttlichung44 und die Mittel, die in Hinsicht auf diese
Vergöttlichung eingesetzt werden. Auf dieses Weise zeigt er, daß der Mensch
sich nicht selbst vergöttlicht, sondern daß er vielmehr die Sohnwerdung
allmählich empfängt.

Gleichsam um seine Worte zu rechtfertigen, folgt Eckhart der patri-
stischen Tradition und knüpft an die Stufen des Aufstiegs nach Augustinus45

sowie an die Theorie des Bildes von Origenes46 an. Wenn Eckhart
jene sechs Stufen des Aufstiegs unterscheidet, stellt er sich gegen die drei
Stufen, wie sie die Anhänger des Freien Geistes formulieren47; vor allem
liefert er eine andere Deutung des letzten Stadiums, das weniger ein
Erreichen der Vollkommenheit ist als vielmehr ein In-Gott-Werden: «Die
sechste Stufe ist es, wenn der Mensch entbildet ist und überbildet von
Gottes Ewigkeit und gelangt ist zu gänzlich vollkommenem Vergessen
vergänglichen und zeitlichen Lebens und gezogen und hinüberverwandelt
ist in ein göttliches Bild, wenn er Gottes Kind geworden ist. Darüber hinaus

noch höher gibt es keine Stufe, und dort ist ewige Ruhe und Seligkeit,
denn das Endziel des inneren Menschen und des neuen Menschen ist:

ewiges Leben.»48 Hier findet man das Wesentliche von Eckharts Denken
über einen Punkt seiner Ontologie, nämlich die Konstitution des Seins

des Menschen49, seine Einbildung, die zuvor eine Entbildung voraussetzt
und durch eine Ëèerbildung in Gott geschieht. Mit diesem Begriff der
Überbildung wechselt Eckhart jedoch auf das andere Ufer, die Ewigkeit50,

die den Horizont dieses Lebens überschreitet und die Sohnwerdung

verwirklicht.51

44 Wiederum: Im Gegensatz zur Bewegung vom Freien Geist, Clement. 5,3,3 primo
Hefele-Leclercq, (n. 21) VI, 2,683.

45 De quantitate animae XXXIII, 70-76; De vera religione XXVI.
46 Homiliae in Gen. VII, 5; X, 2; XI, 3; XII, 5; XIII, 3; Homiliae in Num. XII. Cf.

H. CROUZEL, Théologie de l'image chez Origène, Paris, Aubier, éd. Montaigne, 1956.
47 R. GUARNIERI, Frères du Libre Esprit, col. 1244 (Anm.32).
48 «Der sehste grât ist, sô der mensche ist entbildet und überbildet von gotes êwicheit

und komen ist in ganze volkomen vergezzenlicheit zergancliches und zîtlîches lebens und

gezogen ist und übergewandelt in ein gütlich bilde, gotes kint worden ist. Vürzbaz
noch hoeher enist ebkein grât, und dâ ist êwigiu ruowe und saelicheit, wan daz znde
des innern menschen und des niuwen menschen ist êwic leben» (DW V, 112, 19-24).

49 Cf. M.A. Vannier, «Déconstruction de l'individualité ou assomption de la
personne chez Eckhart?», in: Miscellanea mediaevalia 23/2, Berlin, De Gruyter, 1996,
622-641.

50 G. STACHEL, Vom edlen Menschen, in: Zeitschrift für katholische Theologie
117 (1995) 167-191, hier 178.

51 H. PlESCH, «Der Aufstieg des Menschen zu Gott nach der Predigt <Vom edlen
Menschen)», in: Meister Eckhart der Prediger, 167-199, hier 180sq (Anm. 5).



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 325

Schließlich kehrt er zum Thema der Gott-Ebenbildlichkeit zurück,
die dem Menschen seinen Adel verleiht.52 Aber er bezieht sich weniger
auf die Schöpfung des Menschen nach Gottes Bild als vielmehr auf das

Bild als solches, in die Seele «eingedrückt und eingesät» (DW V, 113,1—

2), das zur Geltung zu bringen ist. In diesem Sinne ruft er wie Origenes
dazu auf, den Quell lebendigen Wassers freizulegen, der in uns ist,
genauer: «Sei Eins, auf daß du Gott finden könntest!» (DW V, 115,8-9); es

gilt, sich für die Morgenerkenntnis zu entscheiden: «Auf diese Weise
schaut man die Kreaturen in dem Einen, das Gott selbst ist» (DW V,
116,15-17). So «nimmt und schöpft der edle Mensch sein ganzes Sein,
Leben und seine Seligkeit bloß nur von Gott, bei Gott und in Gott, nicht
vom Gott-Erkennen, -Schauen oder -Lieben oder dergleichen» (DW V,
117,19-21). Eckhart räumt die Vermittlungen beiseite, um hervorzuheben,

daß am Ende dieser Dialektik der edle Mensch aus dieser Einheit
lebt und sich selbst geeint sieht: «eingebildet und überbildet in der göttlichen

einförmicheit» (DW II, 278,6).
An dem Nachdruck, den Eckhart auf die Einheit53 legt, bemerkt man

den Einfluß von Dionysius54, aber Eckhart will damit vor allem betonen,
daß die Vergöttlichung ein ständig neues Zusammenspiel55 zwischen dem
Wirken Gottes und dem des Menschen erfordert.56 Mit der Figur des edlen

Menschen möchte er vor allem den Typus des Menschen herausarbeiten,

der allein in Gott lebt. Das ist ein Horizont, den er im
Johanneskommentar57 entwirft und erläutert.

2. Der Johanneskommentar

In der Tat kreist «dieser lange Kommentar des Johannestextes (den er
wohl in Paris begonnen58 und in Straßburg fertiggestellt hat) im wesentlichen

um einen Begriff: um die Zeugung des Logos bzw. der Gerechtigkeit

in der Seele. So entwirft der Autor die Figur des edlen Menschen,

52 Ibid., 170-172.
53 Eckhart scheint fasziniert von der Einheit, aber diese entzieht sich ständig, cf.

A.M. Maas, Meister Eckhart Aufschub von Einheit als Raum zum Leben, in: Concilium

(Mainz) 31 (1995) 133-138.
54 H. PlESCH, Der Aufstieg, 195.
55 Anders als die Anhänger des Freien Geistes interpretiert Eckhart die Vollkommenheit

nicht als einen Zustand, sondern als ein Werden.
56 Im Gegensatz zu den Begarden, für die «der Vollkommene in diesem Leben zur

selben Seligkeit gelangt wie im anderen» (Clement. 5,3,3 quarto, Hefele-Leclercq (n.
21) VI, 2, 683).

57 LW III, 591 sq., 677. H. PlESCH, Der Aufstieg, 194.
5 Leider haben wir keine genaueren Anhaltspunkte für die Datierung dieses

Kommentars, der Teil des Opus Tripartitum ist.



326 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

des Sohnes, d. h. des Menschen, der nicht mehr entfremdet ist und fortan
aus der unendlichen Seligkeit des Geistes lebt.»59 Dieser «göttliche und

gottförmige Mensch liebt nichts außer dem Willen Gottes und
der Ehre Gottes» (LW III, 333, n. 390). Genauer noch: «Der Gerechte,
sofern er gerecht ist, tut als solcher nichts aus sich selbst, sondern alles,
was er als Gerechter tut, tut er aus der Gerechtigkeit, durch die Gerechtigkeit

und es ist ein Werk der Gerechtigkeit» (LW III, 387, n. 453).
Eckhart folgt Albertus Magnus, wenn er in gewisser Weise den Vergleich
mit diaphane wählt, um den gerechten Mensch, den edlen Menschen zu
charakterisieren, den, der ganz vom Leben Gottes durchdrungen ist.60

Dies ist der Typus des abgeschiedenen Menschen61, dessen, der gleichsam

seiner selbst entleert ist, um Gott Raum zu lassen. Für ihn ist Gott
fortan «nicht ein Sein, sondern das Sein selbst: Gott wird sein Sein, Gott
in ihm, er in Gott. Er verschwindet als Seiendes, als Gegenstand, und wird
Geist. Aber Geist bedeutet Intellekt, die Fülle der Vernunft, die auch Fülle
des Willens und der Liebe ist. Deshalb spricht man vom Logos und vom
Bild des Sohnes, Christus/Logos: dem Wort, das wir sprechen und das

wir sind.»62 Er ist völlig Sprecher Gottes («Der Gerechte ist das Wort der
Gerechtigkeit, durch das die Gerechtigkeit sich ausspricht und kundgibt»,
sagt Eckhart im Kommentar zum Johannesprolog, LW III, 13, n. 15). Er
ist Prediger63 und bleibt unterschieden von dem, den er verkündet64, lebt
aber aus der Seligkeit, die ihm die Einwohnung des Sohnes in ihm
verleiht.65 Obwohl Eckhart den edlen Menschen nicht ausdrücklich zum
Thema seines Johanneskommentars macht, wird er doch zum Schlüssel
für die Lektüre, denn der edle Mensch steht als Ausdruck für den, der die
Sohnwerdung kennt.

59 M. Vannini, «La justice et la génération du Logos», 143 (Zitat übersetzt).
60 «Homo divinus et deiformis ipse ut sic nihil amat, nihil sibi sapit, sed nec novit

quidquam, sive in gratia sive in gloria, nisi sit voluntas dei et amor dei. Propter quod
necesse est, ut non minus gaudeat de bono in altero, nec minus in dono minori nec plus
in dono majori, ut supra ostensum est figurative in manna caelesti»
(Johanneskommentar, LW III, 333, n. 390), oder auch: «Homo divinus seu deiformis solam
dei justitiam amat. Unde quia justum est Paulum plus habere in gloria qui plus habuit
in gratia, homo divinus plus amat gloriam dei in Paulo quam in se ipso; amando autem
sibimet proprium fit, ut dictum est» (LW III, 336, n. 394).

61 M. VANNINI, «La justice et la génération du Logos», 147.
62 Ibid., 154 (Zitat übersetzt).
63 Cf. W. Haug, «Das Wort und die Sprache bei Meister Eckhart», in:

W. Haug/T.R. Jackson/J. Janota (Hgg.), Zur deutschen Literatur und Sprache des

XIV. Jahrhunderts, Dubliner Colloquium, Heidelberg, C. Winter, 1983, 25-44.
64 Eckhart geht nicht bis zum Pantheismus, M. VANNINI, «La justice et la génération

du Logos» (n. 38), 154-155. Cf. LW III, 14, n. 16.
65 A.M. Haas, Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm, 199.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 327

Aber «die erste Frucht der Menschwerdung Christi, des Sohnes Gottes,

besteht darin, daß der Mensch durch die Gnade der Kindschaft das

sei, was jener von Natur ist» (LW III, 90, n. 106). So vollzieht sich, was
Eckhart im Kommentar zum Geschehen in Kanaa «die dritte Hochzeit»
nennt66: jene Gottes mit der Seele67, die nur durch die Vermittlung des

Gottessohnes geschieht. Dann freut sich der Mensch «stets und in gleicher

Weise in allem und über alles» (LW III, 242, n. 291).
Er gewinnt seinen wahren Trost, denn: «Was kann also dem

beschwerlich oder bitter sein, dessen Sein Gott ist? Es ist zu beachten,
wie selig solche Menschen auch in dieser Welt sind. Denn alles geht
immer nach ihrem Willen, immer freuen sie sich, weil sie sich in allem in
gleichem Maße freuen» (LW III, 194sq., n. 232-233). So nimmt Eckhart
im Johanneskommentar68 das Thema des göttlichen Trostes voraus, das

den Gegenstand des ersten Teils des Benedictus Deus bilden wird. Er hebt
auch die zentrale Rolle der Abgeschiedenheit hervor. Dadurch möchte er
zeigen, daß der, der sein Leben aus Gott schöpft, von ihm jeden Trost
erhält und sich dadurch befriedet, geeint sieht.69

3. Die deutschen Predigten

Der Aufruf zu dieser Einheit zieht sich auch durch seine Straßburger
Predigten70, etwa wenn er betont: «Der gerechte Mensch ist eins mit Gott»
(Pr. 10, DW I, 174,3). Im Rückgriff auf die Einsicht des Johanneskommentars71

erklärt er: «Das ist ein gerechter Mensch, der in die Gerechtigkeit

eingebildet und überbildet ist. Der Gerechte lebt in Gott und Gott in
ihm, denn Gott wird geboren in dem Gerechten und der Gerechte in Gott;
denn durch eine jegliche Tugend des Gerechten wird Gott geboren und
wird erfreut durch eine jegliche Tugend des Gerechten. Und nicht nur
durch eine jegliche Tugend, sondern auch durch jegliches Werk des
Gerechten, wie gering es auch sein mag Wer in der Gerechtigkeit ist,
ist in Gott und ist Gott» (Pr. 39, DW II, 252,2-253, 1; 257,5-6).

In diesem Abschnitt geht Eckhart freilich noch weiter als im
Johanneskommentar. Er treibt seine Überlegungen bis zum äußersten, wenn er
sagt: «Wer in der Gerechtigkeit ist, ist in Gott und ist Gott.» Zweifellos

66 Im Johanneskommentar, n. 286-292, legt er dar, daß die Hochzeit zu Kanaa auf
eine dreifache Hochzeit verweist: diejenige, die in Kanaa geschiehen ist, die Hochzeit
zwischen Gott und unserer Natur und die Gottes mit der Seele.

67 LW III, 244sq„ n. 292.
68 Auch am Beginn des Kapitels 4, n. 370-373.
69 Cf. M.A. VANNIER, «Maître Eckhart à Strasbourg», 351-352.
70 Dies ist sogar der Leitgedanke seiner Predigten, wie er ihn in der Predigt 53

formuliert, cf. A.M. Haas, Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm, 203.
71 Siehe auch Predigt 41.



328 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

liegt ein sprachliches Problem in dem Ausmaß, das Eckhart in der
Gleichsetzung des Gerechten mit Gott erreicht, doch in einem mehr oder
weniger genau überlieferten mündlichen Stil bemüht er sich so, die
Vergöttlichung wiederzugeben, und die Figur des edlen Menschen ist der
Ausdruck dafür, wie die Predigt 52 zeigt.

In diesem Text, der als seine größte Predigt gilt, geht Eckhart von
den Seligpreisungen aus, um darzulegen, daß der edle Mensch - in
diesem Zusammenhang der arme Mensch - jener ist, «der nichts will und
nichts weiß und nichts hat» (DW II, 488,6), der völlig abgeschieden ist
und vollkommen mit Gott geeint. Indem Eckhart dieses Thema des edlen
Menschen aufnimmt, nähert er sich den Begarden an72, aber er bringt ihre
Thesen ins Wanken durch die Rolle, die er der Abgeschiedenheit zubilligt.

Diese hat für ihn die Aufgabe des Geldwechslers, sie rückt den
Menschen von sich selber ab, um ihn die Einung mit Gott erfahren zu lassen;
dies gibt ihm einmal mehr Anlaß, über die Vergöttlichung zu sprechen,
mit gelegentlich extremen Ausdrücken73, die den Texten der
rheinischflämischen Mystiker entstammen.

Durch seine Straßburger Predigten74, die (wie der Johanneskommentar)

die Geburt Gottes in der Seele zum Hauptthema haben, verfolgt Eckhart

diesen Dialog mit den Begarden und Beginen, und einige Predigten
zeigen dies deutlicher. Wir wollen hier drei besonders typische Beispiele75

anzeigen: die Predigten 5a, 29 und 86. In der Predigt 5a wendet sich
Eckhart gegen die Frömmigkeit der Begarden76, die Gott auf eine ganz
bestimmte Weise zu erreichen suchten, statt sich von ihm ansprechen zu
lassen. So schreibt er etwa: «Man findet Leute, denen schmeckt Gott wohl in
einer Weise des Sichversenkens und in der andern nicht aber es ist
völlig verkehrt Sie nehmen die Weise, nicht aber Gott Sie
schieben Gott unter eine Bank, die so viele Weisen haben wollen» (DW I,
81, 11-82,10). Dieser Irrweg bezieht sich allerdings nicht ausschließlich

72 E. WERNER, Pauperes Christi, Leipzig, Koehler und Amelang, 1956.
73 «Als ich in meiner ersten Ursache stand, da hatte ich keinen Gott, und war ich

Ursache meiner selbst; da wollte ich nichts und begehrte ich nichts, denn ich war ein
lediges Sein und ein Erkenner meiner Selbst im Genuß der Wahrheit» (DW II, 492, 3-
5).

74 Man müßte genau feststellen können, welche Predigten aus dieser Zeit stammen.
Joachim Theisen (Predigt und Gottesdienst. Liturgische Strukturen in den Predigten
Meister Eckharts, Frankfurt/M., Peter Lang, 1990, 318-322) gibt Hinweise auf eine
Einteilung der Predigten nach ihrem liturgischen Kontext und bringt eine chronologische

Skizze, aber noch keine genaue Datierung.
75 W. Trusen, Der Prozeß gegen Meister Eckhart, 48.
76 Cf. R. GUARNIERI, II movimento del libero spirito. Testi e documenti, Archivio

Italian« per la storia délia pieta IV (1965) 353-708.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 329

auf die Begarden, darin könnte vielmehr eine umfassendere Warnung des

Seelenhirten vor verirrter Frömmigkeit ausgesprochen sein.77

Hingegen stellt Eckhart in der Predigt 29 unmittelbar die Forderung
der Begarden nach absoluter Freiheit in Frage.78 Hier heißt es: «Nun
sagen gewisse Leute: <Habe ich Gott und Gottesliebe, so kann ich recht
wohl alles tun, was ich will>. Die verstehen das Wort nicht recht. Solange
du irgend etwas vermagst, das wider Gott und wider seine Gebote ist,
solange hast du die Gottesliebe nicht; du magst die Welt wohl betrügen,
als habest du sie. Der Mensch, der da in Gottes Willen steht und in Gottes

Liebe, dem ist es lustvoll, alles das zu tun, was Gott lieb ist, und alles
das zu lassen, was wider Gott ist; und ihm ist's ebenso unmöglich, irgend
etwas zu unterlassen, was Gott getan haben will, wie irgend etwas zu tun,
was wider Gott ist» (DW II, 79,1-7). In diesem Abschnitt betont Eckhart,
daß die Begarden den blinden, ja zerstörerischen freien Willen mit der
Freiheit verwechseln, die mit Gottes Willen im Einklang steht. Jedoch

gibt er hier keine Definition der Freiheit wie in anderen Predigten.79
In der Predigt 86 geht Eckhart anders vor: Statt die eine oder andere

These der Begarden in Frage zu stellen, unternimmt er hier eine positive
Kritik und verändert sogar den Schluß des Evangelientextes (Lk 10,38-
42), der Maria und nicht Martha würdigt. Wenn Eckhart diese «axiolo-
gische Umkehrung»80 vornimmt, dann nicht im Bemühen um Originalität,
sondern als Reaktion auf Gruppen, die im Bannkreis des Freien Geistes
die Werke für unnütz erklärten81 und die jene Maria nannten, welche zur
Vollkommenheit gelangt waren, und die anderen Martha.82 Gegen sie sagt
Eckhart am Ende seiner Predigt nur: «Nun wollen gewisse Leute es gar so
weit bringen, daß sie der Werke ledig werden. Ich sage: «Das kann nicht
sein» (DW III, 492,5-6). Er hat es zuvor gezeigt: «Es gibt zweierlei
<Mittel>. Das eine ist jenes, ohne das ich nicht in Gott zu gelangen
vermag: das ist Werk und Wirken in der Zeitlichkeit, und das mindert die
ewige Seligkeit nicht Das andere Mittel ist: uns von jenem
freizumachen» (DW III, 485,8-11). Martha aber hat es vollkommen erfahren:
«Sie stand bei den Dingen, nicht in den Dingen; sie stand abgesondert
und sie standen von ihr gesondert» (DW III, 488,12-13). Im Unterschied

zur Herr-Knecht-Dialektik, von der später Hegel spricht, ist Martha keine

77 Es könnte sich um den im 5. Jahrhundert verdammten Anthropomorphismus
handeln.

78 Clement. 5,3,3, tertio, Hefele-LeCLERCQ (n. 21) VI, 2,683.
79 F.J. SCHWEITZER, Der Freiheitsbegriff der deutschen Mystik, 26-38.
80 M. DE GANDILLAC, «Deux figures eckhartiennes de Marthe», in: Genèses de la

modernité, Paris, Cerf, 1992, 354-366, hier 354 (Zitat übersetzt).
81 Clement. 5,3,3, secundo, HEFELE-LECLERCQ (n. 21), VI, 2,683.
82 R. GUARNIERI, Frères du Libre Esprit, col. 1244.



330 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

Gefangene der Dinge und somit auf deren Ebene reduziert, sie ist und

bleibt vielmehr frei. Sie ist sogar «so wesenhaft, daß ihr Wirken sie nicht
behinderte; Werk und Wirken führten sie zu ewiger Seligkeit hin. Die
ward wohl etwas <mittelbar>; aber eine adelige Natur und steter Fleiß und

Tugenden im vorgenannten Sinne sind doch förderlich» (DW III, 491,6-
9). In anderem Gewände sieht Eckhart in Martha die Figur des edlen
Menschen verwirklicht, des vollkommen vollendeten Seins, und er stellt
sie kontrapunktisch den Begarden gegenüber, wenn er betont, daß «Werk
und Wirken zu ewiger Seligkeit» führen83 und das Ausüben der
Tugend nicht nur Sache des unvollkommenen Menschen ist.84

Diese wenige Abschnitte genügen, um zu zeigen: Keineswegs «stimmen

Eckharts Ansichten mit mehreren der Begarden überein85», aber man
müßte seine gesamten Predigten umfassend untersuchen86, um alle Nuancen

zu erfassen, in denen er dieser Gruppe antwortet. Jedoch ist es genau
ein Punkt, durch den er sich von ihren Lehren abgrenzt: die Rolle, die er
der Menschwerdung bei der Vergöttlichung zuweist.

Eckhart nimmt die allegorische Auslegung der Hochzeit zu Kanaa,
die er im Johanneskommentar entwickelt hatte, wieder auf und verdeutlicht

durch alle seine deutschen Predigten hindurch die Natur der zweiten
Vermählung, der Menschwerdung, und der dritten, der Vergöttlichung.

So schreibt er87: «Das allergrößte Heil, das Gott dem Menschen je
zuteil werden ließ, das war, daß er Mensch ward» (Pr. 22, DW I, 377,4-5).
Doch «warum ist Gott Mensch geworden Ich würde sagen: darum,
auf daß Gott in der Seele geboren werde und die Seele in Gott geboren
werde. Darum ist die ganze Schrift geschrieben, darum hat Gott die Welt
und alle Engelsnatur geschaffen: auf daß Gott in der Seele geboren werde
und die Seele in Gott geboren werde» (Pr. 38, DW II, 227,7-228,3).
Wenn er in der Menschwerdung die Bedingung der Vergöttlichung sieht,
nähert sich Eckhart mehr Irenäus88 als Anselm89 und entscheidet sich für

83 Cf. Anra. 81.
84 Sexto.
85 Im Gegensatz zu den Behauptungen Carl Schmidts, Essai sur les mystiques du

XIV siècle, Strasbourg, n. 4; cf. J. THEISEN, Predigt und Gottesdienst, 2;5, der
aufzeigt, welchen Platz die Liturgie im Leben Eckharts einnahm.

86 Dies können wir im Rahmen eines Aufsatzes nicht leisten.
87 Siehe auch Predigt 30.
88 Irenaus' bekannter Satz: «Gott wurde Mensch, damit der Mensch Gott werde»

macht das Motiv der Inkarnation deutlich.
89 In seinem «Cur Deus homo?» führt Anselm aus, daß das Motiv der Inkarnation

kein anderes sei als die Erlösung der Menschheit, die nur durch den bewirkt werden
konnte, der Mensch und Gott ist.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 331

eine Soteriologie, die mit Vollendung der Schöpfung gleichbedeutend ist
und nicht mit Erlösung.

Soweit dies möglich ist, benennt er die Umstände dieser Vergöttlichung,

wiederum im Unterschied zu den Begarden90, wenn er schreibt:
«Diese Geburt geschieht nicht einmal im Jahr noch einmal im Monat
noch einmal am Tage, sondern allzeit, daß heißt oberhalb der Zeit in der
Weite, wo weder Hier noch Nun ist, weder Natur noch Gedanken» (Pr.
37, DW II, 219,4-6). Ein einzigartiges Werk vollzieht sich, wo «Gott
Gleichheit mit dieser Ordnung in der Seele findet Die Seele muß mit
der ganzen Macht in ihr Licht durchbrechen. Aus der Macht und aus dem
Licht entspringt ein Brand, eine Liebe» (Pr. 31, DW II, 120,4-121,1).
Die genaueren Umstände bleiben uns verborgen, deutlich ist aber, daß die
Seele nicht passiv ist. Im Gegenteil, sie wirkt bei diesem Geschenk mit,
das sie empfängt, und erfährt nicht nur die Geburt Gottes in ihr, sondern
auch den Durchbruch.91

So kann Eckhart formulieren: «Darum sagte ich in Paris, daß an dem

gerechten Menschen erfüllt ist, was die Heilige Schrift und die Propheten
(von Christo) je gesagt haben» (Pr. 24, DW I, 421,1-422,1). Durch die
Geburt Gottes in ihm wird dieser gerechte oder edle Mensch ein zweiter
Christus. Sicherlich geht er bis zum Äußersten, wenn er sich einmal mehr
auf die Seite der Ewigkeit und nicht der Zeitlichkeit schlägt92, aber er
bemüht sich, hier eine Figur zu zeichnen, die er jedem Menschen nahelegen
kann.

Diese Figur sieht er etwa in Augustinus verwirklicht, dem er eine
wohlbekannte lateinische Predigt gewidmet hat93 und den er vergleicht
mit «einem goldenen Gefäß, das da ist fest und beständig und die
Kostbarkeit aller Edelsteine an sich trägt» (Pr. 16b, DW I, 263,4-5).

Daß Eckhart in Augustinus den Typus des edlen Menschen sieht,
beruht nicht auf Zufall, sondern es entspricht der entscheidenden Rolle, die
Augustinus in seinem Denken hatte und insbesondere in seinen Straßburger

Predigten, in denen er die Hauptthesen des Bischofs von Hippo über
die Konstitution des Seins neu interpretiert.

90 Diese machten aus der Vergöttlichung einen endgültigen Zustand, cf. Clement.
5,3,3, primo, secundo, quarto, Hefele-Leclercq (n. 21) VI, 2,683.

91 Zum Modus des exilus und reditus, cf. D. Mieth, Die Einheit von vita activa
und vita contemplativa in den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und
bei Johannes Tauler, Regensburg, 1969, 140-180; «Meister Eckhart: Authentische
Erfahrung» 18; 35-41.

92 Wie Tauler sagte, Predigt 15.
93 Sermo de Beati Augustini, Parisius habitus, LW V, Bd. 1/2, 87-99.



332 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

III. Eckhart und Augustinus

Es ist völlig verständlich, daß Eckhart in diesem Teil seines Werkes
Augustinus näher steht als in den Pariser Disputen, denn er nimmt hier die
Methode der Kirchenväter wieder auf: Er kommentiert die Schrift und

gibt der Predigt einen weiten Raum.94 Zudem ist Augustinus der Kirchenvater,

auf den er sich in seinen Predigten am häufigsten beruft.
Aber diese formale Analogie zwischen Augustinus und Eckhart zeugt

von einer tieferen Verwandschaft zwischen beiden Autoren. Sicherlich
war Augustinus unter den Kirchenvätern der im abendländischen
Mittelalter meistgelesene, doch ist Eckhart mit Sicherheit der, der sein Denken

am besten verstanden und seine grundsätzlichen Positionen am meisten

entwickelt hat, sowohl auf dem Gebiet der geistlichen Ontologie als
auch der Anthropologie. Sicherlich wählt Augustinus nicht die Figur des

edlen Menschen, die in dem Kontext, in dem er lebte, wenig aussagekräftig

gewesen wäre; doch wenn er sich in seinen Kommentaren zur
Genesis95 bemüht zu zeigen, wie der Mensch sich verwirklicht, prägt eine

entsprechende ontologische Ausrichtung sein Denken. Denn der eine wie
der andere interessieren sich für die Konstitution des Seins. Die Begriffe
sind zwar unterschiedlich - Augustinus spricht von formatio96, Eckhart
von Einbildung97 -, aber die Wirklichkeit ist analog. Es ist die Verwirklichung

des Seins infolge einer Dialektik der Freiheit98, die sich bei
Augustinus um die Bekehrung dreht und bei Eckhart um die Abgeschiedenheit.

Außerdem entwickeln beide Autoren ihren Gedanken der Konstitution

des Seins im Gegensatz zu Strömungen, die dazu neigen, die
Persönlichkeit zu leugnen: der Manichäismus bei Augustinus, der Freie Geist
bei Eckhart. Jedenfalls «finden sich gerade bei Augustinus die Grundlagen

für die Erkenntnis/Zeugung des Wortes oder die Geburt des Sohnes
in der Seele»99, über die Rolle des Verbum. Aber Eckhart geht auch wei-

94 Im Gegensatz zu den lateinischen Predigten sind Eckharts deutsche Predigten keine
schulmäßigen Übungen nach den Gesetzen der mittelalterlichen Predigt, sondern
Unterweisungen, die den Erwartungen bestimmter Gruppen entsprechen.

95 Von De Genesi contra manichaeos bis zum Buch XI der Civitatis Dei, über die
letzten drei Bücher der Confessiones und De Genesi ad litteram, den unvollendeten
Kommentar.

96 M.A. VANNIER, Creatio, conversio, formatio chez S. Augustin, Fribourg, 1991,
Neuauflage 1997, 148-172.

97 Cf. M.A. VANIER, «S. Augustin et Eckhart. Sur le problème de la création».
Mélanges J. Oroz Reta, Augustinus 39 (1994) 551-561.

98 Beide Autoren betonen die bestimmende Rolle der Freiheit der Wahl, die dem
einzelnen zukommt.

99 M. Vannini, «La justice et la génération du Logos», 150, Zitat übersetzt.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk 333

ter, insofern er dazu neigt, die ontologische Differenz aufzuheben
zwischen dem Menschen und dem Wort, in dem er geboren wird.

Dies zeigt sich deutlich in den Gedanken über das Bild, die in seinen
Predigten zentral sind. Zunächst geht Eckhart anders als Augustinus nicht
von Gen 1,26 aus, um über die Erschaffung des Menschen nach Gottes
Bild nachzudenken. Er stellt keine klare Trennung auf zwischen dem Bild
und Gott. Das Bild ist gewissermaßen jenes ungeschaffene und uner-
schaffbare Etwas in der Seele.100 Er sagt: «Hier ist Gott unvermittelt in
dem Bilde, und das Bild ist unvermittelt in Gott Dies ist ein natürliches

Bild Gottes, das Gott in alle Seelen naturhaft eingedrückt hat. Mehr
vermag ich nun dem Bilde nicht zu geben; gäbe ich ihm aber irgend
etwas mehr, so müßte es Gott selbst sein; dem ist aber nicht so, denn dann
wäre Gott nicht Gott» (Pr. 16b, DW I, 268,7-14). In der Tat bringt Eckhart

Vorbehalte zum Ausdruck und behält einen Abstand zwischen dem
Bild und Gott bei. Aber er betont, daß dieser Abstand bei der Geburt des
Sohnes in der Seele aufgehoben wird, daß wir dann «ein einiger Sohn
sind, den der Vater ewiglich geboren hat aus dem verborgenen Dunkel
ewiger Verborgenheit» (Pr. 22, DW I, 382,3-5). «Da wird die menschliche

Natur Gott, denn er nimmmt die menschliche Natur an, und nicht
einen Menschen. Darum: Willst du derselbe Christus sein und Gott sein, so
entäußere dich dessen, was das ewige Wort nicht annahm» (Pr. 24, DW I,
420,4-7). Eckhart geht bis zum äußersten, aber er betont dadurch die
Wirklichkeit der Vergöttlichung und die entschieden optimistische
Ausrichtung seiner Anthropologie. Seine Sprache mag täuschen, ist sie doch
mehr die der Mystik101 als die der Ontologie. Aber mit seinen Worten und
in der Gefolgschaft von Augustinus ruft er seine Zuhörer dazu auf, jener
edle Mensch zu werden, von dem das Evangelium spricht und den er zum
Angelpunkt seines Straßburger Werks gemacht hat.

Während seines Straßburger Aufenthalts paßte Eckhart die Hauptthesen

seines lateinischen Werks an ein Publikum an, das akademische
Kontroversen kaum gewohnt war. Vom Lesemeister wurde er zum Lebemeister.

Mit der Figur des edlen Menschen steckt er einen Horizont ab: den
des vollendeten Menschen, der allein in Gott lebt. Mit dieser Figur richtet

100 E.H. WEBER, «Petite étincelle et fond de l'âme», in: E. ZUM BRUNN, Voici
maître Eckhart, 105-118.

101 Cf. Y. CONGAR, «Le langage des mystiques», in: La mystique rhénane, Paris,
PUF, 1963, 15-34.



334 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straßburger Werk

Eckhart die Zeichnung seiner Anthropologie ganz auf die Sohnwerdung,
auf die Vergöttlichung aus, welche dem Sein des Menschen seine eigentliche

Konstitution102 verleihen und ihm eine tiefe Freude gewähren.

102 Diese Anthropologie entfaltet sich vollständig im Bereich einer Ontologie, die
im deutschen Werk ausgehend von der Schöpfung im Wort, in bezug auf den Begriff
«Bild» und seine Komposita entwickelt wird.


	Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Strassburger Werk

