Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Strassburger Werk
Autor: Vannier, Marie Anne

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760831

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760831
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARIE ANNE VANNIER

Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts
StraBburger Werk*

Der Mensch verbirgt sich oft hinter seinem Werk. Philosophen sprechen
in der Regel nur wenig von sich selber;! aber selbst in seinen Predigten?
pflegt Eckhart eine solche discretio® im Hinblick auf sein eigenes Leben,
daB man dariiber leicht die einzelnen Stationen aus den Augen verliert.*
Auch trugen bis zu Joseph Kochs Arbeiten in den sechziger Jahren’® die
Studien iiber Eckhart seiner Biographie kaum Rechnung. Inzwischen hat
Kurt Ruh® eine Ubersicht iiber sein Leben und seine Schriften erstellt.
Andererseits leuchten Georg Steer’ und Winfried Trusen® bestimmte Tei-

* Alle Zitate stammen aus den Lateinischen und Deutschen Werken, hrsg. von
J. Quint im Auftrag der deutschen Forschungsgemeinschaft, Stuttgart, 1958ff. Alle Uber-
setzungen stammen von der Autorin M.A. V. : ’

I Ohne die spitere Haltung von Descartes einzunehmen, der sagte: «Ich trete unter
einer Maske auf», bringen zweifellos die antiken und mittelalterlichen Philosophen ihr
Leben kaum zur Sprache.

2 Er macht einige wenige Bemerkungen iiber die Orte, an denen er sich befindet
(z..B. Mariengarten), bezieht sich aber nie auf zeitgenossische Ereignisse und widmet
sich vor allem der Beziehung der Seele zu ‘Gott: U. PLOTZKE, «Meister Eckhart der
Prediger», in: Meister Eckhart der Prediger, hrsg. von U.M. Nix/R. Ochslin, Freiburg,
Herder, 1960, 259-263, hier 260.

3 Er nimmt die Haltung der Wiistenviter wieder auf, wie sie Cassianus beschrieben
hat (Collatio II).

4 carl Schmidt sagt, daB «iiber sein Leben fast nichts bekannt ist» (Essai sur les
mystiques du XIV siecle, Strasbourg, 1836, 53, Zitat iibersetzt). Er kannte nur 55 Pre-
digten von Eckhart.

57, KocH, Kritische Studien zum Leben Meister Eckharts, Archivum Fratrum

Praedicatorum 29 (1959) 5-51; 30 (1960) 5-52, wieder abgedruckt in: Kleine Schriften
I, Rom, 1973; «Zur Einfiihrung», in: Meister Eckhart der Prediger, 1-24, hier 10-12.

6 K. RUH, Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker, Miinchen, Beck, 1985.

7 G. STEER, «Zur Authentizitit der deutschen Predigten Meister Eckharts», in:
H. STIRNIMANN/R. IMBACH (Hgg.), Eckhardus Theutonicus, homo doctus et sanctus,
Fribourg, Universititsverlag, 1992, 127-168. '

8 W. TRUSEN, «Zum Proze8 gegen Meister Eckhart», in: Eckhardus Theutonicus,

7-30, sowie: W. TRUSEN, Der ProzeB gegen Meister Eckhart. Vorgeschichte, Verlauf
und Folgen, Paderborn, Schéningh, 1988.



318 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk

le seines Werkes und der Dokumente aus — die deutschen Predigten und
den Prozel —, um deren genaue Chronologie zu ermitteln.

Nach Carl Schmidt’, Eberhardt Stricker!® und nach den Untersuchun-
gen von Joseph Koch, von Otto Langer'! und besonders von Winfried Tru-
sen'? hellt sich nun Eckharts StraBburger Aufenthalt, der etwa zehn Jahre
(1313 bis 1323/1324) dauerte und wihrend dem er den gréBten Teil sei-
nes deutschen Werkes verfafite, allméhlich auf. Zu dieser Zeit war Eck-
hart als Generalvikar des Ordensgenerals eine maBgebliche Personlich-
keit im Reich, und die Schriften, die er damals verfaf3te, blieben nicht ohne
Echo, wie das Buch Benedictus Deus'? zeigt. Diese Schriften sind recht
leicht abzugrenzen: Sie umfassen neben dem Benedictus Deus einen Teil
der deutschen Predigten!* und den Johanneskommentar. Hier biindelt sich
sein Denken, doch das 14Bt sich kaum im Rahmen eines Aufsatzes dar-
stellen. Deshalb widmen wir uns einer Figur, die fiir diesen Werkaus-
schnitt zentral ist: der des edlen Menschen. An dieser Figur entwickelt Eck-
hart die groBen Linien nicht nur seiner Anthropologie, sondern auch sei-
ner Ontologie: Anhand des edlen Menschen behandelt er die Konstitution
des Seins.

I. Der Strafsburger Aufenthalt: ein Wendepunkt in Eckharts Leben

Eckharts StraBburger Zeit, iiber die noch immer wenig bekannt ist!3, war
ein regelrechter Wendepunkt in seinem Dasein. Zunédchst kdnnte er als
ein Einschub zwischen zwei Hohepunkten seines Lebens erscheinen,
ndamlich seinem dritten Aufenthalt in Paris, der ihm mit der nochmaligen

9 C. SCHMIDT, Meister Eckhart. Ein Beitrag zur Geschichte der Theologie und
Philosophie des Mittelalters, in: Theologische Studien und Kritiken 12 (1839) 663-
774, hier 666.

10 g STRICKER, «Meister Eckhart in StraBburg», Jahrbuch der Elsass-Lothringi-
schen Wissenschaftlichen Gesellschaft zu Straffburg 11 (1938) 4664, hier 49.

1T 0. LANGER, Mystische Erfahrung und spirituelle Theologie. Zu Meister Eck-
harts Auseinandersetzung mit der Frauenfrommigkeit seiner Zeit, Miinchen, Artemis,
1987, 41-46.

12 W. TRUSEN, Der ProzeB gegen Meister Eckhart, 19-61; cf. M.—A. VANNIER,
«Maitre Eckhart & Strasbourg», in: E. ZUM BRUNN, Voici maitre Eckhart, Grenoble,
J. Millon, 1994, 341-353.

13 Das moglicherweise Agnes von Ungarn gewidmet worden war, ibid., 350-353;
W. WACKERNAGEL, Ymagine denudari. Ethique de I’image et métaphysique de I’ab-
straction chez maitre Eckhart, Paris, Vrin, 1991, 25-28; A. DE LIBERA, Introduction
aux Traités et Sermons, Paris, Flammarion, GF, 44-55.

14 K. RuH, Meister Eckhart, 136-167.
I3 A. DE LIBERA (éd.), Sur I’humilité, Paris, Arfuyen, 1988, 55.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk 319

Ernennung zum magister actu regens'® gleichsam die Kronung seiner wis-
senschaftlichen Laufbahn brachte, und der Zeit, in der er aufgrund seiner
intellektuellen GroBe eine entscheidende Rolle beim Kélner studium ge-
nerale spielte, das ihm unterstand.!” So kénnten die zehn Jahre (1313-
1323/1324), die er in StraBburg als Generalvikar des Ordensgenerals mit
der cura monialium'® verbrachte, gewissermaBen als ein Opfer gelten,
das er bringen mufte, um den oberdeutschen Klostern beizustehen, die
vom Sturmwind des «Freien Geistes»!? ergriffen waren. Aber in keinem
Augenblick bedauert Eckhart seine Lage. Zwar spricht er nur wenig von
seinem Leben, doch erwihnt er wiederholte Male seinen Wunsch zu pre-
digen und die Qualitiit des Publikums, das er am Rhein antraf.??

Die StraBburger Zeit war fiir Eckhart sicherlich alles andere als ein
Exil, gab sie ihm doch die Mdoglichkeit, sein personliches Denken zu
entwickeln. Wire er ldnger in Paris geblieben oder direkt nach Koln ge-
gangen — er wire ein herausragender Lehrmeister gewesen, der die Kon-
troversen der Zeit brillant beantwortet hitte; doch er hitte vielleicht nie
sein deutsches Werk geschrieben, durch das er der Nachwelt erhalten
blieb. Denn die StraBburger Jahre sind geradezu der Schmelztiegel, aus
dem dieses Werk erwichst?! und das dann seine Fortsetzung in Kéln fin-

16 A De LIBERA, La mystique rhénane, Paris, Neuauflage, Seuil, 1994, 231.

17 1. STURLESE, «Les eckhartiens de Cologne», in: E. ZUM BRUNN, Voici maitre
Eckhart, 355. Vielleicht war er nicht der Nachfolger des Leiters Nikolaus von StraB-
burg.

18 Dieses Amt geht auf die Jahre um 1259 zuriick, cf. H. GRUNDMANN, Religiose
Bewegungen im Mittelalter, Berlin, 1935, 284-303; K. RUH, op. cit., 109.

19 Eckhart wird in einer kritischen Zeit nach StraBburg geschickt: Die Beginen und
Begarden wurden eben auf dem Konzil von Vienne von Papst Klemens V. verurteilt durch
die Bulle Ad nostrum (Clement. 3,11,1: Quum de quibusdam mulieribus 5,3,3,
abgedruckt e.g. bei C.J. HEFELE, trad. H. LECLERCQ, Histoire des Conciles d’aprés les
documents originaux VI, 2, Paris, 1915, 680-684). Wirksam wird diese Verurteilung
freilich erst am 25. Oktober 1317. Eine Verurteilung ergeht auch am 13. August 1317
vom StraBburger Bischof Johannes von Ziirich. Cf. J.L. DE MOSHEIM, De beghardis et
beguinabus commentarius, ed. Martini, Leipzig, 1790, 113sq., wiederabgedruckt in
A. PATCHOVSKY, StraBburger Beginenverfolgungen im 14. Jahrhundert, in: Deutsches
Archiv fiir Erforschung des Mittelalters 30 (1974) 56-198; 1318 und 1319 gibt es
weitere Verfolgungen (F.J. SCHWEITZER, Der Freiheitsbegriff der deutschen Mystik,
Frankfurt/M., Peter Lang, 1981, 103-129).

20 Njicht ohne einen Anflug von Humor sagt er: «Wenn ich in Paris predige, sagte
ich wohl mit Recht, daf alle in Paris mit allen ihren Kiinsten nicht verstehen konnten,
was Gott in der niedrigsten Kreatur ist, nicht einmal in einer Fliege», Pr. 51, 169,29-
32, Pfeiffer II, 10,1-6.

21 Es ist noch nicht bekannt, welche Predigten in StraBburg bzw. in Kéln gehalten
wurden, cf. G. STEER, «Predigten und Predigtsammlungen Meister Eckharts in Hand-
schriften des 14. Jahrhunderts», Deutsche Handschriften 1100-1400, hrsg. von V. HO-
NEMANN/N.F. PALMER, Tiibingen, Niemeyer, 1988, 399-407. Nach J. Quint (Deutsche



320 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Strafburger Werk

det. Ein deutlicher Unterschied ist erkennbar zwischen dem Unterricht,
den er in Paris erteilte, und seiner Stralburger Predigttitigkeit, die im
wesentlichen auf seiner Erfahrung beruht und die Erfahrung seiner Zuho-
rer beriicksichtigt.?

Von dieser Erfahrung spricht er zwar wenig; auch beschrinkt sie sich
nicht auf seinen StraBburger Aufenthalt, sie geschah vielmehr Tag fiir
Tag. Sie ist bereits in seiner Erfurter Zeit recht weit entwickelt: Die Re-
den der Unterweisung zeugen davon. Aber in StraBburg vertieft sie sich
und richtet sich auf die Negativitdat aus, wie Predigt 71 zeigt. Das ist
vielleicht die Predigt, in der er — in verhiillten Worten — am meisten von
seiner Erfahrung spricht. Denn zur Vision des Paulus auf dem Weg nach
Damaskus erklart Eckhart: «Als er (Paulus) nichts sah, da sah er Gott.
Das Licht, das Gott ist, das flieBt aus und verfinstert alles Licht. In jenem
Licht, in dem Paulus da sah, in dem sah er Gott, sonst nichts» (DW III,
227,6-8). Eckharts Formulierung erstaunt: «Als er nichts sah, da sah er
Gott», aber er mochte ausdriicken, da3 die Gotteserfahrung jede Wahr-
nehmung iibersteigt, dal sie zur Ordnung der apophasis gehort. Allge-
meiner noch: «Wenn man diese Feuerworte hort, die mit der relativen Zu-
riickhaltung der ersten Werke brechen, dann dringt sich die Evidenz auf,
daB er zu einem bestimmten Augenblick auf den weglosen Weg einer
tieferen Begegnung mit Gott hingezogen wurde.»?

Die rheinisch-flaimische Mystik, die er vertiefen muBte, um sich mit
den Anhingern des «Freien Geistes» auseinanderzusetzen?* und um zu
den Ordensfrauen auf einer ihnen bekannten Grundlage sprechen zu kon-
nen®, spielte in seiner Erfahrung eine entscheidende Rolle. Vielleicht hatte
Eckhart bereits in seinem Noviziat?® die Schriften Mechtilds von Mag-
deburg und wihrend seines Pariser Aufenthalts auf jeden Fall die von

Werke I, 372) wurden die Predigten 12-15 und 22 in Koéln gehalten. Siehe auch
K. RUH, op. cit., p.136.

2 p, MIETH, «Meister Eckhart: Authentische Erfahrung als Einheit von Denken,
Sein und Leben», in: Das Einig Ein, Fribourg, Universititsverlag, , 1980, 16; 19; 21;
23 (Dokimion 6); W. TRUSEN, Der ProzeB gegen Meister Eckhart, 42.

23 E. Zum BRUNN, «Un homme qui péitit Dieu», in: DIES., Voici maitre Eckhart,
hier 279 (Zitat ilibersetzt).

24 Es ist nicht bekannt, warum Eckhart nach StraBburg geschickt wurde, aber aus
dem Zusammenhang ergibt sich, daB er den Auftrag hatte, die von der Bewegung des
«Freien Geistes» ausgehende geistliche Gefahr einzudimmen.

25 Cf. Meister Eckhart and the beguine mystics, ed. by B. MCGINN, New York,
1994, ‘
26 Bardo WEISs stellt diese Hypothese als duBerst wahrscheinlich dar in seinem

Aufsatz «Mechthild von Magdeburg und der frithe Meister Eckhart», in: Theologie und
Philosophie 70 (1995) 1-40, hier 4-9.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straburger Werk 321

Marguerite Porete?’ gelesen, doch in StraBburg eignet er sich in gewisser
Weise die Erkenntnisse der rheinisch-flimischen Mystik neu an und fiihrt
sie spekulativ weiter. Ja er macht sie sich sogar zunutze, um den Begar-
den zu antworten. So nimmt er das zentrale Thema dieser Mystik — die
Sohnwerdung — wieder auf, um zu erkldren, daB die Vergottlichung nicht
in pantheistischer Art als Verschmelzung mit Gott zu verstehen ist?3, son-
dern daB sie im Gegenteil die Geburt Gottes in der Seele voraussetzt.?’
Dieses Thema entwickelt nun jenes des Johannesprologs weiter, des-
sen Lektiire ein entscheidender Punkt in Eckharts Werdegang war.’® Es
ist also kein Zufall, wenn Eckhart sein lateinisches Werk dadurch fort-
fiihrt, daB er in StraBburg parallel zu seinem deutschen Werk einen
Kommentar nicht nur des Prologs, sondern sogar des ganzen Johannes-
evangeliums verfaBt. Diese beiden Seiten entsprechen sich und erginzen
sich wechselseitig in dem Ziel, eine geistliche Ontologie und eine solide
Anthropologie auszuarbeiten. Der Johanneskommentar schafft dazu die
Grundlagen. Hier untersucht Eckhart die Fragen nach allen Regeln der
Kunst und nimmt sie in einer breiteren, umfassenderen Perspektive im
deutschen Werk wieder auf. Um die Geburt Gottes in der Seele besser
verstiandlich zu machen, untersucht er denjenigen, in dem sich diese Ein-
wohnung vollzieht. So schlédgt er etwa im Johanneskommentar eine De-
finition des Wortes «Mensch» ausgehend von seiner Etymologie vor und
hebt dabei auf dessen Bezug zu humus und humilitas ab.?! Er schreibt:
«Die Demut ist ja «die Himmelsleiter, auf der Gott herabsteigt> oder zum
Menschen kommt und der Mensch zu ithm.» In der Predigt «Vom edlen
Menschen» geht er nun von dieser Definition aus um zu erkldren, daf der
vollendete Mensch kein anderer ist als eben der demiitige oder der edle
Mensch, derjenige, der «sein ganzes Sein, Leben und seine Seligkeit blo
nur von Gott, bei Gott und in Gott (nimmt und schépft)» (DW V, 117,19-
20), der Sohn im Sohne ist. Hier skizziert er eines der groBen Themen

27 Eckhart, der im Kloster Saint-Jacques unter Wilhem von Paris weilte, welcher
Marguerite Porete verurteilt hatte, kannte selbstverstindlich ihren Proze8 und ihre
Schriften. Alle Kommentatoren sind sich iiber diesen Punkt einig. Nun war aber der
EinfluB Marguerite Poretes auf die StraBburger Beginenkloster bedeutend, cf. J. Orci-
bal, Le Miroir des simples dmes et la secte du Libre Esprit, in: Revue de !'histoire des
religions 176 (1969) 35-60, hier 40.

28 A. JUNDT, Histoire du panthéisme populaire au Moyen Age, Paris, 1875.
29 W. TRUSEN, Der ProzeB gegen Meister Eckhart, 42.

g, BRETON, L’itinéraire spirituel de maitre Eckhart, in: Revue de !I’Institut Ca-
tholique 28 (1988) 65-81, hier 73.

31 Homo ab humo dicitur et ab humo humilitas. Debet ergo humilis esse qui ad
Deum vult venire. Humilitas enim est «scala caelestis qua Deus descendit> sive venit
ad hominem et homo ad Deum (...). Secundo: homo ab intellectu et ratione homo est.
In: Expositio Sancti Evangelii secundum Johannem, LW III, n. 318, 265,4-12.



322 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk

seiner StraBburger Lehre. Mit dieser Figur des edlen Menschen antwortet
er in impliziter Weise auf die Anhidnger des Freien Geistes und deren
«Unterscheidung zwischen incipientes, proficientes und perfecti. Die let-
zeren hatten den Gipfel erreicht, sie waren vergottlicht, daher konnten
und muBten sie Gegenstand eines Verehrungskultes sein»*2, Im Unter-
schied zu diesen Vollkommenen, die sich in gewissem Sinne vergéttlicht
hatten, wartet der edle Mensch darauf, die Sohnwerdung, die sein wahrer
Trost ist, aus Gnade* zu empfangen.

Eckhart vereinfacht jedoch wihrend seines StraBburger Aufenthaltes
die Probleme keineswegs. Er 1dBt die ontologische Dimension nicht auBler
acht, sondern gibt ihr im Johanneskommentar ihr ganzes Gewicht und
kleidet sie in seinen deutschen Predigten in augustinische Worte. Er legt
also eine geistliche Ontologie vor. Anders als Augustinus griindet er die-
se Ontologie allerdings nicht mehr auf die Bekehrung, sondern auf die
Abgeschiedenheit. Die Abgeschiedenheit wirkt aber fiir ihn ebenso wie
die Bekehrung bei Augustinus: Sie bringt den Menschen vom minus esse
zum magis esse. Um den Sinn der Abgeschiedenheit moglichst deutlich
herauszuarbeiten, richtet er seine ganzen Straburger Predigten auf die
Figur des vollig abgeschiedenen Menschen: den edlen — oder demiitigen —
Menschen, der seinen Trost allein aus Gott gewinnt, wie er in der Predigt
53 erklirt, in der er sein Predigtprogramm aufstellt.?*

II. Der «edle Mensch» im Zentrum von Eckharts Straf3burger Predigten

Wenn Eckhart nun also den edlen Menschen zum Angelpunkt seiner
Stralburger Predigten macht, nimmt er den Gedanken der Konstitution
des Seins wieder auf, der das lateinische Werk prigt®, und entwickelt ihn
in eine seelsorgerische Richtung. Er interpretiert das patristische Thema
des assumptus homo um, des angenommenen Menschen, «des Sohnes —
d. h. des Menschen, der fortan in der unendlichen Seligkeit des Geistes

32 R. GUARNIERI, Fréres du Libre Esprit, Dictionnaire de spiritualité V, col.1244,
33 Die Anhinger des Freien Geistes lehnten die Rolle der Gnade ab.

3 Dort erklirt er: «Wenn ich predige, so pflege ich zu sprechen von Abgeschie-
denheit und daB der Mensch ledig werden soll seiner selbst und aller Dinge. Zum zwei-
ten, daB man wieder eingebildet werden soll in das einfaltige Gut, das Gott ist. Zum
dritten, daB man des groBen Adels gedenken soll, den Gott in die Seele gelegt hat, auf
daB der Mensch damit auf wunderbare Weise zu Gott komme. Zum vierten von der Lau-
terkeit gottlicher Natur — welcher Glanz in gottlicher Natur sei, das ist unaussprechlich.
Gott ist ein Wort, ein unausgesprochenes Wort», DW II, 528,5-529, 2.

35 A.M. HaAS, Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm, in: Freiburger Zeit-
schrift fiir Philosophie und Theologie 29 (1982) 189-209, hier 199.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk 323

lebt.»* Aber indem er diese Figur des edlen Menschen gebraucht, um
den Sohn zu bezeichnen, ruft er auch jedermann auf, Sohn im Sohne zu
werden, im Gegensatz zur Theorie des Freien Geistes, der die Vergottli-
chung auf einige Auserwihlte beschrinkte.?’

1. Die Predigt «Vom edlen Menschen»

Das Thema der Sohnwerdung ist ein Angelpunkt in seinem Johannes-
kommentar und der Kern jenes wesentlichen Bestandteils des Benedictus
Deus, der Predigt «Vom edlen Menschen». Um seine Bedeutung beson-
ders zu unterstreichen, sagt Eckhart in der Predigt 6: «Wer die Lehre von
der Gerechtigkeit und vom Gerechten versteht, der versteht alles, was ich
sage» (DW I, 105,2-3). Mit anderen Worten: Wer den Sinn der Figur des
edlen Menschen versteht (den er auch in der Predigt 15 behandelt, die er
jedoch in Koln gehalten hat*®) oder auch des demiitigen Menschen, des
gerechten Menschen — diese unterschiedlichen Bezeichnungen verwendet
er fir dieselbe Wirklichkeit —, begreift die Argumentationsspitze seiner
Lehre, ja die Quintessenz seiner Predigten.

Es ist umstritten, ob die Predigt «<Vom edlen Menschen» in Konigs-
felden?®, Toss* oder StraBburg gehalten wurde, doch «das Thema des ed-
len Menschen war in den hiretischen Kreisen des Rheintals weit ver-
breitet, besonders in StraBburg.»*! Eckhart nimmt es auf und antwortet so
den Anhidngern des Freien Geistes in einer zentralen Frage: in der Frage
der Vergottlichung.*? Der edle Mensch ist freilich nicht der zur Vollkom-
menheit gelangte Mensch, sondern jener, der vollig in Gott lebt. Deshalb
ist es kein Zufall, wenn Eckhart Lk 19,12 zu Beginn seiner Predigt fol-
gendermalBen auslegt: «Unser Herr lehrte uns in diesen Worten, wie edel
der Mensch geschaffen ist in seiner Natur und wie gottlich das ist, wozu
er von Gnaden zu gelangen vermag, und iiberdies, wie der Mensch dahin
kommen soll» (DW V, 109,2-5). Damit setzt er sich ein dreifaches Ziel:
die Erinnerung an den Adel jedes Menschen®, die Rolle der Gnade bei

36 M. VANNINI, «La justice et la génération du Logos dans le Commentaire eck-
hartien a I’Evangile selon S. Jean», in: E. ZUM BRUNN, Voici maitre Eckhart, 143.

37 R. GUARNIERI, Fréres du Libre Esprit, col.1253 (Anm. 32).

3By FISCHER, «Grundgedanken der deutschen Predigten», in: Meister Eckhart der
Prediger, 25-72, hier 70.

39 A, DE LIBERA (Ed.), Introduction aux Traités et Sermons, Paris, 1993.
40 K. RUH, Meister Eckhart, 115sq.; «Zur Interpretation der Predigt», 128-135.
41 A. DE LIBERA (éd.), Introduction, 60.

42 A.M. HaAs, Meister Eckhart im Spiegel der marxistischen Ideologie, in: Wir-
kendes Wort 22 (1972) 123-133, hier 128, n. 28;130.

43 Und nicht nur der Vollkommenen, wie die Anhidnger in der Lehre des Freien
Geistes lehrten.



324 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk

seiner Vergottlichung* und die Mittel, die in Hinsicht auf diese Ver-
gottlichung eingesetzt werden. Auf dieses Weise zeigt er, dal der Mensch
sich nicht selbst vergottlicht, sondern dal er vielmehr die Sohnwerdung
allmahlich empféngt.

Gleichsam um seine Worte zu rechtfertigen, folgt Eckhart der patri-
stischen Tradition und kniipft an die Stufen des Aufstiegs nach Augusti-
nus*S sowie an die Theorie des Bildes von Origenes* an. Wenn Eckhart
jene sechs Stufen des Aufstiegs unterscheidet, stellt er sich gegen die drei
Stufen, wie sie die Anhinger des Freien Geistes formulieren*’; vor allem
liefert er eine andere Deutung des letzten Stadiums, das weniger ein Er-
reichen der Vollkommenheit ist als vielmehr ein In-Gott-Werden: «Die
sechste Stufe ist es, wenn der Mensch entbildet ist und iiberbildet von
Gottes Ewigkeit und gelangt ist zu ginzlich vollkommenem Vergessen
verginglichen und zeitlichen Lebens und gezogen und hiniiberverwandelt
ist in ein gottliches Bild, wenn er Gottes Kind geworden ist. Dariiber hin-
aus noch hoher gibt es keine Stufe, und dort ist ewige Ruhe und Seligkeit,
denn das Endziel des inneren Menschen und des neuen Menschen ist:
ewiges Leben.»*® Hier findet man das Wesentliche von Eckharts Denken
iiber einen Punkt seiner Ontologie, ndamlich die Konstitution des Seins
des Menschen?, seine Einbildung, die zuvor eine Entbildung voraussetzt
und durch eine Uberbildung in Gott geschieht. Mit diesem Begriff der
Uberbildung wechselt Eckhart jedoch auf das andere Ufer, die Ewig-
keit’?, die den Horizont dieses Lebens iiberschreitet und die Sohnwer-
dung verwirklicht.”!

44 Wiederum: Im Gegensatz zur Bewegung vom Freien Geist, Clement. 5,3,3 primo
Hefele-Leclercq, (n. 21) VI, 2,683.

43 De quantitate animae XXXIII, 70-76; De vera religione XXVI.

46 Homiliae in Gen. VII, 5; X, 2; XI, 3; XII, 5; XIII, 3; Homiliae in Num. XII. Cf.
H. CROUZEL, Théologie de I’image chez Origéne, Paris, Aubier, éd. Montaigne, 1956.

47 R. GUARNIERI, Fréres du Libre Esprit, col.1244 (Anm.32).

48 «Der sehste grit ist, s6 der mensche ist entbildet und iiberbildet von gotes éwicheit
und komen ist in ganze volkomen vergezzenlicheit zergancliches und zitliches lebens und
gezogen ist und ibergewandelt in ein gotlich bilde, gotes kint worden ist. Viirzbaz
noch hoeher enist ebkein grit, und da ist éwigiu ruowe und saelicheit, wan daz znde
des innern menschen und des niuwen menschen ist éwic leben» (DW V, 112, 19-24).

49 Cf. M.A. VANNIER, «Déconstruction de I’individualité ou assomption de la per-
sonne chez Eckhart?», in: Miscellunea mediaevalia 23/2, Berlin, De Gruyter, 1996,
622-641.

50 G. STACHEL, Vom edlen Menschen, in: Zeitschrift fiir katholische Theologie
117 (1995) 167-191, hier 178.

51 H. PIESCH, «Der Aufstieg des Menschen zu Gott nach der Predigt <Vom edlen
Menschen>», in: Meister Eckhart der Prediger, 167-199, hier 180sq (Anm. 5).



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk 325

SchlieBlich kehrt er zum Thema der Gott-Ebenbildlichkeit zuriick,
die dem Menschen seinen Adel verleiht.’? Aber er bezieht sich weniger
auf die Schopfung des Menschen nach Gottes Bild als vielmehr auf das
Bild als solches, in die Seele «eingedriickt und eingesidt» (DW V, 113,1-
2), das zur Geltung zu bringen ist. In diesem Sinne ruft er wie Origenes
dazu auf, den Quell lebendigen Wassers freizulegen, der in uns ist, ge-
nauer: «Sei Eins, auf daBl du Gott finden konntest!» (DW V, 115,8-9); es
gilt, sich fiir die Morgenerkenntnis zu entscheiden: «Auf diese Weise
schaut man die Kreaturen (...) in dem Einen, das Gott selbst ist» (DW V,
116,15-17). So «nimmt und schopft der edle Mensch sein ganzes Sein,
Leben und seine Seligkeit bloB nur von Gott, bei Gott und in Gott, nicht
vom Gott-Erkennen, -Schauen oder -Lieben oder dergleichen» (DW V,
117,19-21). Eckhart rdumt die Vermittlungen beiseite, um hervorzuhe-
ben, daB am Ende dieser Dialektik der edle Mensch aus dieser Einheit
lebt und sich selbst geeint sieht: «eingebildet und iiberbildet in der gottli-
chen einformicheit» (DW II, 278,6).

An dem Nachdruck, den Eckhart auf die Einheit>? legt, bemerkt man
den EinfluB von Dionysius*, aber Eckhart will damit vor allem betonen,
daB die Vergoéttlichung ein stindig neues Zusammenspiel® zwischen dem
Wirken Gottes und dem des Menschen erfordert.’® Mit der Figur des ed-
len Menschen mochte er vor allem den Typus des Menschen herausarbei-
ten, der allein in Gott lebt. Das ist ein Horizont, den er im Johannes-
kommentar®’ entwirft und erléutert.

2. Der Johanneskommentar

In der Tat kreist «dieser lange Kommentar des Johannestextes (den er
wohl in Paris begonnen®® und in StraBburg fertiggestellt hat) im wesentli-
chen um einen Begriff: um die Zeugung des Logos bzw. der Gerechtig-
keit in der Seele. So entwirft der Autor die Figur des edlen Menschen,

52 1bid., 170-172.

33 Eckhart scheint fasziniert von der Einheit, aber diese entzieht sich stindig, cf.
A .M. MAAS, Meister Eckhart Aufschub von Einheit als Raum zum Leben, in: Conci-
lium (Mainz) 31 (1995) 133-138.

54y, PIESCH, Der Aufstieg, 195.

35 Anders als die Anhidnger des Freien Geistes interpretiert Eckhart die Vollkom-
menheit nicht als einen Zustand, sondern als ein Werden.

36 Im Gegensatz zu den Begarden, fiir die «der Vollkommene in diesem Leben zur
selben Seligkeit gelangt wie im anderen» (Clement. 5,3,3 quarto, Hefele-Leclercq (n.
21) VI, 2, 683).

3T LW 111, 591sq., 677. H. PIESCH, Der Aufstieg, 194.

38 Leider haben wir keine genaueren Anhaltspunkte fiir die Datierung dieses Kom-
mentars, der Teil des Opus Tripartitum ist.



326 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk

des Sohnes, d. h. des Menschen, der nicht mehr entfremdet ist und fortan
aus der unendlichen Seligkeit des Geistes lebt.»*® Dieser «géttliche und
gottférmige Mensch (...) liebt nichts (...) auBer dem Willen Gottes und
der Ehre Gottes» (LW III, 333, n. 390). Genauer noch: «Der Gerechte,
sofern er gerecht ist, tut als solcher nichts aus sich selbst, sondern alles,
was er als Gerechter tut, tut er aus der Gerechtigkeit, durch die Gerech-
tigkeit und es ist ein Werk der Gerechtigkeit» (LW III, 387, n. 453).
Eckhart folgt Albertus Magnus, wenn er in gewisser Weise den Vergleich
mit diaphane wihlt, um den gerechten Mensch, den edlen Menschen zu
charakterisieren, den, der ganz vom Leben Gottes durchdrungen ist.%0
Dies ist der Typus des abgeschiedenen Menschen®, dessen, der gleich-
sam seiner selbst entleert ist, um Gott Raum zu lassen. Fiir ihn ist Gott
fortan «nicht ein Sein, sondern das Sein selbst: Gott wird sein Sein, Gott
in ihm, er in Gott. Er verschwindet als Seiendes, als Gegenstand, und wird
Geist. Aber Geist bedeutet Intellekt, die Fiille der Vernunft, die auch Fiille
des Willens und der Liebe ist. Deshalb spricht man vom Logos und vom
Bild des Sohnes, Christus/Logos: dem Wort, das wir sprechen und das
wir sind.»%2 Er ist v6llig Sprecher Gottes («Der Gerechte ist das Wort der
Gerechtigkeit, durch das die Gerechtigkeit sich ausspricht und kundgibt»,
sagt Eckhart im Kommentar zum Johannesprolog, LW III, 13, n. 15). Er
ist Prediger®® und bleibt unterschieden von dem, den er verkiindet®, lebt
aber aus der Seligkeit, die ihm die Einwohnung des Sohnes in ihm ver-
leiht.5* Obwohl Eckhart den edlen Menschen nicht ausdriicklich zum
Thema seines Johanneskommentars macht, wird er doch zum Schliissel
fiir die Lektiire, denn der edle Mensch steht als Ausdruck fiir den, der die
Sohnwerdung kennt.

59 M. VANNINI, «La justice et la génération du Logos», 143 (Zitat iibersetzt).

60 «Homo divinus et deiformis ipse ut sic nihil amat, nihil sibi sapit, sed nec novit
quidquam, sive in gratia sive in gloria, nisi sit voluntas dei et amor dei. Propter quod
necesse est, ut non minus gaudeat de bono in altero, nec minus in dono minori nec plus
in dono majori, ut supra ostensum est figurative in manna caelesti» (Johan-
neskommentar, LW III, 333, n. 390), oder auch: «Homo divinus seu deiformis solam
dei justitiam amat. Unde quia justum est Paulum plus habere in gloria qui plus habuit
in gratia, homo divinus plus amat gloriam dei in Paulo quam in se ipso; amando autem
sibimet proprium fit, ut dictum est» (LW III, 336, n. 394).

61 M. VANNINI, «La justice et la génération du Logos», 147.
62 Ibid., 154 (Zitat iibersetzt).

63 Cf. W. HAUG, «Das Wort und die Sprache bei Meister Eckhart», in:
W. HAUG/T.R. JACKSON/J. JANOTA (Hgg.), Zur deutschen Literatur und Sprache des
XIV. Jahrhunderts, Dubliner Colloquium, Heidelberg, C. Winter, 1983, 25-44.

64 Eckhart geht nicht bis zum Pantheismus, M. VANNINI, «La justice et la généra-
tion du Logos» (n. 38), 154-155. Cf. LW III, 14, n. 16.

65 A.M. HAAS, Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm, 199.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk 327

Aber «die erste Frucht der Menschwerdung Christi, des Sohnes Got-
tes, besteht darin, daB der Mensch durch die Gnade der Kindschaft das
sei, was jener von Natur ist» (LW III, 90, n. 106). So vollzieht sich, was
Eckhart im Kommentar zum Geschehen in Kanaa «die dritte Hochzeit»
nennt®: jene Gottes mit der Seele®’, die nur durch die Vermittlung des
Gottessohnes geschieht. Dann freut sich der Mensch «stets und in glei-
cher Weise in allem und iiber alles» (LW III, 242, n. 291).

Er gewinnt seinen wahren Trost, denn: «Was kann also dem be-
schwerlich oder bitter sein, dessen Sein Gott ist? (...) Es ist zu beachten,
wie selig solche Menschen auch in dieser Welt sind. Denn alles geht im-
mer nach ithrem Willen, immer freuen sie sich, weil sie sich in allem in
gleichem MaBe freuen» (LW III, 194sq., n. 232-233). So nimmt Eckhart
im Johanneskommentar® das Thema des géttlichen Trostes voraus, das
den Gegenstand des ersten Teils des Benedictus Deus bilden wird. Er hebt
auch die zentrale Rolle der Abgeschiedenheit hervor. Dadurch mdochte er
zeigen, daf} der, der sein Leben aus Gott schopft, von ihm jeden Trost er-
hilt und sich dadurch befriedet, geeint sieht.5’

3. Die deutschen Predigten

Der Aufruf zu dieser Einheit zieht sich auch durch seine Straburger Pre-
digten”, etwa wenn er betont: «Der gerechte Mensch ist eins mit Gott»
(Pr. 10, DW I, 174,3). Im Riickgriff auf die Einsicht des Johanneskom-
mentars’! erklirt er: «Das ist ein gerechter Mensch, der in die Gerechtig-
keit eingebildet und iiberbildet ist. Der Gerechte lebt in Gott und Gott in
ihm, denn Gott wird geboren in dem Gerechten und der Gerechte in Gott;
denn durch eine jegliche Tugend des Gerechten wird Gott geboren und
wird erfreut durch eine jegliche Tugend des Gerechten. Und nicht nur
durch eine jegliche Tugend, sondern auch durch jegliches Werk des Ge-
rechten, wie gering es auch sein mag (...). Wer in der Gerechtigkeit ist,
ist in Gott und ist Gott» (Pr. 39, DW II, 252,2-253, 1; 257,5-6).

In diesem Abschnitt geht Eckhart freilich noch weiter als im Johan-
neskommentar. Er treibt seine Uberlegungen bis zum #uBersten, wenn er
sagt: «Wer in der Gerechtigkeit ist, ist in Gott und ist Gott.» Zweifellos

66 Im Johanneskommentar, n. 286-292, legt er dar, daB die Hochzeit zu Kanaa auf
eine dreifache Hochzeit verweist: diejenige, die in Kanaa geschiehen ist, die Hochzeit
zwischen Gott und unserer Natur und die Gottes mit der Seele.

67 LW 111, 244sq., n. 292.
68 Auch am Beginn des Kapitels 4, n. 370-373.
69 Cf. M.A. VANNIER, «Maitre Eckhart a Strasbourg», 351-352.

0 Dies ist sogar der Leitgedanke seiner Predigten, wie er ihn in der Predigt 53
formuliert, cf. A.M. HAAS, Meister Eckharts geistliches Predigtprogramm, 203.

71 Siehe auch Predigt 41.



328 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk

liegt ein sprachliches Problem in dem AusmaB, das Eckhart in der
Gleichsetzung des Gerechten mit Gott erreicht, doch in einem mehr oder
weniger genau iiberlieferten miindlichen Stil bemiiht er sich so, die Ver-
gottlichung wiederzugeben, und die Figur des edlen Menschen ist der
Ausdruck dafiir, wie die Predigt 52 zeigt.

In diesem Text, der als seine grote Predigt gilt, geht Eckhart von
den Seligpreisungen aus, um darzulegen, daB der edle Mensch — in die-
sem Zusammenhang der arme Mensch — jener ist, «der nichts will und
nichts weill und nichts hat» (DW II, 488,6), der vollig abgeschieden ist
und vollkommen mit Gott geeint. Indem Eckhart dieses Thema des edlen
Menschen aufnimmt, néhert er sich den Begarden an’?, aber er bringt ihre
Thesen ins Wanken durch die Rolle, die er der Abgeschiedenheit zubil-
ligt. Diese hat fiir ihn die Aufgabe des Geldwechslers, sie riickt den Men-
schen von sich selber ab, um ihn die Einung mit Gott erfahren zu lassen;
dies gibt ihm einmal mehr AnlaB, liber die Vergottlichung zu sprechen,
mit gelegentlich extremen Ausdriicken’”, die den Texten der rheinisch-
flamischen Mystiker entstammen.

Durch seine StraBburger Predigten’, die (wie der Johanneskommen-
tar) die Geburt Gottes in der Seele zum Hauptthema haben, verfolgt Eck-
hart diesen Dialog mit den Begarden und Beginen, und einige Predigten
zeigen dies deutlicher. Wir wollen hier drei besonders typische Beispie-
le” anzeigen: die Predigten 5a, 29 und 86. In der Predigt 5a wendet sich
Eckhart gegen die Frommigkeit der Begarden’®, die Gott auf eine ganz be-
stimmte Weise zu erreichen suchten, statt sich von ihm ansprechen zu las-
sen. So schreibt er etwa: «Man findet Leute, denen schmeckt Gott wohl in
einer Weise des Sichversenkens und in der andern nicht (...), aber es ist
vollig verkehrt (...). Sie nehmen die Weise, nicht aber Gott (...). Sie
schieben Gott unter eine Bank, die so viele Weisen haben wollen» (DW I,
81, 11-82,10). Dieser Irrweg bezieht sich allerdings nicht ausschlieBlich

72 E. WERNER, Pauperes Christi, Leipzig, Koehler und Amelang, 1956.

73 «Als ich in meiner ersten Ursache stand, da hatte ich keinen Gott, und war ich
Ursache meiner selbst; da wollte ich nichts und begehrte ich nichts, denn ich war ein
lediges Sein und ein Erkenner meiner Selbst im GenuB der Wahrheit» (DW II, 492, 3-
5).

74 Man miiBte genau feststellen konnen, welche Predigten aus dieser Zeit stammen.
Joachim Theisen (Predigt und Gottesdienst. Liturgische Strukturen in den Predigten
Meister Eckharts, Frankfurt/M., Peter Lang, 1990, 318-322) gibt Hinweise auf eine
Einteilung der Predigten nach ihrem liturgischen Kontext und bringt eine chronologi-
sche Skizze, aber noch keine genaue Datierung.

75 W. TRUSEN, Der Proze8 gegen Meister Eckhart, 48.

76 Cf. R. GUARNIERI, Il movimento del libero spirito. Testi e documenti, Archivio
Italiano per la storia della pieta IV (1965) 353-708.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk 329

auf die Begarden, darin konnte vielmehr eine umfassendere Warnung des
Seelenhirten vor verirrter Frommigkeit ausgesprochen sein.”’

Hingegen stellt Eckhart in der Predigt 29 unmittelbar die Forderung
der Begarden nach absoluter Freiheit in Frage.”® Hier heiit es: «Nun sa-
gen gewisse Leute: (Habe ich Gott und Gottesliebe, so kann ich recht
wohl alles tun, was ich will>. Die verstehen das Wort nicht recht. Solange
du irgend etwas vermagst, das wider Gott und wider seine Gebote ist,
solange hast du die Gottesliebe nicht; du magst die Welt wohl betriigen,
als habest du sie. Der Mensch, der da in Gottes Willen steht und in Got-
tes Liebe, dem ist es lustvoll, alles das zu tun, was Gott lieb ist, und alles
das zu lassen, was wider Gott ist; und ihm ist’s ebenso unmdoglich, irgend
etwas zu unterlassen, was Gott getan haben will, wie irgend etwas zu tun,
was wider Gott ist» (DW II, 79,1-7). In diesem Abschnitt betont Eckhart,
daB die Begarden den blinden, ja zerstorerischen freien Willen mit der
Freiheit verwechseln, die mit Gottes Willen im Einklang steht. Jedoch
gibt er hier keine Definition der Freiheit wie in anderen Predigten.”

In der Predigt 86 geht Eckhart anders vor: Statt die eine oder andere
These der Begarden in Frage zu stellen, unternimmt er hier eine positive
Kritik und verdndert sogar den Schluff des Evangelientextes (Lk 10,38-
42), der Maria und nicht Martha wiirdigt. Wenn Eckhart diese «axiolo-
gische Umkehrung»8® vornimmt, dann nicht im Bemiihen um Originalitit,
sondern als Reaktion auf Gruppen, die im Bannkreis des Freien Geistes
die Werke fiir unniitz erkldrten® und die jene Maria nannten, welche zur
Vollkommenheit gelangt waren, und die anderen Martha.®2 Gegen sie sagt
Eckhart am Ende seiner Predigt nur: «<Nun wollen gewisse Leute es gar so
weit bringen, daBl sie der Werke ledig werden. Ich sage: «Das kann nicht
sein» (DW III, 492,5-6). Er hat es zuvor gezeigt: «Es gibt zweierlei
«Mittel>. Das eine ist jenes, ohne das ich nicht in Gott zu gelangen ver-
mag: das ist Werk und Wirken in der Zeitlichkeit, und das mindert die
ewige Seligkeit nicht (...). Das andere Mittel ist: uns von jenem freizu-
machen» (DW III, 485,8-11). Martha aber hat es vollkommen erfahren:
«Sie stand bei den Dingen, nicht in den Dingen; sie stand abgesondert
und sie standen von ihr gesondert» (DW III, 488,12—13). Im Unterschied
zur Herr-Knecht-Dialektik, von der spater Hegel spricht, ist Martha keine

7T Es konnte sich um den im 5. Jahrhundert verdammten Anthropomorphismus
handeln.

78 Clement. 5,3.3, tertio, HEFELE-LECLERCQ (n. 21) VI, 2,683.
79 E.J. SCHWEITZER, Der Freiheitsbegriff der deutschen Mystik, 26-38.

80 M. DE GANDILLAC, «Deux figures eckhartiennes de Marthe», in: Gengses de la
modernité, Paris, Cerf, 1992, 354-366, hier 354 (Zitat iibersetzt).

81 Clement. 5.3,3, secundo, HEFELE-LECLERCQ (n. 21), VI, 2,683.
82 R. GUARNIERI, Fréres du Libre Esprit, col.1244,



330 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straburger Werk

Gefangene der Dinge und somit auf deren Ebene reduziert, sie ist und
bleibt vielmehr frei. Sie ist sogar «so wesenhaft, dal ihr Wirken sie nicht
behinderte; Werk und Wirken fiihrten sie zu ewiger Seligkeit hin. Die
ward wohl etwas <mittelbar>; aber eine adelige Natur und steter Flei3 und
Tugenden im vorgenannten Sinne sind doch férderlich» (DW III, 491,6—
9). In anderem Gewande sieht Eckhart in Martha die Figur des edlen
Menschen verwirklicht, des vollkommen vollendeten Seins, und er stellt
sie kontrapunktisch den Begarden gegeniiber, wenn er betont, da «Werk
und Wirken (...) zu ewiger Seligkeit» fiilhren®® und das Ausiiben der Tu-
gend nicht nur Sache des unvollkommenen Menschen ist.3

Diese wenige Abschnitte geniigen, um zu zeigen: Keineswegs «stim-
men Eckharts Ansichten mit mehreren der Begarden iiberein®», aber man
miiBte seine gesamten Predigten umfassend untersuchen®®, um alle Nuan-
cen zu erfassen, in denen er dieser Gruppe antwortet. Jedoch ist es genau
ein Punkt, durch den er sich von ihren Lehren abgrenzt: die Rolle, die er
der Menschwerdung bei der Vergottlichung zuweist.

Eckhart nimmt die allegorische Auslegung der Hochzeit zu Kanaa,
die er im Johanneskommentar entwickelt hatte, wieder auf und verdeut-
licht durch alle seine deutschen Predigten hindurch die Natur der zweiten
Vermihlung, der Menschwerdung, und der dritten, der Vergottlichung.

So schreibt er®”: «Das allergroBte Heil, das Gott dem Menschen je
zuteil werden lieB3, das war, daBB er Mensch ward» (Pr. 22, DW 1, 377,4-5).
Doch «warum ist Gott Mensch geworden (...)? Ich wiirde sagen: darum,
auf daB Gott in der Seele geboren werde und die Seele in Gott geboren
werde. Darum ist die ganze Schrift geschrieben, darum hat Gott die Welt
und alle Engelsnatur geschaffen: auf daB Gott in der Seele geboren werde
und die Seele in Gott geboren werde» (Pr. 38, DW II, 227,7-228,3).
Wenn er in der Menschwerdung die Bedingung der Vergottlichung sieht,
nihert sich Eckhart mehr Irendus® als Anselm® und entscheidet sich fiir

83 Cf. Anm. 81.
84 Sexto.

85 Im Gegensatz zu den Behauptungen Carl SCHMIDTS, Essai sur les mystiques du
XIV siécle, Strasbourg, n. 4; cf. J. THEISEN, Predigt und Gottesdienst, 2;5, der auf-
zeigt, welchen Platz die Liturgie im Leben Eckharts einnahm.

86 Dies konnen wir im Rahmen eines Aufsatzes nicht leisten.

87 Siehe auch Predigt 30.

88 Irendus’ bekannter Satz: «Gott wurde Mensch, damit der Mensch Gott werde»
macht das Motiv der Inkarnation deutlich.

89 In seinem «Cur Deus homo?» fiihrt Anselm aus, daB das Motiv der Inkarnation

kein anderes sei als die Erlosung der Menschheit, die nur durch den bewirkt werden
konnte, der Mensch und Gott ist.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straburger Werk 331

eine Soteriologie, die mit Vollendung der Schopfung gleichbedeutend ist
und nicht mit Erlésung.

Soweit dies moglich ist, benennt er die Umstédnde dieser Vergottli-
chung, wiederum im Unterschied zu den Begarden®, wenn er schreibt:
«Diese Geburt geschieht nicht einmal im Jahr noch einmal im Monat
noch einmal am Tage, sondern allzeit, daBB heiflt oberhalb der Zeit in der
Weite, wo weder Hier noch Nun ist, weder Natur noch Gedanken» (Pr.
37, DW 11, 219,4-6). Ein einzigartiges Werk vollzieht sich, wo «Gott
Gleichheit mit dieser Ordnung in der Seele findet (...). Die Seele muf8 mit
der ganzen Macht in ihr Licht durchbrechen. Aus der Macht und aus dem
Licht entspringt ein Brand, eine Liebe» (Pr. 31, DW II, 120,4-121,1).
Die genaueren Umstidnde bleiben uns verborgen, deutlich ist aber, daf} die
Seele nicht passiv ist. Im Gegenteil, sie wirkt bei diesem Geschenk mit,
das sie empfiangt, und erfahrt nicht nur die Geburt Gottes in ihr, sondern
auch den Durchbruch.”!

So kann Eckhart formulieren: «Darum sagte ich in Paris, dal an dem
gerechten Menschen erfiillt ist, was die Heilige Schrift und die Propheten
(von Christo) je gesagt haben» (Pr. 24, DW I, 421,1-422,1). Durch die
Geburt Gottes in ihm wird dieser gerechte oder edle Mensch ein zweiter
Christus. Sicherlich geht er bis zum AuBersten, wenn er sich einmal mehr
auf die Seite der Ewigkeit und nicht der Zeitlichkeit schligt®?, aber er be-
miiht sich, hier eine Figur zu zeichnen, die er jedem Menschen nahelegen
kann.

Diese Figur sieht er etwa in Augustinus verwirklicht, dem er eine
wohlbekannte lateinische Predigt gewidmet hat®® und den er vergleicht
mit «einem goldenen GefdB, das da ist fest und bestidndig und die Kost-
barkeit aller Edelsteine an sich tragt» (Pr. 16b, DW I, 263,4-5).

DaB Eckhart in Augustinus den Typus des edlen Menschen sieht, be-
ruht nicht auf Zufall, sondern es entspricht der entscheidenden Rolle, die
Augustinus in seinem Denken hatte und insbesondere in seinen StraBbur-
ger Predigten, in denen er die Hauptthesen des Bischofs von Hippo iiber
die Konstitution des Seins neu interpretiert.

9 Diese machten aus der Vergottlichung einen endgiiltigen Zustand, cf. Clement.
5,3,3, primo, secundo, quarto, HEFELE-LECLERCQ (n. 21) VI, 2,683.

91 Zum Modus des exitus und reditus, cf. D. MIETH, Die Einheit von vita activa
und vita contemplativa in den deutschen Predigten und Traktaten Meister Eckharts und
bei Johannes Tauler, Regensburg, 1969, 140-180; «Meister Eckhart: Authentische Er-
fahrung» 18; 35-41.

92 Wie Tauler sagte, Predigt 15.

93 Sermo de Beati Augustini, Parisius habitus, LW V, Bd. 1/2, 87-99.



332 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Straburger Werk

I1I. Eckhart und Augustinus

Es ist vollig verstdndlich, dal Eckhart in diesem Teil seines Werkes Au-
gustinus néher steht als in den Pariser Disputen, denn er nimmt hier die
Methode der Kirchenviter wieder auf: Er kommentiert die Schrift und
gibt der Predigt einen weiten Raum.?* Zudem ist Augustinus der Kirchen-
vater, auf den er sich in seinen Predigten am hédufigsten beruft.

Aber diese formale Analogie zwischen Augustinus und Eckhart zeugt
von einer tieferen Verwandschaft zwischen beiden Autoren. Sicherlich
war Augustinus unter den Kirchenvitern der im abendlédndischen Mit-
telalter meistgelesene, doch ist Eckhart mit Sicherheit der, der sein Den-
ken am besten verstanden und seine grundsitzlichen Positionen am mei-
sten entwickelt hat, sowohl auf dem Gebiet der geistlichen Ontologie als
auch der Anthropologie. Sicherlich wihlt Augustinus nicht die Figur des
edlen Menschen, die in dem Kontext, in dem er lebte, wenig aussage-
kréftig gewesen wire; doch wenn er sich in seinen Kommentaren zur Ge-
nesis? bemiiht zu zeigen, wie der Mensch sich verwirklicht, prigt eine
entsprechende ontologische Ausrichtung sein Denken. Denn der eine wie
der andere interessieren sich fiir die Konstitution des Seins. Die Begriffe
sind zwar unterschiedlich — Augustinus spricht von formatio®, Eckhart
von Einbildung®” —, aber die Wirklichkeit ist analog. Es ist die Verwirkli-
chung des Seins infolge einer Dialektik der Freiheit®®, die sich bei Au-
gustinus um die Bekehrung dreht und bei Eckhart um die Abgeschieden-
heit. AuBerdem entwickeln beide Autoren ihren Gedanken der Konstitu-
tion des Seins im Gegensatz zu Stromungen, die dazu neigen, die Per-
sonlichkeit zu leugnen: der Manichédismus bei Augustinus, der Freie Geist
bei Eckhart. Jedenfalls «finden sich gerade bei Augustinus die Grundla-
gen fiir die Erkenntnis/Zeugung des Wortes oder die Geburt des Sohnes
in der Seele»??, iiber die Rolle des Verbum. Aber Eckhart geht auch wei-

%4 Im Gegensatz zu den lateinischen Predigten sind Eckharts deutsche Predigten keine
schulmiBigen Ubungen nach den Gesetzen der mittelalterlichen Predigt, sondern Unter-
weisungen, die den Erwartungen bestimmter Gruppen entsprechen.

95 Von De Genesi contra manichaeos bis zum Buch XI der Civitatis Dei, iiber die
letzten drei Biicher der Confessiones und De Genesi ad litteram, den unvollendeten
Kommentar.

9 M.A. VANNIER, Creatio, conversio, formatio chez S. Augustin, Fribourg, 1991,
Neuauflage 1997, 148-172.

97 Cf. M.A. VANIER, <S. Augustin et Eckhart. Sur le probléme de la création»,
Mélanges J. Oroz Reta, Augustinus 39 (1994) 551-561.

98 Beide Autoren betonen die bestimmende Rolle der Freiheit der Wahl, die dem
einzelnen zukommt.

9 M. VANNINI, «La justice et la génération du Logos», 150, Zitat iibersetzt.



Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk 333

ter, insofern er dazu neigt, die ontologische Differenz aufzuheben zwi-
schen dem Menschen und dem Wort, in dem er geboren wird.

Dies zeigt sich deutlich in den Gedanken iiber das Bild, die in seinen
Predigten zentral sind. Zunéchst geht Eckhart anders als Augustinus nicht
von Gen 1,26 aus, um iiber die Erschaffung des Menschen nach Gottes
Bild nachzudenken. Er stellt keine klare Trennung auf zwischen dem Bild
und Gott. Das Bild ist gewissermaBlen jenes ungeschaffene und uner-
schaffbare Etwas in der Seele.!® Er sagt: «Hier ist Gott unvermittelt in
dem Bilde, und das Bild ist unvermittelt in Gott (...). Dies ist ein natiirli-
ches Bild Gottes, das Gott in alle Seelen naturhaft eingedriickt hat. Mehr
vermag ich nun dem Bilde nicht zu geben; gibe ich ihm aber irgend et-
was mehr, so miilte es Gott selbst sein; dem ist aber nicht so, denn dann
wire Gott nicht Gott» (Pr. 16b, DW I, 268,7-14). In der Tat bringt Eck-
hart Vorbehalte zum Ausdruck und behélt einen Abstand zwischen dem
Bild und Gott bei. Aber er betont, da} dieser Abstand bei der Geburt des
Sohnes in der Seele aufgehoben wird, dall wir dann «ein einiger Sohn
sind, den der Vater ewiglich geboren hat aus dem verborgenen Dunkel
ewiger Verborgenheit» (Pr. 22, DW I, 382,3-5). «Da wird die menschli-
che Natur Gott, denn er nimmmt die menschliche Natur an, und nicht ei-
nen Menschen. Darum: Willst du derselbe Christus sein und Gott sein, so
entduflere dich dessen, was das ewige Wort nicht annahm» (Pr. 24, DW I,
420,4-7). Eckhart geht bis zum #duflersten, aber er betont dadurch die
Wirklichkeit der Vergottlichung und die entschieden optimistische Aus-
richtung seiner Anthropologie. Seine Sprache mag tduschen, ist sie doch
mehr die der Mystik'%! als die der Ontologie. Aber mit seinen Worten und
in der Gefolgschaft von Augustinus ruft er seine Zuhorer dazu auf, jener
edle Mensch zu werden, von dem das Evangelium spricht und den er zum
Angelpunkt seines StraBburger Werks gemacht hat.

Wihrend seines StraBburger Aufenthalts pate Eckhart die Hauptthe-
sen seines lateinischen Werks an ein Publikum an, das akademische Kon-
troversen kaum gewohnt war. Vom Lesemeister wurde er zum Lebemei-
ster. Mit der Figur des edlen Menschen steckt er einen Horizont ab: den
des vollendeten Menschen, der allein in Gott lebt. Mit dieser Figur richtet

100 E H. WEBER, «Petite étincelle et fond de I'ime», in: E. ZUM BRUNN, Voici
maitre Eckhart, 105-118.

101 Cf. Y. CONGAR, «Le langage des mystiques», in: La mystique rhénane, Paris,
PUF, 1963, 15-34.



334 Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts StraBburger Werk

Eckhart die Zeichnung seiner Anthropologie ganz auf die Sohnwerdung,
auf die Vergéttlichung aus, welche dem Sein des Menschen seine eigent-
liche Konstitution'%? verleihen und ihm eine tiefe Freude gewihren.

102 Diese Anthropologie entfaltet sich vollstindig im Bereich einer Ontologie, die
im deutschen Werk ausgehend von der Schopfung im Wort, in bezug auf den Begriff
«Bild» und seine Komposita entwickelt wird.



	Der edle Mensch, eine Figur in Eckharts Strassburger Werk

