
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Deux ennemies irréductibles : la philosophie et la théologie selon
Heidegger

Autor: Schumacher, Bernard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760829

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernard Schumacher

Deux ennemies irréductibles

La philosophie et la théologie selon Heidegger

Kant propose, non sans ironie, une double interprétation de l'ancien
adage «philosophia ancilla theologiae» qui se voit parfois affubler de la
«fière prétention» théologique cantonnant la philosophie au rôle de
servante. Aussi, le philosophe allemand se demande si la théologie tient «le

flambeau devant sa gracieuse Dame» ou, au contraire, elle porte «derrière
[elle] sa traîne»'? A son tour, Heidegger n'échappe pas à la confrontation

du problème occasionné par le rapport entre la philosophie et la
théologie. Ses années de formation sont marquées par les études théologiques

et philosophiques de tradition néo-scolastique. Cette provenance
théologique l'amène petit à petit, comme il le souligne lui-même, sur le

chemin de la pensée2. Influencé par les débats de la crise moderniste, le

protestantisme et sa découverte de la phénoménologie, Heidegger se

distance progressivement du système catholique pour se tourner dès les
années vingt vers la théologie protestante libérale et historique, ainsi que
vers une confrontation intensive avec les pensées d'Aristote, saint Paul,
Luther, Kierkegaard et Husserl3. Ainsi, ce premier tournant l'éloigné de

1

Kant, E., Le Conflit des Facultés, dans: Oeuvres philosophiques, Paris, Gallimard
(Pléiade), 1980ss., 3 tomes, t. III, 826.

2 Voir Heidegger, Martin, Acheminement vers la parole, trad, de l'allemand par
J. Beaufret, W. Brockmeier et Fr. Fédier, Paris, Gallimard, 1976, 95.

3
Heidegger voit dans le système du catholicisme un système philosophique aristo-

télicien-scolastique enfermé dans un Schulthomismus sclérosé et vide de sens, dont
E. Gilson a pu dire, non sans ironie, en répondant à la critique que lui fît Mandonnet
(Bulletin thomiste [1924] 132-136) quant à l'ordre suivi dans l'exposition de la
philosophie de Thomas d'Aquin dans son ouvrage Thomisme que «la philosophie de saint
Thomas m'intéresse quand je lis Thomas, elle m'ennuie quand je lis les manuels
thomistes. Certains sont très bien faits, mais je les trouve ennuyeux» (L'esprit de la
philosophie médiéval, Paris, Vrin, J1989, 433-434). Voir au sujet de l'évolution de Heidegger

concernant sa relation avec la foi de sa jeunesse: Buren, John von. The Young
Heidegger. Rumor of the Hidden King, Bloomington and Indianapolis, Indiana
University Press, 1994; Kisiel, Theodor, The Genesis of Heidegger's Being and Time,
Berkeley, Los Angeles, London, University of California Press, 1993; Ott, Hugo, Mar-



280 Deux ennemies irréductibles

l'idéal scolastique de la relation entre la philosophie et la théologie,
marquée par l'adage que la philosophie est la servante de la théologie. En
fait, décrivant l'acte philosophique à l'aide des caractéristiques d'autonomie,

de questionnement radical et d'athéisme méthodique, Heidegger
élabore une distinction radicale entre la philosophie et la théologie au niveau
de leurs actes existentiaux. Leur relation est désormais marquée par un saut
existentiel, lequel implique l'abandon d'un état existentiel pour un autre.

Heidegger nuance cette position développée dès ses premiers cours
comme privat-docent dans une conférence donnée en 1927 à Freiburg en

Breisgau, intitulée «Phénoménologie et Théologie». Tout en maintenant
une séparation exclusive entre les deux attitudes existentielles, il
développe une possible cohabitation entre la philosophie et la théologie au
niveau de leur scientificité. Dans un premier temps, notre propos discutera
la définition heideggérienne de l'acte philosophique avant de se concentrer

par la suite sur sa conférence «Phénoménologie et Théologie». Il
nous faudra alors comparer la solution qui y est exposée avec celle qui
est développée dans Être et Temps. Nous nous référerons à cet effet à la
distinction ontique/ontologique. Cette exposition de la solution
heideggérienne du rapport entre la philosophie et la théologie aussi bien au
niveau existentiel que scientifique sera accompagnée par une prise de position

critique.

/

Heidegger définit l'acte philosophique comme étant essentiellement marqué

par le questionnement total et radical qui constitue son commencement

et sa fin et qui est imprégné par une temporalisation, c'est-à-dire qu'il
ne surgit qu'à partir et qu'à l'intérieur d'une ontologie de la temporalité.
Une telle attitude questionnante est, en outre, accompagnée d'un a-théisme

méthodique. Le philosophe de Freiburg ne défend pas un a-théisme

qui s'opposerait au théisme, compris donc au sens théorique (comme
négation de l'existence d'une divinité), mais d'un postulat surgissant à partir

de Yépoché qui est constitutif à l'acte philosophique. Il n'est pas
possible, selon Heidegger, d'argumenter rationnellement à partir des données
de la foi, des prémisses théologiques ou de la présupposition de

l'existence de Dieu, qui est mise entre parenthèses pour les besoins de la
cause. L'analyse phénoménologique de l'être, du temps, du Dasein est
essentiellement a-théiste. Elle ne connaît pas de possible théologie natu

tin Heidegger: Eléments pour une biographie, trad, de l'allemand par J.-M. Beloeil,
Paris, Payot, 1990.



Deux ennemies irréductibles 281

relie. En effet, au sein des structures propres aux sciences ontiques régionales,

on ne rencontre aucune possibilité a priori de l'être vers Dieu qui y
serait inscrite.

«La recherche philosophique est et reste de l'a-théisme. C'est pourquoi,
elle peut se permettre la <présomption de la pensée>. Non seulement, elle
se le permettra, mais elle constitue la nécessité interne de la philosophie,
sa véritable force. C'est justement dans cet a-théisme qu'elle devient ce

que disait un jour un Grand: un <gai savoir>»4.

Seul l'a-thée, c'est-à-dire celui qui introduit Vépoché dans son analyse,
peut philosopher.

En outre, l'acte philosophique authentique est pleinement autonome
et libre évitant toute détermination ou influence extérieure et excluant
tout élément hétéronome. Il est antérieur et par là neutre envers une
conception du monde donnée préalablement, chrétienne ou autres, qui se
situe au niveau ontique et qui représente des figures hétérogènes à la
philosophie5. Cette neutralité de l'acte philosophique va de pair avec l'athéisme

méthodique heideggérien.
L'ancien adage «philosophia ancilla theologiae» est rendu caduc. La

philosophie n'est servante de personne. Heidegger souhaite fonder une
philosophie comprise comme science absolument première, c'est-à-dire

4 Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, dans: Gesamtausgabe,
Frankfurt/M., Klostermann, 1979, t. 20, 109-110. Voir IDEM, Phänomenologische
Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die Phänomenologische Forschung, dans:
Gesamtausgabe, 1985, t. 61, 35ss., 197. «<Athée> non pas au sens d'une quelconque
théorie, comme le matérialisme. Toute philosophie qui se comprend elle-même en ce

qu'elle est, doit nécessairement, en tant que modalité facticielle de l'explicitation de la
vie, savoir - et cela précisément quand elle a encore quelque <pressentiment> de Dieu -
que l'arrachement par lequel elle reconduit la vie à elle-même est, en termes religieux,
une façon de se déclarer contre Dieu. Mais c'est par là seulement qu'elle demeure loyale

devant Dieu, c'est-à-dire à la hauteur de la seule possibilité dont elle dispose; athée

signifie donc ici: délivré de toute préoccupation et de la tentation de simplement parler
de religiosité. L'idée même de la philosophie de la religion, surtout si elle ne fait pas
entrer en ligne de compte la facticité de l'homme, n'est-elle pas un pur non-sens?»,
dans: IDEM, Interprétations phénoménologiques d'Aristote, trad, de l'allemand par J.-
F. Courtine, Mauvezin, Trans-Europ-Repress, 1992, note 2, 53.

5 Voir au sujet de cette neutralité de la philosophie et de son opposition à toute
Weltanschauung: Idem, Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem
(Kriegsnotsemester 1919), dans: Gesamtausgabe, 1987, t. 56/57, 11-12. Die
Grundprobleme der Phänomenologie (semestre d'été 1927), dans: Gesamtausgabe, 1975,
t. 24, 15. Dans Kant et le problème de la métaphysique (trad, de l'allem. par A. de
Waelhens et W. Biemel, Paris, Gallimard, 1953, 292-293), Heidegger note qu'une
«prise de position idéologique (traduction maladroite de Weltanschauung, conception
du monde, B.S.), c'est-à-dire toujours ontique et populaire, et particulièrement toute
prise de position théologique - qu'elle soit approbative ou négative - n'arrive jamais à

se placer dans la dimension de la problématique de la métaphysique du Dasein».



282 Deux ennemies irréductibles

ontologique6, qui ne rendrait compte qu'à elle-même et ne trouverait son
sens qu'en elle-même. Par ailleurs, il voudrait lui conserver en même

temps son état de questionnement radical. Si elle devait être contaminée

par la foi qui connaît déjà, selon Heidegger, la réponse à son questionnement

originaire et fondamental - «Pourquoi donc y a-t-il l'étant et non
pas plutôt rien?» -, la philosophie s'évanouirait instantanément. Notre
auteur soutient que, d'une part, le philosophe est incapable de faire comme
s'il voulait croire ou connaître les données de la théologie qui sont de

l'ordre de la foi seule et, d'autre part, le croyant ne peut pas philosopher,
c'est-à-dire questionner le réel d'une manière plénière et radicale
puisqu'il estime posséder déjà la réponse à la question originaire de la
philosophie, à savoir que l'étant est créé par Dieu. Ainsi, le véritable
«philosophe ne croit pas»7.

Heidegger précise cette dualité radicale entre l'acte philosophique et
l'acte posé par la foi chrétienne dans son cours de 1935 intitulé
Introduction à la métaphysique:

«Celui, par exemple, pour qui la Bible est Révélation divine et vérité
divine, possède déjà, avant tout questionner de la question <Pourquoi
donc y a-t-il l'étant et non pas plutôt rien?>, la réponse, à savoir: l'étant,
s'il ne s'agit pas de Dieu lui-même, est créé par Dieu. Dieu lui-même,
comme créateur incréé, <est>. Celui qui se tient sur le terrain d'une telle
foi peut certes de quelque manière suivre le questionner de notre question

et y participer, mais il ne peut pas questionner authentiquement sans

renoncer à lui-même comme croyant, avec toutes les conséquences de

cet acte. Il peut finalement faire comme si ...»8.

6 Comme nous le verrons plus bas, Heidegger classifie la science théologique au
niveau ontique.

7 Heidegger, Der Begriff der Zeit, Vortrag vor der Marburger Theologenschaft,
Juli 1924, édité par H. Tietjen, Tübingen, Max Niemeyer, 1989, 6.

8
11 continue: «Ce qui est demandé à proprement parler dans notre question est

pour la foi une folie. La philosophie réside dans cette folie. <Une philosophie chrétienne>
est un cercle carré et un malentendu. 11 y a certes une élaboration, par une pensée
questionnante, du monde dont on a fait chrétiennement l'expérience, c'est-à-dire de la foi,
et c'est la théologie. Seules les époques qui ne croient plus guère à la véritable grandeur
de la tâche de la théologie en viennent à concevoir l'idée ruineuse que la théologie pourrait

gagner à être soi-disant rajeunie à l'aide de la philosophie, et ainsi mise davantage au
goût du jour, ou même remplacée. Pour la foi authentiquement chrétienne la philosophie
est une folie. Philosopher, c'est demander: <Pourquoi donc y a-t-il l'étant et non pas plutôt

rien?> Questionner véritablement ainsi, cela signifie: courir le risque de questionner
jusqu'au bout, d'épuiser l'inépuisable de cette question, par le dévoilement de ce qu'elle
exige de demander. Là où quelque chose de ce genre pro-vient (geschieht), il y a
philosophie», dans: IDEM, Introduction à la métaphysique, traduit de l'allemand par
G. Kahn, Paris, Gallimard, 1967, 19-20. Voir aussi 149s.



Deux ennemies irréductibles 283

Le passage de l'acte philosophique à l'acte théologique se caractérise par
un saut existentiel qui implique l'abandon d'un état existentiel pour un
autre. Les manières d'exister et de penser du théologien et du philosophe
sont radicalement incompatibles. Il n'y a pas de place pour la croyance
dans la réflexion sur l'être9, et là où le sujet se trouve en relation avec la
Révélation, avec la dimension de la foi, la pensée s'arrête. C'est parce
que la foi apporte la réponse à la question proprement philosophique que
cette dernière se trouve empêchée de se développer selon sa modalité
propre. Elle est supprimée. En effet, si l'on possède la réponse à une question,

celle-ci n'a plus lieu d'être. Le véritable philosophe qui veut maintenir
le principe du questionnement radical comme mode humain d'existence se

voit contraint de différer constamment la réponse, et même d'y renoncer
purement et simplement. Heidegger soutient que le philosophe ne peut
poser véritablement la question «Pourquoi donc y a-t-il l'étant et non pas
plutôt rien?» que dans la mesure où il refuse d'accepter comme point de

départ la réponse «parce que Dieu a créé la totalité de l'étant». Au
contraire, si l'on tient pour certain que Dieu est créateur, alors on sait pourquoi

il y a l'étant et non pas rien, et on ne pose plus la question de

l'origine.
Heidegger précise que «l'inconditionnalité de la foi et la probléma-

ticité de la pensée sont deux domaines dont un abîme fait la différence»10.

Dans le cours donné à Freiburg au semestre d'été 1921 portant sur
Saint Augustin et le Néoplatonisme, Heidegger reprend à son compte
l'opposition luthérienne entre la foi et la raison. Dans le contexte de la
tension entre deux traditions, celle de la métaphysique grecque et celle de

l'expérience chrétienne originelle, il refuse d'interpréter le passage de

I Rom. 20,6 comme soutenant la connaissance de Dieu par la raison
naturelle, en se référant aux fameuses thèses luthériennes de la Dispute de

Heidelberg de 1518, ainsi qu'à I Cor. l,20ss., texte selon lequel Dieu a

frappé de folie la sagesse du monde. Il cite à nouveau ce passage dans

l'introduction de Qu'est-ce que la métaphysique? (1938) en identifiant la

sagesse du monde avec la philosophie:
«La théologie chrétienne se résoudra-t-elle enfin à prendre au sérieux la

parole de l'Apôtre et, en conséquence, à considérer la philosophie
comme une folie?»11

9 Heidegger s'oppose à la tradition philosophique occidentale qui développa la
notion d'être dans le cadre d'une théologie naturelle.

10 HEIDEGGER, Qu'appelle-t-on penser?, trad, de l'allemand par A. Becker et
G. Granel, Paris, Presses Universitaires de France, 1988, 171.

" IDEM, Qu'est-ce que la métaphysique? trad, de l'allemand par H. Corbin, dans:

IDEM, Questions I, Paris, Gallimard, 1968, 41.



284 Deux ennemies irréductibles

Ainsi, Heidegger exclut l'existence non seulement d'une théologie qui
prendrait en considération des données philosophiques pour l'aider à

élaborer son discours - voulant être toujours au courant des derniers progrès
philosophiques pour en tenir compte dans sa réflexion -, mais aussi d'une
philosophie chrétienne qu'il décrit comme un «cercle carré et un
malentendu»12, conception qui «dépasse en absurdité la quadrature du cercle»13.

La Révélation apporterait la réponse à la question philosophique, détruisant

de ce fait l'essence même de l'acte philosophique, c'est-à-dire le

questionnement.

Il
La même année que la publication de Être et Temps, Heidegger donne à

Freiburg une conférence consacrée exclusivement à la question de la
possibilité d'un dialogue entre la philosophie et la théologie:
«Phénoménologie et Théologie». Rejetant la conception «vulgaire» qui voit dans
le dialogue éventuel entre la philosophie et la théologie un «combat entre
deux conceptions du monde»14, il aborde cette problématique au niveau
épistémologique du rapport entre deux sciences. Pour ce faire, il se réfère
à la distinction des sciences élaborée dans Être et Temps en deux niveaux
distincts, fondée sur le principe de la différence ontologique, entre l'étant
et l'être: on trouve, d'une part, les sciences ontiques, dont font partie la
physique et les mathématiques, ainsi que la théologie, et dont l'objet ou
le Positum est l'étant particulier qui se meut au sein d'une région précise
et qui est en un sens déjà dévoilé avant que la science en question ne
vienne le dévoiler, puisque cette dernière prolonge l'attitude préscientifique

qui existe déjà à l'égard de cet étant et, d'autre part, une science

ontologique, la philosophie, cette science par excellence, qui se caractérise

par sa neutralité et son universalité. Elle est sans présupposés. Son

objet est l'être qui est le fondement des étants et la condition a priori de

leur possibilité, sans cependant être identique à cette essence d'étant
(iSeiendheit). L'être n'apparaît pas comme tel dans le monde, mais il
détermine ce qui y apparaît. La science ontologique, qui transcende la ré-
gionalité des sciences ontiques, étant indépendante de toutes «régions», a

12 Voir Idem, Introduction à la métaphysique, 20; Phénoménologie et Théologie,
dans: Archives de Philosophie 32 (1969) 356-395, 393.

13 Idem, Nietzsche, trad, de l'allemand par P. Klossowski, Paris, Gallimard, 1971,
t. Il, 108. Voir ibid., t. I, 16.

14 IDEM, «Phénoménologie et Théologie», 357. Ce texte ne fut publié que tardivement,

à l'occasion des 80 ans de son auteur en 1969, en une version bilingue
(allemand/français), qui ne reprend que l'essentiel de la seconde partie de la conférence en
question.



Deux ennemies irréductibles 285

pour but d'extraire la pré-compréhension des concepts propres aux sciences

ontiques. La question de l'être est antérieure et sous-jacente à celle
d'un étant particulier, même dans le cas de la relation de «l'être de

l'homme envers Dieu»15, objet de la théologie.
«Le but que vise la question de l'être est donc une condition <a priori>
de possibilité, pas seulement celle des sciences dont l'investigation
mesure un étant de part en part comme tel ou tel et qui, ce faisant, se meuvent

toujours déjà dans une entente de l'être, mais bien la condition de

possibilité des ontologies qui se trouvent en deçà des sciences ontiques
et en sont la base»16.

Il s'ensuit - selon Être et Temps - que les sciences ontiques sont
différentes de la science ontologique, c'est-à-dire, pour notre objet d'analyse,
que la théologie est fondamentalement plus proche de la chimie et des

mathématiques que de la philosophie par excellence. La science ontologique

fonde les sciences ontiques, tout en étant pleinement distincte et
séparée par rapport à elles. Heidegger pose une frontière infranchissable
entre les deux niveaux ontique et ontologique.

Il rompt avec la tradition philosophique en entreprenant dans Être et
Temps une déconstruction de l'histoire de l'ontologie. Il ne cherche plus
à partir de l'origine des étants leur causalité première, qui, selon Heidegger,

n'ont pas d'importance pour la question du sens de l'être, mais
uniquement cette dernière, qui est la question principale à toute philosophie.
On dépasse ainsi l'étant pour arriver à l'être, qui fonde le phénomène du
monde et détermine ce qui y apparaît. «Être et structure d'être se trouvent
par-delà chaque étant et chaque possible détermination étante d'un étant.

15 «La théologie, est à la recherche d'une explication de l'être de l'homme dans son
rapport à Dieu qui soit plus originale en ce qu'elle se calquerait sur le sens de la foi elle-
même et se cantonnerait en elle. Elle commence lentement à recomprendre ce qu'avait
vu Luther à savoir que son système de dogmes repose sur un <fondement> qui n'a pas
pris naissance d'un questionnement d'abord propre à la foi et dont l'appareil conceptuel

est non seulement insuffisant pour la problématique théologique mais la recouvre
et la défigure», ibid., 34.

16 IDEM, Être et Temps, trad, de l'allemand par Fr. Vezin, Paris, Gallimard, 1986,
35. «L'auto-fondation de la science a besoin quant à elle d'une fondation, parce que
lui appartient une compréhension pré-ontologique de l'être que les sciences de l'étant
sont foncièrement incapables de tirer au jour. La fondation de l'auto-fondation des
sciences de l'étant s'accomplit dans les ontologies régionales. C'est donc l'ontologie
seulement qui accomplit la re-fondation d'une science ontique. La re-fondation d'une
science de l'étant signifie: fondation et élaboration de l'ontologie qui lui est sous-jacente.

Et ces ontologies se fondent à leur tour dans l'ontologie fondamentale, qui
constitue le centre de la philosophie. Toute science de l'étant abrite nécessairement
une ontologie latente, plus ou moins élaborée qui la fonde et la porte», dans: Idem,
Interprétation phénoménologique de la «Critique de la Raison Pure» de Kant, trad, de

l'allemand par E. Martineau, Paris, Gallimard, 1982, 56.



286 Deux ennemies irréductibles

L'être est le transcendens pur et simple»17. Cette transcendance n'aboutit
cependant pas à la transcendance réelle d'un être créateur, mais à l'être
qui apparaît dans le phénomène du monde. L'être n'est pas Dieu, mais est
toujours l'être de l'étant, n'ayant pas de Dasein indépendamment de

l'étant. «L'<Être> - ce n'est ni Dieu, ni un fondement du monde»18.

Heidegger s'écarte par conséquent de la tradition néo-scolastique qui
pense l'essence de Dieu à l'aide de l'être. La catégorie d'être ne saurait
avoir de place dans une véritable théologie qui se définit principalement
par la foi. Celle-ci s'oppose à la pensée de l'être et si elle devait y avoir
recours, la foi arrêterait d'être foi. Heidegger rejoint ici la position de

Luther.
La science ontique dévoile un étant donné. Le Positum présupposé

par la théologie n'est pas le christianisme (Christentum), car la théologie
ne relève pas de l'histoire du christianisme, qui est de l'ordre de la
science des religions, mais est constitué par la christianité (Christlichkeit),

la qualité de ce qui est chrétien, c'est-à-dire ce qui fait du christianisme

un événement originellement historique. Ce Positum spécifique à

la science ontique de la théologie se définit par la foi en tant que mode
d'existence du Dasein humain. Comme tel, cette foi ne provient pas de ce
qui est cru, de la Révélation, c'est-à-dire de «l'étant qui, comme Révélation,

produit initialement la foi; c'est pour la foi <chrétienne> le Christ, le
Dieu crucifié»19. Heidegger distingue entre la foi comme dépôt, c'est-à-
dire l'objet de l'acte de foi, et la foi comme acte. En d'autres mots, l'objet

appelle une réponse de la part du sujet. Ce n'est toutefois pas la foi-
dépôt à proprement parler qui est antérieure à la théologie, mais sa

réalisation dans un mode d'existence du Dasein humain. Sans celle-ci, il
ne pourrait pas y avoir de théologie. La foi chrétienne, telle qu'elle est

comprise ici par Heidegger, s'inscrit dans la tradition luthérienne-pauli-
nienne et la théologie de Bultmann, pour qui la Révélation se concentre
sur la croix («theologia crucis»20, en opposition à la «theologia gloriae»)

17 IDEM, Être et Temps 65.
18 IDEM, Lettre sur l'humanisme, trad, de l'allemand par R. Munier, édition bilingue,

Paris, Aubier Montaigne, 31983, 76-77.
19 IDEM, «Phénoménologie et Théologie», 367.
29 Voir LOEWENICH, W. von, Luthers theologia crucis, Witten, Luther-Verlag,

51967, lOss., 76ss., 83ss.; M. Lienhard (Martin Luther. Un temps, une vie, un
message, Genève, Labor et Fides, 31991, 337-339) précise que «la croix est en rapport
avec la foi. Dieu agit par la croix pour créer l'espace, ou plutôt le vide, pour la foi qui
s'accroche uniquement à la Parole. En même temps, il détruit ainsi la sagesse de l'homme
qui pense pouvoir connaître Dieu par ses propres forces. L'effort de l'homme est
annihilé, qui veut monter vers Dieu par ses oeuvres ou par sa raison. L'opposition à la
raison est sans cesse exprimée Ainsi, théologie de la croix et justification par la
foi coïncident. <Celui qui veut être sauvé, doit devenir un fou> (WA 20, 429, 12-13).



Deux ennemies irréductibles 287

comme événement historique qui ne peut être <connu> qu'à l'aide d'un
acte de foi. Celui-ci, et uniquement celui-ci, rend possible une participation

à l'événement de la Révélation et à ce qui est révélé en elle.

«Cet événement de la Révélation qui s'offre à la foi et qui, par conséquent,

a lui-même lieu dans la fidéité, ne se dévoile qu'à la foi. mais
la foi en s'appropriant la Révélation constitue elle-même l'événement
chrétien, c'est-à-dire le mode d'existence qui constitue la facticité de
l'être-là dans sa christianité, comme une historicité spécifique. Croire,
c'est exister, dans l'intelligence croyante, en l'histoire révélée, c'est-à-
dire s'accomplissant, avec le Crucifié»21.

Cette participation à l'événement ne s'accomplit que dans l'acte de
l'exister. La radicalité de la conception heideggérienne de la foi implique
une séparation entre l'événement historique concret de la Révélation et la

compréhension croyante de la Révélation. Heidegger insère la foi uniquement

au sein de cette dernière, l'interprétant d'un point de vue existentiel.

Ne devrait-on pas, au contraire, affirmer que la croyance en l'incarnation,

la crucifixion et la résurrection de Jésus Christ présuppose
l'historicité de la personne nommée Jésus? La théologie est, selon
Heidegger, la science de la foi, c'est-à-dire qu'elle doit être comprise comme
Pauto-interprétation de l'existence croyante qui ne s'appuie que sur la
foi. Elle est révélée dans la fidéité et délimitée par la fidéité même. Non

Cela signifie recevoir la folie de Dieu en Christ comme sagesse qui sauve. Mais cela

provoquera nécessairement la contradiction de l'homme naturel.» Nous retrouvons une
similitude de pensée quant à la distinction radicale entre raison et foi (laquelle se
focalise sur le Christ crucifié) dans le cours que professe Luther sur l'épître aux Romains
y rejetant la philosophie: «Pour moi, l'obéissance que je crois devoir au Seigneur me

pousse à aboyer contre la philosophie et à exhorter à l'Ecriture Sainte. Peut-être que si
un autre que moi le faisait, sans connaître cela de près, il n'en aurait pas le courage ou
ne serait pas digne de foi. Tandis que moi, je m'y suis frotté depuis de nombreuses
années et je sais, autant par expérience que par des échanges avec beaucoup de gens, que
c'est une étude vaine et pernicieuse. C'est pourquoi je vous exhorte tous, tant que je
peux, à achever rapidement les études de cette sorte et à viser uniquement, non pas à

mettre ces choses en vigueur, ni à les défendre, mais plutôt à les apprendre comme nous
apprenons de mauvaises aptitudes pour les rendre inoffensives et des erreurs pour les
surmonter. De même, apprenons cela pour le rejeter ou tout au plus pour nous
familiariser avec le langage de ceux auxquels nous avons affaire. Car il est temps que nous
nous adonnions à d'autres études et que nous apprenions Jésus-Christ, et Jésus-Christ
crucifié.» (Martin LUTHER, Commentaire de Romains, 8, 19, écrit en 1516-1517, dans:
Weimarer Ausgabe, t. 56, 371, lignes 17-27, cité dans: EßELING, G., Luther.
Introduction à une réflexion théologique, trad, de l'allemand par A. Rigo et P. Biihler,
Lausanne, Labor et Fides, 1983, 72-73).

21 HEIDEGGER, «Phénoménologie et Théologie», 369. Il continue en précisant que
«la foi, en tant que renaissance, est, en même temps, cette histoire à l'événement de

laquelle la Théologie elle-même doit contribuer pour sa part; et c'est seulement en tant
qu'elle s'insère ainsi dans la foi, considérée comme événement historique caractérisé,
que la Théologie a son sens et son droit» (371).



288 Deux ennemies irréductibles

seulement l'objet de la théologie est l'acte de croire et ce qui est cru,
mais elle jaillit elle-même de la foi.

Heidegger insiste qu'il n'y a pas de théologie sans la foi. Il refuse
ainsi la possibilité d'une science théologique athée, c'est-à-dire qui
considérerait uniquement le dépôt de la foi sans être porté préalablement par
un acte de foi. «Toute connaissance théologique en sa légitimité foncière
est fondée sur la foi elle-même, elle en surgit et rebondit sans cesse vers
elle»22. En effet, on ne rencontre pas dans les structures propres aux
ontologies régionales une possibilité a priori de l'être vers Dieu qui y serait
inscrite. Il n'y a pas de possible théologie naturelle ou de connaissances

scientifiques qui viendraient rendre plausible, renforcer ou même justifier
l'évidence de la foi. Heidegger nie le caractère essentiel de toute recherche

théologique telle qu'elle a été comprise par la tradition occidentale -
Dieu comme objet formel de sa recherche, toutes choses étant perçues par
l'intellect «sub ratione Dei» -, en séparant la foi d'une connaissance
spéculative rationnelle. Par conséquent, la théologie n'appartient plus au
domaine des sciences qui peuvent être fondées rationnellement, mais elle se

fonde elle-même par la foi qui échappe à toute rationalisation. Elle est
une science du croyant, qui surgit de la foi et dont l'objet est la foi. Elle
prend ainsi une place à part parmi les sciences ontiques, place qui ne lui
avait pas été octroyée dans Être et Temps où l'ontologie fondamentale
fondait toutes les sciences positives, y compris la théologie. Dès lors,
celle-ci est avant tout une science historico-pratique qui n'a pas Dieu

pour objet de recherche. Elle n'est pas une science purement spéculative
de Dieu ou une science de l'expérience religieuse humaine23.

Bien que la science théologique n'ait pas besoin de la philosophie
pour établir sa positivité qui se fonde elle-même par la croyance - la
christianité -, elle se réfère néanmoins, précise Heidegger, à la philosophie

comme science ontologique du Dasein, mais uniquement en ce qui
concerne sa scientificité, c'est-à-dire au niveau des concepts utilisés.
Alors que l'attitude existentielle de la foi exclut celle de la philosophie,
Heidegger maintient que seule la foi, qui présente et fonde la science
théologique, est capable d'entrer en relation avec la philosophie. En se

référant à la différence ontique/ontologique, il note que «toute interpré-

22 Ibid., 383.
23 Heidegger précise que «le contenu spécifique de l'objet de la Théologie exige

qu'une connaissance théologique adéquate ne se cristallise jamais en un savoir, flottant

librement, d'un contenu quelconque. Pas davantage la transparence théologique et
l'interprétation conceptuelle de la foi ne peuvent ni fonder et assurer la foi en sa
légitimité, ni rendre en aucune façon plus facile de l'admettre et de demeurer en elle. La
Théologie ne peut que rendre la foi plus difficile, c'est-à-dire rendre plus évident que
la fidéité ne peut être acquise, non pas par elle - la Théologie comme science -, mais
uniquement par la foi», ibid., 373-375. Voir aussi 379.



Deux ennemies irréductibles 289

tation ontique se meut sur un fondement ontologique tout d'abord et le

plus souvent caché»24, qui se définit par «le dévoilement constitutif d'un
étant donné et déjà dévoilé en quelque façon»25. L'objet d'un tel fondement

consiste en une région précise de l'être. Concernant la théologie, il
s'agit de l'être de l'homme envers Dieu.

On peut dès lors se demander comment s'explique la possibilité de

dévoilement, si le Positum de la théologie - qui est de l'ordre de la foi et
de la foi seule - ne peut pas être connu ou déduit d'une analyse
phénoménologique du Daseinl Celle-ci met entre parenthèses, comme nous
l'avons vu, toute idée de Dieu. Elle est donc essentiellement a-théiste,
puisqu'elle ne connaît pas d'à priori religieux et refuse l'existence dans
les étants d'une possibilité de l'être envers Dieu. Comment l'ontologie
fondamentale - la philosophie - est-elle capable de déterminer le Positum

d'une science - la théologie - qui échappe à toute fondation étant
donné qu'elle appartient à un tout autre ordre, celui de la foi? Pour
résoudre cette difficulté laissée sans réponse dans Être et Temps, Heidegger

fait appel dans «Phénoménologie et théologie» à sa conception de la
foi comme renaissance, qui signifie un mode de l'exister historique du
Dasein et qui implique un passage d'un état de non-croyance à celui de

croyance, d'une ancienne à une nouvelle existence. L'existence préchrétienne

du Dasein n'est pas écartée ou repoussée par la foi, comme la croyance

repousserait l'incroyance, mais elle est dépassée dans la mesure où
elle est assumée, maintenue et conservée dans la nouvelle création, dans
l'existence croyante.

«Tous les concepts théologiques fondamentaux ont chaque fois un
contenu préchrétien, contenu certes existentiellement impuissant, c'est-
à-dire ontiquement dépassé, mais qui, précisément de ce chef les détermine

ontologiquement et qui peut donc être appréhendé de façon purement

rationnelle. Tous les concepts théologiques fondamentaux renferment

nécessairement en eux la compréhension de l'être que l'être-là
humain comme tel a de lui-même dans la mesure où il existe
simplement»26.

La science théologique doit donc recourir à la philosophie, de manière
certes limitée, comme il est dit ci-dessus, et non plus de façon inévitable,
comme Heidegger le soutenait dans Être et Temps. Elle véhicule en effet
toujours une certaine conception de l'être de l'homme en général qui est
de l'ordre du savoir ontologique, lequel détermine la signification des

notions essentielles de la théologie. Afin d'essayer de mieux faire ressor-

24 Ibid., 385.
25 Ibid., 365.
26 Ibid., 387.



290 Deux ennemies irréductibles

tir ce type de relation spécial, Heidegger se réfère à deux concepts: la
faute et le péché. Alors que la faute est une détermination ontologique
constitutive du Dasein qui s'exprime dans Être et Temps par la notion de

souci, le péché in se, compris comme rejet de Dieu, ne peut se manifester

que dans l'ordre de la foi, c'est-à-dire que «seul le croyant peut exister en
fait comme pécheur»27. Heidegger ne précise ici pas suffisamment entre
divers degrés d'existence. Le non-croyant peut en effet aussi très bien
exister en soi comme pécheur, bien qu'il ne connaisse pas le péché
comme révélé par l'objet de la foi. Un état d'être peut très bien exister
indépendamment du fait que le sujet en a conscience. Heidegger continue
en précisant que le péché n'est cependant pas déductible rationnellement
de la faute, de cet état plus général de l'être-en-faute. Bien qu'il n'est pas
possible de construire un concept théologique à partir de données
ontologiques, le concept ontologique de faute est néanmoins «déterminant et
formel par la manière dont il indique le caractère ontologique du domaine
de l'être où se tient nécessairement le concept du péché en tant que concept

existentiel»28. L'ontologie présente un contenu formel préchrétien
des concepts fondamentaux théologiques, concepts philosophiques que la

théologie interprète dans la mesure où elle dépose leur contenu originaire
pour les revivifier en accord avec la foi. La notion de péché réinterprète
le concept de faute à la lumière de la foi. Il ne s'agit pas là de deux
concepts différents qui se situeraient à deux niveaux distincts. L'existence
préchrétienne continue à être préservée dans l'existence chrétienne.

Heidegger prend ici ses distances par rapport à la position soutenue
dans Être et Temps dans la mesure où il ne reconnaît plus à la philosophie

un rôle fondateur, de direction de la théologie, mais il lui accorde
uniquement un rôle «co-recteur» du «contenu ontique, c'est-à-dire
préchrétien des concepts théologiques fondamentaux»29. Cette co-rection
n'est qu'une indication formelle qui renvoie le concept théologique à son
dévoilement spécifique et originaire. La philosophie ne tient pas en laisse
la théologie, qui est en elle-même pleinement autonome aussi bien quant
à son mode d'être que quant à son contenu, l'un et l'autre rendus possibles

par la foi, laquelle remplit le rôle de direction.
La science théologique décrite dans «Phénoménologie et théologie»

occupe ainsi une place spéciale parmi les sciences positives, dans la
mesure où son domaine échappe à l'ontologie fondamentale. Les concepts
ontologiques ne comportent aucune direction ou renvoi à leur emploi
possible par la théologie. La philosophie ne peut prétendre jouer un rôle

27 Ibid.
28 Ibid., 389.
29 Ibid.



Deux ennemies irréductibles 291

de co-rection envers la théologie comme science que dans le cas où celle-
ci emploie des concepts non-théologiques, préchrétiens dissous et qui
prennent une nouvelle existence, sans cependant que l'ancienne existence
soit rejetée et reniée. Il faut néanmoins préciser que ce rôle de co-rection
n'appartient pas à la nature de l'acte philosophique, qui est en soi libre et
pleinement autonome, mais est exigé par la scientificité de la théologie.
Cette distinction permet à Heidegger de maintenir en même temps
l'opposition existentielle entre la philosophie et la théologie ainsi que leur
cohabitation, leur communion possible comme sciences.

III

Heidegger distingue de manière trop radicale entre deux vérités qu'il
oppose l'une à l'autre: d'une part, la vérité conforme à la Révélation, qu'on
pourrait décrire, selon lui, comme la vérité du ou pour le croyant; d'autre
part, la vérité libre de toute Révélation, qu'il décrit comme la vérité du

philosophe, du <non-croyant>. Celle-ci correspond à l'être dévoilé comme
tel. Outre le fait que la tradition philosophique et théologique occidentale
a soutenu l'existence d'une seule et même sagesse que les sujets humains
cherchent à connaître à l'aide des instruments respectifs aux sciences
philosophique et théologique, la raison philosophique ne se réduit toutefois

pas à la caractéristique de co-rection du donné de la foi, mais constitue

un élément essentiel de la théologie scientifique. Celle-ci se réfère
certes à la Révélation, qui lui est connue par la foi (on pourrait parler ici
d'un saut existentiel), mais aussi à la raison, qu'elle utilise comme
instrument en vue d'éclaircir, d'approfondir, voire de corriger ses concepts,
ainsi que de construire une compréhension systématique du contenu de la
foi. Rahner précise à la suite de la tradition théologique catholique qu'«à
l'intérieur de la théologie, il faut <philosopher>»30. La réflexion théologique

ne signifie pas une restitution ou une répétition de belles paroles, de

phrases issues d'une foi ecclésiale. Elle ne serait alors qu'une science

historique ou une propagande de la foi. Au contraire, elle se propose de

saisir, à l'aide d'un processus raisonnable, ce que signifie le tout Autre,
qui appartient au domaine de l'inconnu et du mystérieux. Dans ce
cheminement de la découverte, la raison prend une place irremplaçable, sans

30 Rahner spécifie aussitôt qu'il faut entendre par «<philosopher> l'effort intellectuel

se portant sur la révélation de Dieu in Christo dans l'annonce de l'Église». Par

ailleurs, il s'agit de mettre «en oeuvre tous les moyens et méthodes de pensée», de
relier «l'acte de foi et le contenu de la foi à tout ce que l'homme éprouve, demande
et sait», dans: «La réflexion philosophique en théologie» dans: Ecrits théologiques,
trad, de l'allemand par H. Bourboulon, t. XI, Paris, Desclée de Brouwer, Marne, 1970,
52-53.



292 Deux ennemies irréductibles

toutefois remplir le rôle de fondement de la Révélation, qui lui échappe

par essence.
Cette aide indispensable qu'apporte la philosophie à la théologie

n'implique cependant pas que la première perde son autonomie. En effet,
la philosophie reste par essence pleinement autonome et libre, tout en
étant cependant l'associée de la théologie, dans la mesure où ces deux
sciences cherchent à saisir le fondement ultime de la totalité du monde et
de l'être humain (bien que l'objet propre de la philosophie soit l'étant en
tant qu'étant et que celui de la théologie soit Dieu). Le philosophe qui
souhaite, par exemple, réfléchir au mal ou à la souffrance, doit prendre
en considération toutes les données possibles que l'être humain possède à

cet égard, données provenant, par exemple, de la psychologie et de

l'histoire, de la médecine et de l'anthropologie culturelle, ainsi que de la
théologie. S'il devait mettre entre parenthèses les renseignements fournis

par cette dernière ou d'autres données connues, qu'elles soient démontrées

expérimentalement ou simplement crues, il ne pourrait plus prétendre

philosopher véritablement, étant donné qu'il ne considérerait plus
philosophiquement l'objet de son investigation sous ses divers aspects
possibles pour le saisir en profondeur. Il ne s'agit pas de savoir si dans

une exposition philosophique systématique on retrouve aussi des phrases
théologiques, mais si son sujet considère dans sa réflexion les données de

croyance qu'il porte en lui. En effet, si le philosophe qui croit d'une
manière ou d'une autre (évidemment pas de manière superficielle et non
sans sens critique) en la véracité des données sur le monde (données qui
font l'objet d'une connaissance non pas purement rationnelle, mais supra-
rationnelle ou a priori), devait exclure celles-ci de sa réflexion, il cesserait

ipso facto d'être un philosophe. En mettant entre parenthèses des

connaissances tenues pour vraies, le philosophe ne considérerait plus son
objet (qui est le monde et l'existence dans sa totalité, du point de vue de

l'entier, et non pas uniquement de l'expérience) sous tous les aspects
possibles.

Cette ouverture de la part du philosophe à des données pré-philosophiques

(qui sont de l'ordre de la croyance de foi, de l'a priori) ne signifie

cependant pas qu'il cesse d'être philosophe pour se muer en théologien.

Aussi, on peut se demander si le philosophe qui considère de
manière sérieuse des données relevant de la médecine ou de la psychologie,
est en train de faire de la médecine ou de la psychologie. Cette exigence
selon laquelle le philosophe ne doit exclure formellement de sa réflexion
aucune connaissance accessible concernant le sujet traité, ni mettre entre
parenthèses des données crues tenues pour vraies, est intrinsèque à la
structure de l'acte philosophique.



Deux ennemies irréductibles 293

En outre, la philosophie ne peut pas s'enfermer, comme le fait
Heidegger, dans une attitude où l'idéal de la science philosophique serait la
neutralité absolue, accompagnée d'un a-théisme méthodologique, refusant

par principe et a priori de tenir compte des prises de position ultimes
qui reposent sur des actes de croyance. Philosopher, activité qui représente

un type de relation fondamentale entre le sujet et la réalité qu'il
analyse, n'est possible qu'à partir de la totalité de l'existence humaine,
impliquant notamment les dernières et ultimes prises de position qui sont
de l'ordre de la croyance, qu'elles soient positives ou négatives. Le
philosophe allemand Fichte va même jusqu'à dire que «ce que l'on choisit
comme philosophie dépend de l'homme que l'on est»31. Le philosophe

ne peut donc pas vivre un dualisme qui sépare son mode de penser de

son mode d'être, car il s'agit d'états inséparables à l'intérieur de la totalité

de son existence. La frontière entre les domaines ontologique (la
philosophie) et ontique (ici la théologie reposant sur la foi) est, contrairement

à ce que soutient Heidegger, perméable.
Le philosophe surgit et se développe à partir d'une existence

concrète individuelle invariablement marquée par une conception du monde.
Toute question particulière jaillit à partir d'un contexte d'une totalité
propre à un héritage culturel et à une tradition, qui sont antérieurs et sous-
jacents aux actes et aux réflexions individuels. Bien que le sujet soit
incarné dans une tradition et une culture données, il est néanmoins libre
de choisir une autre tradition pour prendre un autre point de vue. Cependant,

il lui est impossible de prendre, comme le souligne Nagel32, le point
de vue de nulle part, c'est-à-dire de s'abstraire complètement de toute
tradition en vue d'assumer un point de vue complètement subjectif. Le
désir d'objectiver la totalité du réel en intégrant pleinement le point de

vue subjectif par voie de réduction au point de vue de l'objectif est, selon
Nagel, un idéal inaccessible et totalitaire. Ceci supprime la perspective
du monde inaliénable de l'individu ne tenant pas compte des conceptions
spécifiques du monde sous prétexte que les choses doivent être connues
non pas d'un certain point de vue, mais comme elles sont en elles-mêmes.

Nagel ne discrédite toutefois pas la connaissance objective du réel en
s'enfermant dans un relativisme subjectiviste (comme dans l'idéalisme ou

l'historicisme) et reste attentif au fait que la connaissance objective, tout

31 Fichte, F.G., Première et seconde introductions à la doctrine de science (1797),
dans: Oeuvres choisies de philosophie première. Doctrine de la science (1794-1797),
trad, de l'allemand par A. Philonenko, Paris, Vrin, 21980, 1ère introduction, Ve
section, 253.

32 Voir Nagel, Thomas, Le point de vue de nulle part, trad, de l'anglais par
S. Kronlund, Paris, L'éclat, 1993; Questions mortelles, trad, de l'anglais par P. Engel
et Cl. Engel-Tiercelin, Paris, Presses Universitaires de France, 1983.



294 Deux ennemies irréductibles

en étant nécessaire comme méthode de connaissance et de compréhension
en elle-même du monde, est incapable à elle seule de fournir une
compréhension de la réalité qui remplacerait les divers points de vue subjectifs

d'où elle prend son origine. Bien qu'il soit nécessaire et vital à l'être
humain de transcender son point de vue subjectif en vue de progresser
vers une compréhension plus plénière de la réalité et de soi-même, il lui
est cependant impossible de nier ce même point de vue qui constitue un
aspect intégral de sa personne.

Etant donné qu'une compréhension personnelle subjective du monde,
même avec ses actes de foi a priori, constitue un élément indispensable
pour un examen objectif, une réflexion philosophique s'exerce toujours à

partir d'un point de vue précis et est pour ainsi dire profondément incarnée.

Cette position ne signifie toutefois pas un historicisme qui ne permet
la formation d'une pensée qu'à l'intérieur de paramètres historico-tempo-
rels bien précis. Certes, l'historicité du sujet pensant doit être prise en

compte, mais elle ne peut constituer l'essence de l'origine de la pensée.
Celle-ci ne peut pas non plus être désincarnée et se réfugier dans les

sphères de l'a-temporalité, des idées platoniciennes. Chaque mode de

penser prend son origine et se développe à partir et dans une certaine
tradition. Maclntyre a bien démontré qu'il n'existe pas «de terrain
théoriquement neutre ou pré-théorique, d'où l'on puisse partir pour trancher
parmi les positions en jeu»33. Toute connaissance expérimentale se réfère
toujours à des observations théoriques pré-structurées qui se trouvent
dans un contexte plus large. Chaque tradition possède ses propres critères
de raisonnement, son fond de croyance et d'à priori, sa conception de la
vérité et de la connaissance. Elle se caractérise par l'absence de critère
neutre34.

33 Macintyre, Alasdair, Three Rival Versions of Moral Enquiry. Encyclopaedia,
Genealogy and Tradition, Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame Press,
1990, 173. Voir 181.

34 Une telle position semble impliquer un certain relativisme dans la mesure où la
solution philosophique d'un problème précis ne peut surgir qu'à l'intérieur d'une
certaine tradition. La solution à cette problématique me semble se trouver dans la
transcendance du critère de rationalité existant à l'intérieur d'une tradition en se référant
non seulement à un point commun de rationalité logique, mais aussi et surtout en
questionnant sa propre tradition dans son intégration intellectuelle avec la tradition
rivale au moyen d'une Einfühlung. Dans la mesure où l'on entre dans la manière de penser

de la tradition rivale et qu'on développe les conséquences ultimes de son argumentation,

on peut révéler les faiblesses de sa propre tradition, y compris l'incapacité de

résoudre divers problèmes et dilemmes. (Voir IDEM, Quelle justice? Quelle rationalité?,

trad, de l'anglais par M. Vignaux d'Hollande, Paris, Presses Universitaires de

France, 1993, 182). La prétention de supériorité d'une tradition sur une autre tradition
(chacune avec sa propre théorie et pratique décrites et élaborées dans ses propres
termes) ne peut être démontrée que si la première tradition est capable d'expliquer et de



Deux ennemies irréductibles 295

Ainsi, contrairement à ce que Heidegger soutient - du moins
théoriquement -, toute philosophie est imprégnée d'une Weltanschauung, c'est-à-
dire qu'elle se développe toujours à l'intérieur d'une tradition donnée, ainsi

que d'une certaine croyance. Lorsqu'il philosophe, le philosophe met
tout en jeu, aussi bien sa personne que ses connaissances rationnelles
comme de croyance. L'idéal d'une neutralité absolue de la science
philosophique, sa caractéristique d'athéisme (mettant entre parenthèses toute
conception du monde), accompagnée d'un questionnement total, n'est-il
pas utopique? On peut se demander à ce sujet si l'analyse philosophique
heideggérienne est réellement neutre par rapport à une conception du
monde ou si au contraire, comme quelques écrits postérieurs à Être et
Temps le laisseraient supposer, sa pensée est soutenue par une
Weltanschauung anti-théiste. Ne pourrait-on pas même y trouver une sorte de

théologie immanente?
Cette critique de la méthode a-thée, de la mise entre parenthèses de

toute conception du monde conduit à une autre constatation. Heidegger
souligne avec justesse que le questionnement est consubstantiel à l'acte
philosophique, c'est-à-dire que le philosophe est engagé sur un chemin
interminable. Ne pouvant pas sortir de l'état d'étonnement qui lui est

naturel, le philosophe ne peut jamais prétendre avoir répondu définitivement

à une de ses questions qui touchent le fondement ultime du monde
et de l'existence. Comme le fait ressortir Jaspers, «faire de la philosophie,
c'est être en route»35. Le point de départ du philosophe n'est pas la
délimitation claire et distincte ou méthodique d'un savoir pur, d'une
conceptualisation totale du monde et de l'être, mais plutôt le questionnement
de la raison ultime du monde et du Dasein, accompagnée d'une écoute
accueillante de la voix silencieuse du mystère du monde, où se dévoile
l'avènement de la vérité de l'être. La philosophie, qui ne possède jamais
de réponses définitives, et encore moins la réponse, pose éternellement la
question qui n'a pas de fin et qui échappe à toute réponse. Cette situation
ne conduit cependant pas à une résignation agnostique, ni au désespoir,
car la recherche amoureuse de la sagesse est mue par Le Principe
Espérance36, principe qui détermine également la structure de la connaissance37.

L'objet de la recherche philosophique n'est pas donné dans une

résoudre non seulement ses propres problèmes et ses limites, mais aussi ceux de l'autre
tradition et ce de meilleure façon que cette dernière ne peut le faire.

35 Jaspers, Karl, Introduction à la philosophie, Paris, Pion, 1965, 11.
36 BLOCH, Ernst, Le Principe Espérance, trad, de l'allemand par Fr. Wuilmart, Paris,

Gallimard, 1976ss., 3 volumes.
37 Voir Ricoeur, Paul, Hope and the Structure of Philosophical Systems, dans:

Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 44 (1970) 55-69;
LADRIERE, Jean, Raison et eschatologie, dans: Revue de l'Université d'Ottawa, t. 55,



296 Deux ennemies irréductibles

compréhension totale définitive, mais en espérance. Contrairement à la
possition de Heidegger, qui rejette par principe toute possibilité de

réponse, soutenant qu'elle porterait atteinte au caractère du questionnement
propre à l'acte philosophique, la recherche amoureuse de la sagesse, à

laquelle, par exemple, s'est voué Platon qui est moins attachée à une
discipline académique bien définie qu'à la recherche d'une réponse, même

fragmentaire et même venant d'ailleurs. A l'instant où la dialectique se

heurte à un mystère insoluble, Platon «préfère à la négation ou au scepticisme

l'option hardie d'une croyance, indémontrable certes, mais justifiée

néanmoins par son efficacité morale et sa fécondité pragmatique»38.
La position heideggérienne conduit la philosophie à devenir la

servante de sa méthodologie a-thée qui insiste sur une pureté à l'égard de

toute conception du monde préétablie. C'est seulement lorsqu'on aura
libéré la gracieuse Dame de sa soumission à cette méthodologie, qu'il sera

possible d'aborder le type de relation entre elle et la théologie.

n°4, 173-192; PIEPER, J., «Verteidigungsrede für die Philosophie», dans: Werke in
acht Bänden, t. III: Schriften zum Philosophiebegriff, édité par B. Wald, Hamburg,
Felix Meiner Verlag, 1995, 128s., 135s., 151.

38 Frutiger, M., Les Mythes de Platon, Paris, Alcan, 1930, 224. Platon ne choisit
pas entre logos et mythos, car, comme le précise G. Droz dans: Les mythes platoniciens

(Paris, Seuil, 1992, 19), «il sait ou sent bien leur nécessaire complémentarité».


	Deux ennemies irréductibles : la philosophie et la théologie selon Heidegger

