Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Deux ennemies irréductibles : la philosophie et la théologie selon
Heidegger

Autor: Schumacher, Bernard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760829

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760829
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNARD SCHUMACHER

Deux ennemies irréductibles

La philosophie et la théologie selon Heidegger

Kant propose, non sans ironie, une double interprétation de I’ancien
adage «philosophia ancilla theologiae» qui se voit parfois affubler de la
«fiere prétention» théologique cantonnant la philosophie au réle de ser-
vante. Aussi, le philosophe allemand se demande si la théologie tient «le
flambeau devant sa gracieuse Dame» ou, au contraire, elle porte «derriére
[elle] (...) sa traine»'? A son tour, Heidegger n’échappe pas a la confron-
tation du probléme occasionné par le rapport entre la philosophie et la
théologie. Ses années de formation sont marquées par les études théolo-
giques et philosophiques de tradition néo-scolastique. Cette provenance
théologique I’ameéne petit a petit, comme il le souligne lui-méme, sur le
chemin de la pensée?. Influencé par les débats de la crise moderniste, le
protestantisme et sa découverte de la phénoménologie, Heidegger se dis-
tance progressivement du systéme catholique pour se tourner dés les an-
nées vingt vers la théologie protestante libérale et historique, ainsi que
vers une confrontation intensive avec les pensées d’Aristote, saint Paul,
Luther, Kierkegaard et Husserl®. Ainsi, ce premier tournant I’éloigne de

1 KANT, E., Le Conflit des Facultés, dans: Oeuvres philosophiques, Paris, Gallimard
(Pléiade), 1980ss., 3 tomes, t. III, 826.

2 Voir HEIDEGGER, Martin, Acheminement vers la parole, trad. de I’allemand par
J. Beaufret, W. Brockmeier et Fr. Fédier, Paris, Gallimard, 1976, 95.

3 Heidegger voit dans le systéme du catholicisme un systéme philosophique aristo-
télicien-scolastique enfermé dans un Schulthomismus sclérosé et vide de sens, dont
E. Gilson a pu dire, non sans ironie, en répondant a la critique que lui fit Mandonnet
(Bulletin thomiste [1924] 132-136) quant a I’ordre suivi dans I’exposition de la philo-
sophie de Thomas d’Aquin dans son ouvrage Thomisme que «la philosophie de saint
Thomas m’intéresse quand je lis Thomas, elle m’ennuie quand je lis les manuels tho-
mistes. Certains sont trés bien faits, mais je les trouve ennuyeux» (L’esprit de la philo-
sophie médiéval, Paris, Vrin, 1989, 433-434). Voir au sujet de 1’évolution de Heideg-
ger concernant sa relation avec la foi de sa jeunesse: BUREN, John von, The Young
Heidegger. Rumor of the Hidden King, Bloomington and Indianapolis, Indiana Uni-
versity Press, 1994; KISIEL, Theodor, The Genesis of Heidegger’s Being and Time,
Berkeley, Los Angeles, London, University of California Press, 1993; OTT, Hugo, Mar-



280 Deux ennemies irréductibles

I’idéal scolastique de la relation entre la philosophie et la théologie, mar-
quée par 1’adage que la philosophie est la servante de la théologie. En
fait, décrivant I’acte philosophique a 1’aide des caractéristiques d’autono-
mie, de questionnement radical et d’athéisme méthodique, Heidegger éla-
bore une distinction radicale entre la philosophie et la théologie au niveau
de leurs actes existentiaux. Leur relation est désormais marquée par un saut
existentiel, lequel implique I’abandon d’un état existentiel pour un autre.

Heidegger nuance cette position développée dés ses premiers cours
comme privat-docent dans une conférence donnée en 1927 a Freiburg en
Breisgau, intitulée «Phénoménologie et Théologie». Tout en maintenant
une séparation exclusive entre les deux attitudes existentielles, il déve-
loppe une possible cohabitation entre la philosophie et la théologie au ni-
veau de leur scientificité. Dans un premier temps, notre propos discutera
la définition heideggérienne de 1’acte philosophique avant de se concen-
trer par la suite sur sa conférence «Phénoménologie et Théologie». Il
nous faudra alors comparer la solution qui y est exposée avec celle qui
est développée dans Etre et Temps. Nous nous référerons 2 cet effet 2 la
distinction ontique/ontologique. Cette exposition de la solution heideg-
gérienne du rapport entre la philosophie et la théologie aussi bien au ni-
veau existentiel que scientifique sera accompagnée par une prise de posi-
tion critique.

1

Heidegger définit ’acte philosophique comme étant essentiellement mar-
qué par le questionnement total et radical qui constitue son commence-
ment et sa fin et qui est imprégné par une temporalisation, c’est-a-dire qu’il
ne surgit qu’a partir et qu’a l'intérieur d’une ontologie de la temporalité.
Une telle attitude questionnante est, en outre, accompagnée d’un a-thé-
isme méthodique. Le philosophe de Freiburg ne défend pas un a-théisme
qui s’opposerait au théisme, compris donc au sens théorique (comme né-
gation de I’existence d’une divinité), mais d’un postulat surgissant a par-
tir de 1’époché qui est constitutif a 1’acte philosophique. Il n’est pas pos-
sible, selon Heidegger, d’argumenter rationnellement a partir des données
de la foi, des prémisses théologiques ou de la présupposition de
I’existence de Dieu, qui est mise entre parenthéses pour les besoins de la
cause. L’analyse phénoménologique de I’étre, du temps, du Dasein est
essentiellement a-théiste. Elle ne connait pas de possible théologie natu

tin Heidegger: Eléments pour une biographie, trad. de I'allemand par J.-M. Beloeil,
Paris, Payot, 1990.



Deux ennemies irréductibles 281

relle. En effet, au sein des structures propres aux sciences ontiques régio-
nales, on ne rencontre aucune possibilité a priori de I’étre vers Dieu qui y
serait inscrite.

«La recherche philosophique est et reste de 1’a-théisme. C’est pourquoi,
elle peut se permettre la <présomption de la pensée>. Non seulement, elle
se le permettra, mais elle constitue la nécessité interne de la philosophie,
sa véritable force. C’est justement dans cet a-théisme qu’elle devient ce
que disait un jour un Grand: un <gai savoir»*,

Seul I’a-thée, c’est-a-dire celui qui introduit I’époché dans son analyse,
peut philosopher.

En outre, I’acte philosophique authentique est pleinement autonome
et libre évitant toute détermination ou influence extérieure et excluant
tout élément hétéronome. Il est antérieur et par la neutre envers une con-
ception du monde donnée préalablement, chrétienne ou autres, qui se si-
tue au niveau ontique et qui représente des figures hétérogenes a la philo-
sophie’. Cette neutralité de I’acte philosophique va de pair avec 1’athé-
isme méthodique heideggérien.

L’ancien adage «philosophia ancilla theologiae» est rendu caduc. La
philosophie n’est servante de personne. Heidegger souhaite fonder une
philosophie comprise comme science absolument premiére, c’est-a-dire

4 HEIDEGGER, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, dans: Gesamtausgabe,
Frankfurt/M., Klostermann, 1979, t. 20, 109-110. Voir IDEM, Phinomenologische In-
terpretationen zu Aristoteles. Einfithrung in die Phinomenologische Forschung, dans:
Gesamtausgabe, 1985, t. 61, 35ss., 197. «<Athée> non pas au sens d’une quelconque
théorie, comme le matérialisme. Toute philosophie qui se comprend elle-méme en ce
qu’elle est, doit nécessairement, en tant que modalité facticielle de I’explicitation de la
vie, savoir — et cela précisément quand elle a encore quelque <pressentiment> de Dieu —
que I’arrachement par lequel elle reconduit la vie a elle-méme est, en termes religieux,
une fagon de se déclarer contre Dieu. Mais c’est par la seulement qu’elle demeure loy-
ale devant Dieu, c’est-a-dire a la hauteur de la seule possibilité dont elle dispose; athée
signifie donc ici: délivré de toute préoccupation et de la tentation de simplement parler
de religiosité. L’idée méme de la philosophie de la religion, surtout si elle ne fait pas
entrer en ligne de compte la facticité de I’homme, n’est-elle pas un pur non-sens?»,
dans: IDEM, Interprétations phénoménologiques d’Aristote, trad. de 1’allemand par J.-
F. Courtine, Mauvezin, Trans-Europ-Repress, 1992, note 2, 53.

5 Voir au sujet de cette neutralité de la philosophie et de son opposition a toute
Weltanschauung: IDEM, Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem
(Kriegsnotsemester 1919), dans: Gesamtausgabe, 1987, t. 56/57, 11-12. Die Grund-
probleme der Phinomenologie (semestre d’été 1927), dans: Gesamtausgabe, 1975,
t. 24, 15. Dans Kant et le probléme de la métaphysique (trad. de I’allem. par A. de
Waelhens et W. Biemel, Paris, Gallimard, 1953, 292-293), Heidegger note qu’une
«prise de position idéologique (traduction maladroite de Weltanschauung, conception
du monde, B.S.), c’est-a-dire toujours ontique et populaire, et particulierement toute
prise de position théologique — qu’elle soit approbative ou négative — n’arrive jamais a
se placer dans la dimension de la problématique de la métaphysique du Dasein».



282 Deux ennemies irréductibles

ontologique®, qui ne rendrait compte qu’a elle-méme et ne trouverait son
sens qu’en elle-méme. Par ailleurs, il voudrait lui conserver en méme
temps son état de questionnement radical. Si elle devait étre contaminée
par la foi qui connait déja, selon Heidegger, la réponse a son question-
nement originaire et fondamental — «Pourquoi donc y a-t-il I’étant et non
pas plutdt rien?» —, la philosophie s’évanouirait instantanément. Notre
auteur soutient que, d’une part, le philosophe est incapable de faire comme
s’il voulait croire ou connaitre les données de la théologie qui sont de
I’ordre de la foi seule et, d’autre part, le croyant ne peut pas philosopher,
c’est-a-dire questionner le réel d’une manieére pléniére et radicale
puisqu’il estime posséder déja la réponse a la question originaire de la
philosophie, a savoir que 1’étant est créé par Dieu. Ainsi, le véritable «phi-
losophe ne croit pas»’.

Heidegger précise cette dualité radicale entre 1’acte philosophique et
I’acte posé par la foi chrétienne dans son cours de 1935 intitulé Intro-
duction a la métaphysique:

«Celui, par exemple, pour qui la Bible est Révélation divine et vérité
divine, posséde déja, avant tout questionner de la question <Pourquoi
donc y a-t-il I’étant et non pas plutdt rien?>, la réponse, a savoir: 1I’étant,
s’il ne s’agit pas de Dieu lui-mé&me, est créé par Dieu. Dieu lui-méme,
comme créateur incréé, <est>. Celui qui se tient sur le terrain d’une telle
foi peut certes de quelque maniere suivre le questionner de notre ques-
tion et y participer, mais il ne peut pas questionner authentiquement sans
renoncer a lui-méme comme croyant, avec toutes les conséquences de
cet acte. Il peut finalement faire comme si ...»8.

6 Comme nous le verrons plus bas, Heidegger classifie la science théologique au
niveau ontique.

7 HEIDEGGER, Der Begriff der Zeit, Vortrag vor der Marburger Theologenschaft,
Juli 1924, édité par H. Tietjen, Tiibingen, Max Niemeyer, 1989, 6.

8 11 continue: «Ce qui est demandé a proprement parler dans notre question est
pour la foi une folie. La philosophie réside dans cette folie. <Une philosophie chrétienne>
est un cercle carré et un malentendu. Il y a certes une élaboration, par une pensée
questionnante, du monde dont on a fait chrétiennement 1’expérience, c’est-a-dire de la foi,
et c’est la théologie. Seules les époques qui ne croient plus guére a la véritable grandeur
de la tache de la théologie en viennent a concevoir I’idée ruineuse que la théologie pour-
rait gagner a étre soi-disant rajeunie a I’aide de la philosophie, et ainsi mise davantage au
goiit du jour, ou méme remplacée. Pour la foi authentiquement chrétienne la philosophie
est une folie. Philosopher, c’est demander: <Pourquoi donc y a-t-il I’étant et non pas plu-
tot rien?> Questionner véritablement ainsi, cela signifie: courir le risque de questionner
jusqu’au bout, d’épuiser I’inépuisable de cette question, par le dévoilement de ce qu’elle
exige de demander. La ol quelque chose de ce genre pro-vient (geschieht), il y a phi-
losophie», dans: IDEM, Introduction a la métaphysique, traduit de I’allemand par
G. Kahn, Paris, Gallimard, 1967, 19-20. Voir aussi 149s.



Deux ennemies irréductibles 283

Le passage de I’acte philosophique a 1’acte théologique se caractérise par
un saut existentiel qui implique 1’abandon d’un état existentiel pour un
autre. Les manieres d’exister et de penser du théologien et du philosophe
sont radicalement incompatibles. Il n’y a pas de place pour la croyance
dans la réflexion sur I’étre?, et 1a ol le sujet se trouve en relation avec la
Révélation, avec la dimension de la foi, la pensée s’arréte. C’est parce
que la foi apporte la réponse a la question proprement philosophique que
cette derniére se trouve empéchée de se développer selon sa modalité
propre. Elle est supprimée. En effet, si I’on posséde /a réponse a une ques-
tion, celle-ci n’a plus lieu d’étre. Le véritable philosophe qui veut maintenir
le principe du questionnement radical comme mode humain d’existence se
voit contraint de différer constamment la réponse, et méme d’y renoncer
purement et simplement. Heidegger soutient que le philosophe ne peut
poser véritablement la question «Pourquoi donc y a-t-il 1’étant et non pas
plutdt rien?» que dans la mesure ou il refuse d’accepter comme point de
départ la réponse «parce que Dieu a créé la totalité de I’étant». Au con-
traire, si I’on tient pour certain que Dieu est créateur, alors on sait pour-
quoi il y a I’étant et non pas rien, et on ne pose plus la question de
I’origine.

Heidegger précise que «l’inconditionnalité de la foi et la probléma-
ticit¢ de la pensée sont deux domaines dont un abime fait la différen-
ce»!0, Dans le cours donné a Freiburg au semestre d’été 1921 portant sur
Saint Augustin et le Néoplatonisme, Heidegger reprend a son compte
I’opposition luthérienne entre la foi et la raison. Dans le contexte de la
tension entre deux traditions, celle de la métaphysique grecque et celle de
I’expérience chrétienne originelle, il refuse d’interpréter le passage de
I Rom. 20,6 comme soutenant la connaissance de Dieu par la raison natu-
relle, en se référant aux fameuses theéses luthériennes de la Dispute de
Heidelberg de 1518, ainsi qu’a I Cor. 1,20ss., texte selon lequel Dieu a
frappé de folie la sagesse du monde. Il cite & nouveau ce passage dans
I’introduction de Qu’est-ce que la métaphysique? (1938) en identifiant la
sagesse du monde avec la philosophie:

«La théologie chrétienne se résoudra-t-elle enfin a prendre au sérieux la
parole de I’Apdtre et, en conséquence, a considérer la philosophie
comme une folie?»!!

4 Heidegger s’oppose a la tradition philosophique occidentale qui développa la no-
tion d’étre dans le cadre d’une théologie naturelle.

10 HEIDEGGER, Qu’appelle-t-on penser?, trad. de I’allemand par A. Becker et
G. Granel, Paris, Presses Universitaires de France, 1988, 171.

T IpEM, Qu’est-ce que la métaphysique? trad. de 1’allemand par H. Corbin, dans:
IDEM, Questions I, Paris, Gallimard, 1968, 41.



284 Deux ennemies irréductibles

Ainsi, Heidegger exclut I’existence non seulement d’une théologie qui
prendrait en considération des données philosophiques pour I’aider a éla-
borer son discours — voulant étre toujours au courant des derniers progres
philosophiques pour en tenir compte dans sa réflexion —, mais aussi d’une
philosophie chrétienne qu’il décrit comme un «cercle carré et un malen-
tendu»'2, conception qui «dépasse en absurdité la quadrature du cercle»'?.
La Révélation apporterait la réponse a la question philosophique, détrui-
sant de ce fait I’essence méme de ’acte philosophique, c’est-a-dire le
questionnement.

11

La méme année que la publication de Etre et Temps, Heidegger donne 2
Freiburg une conférence consacrée exclusivement a la question de la pos-
sibilit¢ d’un dialogue entre la philosophie et la théologie: «Phéno-
ménologie et Théologie». Rejetant la conception «vulgaire» qui voit dans
le dialogue éventuel entre la philosophie et la théologie un «combat entre
deux conceptions du monde»'?, il aborde cette problématique au niveau
épistémologique du rapport entre deux sciences. Pour ce faire, il se référe
a la distinction des sciences élaborée dans Etre et Temps en deux niveaux
distincts, fondée sur le principe de la différence ontologique, entre 1’étant
et I’étre: on trouve, d’une part, les sciences ontiques, dont font partie la
physique et les mathématiques, ainsi que la théologie, et dont 1’objet ou
le Positum est I’étant particulier qui se meut au sein d’une région précise
et qui est en un sens déja dévoilé avant que la science en question ne
vienne le dévoiler, puisque cette derniére prolonge I’attitude préscienti-
fique qui existe déja a I'égard de cet étant et, d’autre part, une science
ontologique, la philosophie, cette science par excellence, qui se caracté-
rise par sa neutralité et son universalité. Elle est sans présupposés. Son
objet est I’étre qui est le fondement des étants et la condition a priori de
leur possibilité, sans cependant étre identique a cette essence d’étant
(Seiendheit). L’étre n’apparait pas comme tel dans le monde, mais il dé-
termine ce qui y apparait. La science ontologique, qui transcende la ré-
gionalité des sciences ontiques, étant indépendante de toutes «régions», a

12 voir IDEM, Introduction 2 la métaphysique, 20; Phénoménologie et Théologie,
dans: Archives de Philosophie 32 (1969) 356-395, 393.

13 IDEM, Nietzsche, trad. de I’allemand par P. Klossowski, Paris, Gallimard, 1971,
t. II, 108. Voir ibid., t. I, 16.

14 IpEM, «Phénoménologie et Théologie», 357. Ce texte ne fut publié que tardive-
ment, 4 I’occasion des 80 ans de son auteur en 1969, en une version bilingue (alle-
mand/francgais), qui ne reprend que I’essentiel de la seconde partie de la conférence en
question.



Deux ennemies irréductibles 285

pour but d’extraire la pré-compréhension des concepts propres aux scien-
ces ontiques. La question de I’étre est antérieure et sous-jacente a celle
d’un étant particulier, méme dans le cas de la relation de «I’étre de
I’homme envers Dieu»', objet de la théologie.

«Le but que vise la question de I’étre est donc une condition <a priori>
de possibilité, pas seulement celle des sciences dont I’investigation me-
sure un étant de part en part comme tel ou tel et qui, ce faisant, se meu-
vent toujours déja dans une entente de 1’étre, mais bien la condition de
possibilité des ontologies qui se trouvent en de¢a des sciences ontiques
et en sont la base» 6.

Il s’ensuit — selon Etre et Temps — que les sciences ontiques sont diffé-
rentes de la science ontologique, c’est-a-dire, pour notre objet d’analyse,
que la théologie est fondamentalement plus proche de la chimie et des
mathématiques que de la philosophie par excellence. La science ontolo-
gique fonde les sciences ontiques, tout en étant pleinement distincte et
séparée par rapport a elles. Heidegger pose une frontiére infranchissable
entre les deux niveaux ontique et ontologique.

Il rompt avec la tradition philosophique en entreprenant dans Etre et
Temps une déconstruction de I’histoire de I’ontologie. Il ne cherche plus
a partir de I’origine des étants leur causalité premiere, qui, selon Heideg-
ger, n’ont pas d’importance pour la question du sens de I’étre, mais uni-
quement cette derniere, qui est la question principale a toute philosophie.
On dépasse ainsi I’étant pour arriver a I’étre, qui fonde le phénomeéne du
monde et détermine ce qui y apparait. «Etre et structure d’étre se trouvent
par-dela chaque étant et chaque possible détermination étante d’un étant.

15 (La théologie est a la recherche d’une explication de I’étre de I’homme dans son
rapport 2 Dieu qui soit plus originale en ce qu’elle se calquerait sur le sens de la foi elle-
méme et se cantonnerait en elle. Elle commence lentement & recomprendre ce qu’avait
vu Luther a savoir que son syst¢eme de dogmes repose sur un «fondement> qui n’a pas
pris naissance d’un questionnement d’abord propre a la foi et dont I’appareil concep-
tuel est non seulement insuffisant pour la problématique théologique mais la recouvre
et la défigure», ibid., 34.

16 IpEM, Etre et Temps, trad. de I’allemand par Fr. Vezin, Paris, Gallimard, 1986,
35. «L’auto-fondation de la science a besoin quant a elle d’une fondation, parce que
lui appartient une compréhension pré-ontologique de I’étre que les sciences de 1’étant
sont fonciérement incapables de tirer au jour. La fondation de !’auto-fondation des
sciences de |’étant s’accomplit dans les ontologies régionales. C’est donc I’ontologie
seulement qui accomplit la re-fondation d’une science ontique. La re-fondation d’une
science de I’étant signifie: fondation et élaboration de 'ontologie qui lui est sous-ja-
cente. Et ces ontologies se fondent & leur tour dans 'ontologie fondamentale, qui
constitue le centre de la philosophie. Toute science de 1’étant abrite nécessairement
une ontologie latente, plus ou moins élaborée qui la fonde et la porte», dans: IDEM,
Interprétation phénoménologique de la «Critique de la Raison Pure» de Kant, trad. de
I’allemand par E. Martineau, Paris, Gallimard, 1982, 56.



286 Deux ennemies irréductibles

L’étre est le transcendens pur et simple»!”. Cette transcendance n’aboutit
cependant pas a la transcendance réelle d’un étre créateur, mais a 1I’étre
qui apparait dans le phénomeéne du monde. L’€étre n’est pas Dieu, mais est
toujours I’étre de I'étant, n’ayant pas de Dasein indépendamment de
I’étant. «L’<Etre> — ce n’est ni Dieu, ni un fondement du monde»!8.

Heidegger s’écarte par conséquent de la tradition néo-scolastique qui
pense I’essence de Dieu a I’aide de I’étre. La catégorie d’€tre ne saurait
avoir de place dans une véritable théologie qui se définit principalement
par la foi. Celle-ci s’oppose a la pensée de I’étre et si elle devait y avoir
recours, la foi arréterait d’étre foi. Heidegger rejoint ici la position de
Luther. ;

La science ontique dévoile un étant donné. Le Positum présupposé
par la théologie n’est pas le christianisme (Christentum), car la théologie
ne reléve pas de I’histoire du christianisme, qui est de ’ordre de la
science des religions, mais est constitué par la christianité (Christlich-
keit), la qualité de ce qui est chrétien, c’est-a-dire ce qui fait du christia-
nisme un événement originellement historique. Ce Positum spécifique a
la science ontique de la théologie se définit par la foi en tant que mode
d’existence du Dasein humain. Comme tel, cette foi ne provient pas de ce
qui est cru, de la Révélation, c’est-a-dire de «l’étant qui, comme Révéla-
tion, produit initialement la foi; ¢’est pour la foi «chrétienne> le Christ, le
Dieu crucifié»!®. Heidegger distingue entre la foi comme dépét, c’est-a-
dire I’objet de I’acte de foi, et la foi comme acte. En d’autres mots, 1’ob-
jet appelle une réponse de la part du sujet. Ce n’est toutefois pas la foi-
dépdt a proprement parler qui est antérieure a la théologie, mais sa
réalisation dans un mode d’existence du Dasein humain. Sans celle-ci, il
ne pourrait pas y avoir de théologie. La foi chrétienne, telle qu’elle est
comprise ici par Heidegger, s’inscrit dans la tradition luthérienne-pauli-
nienne et la théologie de Bultmann, pour qui la Révélation se concentre
sur la croix («theologia crucis»??, en opposition a la «theologia gloriae»)

17 IpEm, Etre et Temps 65.

18 IpEM, Lettre sur I’humanisme, trad. de I’allemand par R. Munier, édition bilin-
gue, Paris, Aubier Montaigne, 31983, 76-77.

19 IpEM, «Phénoménologie et Théologie», 367.

20 voir LOEWENICH, W. von, Luthers theologia crucis, Witten, Luther-Verlag,
51967, 10ss., 76ss., 83ss.; M. LIENHARD (Martin Luther. Un temps, une vie, un mes-
sage, Gengve, Labor et Fides, *1991, 337-339) précise que «la croix est en rapport
avec la foi. Dieu agit par la croix pour créer I’espace, ou plutdt le vide, pour la foi qui
s’accroche uniquement a la Parole. En méme temps, il détruit ainsi la sagesse de I’homme
qui pense pouvoir connaitre Dieu par ses propres forces. L’effort de I’homme est an-
nihilé, qui veut monter vers Dieu par ses oeuvres ou par sa raison. L’opposition a la
raison est sans cesse exprimée (...). Ainsi, théologie de la croix et justification par la
foi coincident. «Celui qui veut étre sauvé, doit devenir un fou» (WA 20, 429, 12-13).



Deux ennemies irréductibles 287

comme événement historique qui ne peut €tre «connu> qu’a 1’aide d’un
acte de foi. Celui-ci, et uniquement celui-ci, rend possible une partici-
pation a I’événement de la Révélation et a ce qui est révél€ en elle.

«Cet événement de la Révélation qui s’offre a la foi et qui, par consé-
quent, a lui-méme lieu dans la fidéité, ne se dévoile qu’a la foi. (...) mais
la foi en s’appropriant la Révélation constitue elle-méme 1’événement
chrétien, c’est-a-dire le mode d’existence qui constitue la facticité de
I’8tre-1a dans sa christianité, comme une historicité spécifique. Croire,
c’est exister, dans l'intelligence croyante, en [’histoire révélée, c’est-a-
dire s’accomplissant, avec le Crucifié»?!.

Cette participation a I’événement ne s’accomplit que dans I’acte de
I’exister. La radicalité de la conception heideggérienne de la foi implique
une séparation entre I’événement historique concret de la Révélation et la
compréhension croyante de la Révélation. Heidegger insére la foi unique-
ment au sein de cette derniére, I'interprétant d’un point de vue existen-
tiel. Ne devrait-on pas, au contraire, affirmer que la croyance en I’incar-
nation, la crucifixion et la résurrection de Jésus Christ présuppose
I’historicité de la personne nommée Jésus? La théologie est, selon Heid-
egger, la science de la foi, c’est-a-dire qu’elle doit étre comprise comme
I’auto-interprétation de ’existence croyante qui ne s’appuie que sur la
foi. Elle est révélée dans la fidéité et délimitée par la fidéité méme. Non

Cela signifie recevoir la folie de Dieu en Christ comme sagesse qui sauve. Mais cela
provoquera nécessairement la contradiction de I’homme naturel.» Nous retrouvons une
similitude de pensée quant a la distinction radicale entre raison et foi (laquelle se fo-
calise sur le Christ crucifi€) dans le cours que professe Luther sur I’épitre aux Romains
y rejetant la philosophie: «Pour moi, 1I’obéissance que je crois devoir au Seigneur me
pousse A aboyer contre la philosophie et a exhorter a I’Ecriture Sainte. Peut-&tre que si
un autre que moi le faisait, sans connaitre cela de prés, il n’en aurait pas le courage ou
ne serait pas digne de foi. Tandis que moi, je m’y suis frotté depuis de nombreuses an-
nées et je sais, autant par expérience que par des échanges avec beaucoup de gens, que
c’est une étude vaine et pernicieuse. C’est pourquoi je vous exhorte tous, tant que je
peux, a achever rapidement les études de cette sorte et & viser uniquement, non pas 2
mettre ces choses en vigueur, ni a les défendre, mais plutét a les apprendre comme nous
apprenons de mauvaises aptitudes pour les rendre inoffensives et des erreurs pour les
surmonter. De méme, apprenons cela pour le rejeter ou tout au plus pour nous fa-
miliariser avec le langage de ceux auxquels nous avons affaire. Car il est temps que nous
nous adonnions & d’autres études et que nous apprenions Jésus-Christ, et Jésus-Christ
crucifié.» (Martin LUTHER, Commentaire de Romains, 8, 19, écriten 1516-1517, dans:
Weimarer Ausgabe, t. 56, 371, lignes 17-27, cité dans: EBELING, G., Luther. Intro-
duction 2 une réflexion théologique, trad. de 1’allemand par A. Rigo et P. Biihler, Lau-
sanne, Labor et Fides, 1983, 72-73).

2! HEIDEGGER, «Phénoménologie et Théologie», 369. Il continue en précisant que
«la foi, en tant que renaissance, est, en méme temps, cette histoire a I’événement de
laquelle la Théologie elle-méme doit contribuer pour sa part; et c’est seulement en tant
qu’elle s’insére ainsi dans la foi, considérée comme événement historique caractérisé,
que la Théologie a son sens et son droit» (371).



288 Deux ennemies irréductibles

seulement 1’objet de la théologie est I'acte de croire et ce qui est cru,
mais elle jaillit elle-méme de la foi.

Heidegger insiste qu’il n’y a pas de théologie sans la foi. Il refuse
ainsi la possibilité d’une science théologique athée, c’est-a-dire qui con-
sidérerait uniquement le dépot de la foi sans étre porté préalablement par
un acte de foi. «Toute connaissance théologique en sa légitimité fonciére
est fondée sur la foi elle-méme, elle en surgit et rebondit sans cesse vers
elle»?2, En effet, on ne rencontre pas dans les structures propres aux onto-
logies régionales une possibilité a priori de I’étre vers Dieu qui y serait
inscrite. Il n’y a pas de possible théologie naturelle ou de connaissances
scientifiques qui viendraient rendre plausible, renforcer ou méme justifier
I’évidence de la foi. Heidegger nie le caractére essentiel de toute recher-
che théologique telle qu’elle a été comprise par la tradition occidentale —
Dieu comme objet formel de sa recherche, toutes choses étant pergcues par
I’intellect «sub ratione Dei» —, en séparant la foi d’une connaissance spé-
culative rationnelle. Par conséquent, la théologie n’appartient plus au do-
maine des sciences qui peuvent étre fondées rationnellement, mais elle se
fonde elle-méme par la foi qui échappe a toute rationalisation. Elle est
une science du croyant, qui surgit de la foi et dont I’objet est la foi. Elle
prend ainsi une place a part parmi les sciences ontiques, place qui ne lui
avait pas été octroyée dans Etre et Temps o I’ontologie fondamentale
fondait toutes les sciences positives, y compris la théologie. Dés lors,
celle-ci est avant tout une science historico-pratique qui n’a pas Dieu
pour objet de recherche. Elle n’est pas une science purement spéculative
de Dieu ou une science de I’expérience religieuse humaine??.

Bien que la science théologique n’ait pas besoin de la philosophie
pour établir sa positivité qui se fonde elle-méme par la croyance — la
christianité —, elle se référe néanmoins, précise Heidegger, a la philoso-
phie comme science ontologique du Dasein, mais uniquement en ce qui
concerne sa scientificité, c’est-a-dire au niveau des concepts utilisés.
Alors que I’attitude existentielle de la foi exclut celle de la philosophie,
Heidegger maintient que seule la foi, qui présente et fonde la science
théologique, est capable d’entrer en relation avec la philosophie. En se
référant a la différence ontique/ontologique, il note que «toute interpré-

22 1bid., 383.

23 Heidegger précise que «le contenu spécifique de I’objet de la Théologie exige
qu’une connaissance théologique adéquate ne se cristallise jamais en un savoir, flot-
tant librement, d’un contenu quelconque. Pas davantage la transparence théologique et
I’interprétation conceptuelle de la foi ne peuvent ni fonder et assurer la foi en sa légi-
timité, ni rendre en aucune fagon plus facile de I’admettre et de demeurer en elle. La
Théologie ne peut que rendre la foi plus difficile, c’est-a-dire rendre plus évident que
la fidéité ne peut étre acquise, non pas par elle — la Théologie comme science —, mais
uniquement par la foi», ibid., 373-375. Voir aussi 379.



Deux ennemies irréductibles 289

tation ontique se meut sur un fondement ontologique tout d’abord et le
plus souvent caché»?*, qui se définit par «le dévoilement constitutif d’un
étant donné et déja dévoilé en quelque fagon»?. L’objet d’un tel fonde-
ment consiste en une région précise de I’étre. Concernant la théologie, il
s’agit de I’étre de I’homme envers Dieu.

On peut deés lors se demander comment s’explique la possibilité de
dévoilement, si le Positum de la théologie — qui est de I’ordre de la foi et
de la foi seule — ne peut pas étre connu ou déduit d’une analyse phéno-
ménologique du Dasein? Celle-ci met entre parenthéses, comme nous
I’avons vu, toute idée de Dieu. Elle est donc essentiellement a-théiste,
puisqu’elle ne connait pas d’a priori religieux et refuse 1’existence dans
les étants d’une possibilité de I’étre envers Dieu. Comment I’ontologie
fondamentale — la philosophie — est-elle capable de déterminer le Posi-
tum d’une science — la théologie — qui échappe a toute fondation étant
donné qu’elle appartient a un tout autre ordre, celui de la foi? Pour ré-
soudre cette difficulté laissée sans réponse dans Etre et Temps, Heideg-
ger fait appel dans «Phénoménologie et théologie» a sa conception de la
foi comme renaissance, qui signifie un mode de I’exister historique du
Dasein et qui implique un passage d’un état de non-croyance a celui de
croyance, d’une ancienne a une nouvelle existence. L’existence préchré-
tienne du Dasein n’est pas €cartée ou repoussée par la foi, comme la croy-
ance repousserait I’incroyance, mais elle est dépassée dans la mesure ol
elle est assumée, maintenue et conservée dans la nouvelle création, dans
I’existence croyante.

«Tous les concepts théologiques fondamentaux (...) ont chaque fois un
contenu préchrétien, contenu certes existentiellement impuissant, c’est-
a-dire ontiquement dépassé, mais qui, précisément de ce chef les déter-
mine ontologiquement et qui peut donc étre appréhendé de fagon pure-
ment rationnelle. Tous les concepts théologiques fondamentaux renfer-
ment nécessairement en eux la compréhension de I'étre que I’étre-la
humain comme tel a de lui-méme dans la mesure ou il existe simple-
ment» 26,

La science théologique doit donc recourir a la philosophie, de maniere
certes limitée, comme il est dit ci-dessus, et non plus de fagon inévitable,
comme Heidegger le soutenait dans Etre et Temps. Elle véhicule en effet
toujours une certaine conception de I’étre de ’homme en général qui est
de I’ordre du savoir ontologique, lequel détermine la signification des
notions essentielles de la théologie. Afin d’essayer de mieux faire ressor-

24 Ibid., 385.
25 1bid., 365.
26 Ibid., 387.



290 Deux ennemies irréductibles

tir ce type de relation spécial, Heidegger se référe a deux concepts: la
faute et le péché. Alors que la faute est une détermination ontologique
constitutive du Dasein qui s’exprime dans Etre et Temps par la notion de
souci, le péché in se, compris comme rejet de Dieu, ne peut se manifester
que dans I’ordre de la foi, c’est-a-dire que «seul le croyant peut exister en
fait comme pécheur»?’. Heidegger ne précise ici pas suffisamment entre
divers degrés d’existence. Le non-croyant peut en effet aussi trés bien
exister en soi comme pécheur, bien qu’il ne connaisse pas le péché
comme révélé par I’objet de la foi. Un état d’étre peut trés bien exister
indépendamment du fait que le sujet en a conscience. Heidegger continue
en précisant que le péché n’est cependant pas déductible rationnellement
de la faute, de cet état plus général de I’'étre-en-faute. Bien qu’il n’est pas
possible de construire un concept théologique a partir de données onto-
logiques, le concept ontologique de faute est néanmoins «déterminant et
formel par la maniére dont il indique le caractére ontologique du domaine
de I’étre ol se tient nécessairement le concept du péché en tant que con-
cept existentiel»?8, L’ontologie présente un contenu formel préchrétien
des concepts fondamentaux théologiques, concepts philosophiques que la
théologie interpréte dans la mesure ot elle dépose leur contenu originaire
pour les revivifier en accord avec la foi. La notion de péché réinterpréte
le concept de faute a la lumiére de la foi. Il ne s’agit pas la de deux con-
cepts différents qui se situeraient 2 deux niveaux distincts. L’existence
préchrétienne continue a étre préservée dans I’existence chrétienne. -

Heidegger prend ici ses distances par rapport a la position soutenue
dans Etre et Temps dans la mesure ol il ne reconnait plus a la philoso-
phie un role fondateur, de direction de la théologie, mais il lui accorde
uniquement un role «co-recteur» du «contenu ontique, c’est-a-dire pré-
chrétien des concepts théologiques fondamentaux»®. Cette co-rection
n’est qu’une indication formelle qui renvoie le concept théologique a son
dévoilement spécifique et originaire. La philosophie ne tient pas en laisse
la théologie, qui est en elle-méme pleinement autonome aussi bien quant
a son mode d’étre que quant a son contenu, I’un et I’autre rendus possi-
bles par la foi, laquelle remplit le réle de direction.

La science théologique décrite dans «Phénoménologie et théologie»
occupe ainsi une place spéciale parmi les sciences positives, dans la me-
sure ou son domaine échappe a 1’ontologie fondamentale. Les concepts
ontologiques ne comportent aucune direction ou renvoi a leur emploi
possible par la théologie. La philosophie ne peut prétendre jouer un role

27 1bid.
28 1bid., 389.
29 Ibid.



Deux ennemies irréductibles 291

de co-rection envers la théologie comme science que dans le cas ou celle-
ci emploie des concepts non-théologiques, préchrétiens dissous et qui
prennent une nouvelle existence, sans cependant que 1’ancienne existence
soit rejetée et reni€e. Il faut néanmoins préciser que ce réle de co-rection
n’appartient pas a la nature de I’acte philosophique, qui est en soi libre et
pleinement autonome, mais est exigé par la scientificité de la théologie.
Cette distinction permet a Heidegger de maintenir en méme temps 1’op-
position existentielle entre la philosophie et la théologie ainsi que leur
cohabitation, leur communion possible comme sciences.

11

Heidegger distingue de maniére trop radicale entre deux vérités qu’il op-
pose 1'une a ’autre: d’une part, la vérité conforme a la Révélation, qu’on
pourrait décrire, selon lui, comme la vérité du ou pour le croyant; d’autre
part, la vérité libre de toute Révélation, qu’il décrit comme la vérité du
philosophe, du «non-croyant>. Celle-ci correspond a I’étre dévoilé comme
tel. Outre le fait que la tradition philosophique et théologique occidentale
a soutenu ’existence d’une seule et méme sagesse que les sujets humains
cherchent a connaitre a I’aide des instruments respectifs aux sciences
philosophique et théologique, la raison philosophique ne se réduit toute-
fois pas a la caractéristique de co-rection du donné de la foi, mais consti-
tue un élément essentiel de la théologie scientifique. Celle-ci se réfere
certes a la Révélation, qui lui est connue par la foi (on pourrait parler ici
d’un saut existentiel), mais aussi a la raison, qu’elle utilise comme in-
strument en vue d’éclaircir, d’approfondir, voire de corriger ses concepts,
ainsi que de construire une compréhension systématique du contenu de la
foi. Rahner précise a la suite de la tradition théologique catholique qu’«a
I’intérieur de la théologie, il faut <philosopher>»*°. La réflexion théologi-
que ne signifie pas une restitution ou une répétition de belles paroles, de
phrases issues d’une foi ecclésiale. Elle ne serait alors qu’une science
historique ou une propagande de la foi. Au contraire, elle se propose de
saisir, a 1’aide d’un processus raisonnable, ce que signifie le tout Autre,
qui appartient au domaine de ’inconnu et du mystérieux. Dans ce chemi-
nement de la découverte, la raison prend une place irremplagable, sans

30 Rahner spécifie aussitot qu’il faut entendre par «<philosopher> 1’effort intellec-
tuel se portant sur la révélation de Dieu in Christo dans I’annonce de I’Eglise». Par
ailleurs, il s’agit de mettre «en oeuvre tous les moyens et méthodes de pensée», de re-
lier «I’acte de foi et le contenu de la foi a tout ce que I’homme (...) éprouve, demande
et sait», dans: «La réflexion philosophique en théologie» dans: Ecrits théologiques,
trad. de I’allemand par H. Bourboulon, t. XI, Paris, Desclée de Brouwer, Mame, 1970,
52-53.



292 Deux ennemies irréductibles

toutefois remplir le role de fondement de la Révélation, qui lui échappe
par essence.

Cette aide indispensable qu’apporte la philosophie a la théologie
n’implique cependant pas que la premiére perde son autonomie. En effet,
la philosophie reste par essence pleinement autonome et libre, tout en
étant cependant |’associée de la théologie, dans la mesure ou ces deux
sciences cherchent a saisir le fondement ultime de la totalité du monde et
de I’étre humain (bien que 1’objet propre de la philosophie soit 1’étant en
tant qu’étant et que celui de la théologie soit Dieu). Le philosophe qui
souhaite, par exemple, réfléchir au mal ou a la souffrance, doit prendre
en considération toutes les données possibles que I’étre humain posséde a
cet égard, données provenant, par exemple, de la psychologie et de
I’histoire, de la médecine et de 1’anthropologie culturelle, ainsi que de la
théologie. S’il devait méttre entre parenthéses les renseignements fournis
par cette derniére ou d’autres données connues, qu’elles soient démon-
trées expérimentalement ou simplement crues, il ne pourrait plus préten-
dre philosopher véritablement, étant donné qu’il ne considérerait plus
philosophiquement 1’objet de son investigation sous ses divers aspects
possibles pour le saisir en profondeur. Il ne s’agit pas de savoir si dans
une exposition philosophique systématique on retrouve aussi des phrases
théologiques, mais si son sujet considére dans sa réflexion les données de
croyance qu’il porte en lui. En effet, si le philosophe qui croit d’une ma-
niére ou d’une autre (évidemment pas de maniére superficielle et non
sans sens critique) en la véracité des données sur le monde (données qui
font I’objet d’une connaissance non pas purement rationnelle, mais supra-
rationnelle ou a priori), devait exclure celles-ci de sa réflexion, il cesse-
rait ipso facto d’€tre un philosophe. En mettant entre parenthéses des
connaissances tenues pour vraies, le philosophe ne considérerait plus son
objet (qui est le monde et I’existence dans sa totalité, du point de vue de
I’entier, et non pas uniquement de l’expérience) sous tous les aspects
possibles.

Cette ouverture de la part du philosophe a des données pré-philoso-
phiques (qui sont de I’ordre de la croyance de foi, de 1’a priori) ne signi-
fie cependant pas qu’il cesse d’étre philosophe pour se muer en théolo-
gien. Aussi, on peut se demander si le philosophe qui considére de ma-
niére sérieuse des données relevant de la médecine ou de la psychologie,
est en train de faire de la médecine ou de la psychologie. Cette exigence
selon laquelle le philosophe ne doit exclure formellement de sa réflexion
aucune connaissance accessible concernant le sujet traité, ni mettre entre
parenthéses des données crues tenues pour vraies, est intrinseque a la
structure de 1’acte philosophique.



Deux ennemies irréductibles 293

En outre, la philosophie ne peut pas s’enfermer, comme le fait Heid-
egger, dans une attitude ou 1’idéal de la science philosophique serait la
neutralité absolue, accompagnée d’un a-théisme méthodologique, refu-
sant par principe et a priori de tenir compte des prises de position ultimes
qui reposent sur des actes de croyance. Philosopher, activité qui repré-
sente un type de relation fondamentale entre le sujet et la réalité qu’il
analyse, n’est possible qu’a partir de la totalité de 1’existence humaine,
impliquant notamment les dernieres et ultimes prises de position qui sont
de I’ordre de la croyance, qu’elles soient positives ou négatives. Le phi-
losophe allemand Fichte va méme jusqu’a dire que «ce que 1’on choisit
comme philosophie dépend (...) de ’homme que I’on est»3!. Le philoso-
phe ne peut donc pas vivre un dualisme qui sépare son mode de penser de
son mode d’étre, car il s’agit d’états inséparables a I’intérieur de la tota-
lité de son existence. La frontiere entre les domaines ontologique (la phi-
losophie) et ontique (ici la théologie reposant sur la foi) est, contraire-
ment a ce que soutient Heidegger, perméable.

Le philosophe surgit et se développe a partir d’une existence con-
crete individuelle invariablement marquée par une conception du monde.
Toute question particuliere jaillit a partir d’'un contexte d’une totalité
propre a un héritage culturel et a une tradition, qui sont antérieurs et sous-
jacents aux actes et aux réflexions individuels. Bien que le sujet soit
incarné dans une tradition et une culture données, il est néanmoins libre
de choisir une autre tradition pour prendre un autre point de vue. Cepen-
dant, il lui est impossible de prendre, comme le souligne Nagel®?, le point
de vue de nulle part, c’est-a-dire de s’abstraire complétement de toute
tradition en vue d’assumer un point de vue complétement subjectif. Le
désir d’objectiver la totalité du réel en intégrant pleinement le point de
vue subjectif par voie de réduction au point de vue de 1’objectif est, selon
Nagel, un idéal inaccessible et totalitaire. Ceci supprime la perspective
du monde inaliénable de I’individu ne tenant pas compte des conceptions
spécifiques du monde sous prétexte que les choses doivent étre connues
non pas d’un certain point de vue, mais comme elles sont en elles-mémes.
Nagel ne discrédite toutefois pas la connaissance objective du réel en
s’enfermant dans un relativisme subjectiviste (comme dans I’idéalisme ou
I’historicisme) et reste attentif au fait que la connaissance objective, tout

3 FICHTE, F.G., Premiére et seconde introductions & la doctrine de science (1797),
dans: Oeuvres choisies de philosophie premiére. Doctrine de la science (1794-1797),
trad. de I’allemand par A. Philonenko, Paris, Vrin, 21980, lére introduction, Ve sec-
tion, 253.

32 voir NAGEL, Thomas, Le point de vue de nulle part, trad. de 1’anglais par
S. Kronlund, Paris, L’éclat, 1993; Questions mortelles, trad. de I’anglais par P. Engel
et Cl. Engel-Tiercelin, Paris, Presses Universitaires de France, 1983.



294 Deux ennemies irréductibles

en étant nécessaire comme méthode de connaissance et de compréhension
en elle-méme du monde, est incapable a elle seule de fournir une com-
préhension de la réalité qui remplacerait les divers points de vue subjec-
tifs d’otu elle prend son origine. Bien qu’il soit nécessaire et vital a I’étre
humain de transcender son point de vue subjectif en vue de progresser
vers une compréhension plus pléniere de la réalité et de soi-méme, il lui
est cependant impossible de nier ce méme point de vue qui constitue un
aspect intégral de sa personne.

Etant donné qu’une compréhension personnelle subjective du monde,
méme avec ses actes de foi a priori, constitue un élément indispensable
pour un examen objectif, une réflexion philosophique s’exerce toujours
partir d’un point de vue précis et est pour ainsi dire profondément incar-
née. Cette position ne signifie toutefois pas un historicisme qui ne permet
la formation d’une pensée qu’a I’'intérieur de parametres historico-tempo-
rels bien précis. Certes, I’historicité du sujet pensant doit étre prise en
compte, mais elle ne peut constituer I’essence de 1’origine de la pensée.
Celle-ci ne peut pas non plus étre désincarnée et se réfugier dans les
spheres de 1’a-temporalité, des idées platoniciennes. Chaque mode de
penser prend son origine et se développe a partir et dans une certaine
tradition. MaclIntyre a bien démontré qu’il n’existe pas «de terrain théo-
riquement neutre ou pré-théorique, d’ou I’on puisse partir pour trancher
parmi les positions en jeu»®. Toute connaissance expérimentale se réfere
toujours a des observations théoriques pré-structurées qui se trouvent
dans un contexte plus large. Chaque tradition posseéde ses propres critéres
de raisonnement, son fond de croyance et d’a priori, sa conception de la
vérité et de la connaissance. Elle se caractérise par 1’absence de critére
neutre’.

33 MACINTYRE, Alasdair, Three Rival Versions of Moral Enquiry. Encyclopaedia,
Genealogy and Tradition, Notre Dame (Indiana), University of Notre Dame Press,
1990, 173. Voir 181.

34 Une telle position semble impliquer un certain relativisme dans la mesure ou la
solution philosophique d’un probléme précis ne peut surgir qu’a I’intérieur d’une cer-
taine tradition. La solution a cette problématique me semble se trouver dans la trans-
cendance du critére de rationalité existant a I’intérieur d’une tradition en se référant
non seulement a un point commun de rationalité logique, mais aussi et surtout en
questionnant sa propre tradition dans son intégration intellectuelle avec la tradition ri-
vale au moyen d’une Einfiihlung. Dans la mesure ou I’on entre dans la maniére de pen-
ser de la tradition rivale et qu’on développe les conséquences ultimes de son argumen-
tation, on peut révéler les faiblesses de sa propre tradition, y compris I’incapacité de
résoudre divers probléemes et dilemmes. (Voir IDEM, Quelle justice? Quelle rationa-
lité?, trad. de I'anglais par M. Vignaux d’Hollande, Paris, Presses Universitaires de
France, 1993, 182). La prétention de supériorité d’une tradition sur une autre tradition
(chacune avec sa propre théorie et pratique décrites et élaborées dans ses propres ter-
mes) ne peut étre démontrée que si la premiere tradition est capable d’expliquer et de



Deux ennemies irréductibles 295

Ainsi, contrairement a ce que Heidegger soutient — du moins théori-
quement —, toute philosophie est imprégnée d’une Weltanschauung, c’est-a-
dire qu’elle se développe toujours a I'intérieur d’une tradition donnée, ain-
si que d’une certaine croyance. Lorsqu’il philosoephe, le philosophe met
tout en jeu, aussi bien sa personne que ses connaissances rationnelles
comme de croyance. L’idéal d’une neutralité absolue de la science philo-
sophique, sa caractéristique d’athéisme (mettant entre parenthéses toute
conception du monde), accompagnée d’un questionnement total, n’est-il
pas utopique? On peut se demander a ce sujet si I’analyse philosophique
heideggérienne est réellement neutre par rapport a une conception du
monde ou si au contraire, comme quelques écrits postérieurs a Etre et
Temps le laisseraient supposer, sa pensée est soutenue par une Weltan-
schauung anti-théiste. Ne pourrait-on pas méme y trouver une sorte de
théologie immanente?

Cette critique de la méthode a-thée, de la mise entre parenthéses de
toute conception du monde conduit a une autre constatation. Heidegger
souligne avec justesse que le questionnement est consubstantiel a I’acte
philosophique, c’est-a-dire que le philosophe est engagé sur un chemin
interminable. Ne pouvant pas sortir de I'état d’étonnement qui lui est
naturel, le philosophe ne peut jamais prétendre avoir répondu définitive-
ment a une de ses questions qui touchent le fondement ultime du monde
et de I’existence. Comme le fait ressortir Jaspers, «faire de la philosophie,
c’est étre en route». Le point de départ du philosophe n’est pas la déli-
mitation claire et distincte ou méthodique d’un savoir pur, d’une con-
ceptualisation totale du monde et de I’€tre, mais plut6t le questionnement
de la raison ultime du monde et du Dasein, accompagnée d’une écoute
accueillante de la voix silencieuse du mystére du monde, ol se dévoile
I’avenement de la vérité de I’étre. La philosophie, qui ne possede jamais
de réponses définitives, et encore moins la réponse, pose éternellement la
question qui n’a pas de fin et qui échappe a toute réponse. Cette situation
ne conduit cependant pas a une résignation agnostique, ni au désespoir,
car la recherche amoureuse de la sagesse est mue par Le Principe Espé-
rance3®, principe qui détermine également la structure de la connais-
sance?’. L’objet de la recherche philosophique n’est pas donné dans une

résoudre non seulement ses propres problémes et ses limites, mais aussi ceux de 1’autre
tradition et ce de meilleure fagon que cette derniére ne peut le faire.

35 JasPERS, Karl, Introduction 2 la philosophie, Paris, Plon, 1965, 11.

36 BLOCH, Ernst, Le Principe Espérance, trad. de I’allemand par Fr. Wuilmart, Pa-
ris, Gallimard, 1976ss., 3 volumes.

37 Voir RICOEUR, Paul, Hope and the Structure of Philosophical Systems, dans:
Proceedings of the American Catholic Philosophical Association 44 (1970) 55-69;
LADRIERE, Jean, Raison et eschatologie, dans: Revue de I'Université d’Ottawa, t. 55,



296 Deux ennemies irréductibles

compréhension totale définitive, mais en espérance. Contrairement a la
possition de Heidegger, qui rejette par principe toute possibilité de ré-
ponse, soutenant qu’elle porterait atteinte au caractére du questionnement
propre a l’acte philosophique, la recherche amoureuse de la sagesse, a
laquelle, par exemple, s’est voué Platon qui est moins attachée a une dis-
cipline académique bien définie qu’a la recherche d’une réponse, méme
fragmentaire et méme venant d’ailleurs. A I’instant ou la dialectique se
heurte a un mystére insoluble, Platon «préfére a la négation ou au scepti-
cisme 1’option hardie d’une croyance, indémontrable certes, mais justi-
fiée néanmoins par son efficacité morale et sa fécondité pragmatique»?8,

La position heideggérienne conduit la philosophie a devenir la ser-
vante de sa méthodologie a-thée qui insiste sur une pureté a 1’égard de
toute conception du monde préétablie. C’est seulement lorsqu’on aura li-
béré la gracieuse Dame de sa soumission a cette méthodologie, qu’il sera
possible d’aborder le type de relation entre elle et la théologie.

n°4, 173-192; PIEPER, J., «Verteidigungsrede fiir die Philosophie», dans: Werke in
acht Binden, t. IIl: Schriften zum Philosophiebegriff, édité par B. Wald, Hamburg,
Felix Meiner Verlag, 1995, 128s., 135s., 151.

38 FRUTIGER, M., Les Mythes de Platon, Paris, Alcan, 1930, 224. Platon ne choisit

pas entre logos et mythos, car, comme le précise G. Droz dans: Les mythes platoni-
ciens (Paris, Seuil, 1992, 19), «il sait ou sent bien leur nécessaire complémentarité».



	Deux ennemies irréductibles : la philosophie et la théologie selon Heidegger

