Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: La foi comme méthode de connaissance indirecte
Autor: Negro, Matteo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760828

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MATTEO NEGRO

La fo1 comme méthode de
connaissance indirecte*

Si la foi n’est pas rationnelle,
alors elle est forcément une spiritualité
dont I’interprétation ne peut qu’étre allégorique

(N. Farouki)!

Prémisse

L’étude de la foi, ce phénomene existentiel fascinant et mystérieux, est
une entreprise certainement trés vaste et riche, et pourrait nous entrainer
trés loin, a cause méme de la longue tradition de pensée philosophique et
religieuse qui nous précede. Certes, on ne peut négliger le fait que cette
tradition a commencé a 1’aube de I’humanité, en exprimant par des for-
mes mythiques, symboliques et rituelles une dimension propre de la na-
ture humaine, la dimension religieuse, le sens du sacré, et que le chris-
tianisme s’y est inséré, en apportant une contribution originelle et parti-
culiere, dont I’expérience de la foi constitue le noyau dur.

Toutefois, notre intention n’est pas dans ce travail d’approfondir tous
les aspects caractérisant la foi comme expérience religieuse, mais de res-
treindre la portée de cette réflexion, et de la limiter a quelques questions
fondamentales de nature cognitive: qu’est-ce que la foi? S’agit-il d’un
phénomene totalement incompréhensible, lié exclusivement a des facteurs
d’ordre surnaturel qui échappent a tout accord avec la raison (comme le
fidéisme le prétend), ou peut-on y entrevoir un caractére intrinséque de
rationalité? Quel «avantage», quel retour pourrait obtenir ’homme d’une
expérience considérée comme totalement irrationnelle, a-rationnelle, ou
purement «spirituelle», qui n’aurait pas de points d’ancrage dans 1’en-

* Je désire remercier ici Evandro Agazzi, Ruedi Imbach, Charles Morerod et
Cédric Pillet pour leurs précieuses observations.

! FAROUKI, Nayla, La foi et la raison. Histoire d’un malentendu, Flammarion, Pa-
ris, 1996, 243.



La foi comme méthode de connaissance indirecte 267

semble de ses exigences les plus naturelles, comme le désir de bonheur
ou de vérité? Ce sont des questions primaires qui ne cessent depuis tou-
jours de provoquer I’intérét général, ce qui est peut-étre le signe d’un be-
soin naturel de compréhension ...

En premier lieu, il nous semble indispensable de faire recours a une
notation de méthode. Quel est le lieu de la foi? Quel est le lieu ol se réa-
lise cette typologie particuliere de foi, qui est la foi religieuse, laquelle
porte sur des contenus qui sont bien au-dela de notre expérience immé-
diate? La réponse est simple, mais en méme temps riche d’implications:
le lieu de la foi est la personne humaine, en tant que douée de raison et
de liberté, en tant que capacité de jugement et de compréhension et ca-
pacité d’affection, de décision, de choix. La foi, ainsi que toute autre ac-
tivité proprement humaine, est une activité de la personne, dans la per-
sonne.

Une méthode de connaissance qui engage la raison

Nous considérons souvent la raison comme une machine a calculer, ou
comme la faculté qui organise notre rapport avec la réalité d’une fagon
autonome, aseptique ou «scientifique», sans les conditionnements de
I’affectivité, des émotions, de I’environnement: en bref, d’une fagon
«objective». C’est pour cette raison que «rationnel» est pour la plus
grande partie de nos contemporains synonyme de scientifique, d’exact, de
certain. En méme temps, nous croyons souvent que la raison (comme
nous I’avons décrite) peut difficilement interférer avec nos choix quoti-
diens, nos sentiments, nos expériences privées, et nous estimons qu’il est
difficile, ou du moins improbable, d’aboutir a des certitudes dans ces do-
maines: il est presque impensable, par exemple, que notre expérience:
affective soit «rationnelle». A travers I’influence, entre autres, d’une quan-
tit€ d’ouvrages littéraires, et de kilometres de pellicules cinématogra-
phiques, nous avons de nos jours la conviction précise (une des rares,
d’ailleurs) que la «raison» est a utiliser dans des domaines trés spécifi-
ques (les sciences, le droit, I’économie) et que le reste de la vie (y com-
pris la religion, pour qui s’y intéresse) est sous 1’influence de facteurs
flous (non-contraignants), non-exacts, presque insaisissables (I’amour,
les passions, les intéréts, la liberté): on dit souvent (et on y croit) que la
vie n’a pas de «raison».

Tout cela nous parait assez insuffisant pour donner une signification
et une définition claire d’un grand nombre de facteurs constituant I’en-
semble de I’expérience humaine. En fait, pour accepter 1I’opinion assez
courante qui vient d’étre présentée, il faudrait censurer ou renoncer a
I’expérience de I’homme telle qu’elle se présente naturellement. Il est im-



268 La foi comme méthode de connaissance indirecte

portant, au contraire, d’observer ce que I’homme est, ce qu’il vit. Pour
une recherche sérieuse sur n’importe quel événement ou «chose», il faut
du réalisme.

La connaissance intellectuelle, caractérisant I’homme dans sa capa-
cité de compréhension du monde, trouve son point final, son issue natu-
relle dans le jugement. Le jugement est le sommet de I’expérience de
I’homme, le véritable signe de son contact avec le réel. Le processus par
lequel nous saisissons notre réalité et celle des choses est celui de 1’af-
firmation. L’homme affirme quelque chose ou nie cette affirmation en af-
firmant quelque chose d’autre. C’est un processus naturel de la raison, qui
a comme fondement 1’évidence. L’évidence fait ainsi partie intégrante de
I’expérience de la connaissance. Par évidence, on entend une propriété
intrinséque de 1’objet connu qui oblige a I’assentiment notre pensée; elle
est a la base de la certitude. Elle n’accompagne pas uniquement la saisie
des objets abstraits, mais toute connaissance, non seulement intellectu-
elle. Il existe deux formes d’évidence, immédiates et médiates, indirectes
et directes. Parmi les évidences immédiates, on découvre 1’évidence
sensible, I’évidence des états de la conscience, 1’évidence des essences.
Parmi les évidences médiates, on trouve celles qui terminent les démon-
strations. Comme le rappelle Verneaux, il y a une espéce d’évidence s’ac-
compagnant du jugement vrai, mais ne possédant pas le méme caractere
de contrainte que 1’évidence directe: ce que les scolastiques appelaient
evidentia credibilitatis. Celle-ci est la caractéristique du témoignage
(evidentia in attestante): « ... le témoignage est impuissant par nature a
rendre évident le fait attesté. Il ne le fait pas voir, il ne le démontre pas, il
garantit seulement qu’il a eu lieu»2.

L’homme adhere a la réalité dans un effort continuel de dépassement
des limites contingentes et matérielles, qui définissent son étre et 1’étre
des choses. La raison est I’instrument principal de cette adhésion, en tant
que faculté, que capacité de connaissance de la réalité, de production de
jugements. Elle est poussée naturellement a surmonter la barriére, 1’hori-
zon de toute relativité et de toute relativisation. Au fond de la connais-
sance humaine, il y a une affirmation absolue d’un rapport entre le par-
ticulier et I’€tre. Sur la base de I’étre qui fonde la réalité et la connais-
sance, cet effort de transcendance, de dépassement des limites de notre

2 VERNEAUX, Roger, Epistémologie générale ou critique de la connaissance, Beau-
chesne, Paris, 1959, 107. 11 continue: «Maintenant, si I’évidence intrinséque est con-
traignante pour I’intelligence, c’est parce qu’elle satisfait son appétit de lumiere. L’évi-
dence est bien loin de la combler. Rien ne remplace de voir les choses par soi-méme, et
il ne serait pas absurde de nier un fait qu'on ne peut ni percevoir ni démontrer.
Cependant, comme récuser le témoignage serait déraisonnable, la volonté ne fait au-
cune violence a I'intelligence, elle la meut dans la ligne de sa pente naturelle, dans la
direction ou elle se porte d’elle-méme.» (108).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 269

expérience directe est rendu possible. C’est un dépassement qui n’est ja-
mais accompli, mais qui est exigé par la raison. On peut dire que dans
toute connaissance sont présents en méme temps 1’absolu et le relatif. Et
I’évidence, en tant que propriété de la réalité qui s’ouvre a la connais-
sance, est le signe de cet autre, de cet au-dela auquel nous participons, de
cet absolu qui entre dans le périmetre de notre subjectivité, dans une
dialectique parfois difficile et dramatique, que I’homme ne peut s’empé-
cher de vivre. La raison affirme donc I’existence du mystére, en enten-
dant par mystere un facteur présent dans I’expérience et toutefois n’ap-
partenant pas a I’ensemble des facteurs expérimentés.

La raison suit donc des méthodes différentes selon les manifestations
de la réalité. La méthode est un chemin vers I’objet ainsi que le signe de
I’ouverture et de la vitalité de la raison. Elle permet d’adopter une stra-
tégie d’approche rationnelle de 1’objet concerné. C’est pourquoi on ne
peut pas appliquer la logique ou la méthode scientifique a certaines sphe-
res du comportement humain. Pour Aristote, par exemple, les méthodes
sont particuliéres, appropriées a leur objet, et elles ne peuvent pas étre
transférées d’une science a ’autre: il ne cultive pas, a la maniére de Des-
cartes, le réve (ou I’utopie) d’une «méthode universelle».

On redécouvre ainsi une dimension essentielle de la raison humaine,
la dimension métaphysique, en tant que capacité créative de compréhen-
sion du monde, au-deld, mais pas en alternative, des indications des sens”.
C’est précisément ce processus de médiatisation de 1’expérience opéré
par la raison qui doit étre reconsidéré et appliqué a notre sujet. La raison,
en fait, dans I’expérience de la foi, demeure dans son intégralité, ne re-
nonce a aucun fragment de son effort de compréhension, ne céde jamais a
des attitudes réductrices. Elle est confrontée a une évidence qui s’impose,
ce qui n’est absolument pas un saut dans le vide. La foi fait appel 2 ce
genre d’expérience: elle n’est pas une activité spécifique a des sujets
religieux, mais c’est en premier lieu une forme de connaissance indirecte
d’une réalité supérieure, inconcevable, qui est pourtant possible sur la
simple base de facteurs présents dans la nature de I’homme. Elle surgit
d’une dynamique tout autant humaine que la confiance envers quelqu’un.
Elle se fonde sur le témoignage d’un autre dans lequel on a confiance

3 Je m’arréterai ici a ce sujet sur une considération d’Evandro Agazzi: « ... la mé-
taphysique exige une médiatisation de I’expérience, c’est-a-dire le dépassement du pur
niveau empirique, pour (éventuellement) affirmer avec une authentique intention de
connaissance que, au-dela des frontiéres de I’entier de I’expérience, s’ouvre un espace
pour autre chose. Et ceci n’est possible que par un emploi synthétique de la raison,
c’est-a-dire par un emploi de la raison grice auquel elle puisse, en utilisant ses moyens
propres et prenant I’expérience pour <point de départ>, poser de maniére cognitive
quelque chose qui n’est pas donnée dans I’expérience.» (AGAZZI, Evandro, Philosophie
— Science — Métaphysique, Ed. Universitaires, Fribourg, 1987, 72).



270 La foi comme méthode de connaissance indirecte

pour des raisons adéquates. Si de telles raisons existent, c’est alors rai-
sonnable de faire confiance, et par conséquent, d’accepter et de recon-
naitre ce que le témoin affirme, de I’assumer comme son propre jugement.

La raison est vivante, pour chaque objet elle trouve une méthode
particuliere de connaissance, et elle en posseéde une pour connaitre ce qui
ne rentre pas dans la sphere de la sensation ou de I’intuition. La culture et
I’histoire de 1’humanité trouvent leur fondement dans cette démarche de
connaissance indirecte. La foi religieuse adopte ainsi la méme dynamique
de connaissance d’une réalité par médiation: une réalité qui ne tombe pas
dans I’horizon des sens, et que pourtant I’on peut connaitre. Elle adopte
la méthode que 1’homme, dans la normalité de ses fonctions relationnel-
les, effectue, par nature, tout au long de la vie. En plus, la foi religieuse
cherche a utiliser et a développer cette méthode dans le domaine le plus
important, celui qui concerne la signification ultime de la vie.

Ce contenu mystérieux, invisible de la réalité, que la foi nous trans-
met, ne peut étre reconnu que par le biais de témoins. La connaissance
tend vers le mystere, vers I’absolu de la réalité, mais I’homme ne peut
I’atteindre en dehors de I’affirmation du rapport entre le particulier et
I’entier de I’expérience. La foi n’est pas une relation directe avec 1’Infini,
mais le rapport avec I’Infini par le biais de la réalité finie. C’est la logi-
que de I’Incarnation, qui s’adapte A une exigence profondément humaine?.
Cela pousse la raison vers ’extréme de ses possibilités, de ses capacités,
qui ne seraient guere provoquées par une réalité n’ayant pas des points de
contacts avec la sphére des attentes, des besoins quotidiens de I’homme.

La raison se trouve particulierement exaltée dans I’expérience de la
foi. La confiance dans le témoin nécessite 1’engagement de tout soi-
méme, de 1’intégralité de son étre personnel (2 moins d’une pathologie
plus ou moins grave), parce qu’il y a une unité profonde et organique en-
tre la raison et le reste de la personne. Ici se situe la rationalité la plus
profonde de la foi: I’objet de notre connaissance est effectivement la ré-
ponse a ce que I’homme ne peut pas s’empécher de chercher, comme la
vérité, le bonheur, I’amour, la justice. Par le biais du témoin, on parvient
a la connaissance d’une réalité exceptionnelle, parce que étonnement en
mesure de satisfaire ces exigences naturelles, qui, pourtant, dans le cadre
de la nature, ne trouveraient pas de satisfaction.

4 Cette dynamique est admise de maniére trés incisive par Lévinas: «Elle (la rela-
tion avec I'Infini) est Désir, c’est-a-dire précisément une pensée, pensant infiniment
plus qu’elle ne pense. Pour solliciter une pensée pensant plus qu’elle ne pense, 1’Infini
ne peut s’incarner dans un Désirable, ne peut, infini, s’enfermer dans une fin. Il sol-
licite a travers un visage. Un Tu s’insére entre le Je et le Il absolu.» (LEVINAS, Emma-
nuel, Entre nous. Essais sur le penser-a-1’autre, Grasset, Paris, 1991, 69).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 271

Tout cela contraste avec la prétention de considérer comme non-
existant ce qu’'on ne voit pas, ou avec la tentation bien plus dangereuse
de nier a la foi son fondement de rationalité, en I’enfermant a I’intérieur
d’une dimension sentimentale, ou volontariste, qui est le propre du fi-
déisme.

La dynamique de la foi

Mais quelle est la nature du témoignage et, en particulier, qui est le té-
moin? Un témoin est quelqu’un qui véhicule un contenu, un jugement,
appris directement ou grice a d’autres témoins. Le professeur de géogra-
phie qui nous apprend a connaitre d’autres continents, peut trés bien nous
transmettre un contenu vrai, méme s’il n’a jamais mis les pieds, comme
nous d’ailleurs, dans ces lieux superbes et lointains. Et cela ne diminue
aucunement la certitude avec laquelle nous gardons en nous I’enseigne-
ment regu.

Il faut ouvrir une parenthése et considérer avec attention certains as-
pects liés au rdle linguistique du témoignage, qui est la condition
d’accueil de son message. Selon la théorie élaborée par John L. Austin et
reprise par John Searle, on distingue entre énoncés performatifs et énon-
cés constatifs. La seconde classe est constituée par des énoncés qui ont
comme seul but de décrire ou de «constater» une certaine réalité. La
premiére, celle qui nous intéresse ici, est constituée par les énoncés dont
I’émission comporte ou s’identifie avec I’accomplissement d’une action?.
Les promesses, les paris, les ordres, les énoncés liturgiques, les prophé-
ties, les témoignages, et beaucoup d’autres, s’effectuent par des énoncia-
tions impliquant des formes de comportement régies par des reégles. Il
s’agit de véritables actions, engageant totalement le locuteur et modifiant
la réalité, en particulier les rapport entre les personnes. Pour cela, il faut
que des conditions précises se réalisent, au niveau de la procédure de
I’énonciation et de la reconnaissance sociale. L’acte ainsi réalisé a I’inté-
rieur de I’acte linguistique s’appelle «acte illocutoire»®.

5 AUSTIN, John L., Quand dire, c’est faire, trad. de I’anglais, Editions du Seuil,
Paris, 1970, 41-42: «Le terme <performatif> ... dérive, bien sir, du verbe (anglais) per-
form, verbe qu’on emploie d’ordinaire avec le substantif <action>: il indique que pro-
duire I’énonciation est exécuter une action (on ne considére pas, habituellement, cette
production-la comme ne faisant que dire quelque chose).»

6 Ibid., 113: «l s’agit d’un acte effectué en disant quelque chose, par opposition a
I’acte de dire quelque chose». Par exemple, dans le cas de la phrase «Je te remercie»,
I’acte illocutoire inclus dans I’acte linguistique est celui du remerciement, que I’on
rend effectif sur la base de certains conditions (sincérité, expression de reconnais-
sance).



272 La foi comme méthode de connaissance indirecte

Jean Ladriere analyse trés bien, a notre avis, un exemple emblémati-
que de témoignage, qui est le récit évangélique, vu non seulement comme
un document historique, mais comme le témoignage qui véhicule au-
jourd’hui une réalité présente, la personne de Jésus-Christ. Ladriére dis-
tingue ainsi treés justement une double évaluation du récit évangélique,
dans le cadre de la théorie illocutionnaire du langage:

«On pourra considérer le récit évangélique a deux points de vue: d’une
part, en tant qu’il se présente a nous comme raconté par quelqu’un, donc
du point de vue de son locuteur, et d’autre part, en tant qu’il est assumé
par une communauté croyante, donc du point de vue de son usage ec-
clésial ... nous devons distinguer en I’occurrence deux actes illocution-
naires: un acte que I’on pourrait appeler <fondateurs, qui doit étre attri-
bué a celui qui rapporte, dans le récit, ce dont il a été le témoin, et un
acte que I’on pourrait qualifier de «dérivé>, en vertu duquel une commu-
nauté reprend a son propre compte le récit, en faisant totalement crédit
au témoin ... La force illocutionnaire caractéristique de I’acte fondateur
est, selon I’indication mé&me qui vient d’étre rappelée, celle du témoi-
gnage»’.

C’est un exemple clair, dont la valeur s’étend au-dela du rapport avec le
texte évangélique, et qui reste pertinent dans la vie quotidienne égale-
ment.

Il ne faut pas sous-estimer I’importance de la performativité du té-
moignage, et en particulier I’aspect central de sa modification de la réa-
lit€ interpersonnelle. C’est justement a ce niveau que se situe 1’efficacité
de la foi comme connaissance d’une réalité qui n’est pas saisie immédia-
tement, mais dont I’évidence se montre dans la parole, ou mieux, dans le
geste de la parole du témoin. Le fondement de cette efficacité est I’ac-

7 LADRIERE, Jean, L’articulation du sens, vol. II: Les langages de la foi, Cerf, Pa-
ris, 1984, 32-33. Il continue, en décrivant dans un langage formel la superposition de
deux actes illocutionnaires: «Nous pourrions en représenter la structure comme suit:
F’'(F(p)). Le <nous> de I’expression <nous savons> désigne la communauté de ceux qui
ont avec le narrateur-témoin une relation telle qu’ils sont amenés a tenir son témoi-
gnage pour véridique. F* est un indicateur de force illocutionnaire (correspondant a <nous
savons») qui exprime la reconnaissance (de la valeur du témoignage du narrateur). F
est un indicateur de force illocutionnaire qui pourrait étre explicité comme suit: Je (le
narrateur) porte témoignage pour ce qui suit>. Et p est le contenu propositionnel sur
lequel porte I’opérateur F: c’est le récit lui-méme, en tant que description d’événements.
Les opérateurs F’ et F expriment tous deux un témoignage mais pas le méme type de
témoignage. Ils portent en effet sur des contenus différents et présupposent des raisons
différentes. F’ porte sur un témoignage et présuppose des raisons du type: «Nous avons
avec le narrateur-témoin des relations telles que nous pouvons ajouter foi sans réserve
a ce qu’il nous transmet dans son témoignage». Et F porte sur un récit et présuppose
des raisons du type: «<Moi qui rapporte ces événements, j’ai avec eux une relation telle
que je me sens absolument autorisé a les rapporter comme vrais.» (Ibid., 42-43).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 273

cord entre le témoin et 1’autre, qui rend possible la confiance. On peut
donner plusieurs noms a cet accord. Un exemple éclairant nous vient de
la langue allemande, qui utilise le mot Stimmung dans toutes ses varia-
tions (Einstimmung, Ubereinstimmung, etc.) a partir du mot plus fonda-
mental Stimme (voix)®. Un mot qui nous parait encore davantage capable
d’exprimer ce concept est le mot «sympathie», mais malheureusement il
n’a pas dans la tradition philosophique et psychologique une extension
sémantique qui respecte 1’ampleur épistémologique nécessaire. En
définitive, I’acception qui parait correspondre le plus est celle du terme
allemand FEinfiihlung, qui est traduit en frangais par «empathie». La
théorie de I’empathie a été élaborée entre le 19¢me et le 20éme siécle par
des psychologues et philosophes comme Dilthey, Lipps, Scheler, pour n’en
citer que quelques-uns. Ils la concevaient comme une théorie de I'in-
tuition immédiate des états émotifs d’autrui. Elle a aussi trouvé un ac-
cueil treés favorable a I’intérieur de la psychiatrie et de la psychanalyse
contemporaines. Cependant, chez E. Stein, une éleve de Husserl qui a
contribué remarquablement au développement du mouvement phénomé-
nologique, on trouve une analyse et une interprétation particulieres de
cette notion, dépouillées de toute restriction au domaine de 1’émotion et
qui visent la sphére de la personne, son activité psychophysique globale.
E. Stein se détache volontairement des interprétations précédentes de I’em-
pathie: celle-ci consiste dans la saisie de I’expérience vécue de |’autre,
dans une «présentification des vécus» (Vergegenwirtigung von Erleb-
nissen)’. L’autre est présent dans les vécus «empathisés», tout en étant
autre, séparé.

8 Cf. sur ce point: GIL, Fernando, Traité de I'évidence, Jérome Millon, Grenoble,
1993, 212-213.

9 STEIN, Edith, Zum Problem der Einfiihlung, Buchdruckerei des Waisenhauses,
Halle, 1917, 10: «Wir haben also in allen betrachteten Fillen der Vergegenwirtigung
von Erlebnissen drei Vollzugsmodalititen, da man im konkreten Falle nicht immer alle
Stufen durchlduft, sondern sich hiufig mit einer der niederen begniigt: 1. Das Auftau-
chen des Erlebnisses, 2. die erfiillende Explikation, 3. die zusammenfassende Verge-
genstindlichung des explizierten Erlebnisses. Auf der ersten und dritten Stufe stellt die
Vergegenwirtigung die nicht-origindre Parallele zur Wahrnehmung, auf der zweiten
Stufe zum Vollzug des Erlebnisses dar. Das Subjekt des eingefiihlten Erlebnisses aber
— und das ist das fundamental Neue gegeniiber der Erinnerung, Erwartung, Phantasie
eigener Erlebnisse — ist nicht dasselbe, das die Einfiihlung vollzieht, sondern ein ande-
res, beide sind getrennt, nicht wie dort durch ein BewuBtsein der Selbigkeit, eine Er-
lebniskontinuitit verbunden. Und indem ich in jener Freude des andern lebe, fiihle ich
keine originire Freude, sie entquillt nicht lebendig meinem Ich, sie trigt auch nicht
den Charakter des Einst-Lebendiggewesenseins wie die erinnerte Freude, noch viel
weniger aber ist sie bloB phantasierte ohne wirkliches Leben, sondern jenes andere
Subjekt hat Originaritiit, obwohl ich diese Originaritit nicht erlebe, seine ihm entquel-
lende Freude ist originiire Freude, obwohl ich sie nicht als originiire erlebe. In meinem
nicht-originiren Erleben fiihle ich mich gleichsam geleitet von einem originiren, das



274 La foi comme méthode de connaissance indirecte

On peut donc dire que la parole, pour étre performative, doit étre vi-
vante, elle doit incarner I’action, manifester une corporéité, la corporéité
d’un visage. Dans le cas du témoignage, la parole n’est ni un symbole, ni
un signal, mais elle «appartient» 2 la réalité!?. L’empathie est nécessaire
pour avoir I'intuition de ce qui fonde 1’assertion du locuteur et entrer
ainsi dans son plein vécu expressif (Ausdruckserlebnis). Méme dans cette
approche, la performativité du langage est rendue possible dans le rap-
port entre le locuteur et I’écouteur, dans un espace ou les paroles ne peu-
vent avoir aucune connotation symbolique: la compréhension empathique
s’instaure!! sur la base d’une commune subordination aux lois de la rai-
son, qui font de cet échange un rapport intelligible'2.

Il y a donc une condition pour que se réalise notre démarche de con-
naissance: la confiance dans le témoin. La confiance dans I’enseignant de
géographie, dont nous connaissons et apprécions le savoir. La confiance,
a son tour, surgit seulement au prix d’une ouverture d’esprit, d’une sim-
plicité d’adme, d’un investissement radical de la liberté, dans I’'immédiat
ainsi que dans le temps, nous permettant de reconnaitre les signes irréfu-
tables du témoin. C’est dans ce cas seulement que le témoin devient cré-
dible, et que le contenu de son témoignage est accueilli. La méthode dé-
crite est certainement beaucoup plus significative que 1’évidence qui se
fonde sur les sens, ou ’analyse logique. Les autres méthodes n’engagent
qu’un segment de I’activité rationnelle de [’homme, tandis que celle-ci
engage ’homme tout entier dans son oeuvre de confiance, en rendant
ainsi possibles les échanges interpersonnels.

On peut donc se fier au témoin quand celui-ci sait ce qu’il dit et ne
veut pas nous tromper'3, Si quelqu’un atteint la certitude que 1’autre sait

nicht von mir erlebt und doch da ist, sich in meinem nicht-originiren bekundet. So
haben wir in der Einfiihlung eine Art erfahrender Akte sui generis.»

10 Ibid., 91: « ... es [das Wort] lebt <von Gnaden> eines Geistes (d. h. nicht kraft
seines Schopfungsaktes, sondern in lebendiger Abhiingigkeit von ihm), dessen Triiger
ein individuelles Subjekt sein kann, aber auch eine Gemeinschaft eventuell wechseln-
der Subjekte, die durch eine Erlebniskontinuitéit zu einer Einheit verbunden sind.»

T 1bid., 95: «Verstehen heift gar nichts anderes als den Ubergang von einem Teil
zum anderen innerhalb eines Erlebnisganzen erleben (nicht: gegenstindlich haben),
und aller objektive, aller Gegenstandssinn konstituiert sich allein in Erlebnissen dieser
Art. Eine Handlung ist Verstindnis- oder Sinneinheit, weil die sie konstituierenden Teil-
erlebnisse in einem erlebbaren Zusammenhange stehen. Und im selben Sinne bilden
Erlebnis und Ausdruck ein Verstindnisganzes.»

12 Ibid., 108-109: «Wir entnehmen diesen Betrachtungen, daB das geistige Sub-
jekt seinem Wesen nach Vernunftgesetzen untersteht und daB seine Er-
lebnisse in verstindlichen Zusammenhédngen stehen.»

13 LoNERGAN, Bernard J.F., Insight. A Study of Human Understanding, Philoso-

phical Library, New York, 1957, 710: «The conditioned in question is the value of de-
ciding to believe a determinate proposition. The link between the conditions and the



La foi comme méthode de connaissance indirecte 275

ce qu’il dit et que son discours n’est pas trompeur (sur la base des condi-
tions énoncées), alors il se produit une sorte de contrainte morale (cohé-
rence) qui conduit a se fier, pour ne pas aller contre une évidence attestée
immédiatement ou 2 la suite d’une vie partagée'*.

Mais comment peut-on appliquer cette méme dynamique a un phé-
nomeéne qui a des traits apparemment incommensurables a I’expérience
ordinaire? Le Christ, en effet, n’est connu ni directement, ni par évidence
immédiate, ni par analyse de I’expérience. La foi que nous connaissons
est une méthode de la raison appliquée a quelque chose qui dépasse les
frontieres de notre compréhension. Et cela est rendu possible par la con-
vergence de certains facteurs, qu’on va brievement dégager de suite. Tout
d’abord, comme le premier pas de la connaissance est I’impact avec une
réalité, la premiére caractéristique de la foi chrétienne est qu’elle part
d’un fait, qui a I’aspect d’une rencontre avec un témoin!3. La deuxiéme
caractéristique est I’aspect exceptionnel de ce fait. Par exceptionnel, nous
entendons ici quelque chose qui correspond aux exigences les plus pro-
fondes de I’homme, aux exigences d’un sens pour la vie, qui ne trouvent
pas satisfaction dans le pur cadre de I’expérience naturelle. Le témoin est
donc le porteur d’un fait exceptionnel. La troisieéme caractéristique est la
stupeur, I’étonnement, d’ol surgit le quatrieme facteur, la demande des
Apdtres, mais qui est aussi la demande de tout homme qui a fait cette
rencontre: «Qui est cet homme?». Le dernier facteur est la réponse de la

conditioned is that, if the proposition has been grasped as unconditioned in a manner
that satisfies the criterion of truth, thus there exists a value in deciding to believe the
proposition. Finally, the conditions are fulfilled in the measure that one knows (1) that
the proposition has been communicated accurately from its source, and (2) that the
source uttered the proposition, uttered it as true, uttered it truthfully, and was not
mistaken.»

14 py point de vue des aspects performatifs du langage du témoin, ainsi que de
toute autre acte illocutoire, Searle souligne justement I’importance que soient satisfai-
tes les conditions afin que le message soit accueilli par I’écouteur, et que donc la force
illocutoire soit sauvegardé intégralement: «Pour 1’assertion, les conditions préliminai-
res établissent le fait que 1’auditeur doit avoir des raisons de supposer que la proposi-
tion assertée est vraie, la condition de sincérité pose que, pour lui, cette proposition est
vraie, et la condition essentielle concerne le fait que la proposition est présentée comme
étant I’expression d’une situation effective.» (SEARLE, John R., Les actes de langage.
Essai de philosophie de langage, trad. de I’américain, Hermann, Paris, 1972, 107).

15 FAROUKI, Nayla, La foi et la raison, 187: «Dieu ne s’adressant aux hommes
qu’en fonction des moyens dont ils disposent pour le comprendre, la Parole divine est
nécessairement contextuelle, a partir du moment ou elle est entendue et transmise. Le
message divin transite via des canaux humains, qui lui donnent ainsi les moyens d’étre
entendu et compris par les hommes. La Parole, dés qu’elle est révélée, participe du
champ de I’immanence; elle obéit aux régles sémantiques et syntaxiques des langues
de la Révélation; elle obéit également aux logiques et aux capacités d’abstraction et de
compréhension des hommes.»



276 La foi comme méthode de connaissance indirecte

foi: la raison et la liberté qui accueillent le don du Saint-Esprit, et qui re-
connaissent le témoin.

La rencontre humaine nous rend donc contemporains du fait de
I’Incarnation. En effet, cet événement présent, avec toute sa prétention,
peut étre expliqué seulement grice a un événement passé, dans lequel
cette prétention a commencé'®. C’est donc a I'intérieur d’un événement
présent qu'on découvre un événement du passé possédant la méme pré-
tention de signification de I’événement présent; on instaure ainsi une mé-
moire, qui trouve sa signification ultime dans I’événement passé!’. La
seule fagon pour comprendre ce que raconte I’Evangile est de passer son
contenu au crible de I’expérience présente. Sans une expérience objective
dans le présent, on reste au dehors de ’expérience dont I’Evangile est
une documentation suggestive.

Mais la raison ne peut pas démontrer la divinité du Christ, car la di-
vinité en tant que présente personnellement dans une réalité humaine ne
constitue pas I’objet propre de la raison. La raison constate — et cette
constatation est capitale — qu’elle se trouve en face de quelque chose

16 1ci réside toute I’importance de la «tradition», dans son sens littéral. A titre
d’exemple, nous aimerions citer une considération de Fernando Gil au sujet de la va-
leur du témoignage dans 1’ordo iudiciarius médiéval: «A I'instar du flagrant délit et
pour les mémes raisons, le notorium ne saurait s’évaluer indépendamment de ses cir-
constances temporelles. Pour demeurer notoire, le fait doit perdurer, dans une présence
ininterrompue (notorium facti permanentis), vécue dans le présent des témoins. Mais
on déclarera également notoire le fait révolu (notorium facti transeuntis) quand la mé-
moire collective supplée 1’absence du fait. Ici aussi le présent du processus s’avere
plus significatif que la présence a I’événement.» (GIL, Fernando, Traité de I’évidence,
39).

17 Un exégéte contemporain, J. Carrén, écrit fort bien a ce sujet: «L’immanenza
all’avvenimento presente, come vediamo nel cieco, lungi dal sopprimere la ragione, la
esalta, la apre a tutte le dimensioni ... Questa dilatazione della ragione a tutte le sue
dimensioni, provocata dall’esperienza dell’avvenimento cristiano, permette inoltre di
seguire le tracce che questo avvenimento ha lasciato nella storia. Una ragione che si
muove dentro I’avvenimento cristiano & in grado di riconoscere che la realta storica €
aperta al Mistero e che il Mistero ha lasciato in essa le sue tracce. Non si tratta assolu-
tamente di scoprire e tanto meno di dimostrare cos’¢ il cristianesimo attraverso la mi-
sura della ragione, ma piuttosto di mostrare, nell’immanenza della fede, la possibilita
che la storia sia aperta all’irruzione del Mistero. In altre parole: che storia e Mistero
non sono sue termini incompatibili ... I vangeli non sono un libro di storia, bensi il
veicolo di una tradizione oggettiva che permette di conoscere Cristo nei suoi termini
essenziali cosicché I’avvenimento nel quale viviamo stia radicato nell’avvenimento in
cui ha origine. E’ per questo che la Chiesa ¢ sempre vissuta nella convinzione che la
fede da essa confessata in Cristo Gesu si basa su quello che Lui ha detto e fatto in un
angolo dell’Impero romano duemila anni fa.» (CARRON, Julidn, «Un caso di ragione
applicata: la storicitd dei Vangeli», in: S. Alberto, éd., Vangelo e storicita, Rizzoli,
Milano, 1995, 488-489).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 277

d’exceptionnel; elle ne peut arriver a définir Jésus-Christ en tant que di-
vin se communiquant a I’humain. II lui faut pour cela 1’aide de la grace.

Conclusion

Nous pouvons résumer les considérations précédentes en disant que la foi
est un phénomene de connaissance, qui en tant que tel implique la raison:
il ne s’y réduit pas, mais il I'implique. Partant, un phénoméne de con-
naissance qui implique la raison est un phénomene de connaissance de ce
qui est, de la réalité. Mais, vu que le contenu de ce que la foi nous dit ne
se trouve pas dans la réalité de tous les jours — parce qu’elle indique une
réalité qui est au-dela des limites de la connaissance — c’est donc seule-
ment griace a l’intuition d’une réalité plus grande que la raison de
I’homme pressent ce qu’elle cherche. Ainsi, la foi est une activité pro-
fondément rationnelle parce qu’elle accomplit la raison, en indiquant
I’existence de la réalité a laquelle elle tend dans son effort de connais-
sance, dans son désir de vérité. C’est ainsi qu’un facteur qui est présent
en nous décide de I’existence d’un facteur qui se trouve au-dela de nous.
Cela se manifeste par une rencontre humaine dans le présent. La rencon-
tre avec un témoin présent, dont la vie et la parole renferment déja le
destin, le but, la signification ultime de la vie!8,

Cela pourrait parafitre excessif, mais ’hypothése de I’inaccessibilité
de Dieu, ou celle d’un contact purement spirituelle, intime, désincarné est
encore plus indéfendable. On en discute beaucoup, et des quantités de
pages ont été écrites pour défendre cette idée: nous la respectons, en ap-
préciant en elle I’effort constructif et sincére de compréhension, mais elle
nous parait impossible a partager, dans la mesure ou elle semble négliger
la structure psychophysique de ’homme et I’ensemble de ses exigences'?.
On peut croire rationnellement a la présence du Christ — on a le droit et le
devoir, en tant que créatures rationnelles, de ne se poser que des proble-

18 Carrén observe encore: «Quest’incontro ha una spiegazione esauriente soltanto
in un avvenimento che ¢ I’origine dell’esperienza presente ... Contrariamente all’idea
di una ragione che non vive pil all’interno di questa esperienza e che pertanto riduce
tutto alla misura di cid che conosce, ponendosi in una posizione di sospetto, I'avve-
nimento presente permette alla ragione di operare secondo la sua natura piui genuina,
ponendo problemi e domande.» (Ibid., 516).

19 STEIN, Edith, Zum Problem der Einfiihlung, 131: «Sollte es eine Wesens-
notwendigkeit sein, daB Geist mit Geist nur in Wechselverkehr treten kann durch das
Medium der Leiblichkeit? Ich als psychophysisches Individuum erlange vom geistigen
Leben andrer Individuen tatsichlich auf keinem andern Wege Kunde. Freilich weiB ich
von vielen, Lebenden und Toten, die ich nie gesehen habe. Aber ich weill es von an-
dern, die ich sehe, oder durch Vermittlung ihrer Werke, die ich sinnlich wahrnehme und
die sie vermdge ihrer psychophysischen Organisation hervorgebracht haben.»



278 La foi comme méthode de connaissance indirecte

mes rationnels —, parce qu’il s’agit proprement d’une présence vivante a
I’intérieure d’un flux de témoins, la communauté chrétienne, qui perpétue
non pas un discours, un message, mais une vie, la méme vie que le Christ
a partagé avec ses premiers amis sur les routes de la Palestine, et qui a
rendu possible le miracle impossible: la réponse a la soif de bonheur de
I’Thomme.



	La foi comme méthode de connaissance indirecte

