
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: La foi comme méthode de connaissance indirecte

Autor: Negro, Matteo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760828

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760828
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matteo Negro

La foi comme méthode de

connaissance indirecte*

Si la foi n'est pas rationnelle,
alors elle est forcément une spiritualité

dont l'interprétation ne peut qu'être allégorique

(N. Farouki)1

Prémisse

L'étude de la foi, ce phénomène existentiel fascinant et mystérieux, est
une entreprise certainement très vaste et riche, et pourrait nous entraîner
très loin, à cause même de la longue tradition de pensée philosophique et
religieuse qui nous précède. Certes, on ne peut négliger le fait que cette
tradition a commencé à l'aube de l'humanité, en exprimant par des
formes mythiques, symboliques et rituelles une dimension propre de la
nature humaine, la dimension religieuse, le sens du sacré, et que le
christianisme s'y est inséré, en apportant une contribution originelle et
particulière, dont l'expérience de la foi constitue le noyau dur.

Toutefois, notre intention n'est pas dans ce travail d'approfondir tous
les aspects caractérisant la foi comme expérience religieuse, mais de
restreindre la portée de cette réflexion, et de la limiter à quelques questions
fondamentales de nature cognitive: qu'est-ce que la foi? S'agit-il d'un
phénomène totalement incompréhensible, lié exclusivement à des facteurs
d'ordre surnaturel qui échappent à tout accord avec la raison (comme le
fidéisme le prétend), ou peut-on y entrevoir un caractère intrinsèque de

rationalité? Quel «avantage», quel retour pourrait obtenir l'homme d'une
expérience considérée comme totalement irrationnelle, a-rationnelle, ou
purement «spirituelle», qui n'aurait pas de points d'ancrage dans l'en-

*
Je désire remercier ici Evandro Agazzi, Ruedi Imbach, Charles Morerod et

Cédric Pillet pour leurs précieuses observations.
1 Farouki, Nayla, La foi et la raison. Histoire d'un malentendu, Flammarion, Paris,

1996, 243.



La foi comme méthode de connaissance indirecte 267

semble de ses exigences les plus naturelles, comme le désir de bonheur
ou de vérité? Ce sont des questions primaires qui ne cessent depuis
toujours de provoquer l'intérêt général, ce qui est peut-être le signe d'un
besoin naturel de compréhension

En premier lieu, il nous semble indispensable de faire recours à une
notation de méthode. Quel est le lieu de la foi? Quel est le lieu où se réalise

cette typologie particulière de foi, qui est la foi religieuse, laquelle
porte sur des contenus qui sont bien au-delà de notre expérience immédiate?

La réponse est simple, mais en même temps riche d'implications:
le lieu de la foi est la personne humaine, en tant que douée de raison et
de liberté, en tant que capacité de jugement et de compréhension et
capacité d'affection, de décision, de choix. La foi, ainsi que toute autre
activité proprement humaine, est une activité de la personne, dans la
personne.

Une méthode de connaissance qui engage la raison

Nous considérons souvent la raison comme une machine à calculer, ou
comme la faculté qui organise notre rapport avec la réalité d'une façon
autonome, aseptique ou «scientifique», sans les conditionnements de

l'affectivité, des émotions, de l'environnement: en bref, d'une façon
«objective». C'est pour cette raison que «rationnel» est pour la plus
grande partie de nos contemporains synonyme de scientifique, d'exact, de
certain. En même temps, nous croyons souvent que la raison (comme
nous l'avons décrite) peut difficilement interférer avec nos choix
quotidiens, nos sentiments, nos expériences privées, et nous estimons qu'il est

difficile, ou du moins improbable, d'aboutir à des certitudes dans ces
domaines: il est presque impensable, par exemple, que notre expérience-
affective soit «rationnelle». A travers l'influence, entre autres, d'une quantité

d'ouvrages littéraires, et de kilomètres de pellicules cinématographiques,

nous avons de nos jours la conviction précise (une des rares,
d'ailleurs) que la «raison» est à utiliser dans des domaines très spécifiques

(les sciences, le droit, l'économie) et que le reste de la vie (y compris

la religion, pour qui s'y intéresse) est sous l'influence de facteurs
flous (non-contraignants), non-exacts, presque insaisissables (l'amour,
les passions, les intérêts, la liberté): on dit souvent (et on y croit) que la
vie n'a pas de «raison».

Tout cela nous paraît assez insuffisant pour donner une signification
et une définition claire d'un grand nombre de facteurs constituant
l'ensemble de l'expérience humaine. En fait, pour accepter l'opinion assez

courante qui vient d'être présentée, il faudrait censurer ou renoncer à

l'expérience de l'homme telle qu'elle se présente naturellement. Il est im-



268 La foi comme méthode de connaissance indirecte

portant, au contraire, d'observer ce que l'homme est, ce qu'il vit. Pour
une recherche sérieuse sur n'importe quel événement ou «chose», il faut
du réalisme.

La connaissance intellectuelle, caractérisant l'homme dans sa capacité

de compréhension du monde, trouve son point final, son issue naturelle

dans le jugement. Le jugement est le sommet de l'expérience de

l'homme, le véritable signe de son contact avec le réel. Le processus par
lequel nous saisissons notre réalité et celle des choses est celui de
l'affirmation. L'homme affirme quelque chose ou nie cette affirmation en
affirmant quelque chose d'autre. C'est un processus naturel de la raison, qui
a comme fondement l'évidence. L'évidence fait ainsi partie intégrante de

l'expérience de la connaissance. Par évidence, on entend une propriété
intrinsèque de l'objet connu qui oblige à l'assentiment notre pensée; elle
est à la base de la certitude. Elle n'accompagne pas uniquement la saisie
des objets abstraits, mais toute connaissance, non seulement intellectuelle.

Il existe deux formes d'évidence, immédiates et médiates, indirectes
et directes. Parmi les évidences immédiates, on découvre l'évidence
sensible, l'évidence des états de la conscience, l'évidence des essences.
Parmi les évidences médiates, on trouve celles qui terminent les
démonstrations. Comme le rappelle Verneaux, il y a une espèce d'évidence s'ac-
compagnant du jugement vrai, mais ne possédant pas le même caractère
de contrainte que l'évidence directe: ce que les scolastiques appelaient
evidentia credibilitatis. Celle-ci est la caractéristique du témoignage
(evidentia in attestante): « le témoignage est impuissant par nature à

rendre évident le fait attesté. Il ne le fait pas voir, il ne le démontre pas, il
garantit seulement qu'il a eu lieu»2.

L'homme adhère à la réalité dans un effort continuel de dépassement
des limites contingentes et matérielles, qui définissent son être et l'être
des choses. La raison est l'instrument principal de cette adhésion, en tant
que faculté, que capacité de connaissance de la réalité, de production de

jugements. Elle est poussée naturellement à surmonter la barrière, l'horizon

de toute relativité et de toute relativisation. Au fond de la connaissance

humaine, il y a une affirmation absolue d'un rapport entre le
particulier et l'être. Sur la base de l'être qui fonde la réalité et la connaissance,

cet effort de transcendance, de dépassement des limites de notre

2 Verneaux, Roger, Epistémologie générale ou critique de la connaissance, Beau-
chesne, Paris, 1959, 107. Il continue: «Maintenant, si l'évidence intrinsèque est
contraignante pour l'intelligence, c'est parce qu'elle satisfait son appétit de lumière. L'évidence

est bien loin de la combler. Rien ne remplace de voir les choses par soi-même, et
il ne serait pas absurde de nier un fait qu'on ne peut ni percevoir ni démontrer.
Cependant, comme récuser le témoignage serait déraisonnable, la volonté ne fait
aucune violence à l'intelligence, elle la meut dans la ligne de sa pente naturelle, dans la
direction où elle se porte d'elle-même.» (108).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 269

expérience directe est rendu possible. C'est un dépassement qui n'est
jamais accompli, mais qui est exigé par la raison. On peut dire que dans
toute connaissance sont présents en même temps l'absolu et le relatif. Et
l'évidence, en tant que propriété de la réalité qui s'ouvre à la connaissance,

est le signe de cet autre, de cet au-delà auquel nous participons, de

cet absolu qui entre dans le périmètre de notre subjectivité, dans une
dialectique parfois difficile et dramatique, que l'homme ne peut s'empêcher

de vivre. La raison affirme donc l'existence du mystère, en entendant

par mystère un facteur présent dans l'expérience et toutefois
n'appartenant pas à l'ensemble des facteurs expérimentés.

La raison suit donc des méthodes différentes selon les manifestations
de la réalité. La méthode est un chemin vers l'objet ainsi que le signe de

l'ouverture et de la vitalité de la raison. Elle permet d'adopter une
stratégie d'approche rationnelle de l'objet concerné. C'est pourquoi on ne

peut pas appliquer la logique ou la méthode scientifique à certaines sphères

du comportement humain. Pour Aristote, par exemple, les méthodes
sont particulières, appropriées à leur objet, et elles ne peuvent pas être
transférées d'une science à l'autre: il ne cultive pas, à la manière de
Descartes, le rêve (ou l'utopie) d'une «méthode universelle».

On redécouvre ainsi une dimension essentielle de la raison humaine,
la dimension métaphysique, en tant que capacité créative de compréhension

du monde, au-delà, mais pas en alternative, des indications des sens3.

C'est précisément ce processus de médiatisation de l'expérience opéré

par la raison qui doit être reconsidéré et appliqué à notre sujet. La raison,
en fait, dans l'expérience de la foi, demeure dans son intégralité, ne
renonce à aucun fragment de son effort de compréhension, ne cède jamais à

des attitudes réductrices. Elle est confrontée à une évidence qui s'impose,
ce qui n'est absolument pas un saut dans le vide. La foi fait appel à ce

genre d'expérience: elle n'est pas une activité spécifique à des sujets
religieux, mais c'est en premier lieu une forme de connaissance indirecte
d'une réalité supérieure, inconcevable, qui est pourtant possible sur la

simple base de facteurs présents dans la nature de l'homme. Elle surgit
d'une dynamique tout autant humaine que la confiance envers quelqu'un.
Elle se fonde sur le témoignage d'un autre dans lequel on a confiance

3 Je m'arrêterai ici à ce sujet sur une considération d'Evandro Agazzi: « la
métaphysique exige une médiatisation de l'expérience, c'est-à-dire le dépassement du pur
niveau empirique, pour (éventuellement) affirmer avec une authentique intention de
connaissance que, au-delà des frontières de l'entier de l'expérience, s'ouvre un espace
pour autre chose. Et ceci n'est possible que par un emploi synthétique de la raison,
c'est-à-dire par un emploi de la raison grâce auquel elle puisse, en utilisant ses moyens
propres et prenant l'expérience pour <point de départ>, poser de manière cognitive
quelque chose qui n'est pas donnée dans l'expérience.» (AGAZZI, Evandro, Philosophie
- Science - Métaphysique, Ed. Universitaires, Fribourg, 1987, 72).



270 La foi comme méthode de connaissance indirecte

pour des raisons adéquates. Si de telles raisons existent, c'est alors
raisonnable de faire confiance, et par conséquent, d'accepter et de reconnaître

ce que le témoin affirme, de l'assumer comme son propre jugement.
La raison est vivante, pour chaque objet elle trouve une méthode

particulière de connaissance, et elle en possède une pour connaître ce qui
ne rentre pas dans la sphère de la sensation ou de l'intuition. La culture et
l'histoire de l'humanité trouvent leur fondement dans cette démarche de
connaissance indirecte. La foi religieuse adopte ainsi la même dynamique
de connaissance d'une réalité par médiation: une réalité qui ne tombe pas
dans l'horizon des sens, et que pourtant l'on peut connaître. Elle adopte
la méthode que l'homme, dans la normalité de ses fonctions relationnelles,

effectue, par nature, tout au long de la vie. En plus, la foi religieuse
cherche à utiliser et à développer cette méthode dans le domaine le plus
important, celui qui concerne la signification ultime de la vie.

Ce contenu mystérieux, invisible de la réalité, que la foi nous transmet,

ne peut être reconnu que par le biais de témoins. La connaissance
tend vers le mystère, vers l'absolu de la réalité, mais l'homme ne peut
l'atteindre en dehors de l'affirmation du rapport entre le particulier et
l'entier de l'expérience. La foi n'est pas une relation directe avec l'Infini,
mais le rapport avec l'Infini par le biais de la réalité finie. C'est la logique

de l'Incarnation, qui s'adapte à une exigence profondément humaine4.

Cela pousse la raison vers l'extrême de ses possibilités, de ses capacités,
qui ne seraient guère provoquées par une réalité n'ayant pas des points de

contacts avec la sphère des attentes, des besoins quotidiens de l'homme.
La raison se trouve particulièrement exaltée dans l'expérience de la

foi. La confiance dans le témoin nécessite l'engagement de tout soi-
même, de l'intégralité de son être personnel (à moins d'une pathologie
plus ou moins grave), parce qu'il y a une unité profonde et organique entre

la raison et le reste de la personne. Ici se situe la rationalité la plus
profonde de la foi: l'objet de notre connaissance est effectivement la

réponse à ce que l'homme ne peut pas s'empêcher de chercher, comme la
vérité, le bonheur, l'amour, la justice. Par le biais du témoin, on parvient
à la connaissance d'une réalité exceptionnelle, parce que étonnement en

mesure de satisfaire ces exigences naturelles, qui, pourtant, dans le cadre
de la nature, ne trouveraient pas de satisfaction.

4 Cette dynamique est admise de manière très incisive par Lévinas: «Elle (la relation

avec l'Infini) est Désir, c'est-à-dire précisément une pensée, pensant infiniment
plus qu'elle ne pense. Pour solliciter une pensée pensant plus qu'elle ne pense, l'Infini
ne peut s'incarner dans un Désirable, ne peut, infini, s'enfermer dans une fin. Il
sollicite à travers un visage. Un Tu s'insère entre le Je et le II absolu.» (Levinas, Emmanuel,

Entre nous. Essais sur le penser-à-1'autre, Grasset, Paris, 1991, 69).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 271

Tout cela contraste avec la prétention de considérer comme non-
existant ce qu'on ne voit pas, ou avec la tentation bien plus dangereuse
de nier à la foi son fondement de rationalité, en l'enfermant à l'intérieur
d'une dimension sentimentale, ou volontariste, qui est le propre du fi-
déisme.

La dynamique de la foi

Mais quelle est la nature du témoignage et, en particulier, qui est le
témoin? Un témoin est quelqu'un qui véhicule un contenu, un jugement,
appris directement ou grâce à d'autres témoins. Le professeur de géographie

qui nous apprend à connaître d'autres continents, peut très bien nous
transmettre un contenu vrai, même s'il n'a jamais mis les pieds, comme
nous d'ailleurs, dans ces lieux superbes et lointains. Et cela ne diminue
aucunement la certitude avec laquelle nous gardons en nous l'enseignement

reçu.
Il faut ouvrir une parenthèse et considérer avec attention certains

aspects liés au rôle linguistique du témoignage, qui est la condition
d'accueil de son message. Selon la théorie élaborée par John L. Austin et
reprise par John Searle, on distingue entre énoncés performatifs et énoncés

constatifs. La seconde classe est constituée par des énoncés qui ont
comme seul but de décrire ou de «constater» une certaine réalité. La
première, celle qui nous intéresse ici, est constituée par les énoncés dont
l'émission comporte ou s'identifie avec l'accomplissement d'une action5.
Les promesses, les paris, les ordres, les énoncés liturgiques, les prophéties,

les témoignages, et beaucoup d'autres, s'effectuent par des énoncia-
tions impliquant des formes de comportement régies par des règles. Il
s'agit de véritables actions, engageant totalement le locuteur et modifiant
la réalité, en particulier les rapport entre les personnes. Pour cela, il faut
que des conditions précises se réalisent, au niveau de la procédure de
l'énonciation et de la reconnaissance sociale. L'acte ainsi réalisé à l'intérieur

de l'acte linguistique s'appelle «acte illocutoire»6.

5 AUSTIN, John L., Quand dire, c'est faire, trad, de l'anglais. Editions du Seuil,
Paris, 1970, 41-42: «Le terme <performatif> dérive, bien sûr, du verbe (anglais)
perform, verbe qu'on emploie d'ordinaire avec le substantif <action>: il indique que
produire l'énonciation est exécuter une action (on ne considère pas, habituellement, cette
production-là comme ne faisant que dire quelque chose).»

6 Ibid., 113: «11 s'agit d'un acte effectué en disant quelque chose, par opposition à

l'acte de dire quelque chose». Par exemple, dans le cas de la phrase «Je te remercie»,
l'acte illocutoire inclus dans l'acte linguistique est celui du remerciement, que l'on
rend effectif sur la base de certains conditions (sincérité, expression de reconnaissance).



272 La foi comme méthode de connaissance indirecte

Jean Ladrière analyse très bien, à notre avis, un exemple emblématique

de témoignage, qui est le récit évangélique, vu non seulement comme
un document historique, mais comme le témoignage qui véhicule
aujourd'hui une réalité présente, la personne de Jésus-Christ. Ladrière
distingue ainsi très justement une double évaluation du récit évangélique,
dans le cadre de la théorie illocutionnaire du langage:

«On pourra considérer le récit évangélique à deux points de vue: d'une
part, en tant qu'il se présente à nous comme raconté par quelqu'un, donc
du point de vue de son locuteur, et d'autre part, en tant qu'il est assumé

par une communauté croyante, donc du point de vue de son usage ec-
clésial nous devons distinguer en l'occurrence deux actes illocution-
naires: un acte que l'on pourrait appeler <fondateur>, qui doit être attribué

à celui qui rapporte, dans le récit, ce dont il a été le témoin, et un
acte que l'on pourrait qualifier de <dérivé>, en vertu duquel une communauté

reprend à son propre compte le récit, en faisant totalement crédit
au témoin La force illocutionnaire caractéristique de l'acte fondateur
est, selon l'indication même qui vient d'être rappelée, celle du
témoignage»7.

C'est un exemple clair, dont la valeur s'étend au-delà du rapport avec le
texte évangélique, et qui reste pertinent dans la vie quotidienne également.

Il ne faut pas sous-estimer l'importance de la performativité du
témoignage, et en particulier l'aspect central de sa modification de la réalité

interpersonnelle. C'est justement à ce niveau que se situe l'efficacité
de la foi comme connaissance d'une réalité qui n'est pas saisie immédiatement,

mais dont l'évidence se montre dans la parole, ou mieux, dans le

geste de la parole du témoin. Le fondement de cette efficacité est l'ac-

7 LADRIERE, Jean, L'articulation du sens, vol. II: Les langages de la foi, Cerf, Paris,

1984, 32-33. Il continue, en décrivant dans un langage formel la superposition de
deux actes illocutionnaires: «Nous pourrions en représenter la structure comme suit:
F'(F(p)). Le <nous> de l'expression <nous savons> désigne la communauté de ceux qui
ont avec le narrateur-témoin une relation telle qu'ils sont amenés à tenir son témoignage

pour véridique. F' est un indicateur de force illocutionnaire (correspondant à <nous
savons>) qui exprime la reconnaissance (de la valeur du témoignage du narrateur). F
est un indicateur de force illocutionnaire qui pourrait être explicité comme suit: <Je (le
narrateur) porte témoignage pour ce qui suit>. Et p est le contenu propositionnel sur
lequel porte l'opérateur F: c'est le récit lui-même, en tant que description d'événements.
Les opérateurs F' et F expriment tous deux un témoignage mais pas le même type de

témoignage. Ils portent en effet sur des contenus différents et présupposent des raisons
différentes. F' porte sur un témoignage et présuppose des raisons du type: «Nous avons
avec le narrateur-témoin des relations telles que nous pouvons ajouter foi sans réserve
à ce qu'il nous transmet dans son témoignage». Et F porte sur un récit et présuppose
des raisons du type: «Moi qui rapporte ces événements, j'ai avec eux une relation telle
que je me sens absolument autorisé à les rapporter comme vrais.» (Ibid., 42-43).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 273

cord entre le témoin et l'autre, qui rend possible la confiance. On peut
donner plusieurs noms à cet accord. Un exemple éclairant nous vient de
la langue allemande, qui utilise le mot Stimmung dans toutes ses variations

(Einstimmung, Übereinstimmung, etc.) à partir du mot plus
fondamental Stimme (voix)8. Un mot qui nous paraît encore davantage capable
d'exprimer ce concept est le mot «sympathie», mais malheureusement il
n'a pas dans la tradition philosophique et psychologique une extension
sémantique qui respecte l'ampleur épistémologique nécessaire. En
définitive, l'acception qui paraît correspondre le plus est celle du terme
allemand Einfühlung, qui est traduit en français par «empathie». La
théorie de l'empathie a été élaborée entre le 19ème et le 20ème siècle par
des psychologues et philosophes comme Dilthey, Lipps, Scheler, pour n'en
citer que quelques-uns. Ils la concevaient comme une théorie de
l'intuition immédiate des états émotifs d'autrui. Elle a aussi trouvé un
accueil très favorable à l'intérieur de la psychiatrie et de la psychanalyse
contemporaines. Cependant, chez E. Stein, une élève de Husserl qui a

contribué remarquablement au développement du mouvement
phénoménologique, on trouve une analyse et une interprétation particulières de

cette notion, dépouillées de toute restriction au domaine de l'émotion et

qui visent la sphère de la personne, son activité psychophysique globale.
E. Stein se détache volontairement des interprétations précédentes de

l'empathie: celle-ci consiste dans la saisie de l'expérience vécue de l'autre,
dans une «présentification des vécus» (Vergegenwärtigung von
Erlebnissen)9. L'autre est présent dans les vécus «empathisés», tout en étant
autre, séparé.

8 Cf. sur ce point: GlL, Fernando, Traité de l'évidence, Jérôme Millon, Grenoble,
1993, 212-213.

9 Stein, Edith, Zum Problem der Einfühlung, Buchdruckerei des Waisenhauses,
Halle, 1917, 10: «Wir haben also in allen betrachteten Fällen der Vergegenwärtigung
von Erlebnissen drei Vollzugsmodalitäten, da man im konkreten Falle nicht immer alle
Stufen durchläuft, sondern sich häufig mit einer der niederen begnügt: 1. Das Auftauchen

des Erlebnisses, 2. die erfüllende Explikation, 3. die zusammenfassende
Vergegenständlichung des explizierten Erlebnisses. Auf der ersten und dritten Stufe stellt die
Vergegenwärtigung die nicht-originäre Parallele zur Wahrnehmung, auf der zweiten
Stufe zum Vollzug des Erlebnisses dar. Das Subjekt des eingefühlten Erlebnisses aber

- und das ist das fundamental Neue gegenüber der Erinnerung, Erwartung, Phantasie
eigener Erlebnisse - ist nicht dasselbe, das die Einfühlung vollzieht, sondern ein anderes,

beide sind getrennt, nicht wie dort durch ein Bewußtsein der Selbigkeit, eine
Erlebniskontinuität verbunden. Und indem ich in jener Freude des andern lebe, fühle ich
keine originäre Freude, sie entquillt nicht lebendig meinem Ich, sie trägt auch nicht
den Charakter des Einst-Lebendiggewesenseins wie die erinnerte Freude, noch viel
weniger aber ist sie bloß phantasierte ohne wirkliches Leben, sondern jenes andere

Subjekt hat Originarität, obwohl ich diese Originarität nicht erlebe, seine ihm entquellende

Freude ist originäre Freude, obwohl ich sie nicht als originäre erlebe. In meinem
nicht-originären Erleben fühle ich mich gleichsam geleitet von einem originären, das



274 La foi comme méthode de connaissance indirecte

On peut donc dire que la parole, pour être performative, doit être
vivante, elle doit incarner l'action, manifester une corporéité, la corporéité
d'un visage. Dans le cas du témoignage, la parole n'est ni un symbole, ni
un signal, mais elle «appartient» à la réalité10. L'empathie est nécessaire

pour avoir l'intuition de ce qui fonde l'assertion du locuteur et entrer
ainsi dans son plein vécu expressif (Ausdruckserlebnis). Même dans cette
approche, la performativité du langage est rendue possible dans le
rapport entre le locuteur et l'écouteur, dans un espace ou les paroles ne peuvent

avoir aucune connotation symbolique: la compréhension empathique
s'instaure" sur la base d'une commune subordination aux lois de la
raison, qui font de cet échange un rapport intelligible12.

Il y a donc une condition pour que se réalise notre démarche de
connaissance: la confiance dans le témoin. La confiance dans l'enseignant de

géographie, dont nous connaissons et apprécions le savoir. La confiance,
à son tour, surgit seulement au prix d'une ouverture d'esprit, d'une
simplicité d'âme, d'un investissement radical de la liberté, dans l'immédiat
ainsi que dans le temps, nous permettant de reconnaître les signes irréfutables

du témoin. C'est dans ce cas seulement que le témoin devient
crédible, et que le contenu de son témoignage est accueilli. La méthode
décrite est certainement beaucoup plus significative que l'évidence qui se

fonde sur les sens, ou l'analyse logique. Les autres méthodes n'engagent
qu'un segment de l'activité rationnelle de l'homme, tandis que celle-ci
engage l'homme tout entier dans son oeuvre de confiance, en rendant
ainsi possibles les échanges interpersonnels.

On peut donc se fier au témoin quand celui-ci sait ce qu'il dit et ne

veut pas nous tromper13. Si quelqu'un atteint la certitude que l'autre sait

nicht von mir erlebt und doch da ist, sich in meinem nicht-originären bekundet. So
haben wir in der Einfühlung eine Art erfahrender Akte sui generis.»

10 Ibid., 91: « es [das Wort] lebt <von Gnaden> eines Geistes (d. h. nicht kraft
seines Schöpfungsaktes, sondern in lebendiger Abhängigkeit von ihm), dessen Träger
ein individuelles Subjekt sein kann, aber auch eine Gemeinschaft eventuell wechselnder

Subjekte, die durch eine Erlebniskontinuität zu einer Einheit verbunden sind.»
11 Ibid., 95: «Verstehen heißt gar nichts anderes als den Übergang von einem Teil

zum anderen innerhalb eines Erlebnisganzen erleben (nicht: gegenständlich haben),
und aller objektive, aller Gegenstandssinn konstituiert sich allein in Erlebnissen dieser
Art. Eine Handlung ist Verständnis- oder Sinneinheit, weil die sie konstituierenden
Teilerlebnisse in einem erlebbaren Zusammenhange stehen. Und im selben Sinne bilden
Erlebnis und Ausdruck ein Verständnisganzes.»

12 Ibid., 108-109: «Wir entnehmen diesen Betrachtungen, daß das geistige Subjekt

seinem Wesen nach Vernunftgesetzen untersteht und daß seine
Erlebnisse in verständlichen Zusammenhängen stehen.»

13 Lonergan, Bernard J.F., Insight. A Study of Human Understanding, Philosophical

Library, New York, 1957, 710: «The conditioned in question is the value of
deciding to believe a determinate proposition. The link between the conditions and the



La foi comme méthode de connaissance indirecte 275

ce qu'il dit et que son discours n'est pas trompeur (sur la base des conditions

énoncées), alors il se produit une sorte de contrainte morale (cohérence)

qui conduit à se fier, pour ne pas aller contre une évidence attestée
immédiatement ou à la suite d'une vie partagée14.

Mais comment peut-on appliquer cette même dynamique à un
phénomène qui a des traits apparemment incommensurables à l'expérience
ordinaire? Le Christ, en effet, n'est connu ni directement, ni par évidence
immédiate, ni par analyse de l'expérience. La foi que nous connaissons
est une méthode de la raison appliquée à quelque chose qui dépasse les
frontières de notre compréhension. Et cela est rendu possible par la

convergence de certains facteurs, qu'on va brièvement dégager de suite. Tout
d'abord, comme le premier pas de la connaissance est l'impact avec une
réalité, la première caractéristique de la foi chrétienne est qu'elle part
d'un fait, qui a l'aspect d'une rencontre avec un témoin15. La deuxième
caractéristique est l'aspect exceptionnel de ce fait. Par exceptionnel, nous
entendons ici quelque chose qui correspond aux exigences les plus
profondes de l'homme, aux exigences d'un sens pour la vie, qui ne trouvent
pas satisfaction dans le pur cadre de l'expérience naturelle. Le témoin est
donc le porteur d'un fait exceptionnel. La troisième caractéristique est la

stupeur, l'étonnement, d'où surgit le quatrième facteur, la demande des

Apôtres, mais qui est aussi la demande de tout homme qui a fait cette
rencontre: «Qui est cet homme?». Le dernier facteur est la réponse de la

conditioned is that, if the proposition has been grasped as unconditioned in a manner
that satisfies the criterion of truth, thus there exists a value in deciding to believe the
proposition. Finally, the conditions are fulfilled in the measure that one knows (1) that
the proposition has been communicated accurately from its source, and (2) that the
source uttered the proposition, uttered it as true, uttered it truthfully, and was not
mistaken.»

14 Du point de vue des aspects performatifs du langage du témoin, ainsi que de

toute autre acte illocutoire, Searle souligne justement l'importance que soient satisfaites

les conditions afin que le message soit accueilli par l'écouteur, et que donc la force
illocutoire soit sauvegardé intégralement: «Pour l'assertion, les conditions préliminaires

établissent le fait que l'auditeur doit avoir des raisons de supposer que la proposition

assertée est vraie, la condition de sincérité pose que, pour lui, cette proposition est
vraie, et la condition essentielle concerne le fait que la proposition est présentée comme
étant l'expression d'une situation effective.» (SEARLE, John R., Les actes de langage.
Essai de philosophie de langage, trad, de l'américain, Hermann, Paris, 1972, 107).

15 Farouki, Nayla, La foi et la raison, 187: «Dieu ne s'adressant aux hommes
qu'en fonction des moyens dont ils disposent pour le comprendre, la Parole divine est
nécessairement contextuelle, à partir du moment où elle est entendue et transmise. Le

message divin transite via des canaux humains, qui lui donnent ainsi les moyens d'être
entendu et compris par les hommes. La Parole, dès qu'elle est révélée, participe du

champ de l'immanence; elle obéit aux règles sémantiques et syntaxiques des langues
de la Révélation; elle obéit également aux logiques et aux capacités d'abstraction et de

compréhension des hommes.»



276 La foi comme méthode de connaissance indirecte

foi: la raison et la liberté qui accueillent le don du Saint-Esprit, et qui
reconnaissent le témoin.

La rencontre humaine nous rend donc contemporains du fait de

l'Incarnation. En effet, cet événement présent, avec toute sa prétention,
peut être expliqué seulement grâce à un événement passé, dans lequel
cette prétention a commencé16. C'est donc à l'intérieur d'un événement

présent qu'on découvre un événement du passé possédant la même
prétention de signification de l'événement présent; on instaure ainsi une
mémoire, qui trouve sa signification ultime dans l'événement passé17. La
seule façon pour comprendre ce que raconte l'Evangile est de passer son
contenu au crible de l'expérience présente. Sans une expérience objective
dans le présent, on reste au dehors de l'expérience dont l'Evangile est

une documentation suggestive.
Mais la raison ne peut pas démontrer la divinité du Christ, car la

divinité en tant que présente personnellement dans une réalité humaine ne
constitue pas l'objet propre de la raison. La raison constate - et cette
constatation est capitale - qu'elle se trouve en face de quelque chose

16 Ici réside toute l'importance de la «tradition», dans son sens littéral. A titre
d'exemple, nous aimerions citer une considération de Fernando Gil au sujet de la
valeur du témoignage dans l'ordo iudiciarius médiéval: «A l'instar du flagrant délit et

pour les mêmes raisons, le notorium ne saurait s'évaluer indépendamment de ses

circonstances temporelles. Pour demeurer notoire, le fait doit perdurer, dans une présence
ininterrompue (notorium facti permanentis), vécue dans le présent des témoins. Mais
on déclarera également notoire le fait révolu (notorium facti transeuntis) quand la
mémoire collective supplée l'absence du fait. Ici aussi le présent du processus s'avère
plus significatif que la présence à l'événement.» (GlL, Fernando, Traité de l'évidence,
39).

17 Un exégète contemporain, J. Carrôn, écrit fort bien à ce sujet: «L'immanenza
all'avvenimento présente, corne vediamo nel cieco, lungi dal sopprimere la ragione, la
esalta, la apre a tutte le dimensioni Questa dilatazione délia ragione a tutte le sue

dimensioni, provocata daU'esperienza dell'avvenimento cristiano, permette inoltre di
seguire le tracce che questo avvenimento ha lasciato nella storia. Una ragione che si

muove dentro l'avvenimento cristiano è in grado di riconoscere che la realtà storica è

aperta al Mistero e che il Mistero ha lasciato in essa le sue tracce. Non si tratta assolu-
tamente di scoprire e tanto meno di dimostrare cos'è il cristianesimo attraverso la mi-
sura délia ragione, ma piuttosto di mostrare, nell'immanenza délia fede, la possibilità
che la storia sia aperta all'irruzione del Mistero. In altre parole: che storia e Mistero
non sono sue termini incompatibili I vangeli non sono un libro di storia, bensi il
veicolo di una tradizione oggettiva che permette di conoscere Cristo nei suoi termini
essenziali cosicché l'avvenimento nel quale viviamo stia radicato nell'avvenimento in
cui ha origine. E' per questo che la Chiesa è sempre vissuta nella convinzione che la
fede da essa confessata in Cristo Gesù si basa su quello che Lui ha detto e fatto in un
angolo dell'Impero romano duemila anni fa.» (CARRON, Juliân, «Un caso di ragione
applicata: la storicità dei Vangeli», in: S. Alberto, éd., Vangelo e storicità, Rizzoli,
Milano, 1995, 488-489).



La foi comme méthode de connaissance indirecte 277

d'exceptionnel; elle ne peut arriver à définir Jésus-Christ en tant que
divin se communiquant à l'humain. Il lui faut pour cela l'aide de la grâce.

Conclusion

Nous pouvons résumer les considérations précédentes en disant que la foi
est un phénomène de connaissance, qui en tant que tel implique la raison:
il ne s'y réduit pas, mais il l'implique. Partant, un phénomène de
connaissance qui implique la raison est un phénomène de connaissance de ce

qui est, de la réalité. Mais, vu que le contenu de ce que la foi nous dit ne
se trouve pas dans la réalité de tous les jours - parce qu'elle indique une
réalité qui est au-delà des limites de la connaissance - c'est donc seulement

grâce à l'intuition d'une réalité plus grande que la raison de

l'homme pressent ce qu'elle cherche. Ainsi, la foi est une activité
profondément rationnelle parce qu'elle accomplit la raison, en indiquant
l'existence de la réalité à laquelle elle tend dans son effort de connaissance,

dans son désir de vérité. C'est ainsi qu'un facteur qui est présent
en nous décide de l'existence d'un facteur qui se trouve au-delà de nous.
Cela se manifeste par une rencontre humaine dans le présent. La rencontre

avec un témoin présent, dont la vie et la parole renferment déjà le

destin, le but, la signification ultime de la vie18.

Cela pourrait paraître excessif, mais l'hypothèse de l'inaccessibilité
de Dieu, ou celle d'un contact purement spirituelle, intime, désincarné est

encore plus indéfendable. On en discute beaucoup, et des quantités de

pages ont été écrites pour défendre cette idée: nous la respectons, en
appréciant en elle l'effort constructif et sincère de compréhension, mais elle
nous paraît impossible à partager, dans la mesure où elle semble négliger
la structure psychophysique de l'homme et l'ensemble de ses exigences19.
On peut croire rationnellement à la présence du Christ - on a le droit et le

devoir, en tant que créatures rationnelles, de ne se poser que des problè-

18 Carrön observe encore: «Quest'incontro ha una spiegazione esauriente soltanto
in un avvenimento che è l'origine dell'esperienza présente Contrariamente all'idea
di una ragione che non vive più all'interno di questa esperienza e che pertanto riduce
tutto alla misura di ciö che conosce, ponendosi in una posizione di sospetto, l'avve-
nimento présente permette alla ragione di operare secondo la sua natura più genuina,
ponendo problemi e domande.» (Ibid., 516).

19 STEIN, Edith, Zum Problem der Einfühlung, 131: «Sollte es eine
Wesensnotwendigkeit sein, daß Geist mit Geist nur in Wechselverkehr treten kann durch das
Medium der Leiblichkeit? Ich als psychophysisches Individuum erlange vom geistigen
Leben andrer Individuen tatsächlich auf keinem andern Wege Kunde. Freilich weiß ich
von vielen, Lebenden und Toten, die ich nie gesehen habe. Aber ich weiß es von
andern, die ich sehe, oder durch Vermittlung ihrer Werke, die ich sinnlich wahrnehme und
die sie vermöge ihrer psychophysischen Organisation hervorgebracht haben.»



278 La foi comme méthode de connaissance indirecte

mes rationnels -, parce qu'il s'agit proprement d'une présence vivante à

l'intérieure d'un flux de témoins, la communauté chrétienne, qui perpétue
non pas un discours, un message, mais une vie, la même vie que le Christ
a partagé avec ses premiers amis sur les routes de la Palestine, et qui a

rendu possible le miracle impossible: la réponse à la soif de bonheur de

l'homme.


	La foi comme méthode de connaissance indirecte

