Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: La raison est-elle une idée claire et distincte?
Autor: Secretan, Philibert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760826

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760826
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PHILIBERT SECRETAN

[La raison est-elle une 1dée claire et
distincte?

Il ne serait guére sensé de s’interroger sur les relations entre foi et raison
sans se demander si le concept de raison est aussi «clair et distinct» qu’on
pourrait le souhaiter. Par ailleurs, I’allusion a Descartes — ce maitre en
matiére de raison — veut indiquer que le concept de «raison» a subi de
fortes variations et d’importantes dérives a travers I’histoire de la pensée
— et des langues qui servent a I’exprimer; que c’est toujours a la raison
comprise a un moment de 1’histoire que I’on est amené a se référer.

C’est selon cette référence relative que 1’on oppose foi et raison, qu’on
les dit indifférentes I’une a I’autre, ou opposées, ou qu’on les dit s’accorder
a merveille. On se demandera enfin s’il y a une «raison» établie une fois
pour toute, donnée dans 1’absolu; une Raison qui serait 1’idée et 1’arché-
type de toute raison possible.

Ceci impose de suivre un certain parcours historique, si I’on veut res-
saisir quelques situations typiques, porteuses de 1’explication des crises,
ou au contraire des harmoniques, marquant les relations entre foi et rai-
son. On verra par ailleurs que certaines difficultés, et non des moindres,
naissent de problémes internes au champ de la raison; des problémes que
résume la question: dans quelle mesure est-ce la philosophie ou la science,
ou la philosophie comme science, ou la philosophie comme critique de la
métaphysique, etc., qui peut servir de paradigme accordé au contenu et
au rayonnement a 1’idée de raison?

I

La ratio latine, qui servit a traduire le logos grec, vise moins le
«discours» et son organisation — donc la logique (dans ses rapports a la
rhétorique et a la grammaire) — que le «calcul», ses prolongements sé-
mantiques se faisant sentir jusque dans les sciences (mathématique, géo-
métrie) qui en proceédent, et dans les démarches de pensée qui s’y ratta-
chent. Par ce biais, la ratio se rapprocherait de la dianoia (et de ce que



La raison est-elle une idée claire et distincte? 253

Pascal appellera I’«esprit de géométrie»), faisant ainsi allusion au nois
(dia-noia): intelligence et esprit.

On le voit, logos et ratio ont en commun la grandeur de la pensée.
Cette derniere s’exprime dans des démarches organisées, relatives aux
deux manifestations fondamentales de I’«age de raison» — précédemment
citées — que sont la maitrise de la grammaire et de la logique d’une part,
du calcul et des mathématiques de I’autre. L’aménagement des études ru-
dimentaires et générales ne pouvait pas ne pas suivre cette indication don-
née par la nature méme de ’intelligence humaine (mens vel intellectus).

D’autre part, on voit se dessiner un clivage, des plus importants, en-
tre une raison qui «raisonne» (ratiocinatio) et une raison qui pense (cogi-
tatio), plus proche de I’intuition que de la démonstration, plus pré-
occupée de son objet que d’elle-méme et de ses lois. Donc plus proche de
la «finesse» que de la «géométrie», pour reprendre la distinction de Pas-
cal.

C’est 1a qu’il faut se demander si I’acte de foi ne comprend pas ce
moment de la pensée; si la cogitatio fidei est aussi étrangére a la raison
que I’évolution de I’idée de raison a semblé le manifester. Ne commence-
t-elle pas avec le logon didonai de I’épitre de Pierre, avec I’'impératif de
«rendre raison» de 1’espérance qui habite le croyant?

11

Dans le contexte médiéval, c’est le couple ratio—intellectus qui appelle
quelques commentaires. L’intellectus, par son coté «spirituel» — geistig
dirait-on en allemand — point encore opposé a «rationnel», fait référence
au nois, donc a une puissance personnelle et suprapersonnelle, en méme
temps qu’il désigne une faculté majeure des Etres et des sujets spirituels:
Dieu, anges et hommes. En revanche, la ratio a le caractere objectif des
«raisons d’étre» et des structures d’ordre dans lequel un étre est situé
(ratio rerum) et dont la «logique» objective va déboucher sur le sens plus
moderne de la raison, non plus seulement des choses, mais des concepts
et des méthodes mis en oeuvre pour leur saisie. Ainsi le «calcul» se dé-
place vers un «discours» dont |’organisation logique manifeste la
fonction théorique. Les «longues chaines de raison» (Descartes) garan-
tissent a la fois la rigueur et la puissance de la démonstration scientifique.
On ne saurait oublier la question plus proprement métaphysico-théo-
logique de la conformité de la raison a la «nature» — physique et hu-
maine, monde et histoire — et de la conformité de la foi a la «griace», par
définition surnaturelle. Ce partage est relativement pertinent aussi long-
temps que, recu dans la foi, il n’est pas entierement assimilé au partage
platonicien entre monde sensible et monde intelligible. Leibniz I’a main-



254 La raison est-elle une idée claire et distincte?

tenu au plan philosophique, mais en a fragilisé le theme, au point de le
soustraire bientdt a toute considération de savoir (Kant).

11

C’est par rapport a I’intelligence — soit intuitive soit pratique — que la rai-
son «théorique» va s’opposer et étre opposée a toute autre forme de pen-
sée, et c’est par rapport a la raison «objective» que la croyance et la foi
vont étre situées du coté de I’expérience «subjective». Avec toutefois une
différence décisive entre croyance et foi: a savoir que la foi — contraire-
ment a la croyance (pris dans son sens non religieux) — comporte des
dogmes; et alors méme que le dogme peut apparaitre comme une intellec-
tualisation, voire une rationalisation de la foi — récusée par une certaine
mystique —, le dogme est jugé contraire a la raison lorsque celle-ci vient a
contenir un élément nouveau, de caracteére finalement idéologique: la li-
berté critique qui accompagne I’exercice de la raison. Dogmatisme contre
esprit critique: cette reformulation du probléeme des rapports entre la rai-
son et la foi est typique d’une évolution hautement significative de 1’idée
de raison.

Au dela de I’idée d’ordre, c’est ’autonomie de la raison par rapport a
tout ce qui n’est pas elle, qui va devenir le motif dominant du rationalisme
militant. Or, le dogme étant ressenti comme un impératif autoritaire, il
n’est plus conforme a la définition libérale de la raison; et avec le dogme,
c’est la foi elle-méme qui apparait comme une soumission incompatible
avec la «libre pensée». Est-ce le début de la raison déraisonnable — de la
unverniinftige Vernunft (Jaspers')?

A%

Avec les Lumiéres, c’est la Raison hypostasiée — la Vernunft kantienne -
qui se profile comme le symbole de I’émancipation de I’humanité, ce qui
situe la Raison a ce niveau transcendental ol elle est distinguée de 1’en-
tendement — du Verstand - soumis a la 1égislation de la logique ou exa-
minée selon ses affinités psychologiques (Hume). Et alors que I’entende-
ment continue a signifier la capacité de ’homme ordinaire de raisonner
sur les données de la vie, et du «bourgeois» de prévoir en calculant éché-
ances et intéréts, c’est a la Raison que la philosophie idéaliste (de Kant a
Hegel), continuée dans le matérialisme dialectique (Marx) confie le pro-
grées de I’Humanité. Jusqu’au moment ol les deux raisons — celle des
sciences positives et celle des philosophes — vont confluer dans la vision

I JASPERS, K., La foi philosophique, Introduction a la philosophie, Paris 1980,



La raison est-elle une idée claire et distincte? 255

positiviste du progres de I’Humanité di a la science, ol se manifeste tout
le «pouvoir» de la raison.

%

Le courant général de la civilisation occidentale, qui au XIXe siécle as-
simile Raison et Progrés (scientifique et social), risquait fort de mettre
«hors raison» tout ce qui n’était pas conforme aux normes de la scienti-
ficité positive. Bien évidemment, les sciences dites humaines, et en pre-
mier lieu la philosophie, s’en trouvent prises entre deux feux. Pour la
philosophie, ou bien elle s’émancipe des conceptions étroitement positi-
vistes et reconquiert un champ d’investigation «imprenable» (comme le
voulut Husserl et la phénoménologie); ou bien, renongant a la maitrise du
sens de I'Histoire (Hegel, Marx), elle se fait «servante de la science», se
réservant le privilége d’une vigilance formelle (aujourd’hui brillamment
exercée par la philosophie analytique) sur tout énoncé théorique.

Gardienne de la raison que les rationalités scientifiques mettent en
oeuvre selon leurs méthodes toujours plus spécifiques et raffinées, la
philosophie peut encore se souvenir de la raison et de ses harmoniques
avec la foi; mais pour ce faire, elle doit retraverser cette longue histoire
d’un destin tourmenté.

Vi

Dans cette histoire ici brievement esquissée, le passage par le rationa-
lisme est un moment capital. D’une part, la Raison y est élevée immédia-
tement au rang — transcendesntal — d’une lumiére supérieure éclairant le
chemin de I’Humanité, saluée comme du lieu par excellence de la Vérité;
d’autre part qu’elle exerce son role libérateur au travers de la Science, du
Droit ou de la Révolution qui en assurent le définitif avénement. C’est
face a ce double versant d’'une méme idéologie, riche en harmoniques
métaphysiques et «religieuses», que la foi est appelée a prendre position.
Le croyant doit «rendre raison de son espérance» et de sa foi; la foi — qui
n’est pas un cri (Duméry?) — doit trouver a s’articuler dans le corpus de la
théologie; la théologie doit se mesurer dans I’analyse de son épistémé (au
pluriel) a d’autres sciences comparables (déductives, critiques, histori-
ques, herméneutiques). Mais tant 1'identification de Dieu et de la Raison
universelle (Hegel) qu’un affect hypercritique — et finalement sceptique —
de la raison instrumentale doivent susciter le refus du croyant. Durcies
I’une contre 1’autre, la foi et la raison sont aussi perdantes que si I’on

2 La foi n’est pas un cri, Paris 1957.



256 La raison est-elle une idée claire et distincte?

tente de les confondre. C’est ’'une par 1’autre que la raison et la foi
peuvent gagner sur elles-mémes le regard le plus juste.

Pascal dit admirablement ces choses: «Deux exces: exclure la raison,
n’admettre que la raison» (Br. 253). Nous le savons bien: entre le culte
de la rationalité (et de la scientificité) et le risque du fondamentalisme, il
faut raison garder. Car c’est cette «raison» qui dans son «équilibre vertu-
eux» nous rend méfiants tant a I’endroit d’une Raison dont I’exceés n’est
pas simplement épistémique, mais idéologique, que devant le refus nihi-
liste de toute raison, qui préside aujourd’hui au terrorisme religieux. Et
13, la critique impérieuse de I’idéologie du Tout et Rien est tout ensemble
affaire de raison et de foi.



	La raison est-elle une idée claire et distincte?

