
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 3

Artikel: Vers un vocalbulaire de l'état chrétien de la philosophie

Autor: Cuddeback, Matthew

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760825

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760825
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Matthew Cuddeback

Vers un vocabulaire de l'état chrétien de

la philosophie

/

Jacques Maritain a affirmé qu'afin de comprendre ce qu'est la philosophie

chrétienne, il faut distinguer la nature de la philosophie et son état,
ou l'ordre de spécification et l'ordre d'exercice1. Cette distinction
présuppose, dit-il, que la philosophie a une nature spécifique et déterminée,
connaissable en elle-même. Nous saisissons cette nature en faisant
abstraction des conditions d'exercice concrètes, en portant notre regard sur
l'ordre de l'essentialité. En revanche, comme état, la philosophie est un
habitus ou un ensemble d'habitus dans l'âme humaine; elle «se rapporte à

ses conditions d'existence et d'exercice dans le concret»2.
Maritain continue, en disant que, dans son état vécu, la philosophie

reçoit de la foi et de la révélation deux types de secours: apports objectifs,

qui «concernent avant tout les vérités révélées d'ordre naturel», et en
plus, «les répercussions des vérités d'ordre surnaturel sur la réflexion
philosophique»3; et confortations subjectives, qui, elles, concernent l'action

illuminante et fortifiante des sagesses supérieures - sagesse théologique

et sagesse infuse - sur l'habitus philosophique. Ce dernier s'opère
dans l'intimité de l'âme.

Pour autant qu'on se limite à parler de l'essence de la philosophie, ce
n'est pas très difficile d'esquisser sa nature, et donc d'asseoir un terrain
d'entente parmi un certain nombre de philosophes. Avec Maritain, on
peut assez facilement donner une définition de la philosophie, c'est à dire
la séparer formellement de la révélation et de la théologie:

1

MARITAIN, Jacques, De la philosophie chrétienne, dans: Oeuvres complètes, vol. 5,
240 (Éd. Univ. Fribourg Suisse, Éd. St. Paul Paris); Maritain, Jacques, Science et

Sagesse, dans: Oeuvres complètes, vol. 6, 87-88.
2 MaRITAIN, De la philosophie chrétienne, 240.
3 MaRITAIN, Science et sagesse, 88.



242 Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie

«La philosophie thomiste est toute rationnelle, aucun argument procédant

de la foi ne pénètre en sa texture, elle ne relève intrinsèquement
que de la raison et de la critique rationnelle, elle ne tient sa stabilité de

philosophie que de l'évidence expérimentale ou intellectuelle et de la
démonstration»4.

Maritain décrit bien ce qu'on peut appeler la discontinuité formelle entre
la philosophie et tout type de connaissance dépendant de la révélation.
Cette discontinuité est due à la discontinuité des objets spécificateurs de

ces différents savoirs5.
En lisant ce passage de Maritain, on est frappé par un langage fort

définitif, par des énoncés catégoriques6. Mais cela provient de la clarté
intelligible des natures au niveau d'essentialité, et donc de l'aisance relative

à les saisir. Particulièrement dans le cadre de la pensée de Thomas
d'Aquin, on a clairement fait ressortir la spécificité des deux ordres. Cela

permet un discours résonnant de distinctions et de définitions précises.
On a dans la visée des essences; la tâche est d'y «rester fidèle»7. Donc on
sépare brusquement; on délimite nettement.

Mais quand on en vient à parler de l'état de la philosophie, cela ne va
pas de même. Etienne Gilson fait mention du problème qui surgit
lorsqu'on se propose d'en décrire l'existence. Pendant une séance sur la
philosophie chrétienne il dit:

«Je fais abstraction, dans cet examen, d'un autre problème qui est celui
du rapport des divers éléments intégrés dans l'unité du sujet concret et
de la manière dont ils s'y intègrent. Ce qu'il reste à se demander, c'est si
la tâche du philosophe consiste à constater cette unité, ou à l'analyser en
concepts»8.

Pourquoi une telle hésitation devant l'analyse de l'unité vécue de l'état
chrétien de la philosophie? Parce que nous avons à connaître une unité
concrète et intégrale, mais nous sommes obligés d'user de concepts
«discrets», et de saisir une unité d'une façon composite, en componendo et

4 MARITAIN, De la philosophie chrétienne, 243.
5 Sur ce point, cf. FLOUCAT, Yves, Pour une philosophie chrétienne: éléments d'un

débat fondamental, Paris: Téqui, 1981, 134-44.
6 Cf. Gilson, Étienne, La notion de philosophie chrétienne, Bulletin de la Société

française de philosophie 31 (1931) 42: «En tant que telle, la philosophie est l'oeuvre
exclusive de la raison. Rationnelle dans ses principes, elle l'est aussi dans sa méthode
et dans ses conclusions. Jamais le dogme n'y joue le rôle d'un principe de la déduction;

jamais il n'y est invoqué non plus à titre de preuve; ces deux ordres sont
coordonnés; peut-être même sont-ils en un certain sens subordonnés, mais sur des plans
différents; la philosophie, prise en elle-même, n'est justiciable que de la raison.»

7 MARITAIN, De la philosophie chrétienne, 243.
8 GILSON, La notion de philosophie chrétienne, 46.



Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie 243

dividendo. La nature composite de notre pensée, provenante d'une
certaine «grossièreté» qui s'y inscrit, pourrait nous abuser: nous pourrions
nous laisser mener à conclure «que les choses sont faites d'autant de

morceaux que nous en avons de concepts»9, nous méprenant carrément sur
l'être concret. De plus, notre pensée et notre langage se lient aux images,
avec toutes les limitations qu'ils comportent.

On s'affronte donc à la tâche de trouver un langage qui parlera de
l'état vécu sans le trahir, sans le morceler. En général, les auteurs de
philosophie chrétienne s'accordent pour reconnaître que, plus on se

rapproche de l'existentiel, du vécu, plus il devient difficile de décrire et de

catégoriser, et plus on tombe facilement dans de fausses représentations.
Afin d'éviter un tel résultat, il faudra trouver un langage qui nous fera
vraiment rentrer dans l'ordre des confortations subjectives, c'est-à-dire
dans cet ordre de synergie dynamique des habitus et de communication
entre les sagesses, où, selon Maritain, «tout est mouvement, vie, souffle»10.

Toutefois, il y a une autre difficulté à éviter: il ne faut pas être
enchanté de l'unité du vécu au point d'effacer la discontinuité formelle
susmentionnée. Au sein de l'état il reste la distinction des savoirs, il reste
des «moments» essentiellement différents qu'il ne faut pas brouiller.
Ainsi, un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie sera jugé par la
manière dont il maintient ces moments, tout en s'efforçant de saisir le
mouvement de communications entre les différentes sagesses.

Je propose tout d'abord d'examiner le vocabulaire de S. Thomas.
Après cela, j'examinerai brièvement le vocabulaire avec lequel Jacques
Maritain parle des confortations subjectives. Je donnerai alors à ce
moment-là quelques indications pour la formulation d'un vocabulaire de

l'état chrétien de la philosophie sur la base des principes de saint Thomas.

II

Saint Thomas aborde la question de la relation entre foi et raison dans les

premiers chapitres de la Summa contra gentiles. C'est le septième chapitre

qui est d'un intérêt particulier, car ici Thomas va au-delà des
arguments précédents plus dialectiques pour entamer un traitement plus précis
et technique, qui tend à démontrer que «quod veritati fidei christianae
non contrariatur Veritas rationis».

«Quamvis autem praedicta veritas fidei Christianae humanae rationis
capacitatem excedat, haec tarnen quae ratio naturaliter indita habet, huic

9 Gilson, La notion de philosophie chrétienne, 46
10 Maritain, Science et Sagesse, 33.



244 Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie

veritati contraria esse non possunt. Ea enim quae naturaliter rationi sunt
insita, verissima esse constat: in tantum ut nec esse falsa sit possibile
cogitare. Nec id quod fide tenetur, cum tarn evidenter divinitus confir-
matum sit, fas est credere esse falsum. Quia igitur solum falsum vero
contrarium est, ut ex eorum definitionibus inspectis manifeste apparet,
impossibile est illis principiis quae ratio naturaliter cognoscit, praedic-
tam veritatem fidei contrariam esse.»11

Dans le titre du chapitre, la foi est considérée comme ne contredisant pas
la raison. Mais dès que nous approfondissons l'argumentation, le sens du

terme «raison» est restreint: la foi est considérée comme ne contredisant
pas, non seulement la raison en général, mais encore ces choses qui, pour
la raison, sont naturaliter indita, ou encore, naturaliter insita. Vers la fin
de cette argumentation, nous découvrons que ce qui est ainsi imprimé ou
introduit, ce sont les principia. Nous reviendrons à ces termes; pour
l'instant, il suffit d'être conscient de ce mouvement. Thomas commence
ensuite une nouvelle ligne de raisonnement:

«Item. Ulud idem quod inducitur in animam discipuli a docente, doctoris
scientia continet: nisi doceat ficte, quod de Deo nefas est dicere. Prin-
cipiorum autem naturaliter notorum cognitio nobis divinitus est indita:
cum ipse Deus sit nostrae auctor naturae. Haec ergo principia etiam di-
vina sapientia continet. Quicquid igitur principiis huiusmodi contrarium
est, divinae sapientiae contrariatur. Non igitur a Deo esse potest. Ea igitur

quae ex revelatione divina per fidem tenentur, non possunt naturali
cognitioni esse contraria.»12

Ici il enrichit la signification de indita ou insita. Remarquons quelle
expérience il invoque: la relation enseignant-élève, ce lien par lequel le
savoir est imparti, reçu et donc partagé. Ce qui fascine, c'est la façon dont
est trouvée une analogue dans le divin: en tant que auctor naturae, que

11 Summa contra gentiles 1.7: Si la vérité de la foi dépasse les capacités de la raison

humaine, les principes innés naturellement à la raison ne peuvent contredire
cependant cette vérité. Ces principes naturellement innés à la raison sont absolument vrais,
c'est un fait, tellement vrais qu'il est impossible de penser qu'ils soient faux. Il n'est
pas davantage permis de croire faux ce qui est tenu par la foi et que Dieu a confirmé
d'une manière si évidente. Seul le faux étant le contraire du vrai, comme il ressort
clairement de leur définition, il est impossible que la vérité de foi soit contraire aux
principes que la raison connaît naturellement.

12 Ibid. Cela même que le maître inculque à l'esprit de son disciple, la science du
maître inclut, à moins que cet enseignement ne soit entaché d'hypocrisie, ce qui ne saurait

s'appliquer à Dieu. Or la connaissance des principes qui nous sont naturellement
connus nous est donnée par Dieu, puisque Dieu est l'auteur de notre nature. Ces
principes sont donc inclus également dans la sagesse divine. Donc, tout ce qui contredit
ces principes contredit la sagesse divine. Or cela ne peut pas se réaliser en Dieu. Tout
ce que la révélation divine nous demande de croire ne peut donc être contraire à la
connaissance naturelle.



Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie 245

imprimeur des prima principia naturaliter indita, Dieu est un enseignant.
C'est un enseignement beaucoup plus intime que tout autre; aucun enseignant

humain n'est l'auteur des principes naturels d'assimilation cognitive

de son élève. Ceci est au niveau de la véritable nature de l'intellect
fini auquel Dieu parle et où il est entendu, car notons combien l'argument
dépend du verbe continere: le contenu de la nature, sa possession de ce

qui vient de Dieu, est si intime, si immédiat, que contrarier ces contenus

- les prima principia - revient, par implication immédiate, à contrarier la

sagesse divine. Et il n'est pas possible que cette contrariété vienne de

Dieu: «non igitur a Deo esse potest».
Ce dernier point est souligné par les deux brefs arguments qui

suivent:

«Adhuc. Contrariis rationibus intellectus noster ligatur, ut ad veri
Cognitionen! procedere nequeat. Si igitur contrariae cognitiones nobis a Deo
immiterentur, ex hoc a veritatis cognitione noster intellectus impedire-
tur. Quod a Deo esse non potest.»13

«Amplius. Ea quae sunt naturalia mutari non possunt, natura manente.
Contrariae autem opiniones simul eidem inesse non possunt. Non igitur
contra cognitionem naturalem aliqua opinio vel fides homini a Deo im-
mittitur.»14

Ce qui dans notre deuxième texte ci-dessus était décrit simplement
comme a Deo et comme enseigné, est décrit maintenant comme immitum,
c'est à dire, comme «envoyé dedans». Ce qu'on doit remarquer, c'est que,
jusqu'à maintenant, on a employé deux lignes de vocabulaire cruciales et

parallèles. La première se réfère à ce que nous pouvons appeler le
«dépôt» situé dans l'homme au niveau de la nature: l'appel à la nature, aux
naturalia qui ne sont pas susceptibles de subir une altération accidentelle
(«mutari non possunt, natura manente»), aux principes naturels qui sont
insita, indita. Il s'agit ici d'un don immédiat et ferme, un dépôt solide et
stable. La seconde ligne de vocabulaire se réfère aux modes de la causalité

divine. Les termes sont dynamiques: ce qui est a Deo l'est parce qu'enseigné

et im-mitum, envoyé dedans. Remarquons que le verbe immitere
concerne aussi bien le niveau de la nature que celui de la foi; tous les deux
sont envoyés, et ne sauraient être envoyés comme contraires.

13 Ibid. Des arguments contraires lient notre intelligence, l'empêchent d'arriver à

la connaissance du vrai. Si donc Dieu infusait en nous des connaissances contraires,
notre intelligence serait empêchée par là de connaître la vérité. Cela, Dieu ne peut pas
le faire.

14 Ibid. Les propriétés naturelles ne peuvent changer, tant que demeure la nature.
Or des opinions contraires ne peuvent coexister dans le même sujet. Dieu n'infuse
donc pas à l'homme des opinions ou une foi qui aillent contre la connaissance naturelle.



246 Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie

Ce qui s'ouvre maintenant devant nous, c'est un champ de communication:

d'une nature intégrale et stable, d'un côté, et de l'autre, d'immis-
sions et d'influences d'un envoyeur. Ce champ, et le vocabulaire qui s'y
réfère, est plus vaste que la distinction entre nature et grâce, ou il la
contient. Le langage de immitere et docere, indita et insita, il faut le
souligner, est avant tout un riche langage métaphysique d'influence causale
intime qui s'applique effectivement au niveau de la nature et s'appliquerait

à celui de la grâce.15

III

Je vais maintenant me pencher de plus près sur le langage qui décrit le

point de contact entre les deux pôles dans ce champ de communication -
un domaine dans lequel les immissions deviennent des réceptions stables.
Je passe au prooemium du commentaire de Thomas au De trinitate de

Boèce, où l'Aquinate demande «utrum mens humana ad cognitionem ve-
ritatis nova illustratione divinae lucis indigeat». Il y a là tout un ensemble
intéressant de questions et de termes autour de cette question d'une
«nouvelle» illustration.

«Cum autem quaelibet virtus creata sit finita, erit eius efficacia ad
determinates effectos limitata. Unde in aliquos effectus non potest, nisi
nova virtus addatur. Sic igitur sunt quaedem intelligibiles veritates ad

quas se extendit efficacia intellectus agentis; sicut principia quae natu-
raliter homo cognoscit, et ea quae ab his deducuntur: et ad haec co-
gnoscenda non requiritur nova lux intelligibilis, sed sufficit lumen natu-
raliter inditum. Quaedam vero sunt ad quae principia praedicta non se

extendunt; sicut sunt fidei, et rationis facultatem excedentia, ut futura
contingentia, et alia huiusmodi; et haec cognoscere mens humana non
potest, nisi divinitus novo lumine illustretur, superaddito lumini natu-
rali.»16

Comme dans SCG 1.7, il y a deux niveaux: ce qui est inné à l'intellect et
ce qui doit y être ajouté pour augmenter son efficacité. Il y a aussi un
secteur de communication où l'on envoie et l'on reçoit, bien que maintenant

le but soit la communication et la réception de lumière. Mais il y a

ici un nouvel ensemble de vocabulaires parallèles. D'un côté, on trouve
de nouveau le langage de la suffisance et de la stabilité de la nature. De
fait, Thomas ponctue périodiquement et fort à propos tout son article par
différentes expressions de cette stabilité: il parle de notre lumière natu-

15 C'est un langage qui a la tâche ardue d'amener l'esprit vers la causalité la plus
profonde: le divin.

16 In Boetii de Trinitate, prooemium 1.1.



Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie 247

relie comme indita (terme que nous avons déjà vu) et insignatus. Il parle
de l'acte créatif par lequel «Deus naturas rerum instituit, singulis formas
et virtutes proprias tribuens.»

De l'autre côté, il y a le langage de ce qui est nouveau ou ajouté à la
nature. On mentionne, à tour de rôle, la nova virtus, la nova lux, la nova
illustratio et la nova forma (quelques-unes apparaissent dans le texte
précédent). Ce qui viendrait ainsi à la nature comme pour l'élever à un
niveau supérieur doit être nouveau, non seulement en raison de l'incapacité
de la nature de connaître par elle-même ce qui se trouve au-delà, mais
aussi à cause de sa solidité et de son intégrité17; à savoir qu'à cause de

son intégrité, ce qui lui viendrait d'en haut doit s'ajouter à la nature et non
la remplacer; d'où la discussion, comme dans le texte précédent de ad-
ditio et superadditio. L'approche d'en haut est un «venir à» ce qui est

déjà là. Cela respecte, n'envahit pas, ne conquiert pas, sinon il n'y a rien
d'ajoutée.

Mais plus loin dans le même article, il parle des illuminations ajoutées

comme infusa: «Secundum hoc Deus nos interius docet in naturali
cognitione quod naturale lumen in nobis causât, et illud dirigit in verita-
tem; in aliis vero etiam lumen novum infundendo»18. Infundere est un des

verbes favoris de Thomas pour décrire l'influence causale de lumières
supérieures telles que la foi; dans ce genre de discussions, ce terme apparaît
tout au long de son corpus19. Il évoque l'image d'une influence causale
hautement dynamique: quelque chose qui rentre en coulant, qui pénètre et
n'est pas simplement une couche superposée. Comment s'explique cette
pénétration?

Le passage suivant des Quaestiones disputatae de anima peut nous
aider:

«Ulterius autem, cum posuerimus intellectum agentem esse quamdam
virtutem participatam in animabus nostris, velut lumen quoddam, ne-
cesse est ponere aliam causam exteriorem a qua illud lumen participetur.
Et hanc dicimus Deum, qui interius docet inquantum huiusmodi lumen
animae infundit, et supra huiusmodi lumen naturale addit pro suo bene-

placito, copiosius lumen ad cognoscendum ea ad quae naturalis ratio at-

tingere non potest, sicut est lumen fidei et lumen prophetiae.»20

17 II vaut la peine de s'arrêter à la profondeur de la notion, que Thomas reprend
d'Aristote, selon laquelle les natures sont comme des numéros qui ne peuvent être
additionnées sous peine de détruire la nature même.

18 In Boetii. de Trin., prooemium 1.1 ad 2.
19 Cf., entre autres, ST 1.109.1.
2® Quaestiones disputatae de anima 5, ad 6.



248 Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie

Ici c'est la lumière naturelle (et non la lumière surnaturelle) qui est
décrite comme une Infusio. L'infusion venant de Dieu de la lumière naturelle

est assimilée à un enseignement intérieur: «Deus interius docet.»
Cette lumière, comme le dit Thomas d'Aquin ailleurs, est la vraie forme
de l'intellect (ST 1-2.109.1). Nous abordons ici la véritable texture de la
métaphysique thomasienne de la création: l'arrangement apparemment
paradoxal par lequel Dieu donne forme comme intra rem (ST 1.105.5),
comme le propre de la chose, en ouvrant ainsi une brèche à son intime
coopération causale - plus la forme est le propre de la créature, plus
intime est sa coopération (d'où le paradoxe). Au niveau de l'intellect, la
forme créée devient lumière et écoute intérieure, bien que lointaine, du
discours divin.21 Le terme infusio, à ce niveau, représente l'afflux de

forme comme théâtre interne d'audition intellectuelle.
Or, la foi est aussi une infusio. Ce mot commun (infusio) nous amène

à envisager un aspect commun: à voir ces lumières comme autant d'auditions

intérieures de l'enseignement divin. Il nous faut les voir, donc,
comme des réceptions formelles reçues dans la même ligne. Ainsi, lorsque

la lumière de la foi est octroyée, elle n'arrive pas dans un territoire
inconnu. En donnant l'infusion de la lumière naturelle, la Cause Première
a déjà ouvert un «espace» intérieur métaphysiquement accueillant à des

infusions ultérieures (pour autant qu'elles soient données)22. Comme
homogène, pour ainsi dire, avec la lumière naturelle de l'intellect, la foi
peut non seulement avoir affaire à la raison23, mais peut être une
immission, peut rentrer. Elle peut - pour augmenter notre collection de
vocabulaire thomasien une dernière fois - «conforter» la lumière naturelle.
Dans l'article suivant du prooemium, en parlant du processus de
raffinement de notre notion de Dieu, il dit:

«In hoc autem profectu cognitionis maxime iuvatur mens humana, cum
lumen eius naturale nova illustratione confortatur; sicut est lumen fidei,
et doni sapientiae et intellectus, per quod mens supra se in contempla-
tione elevatur.»24

21 Dans notre cas, il est filtré par les prima principia.
22 Cf. In Boetii de Trin., prooemium 1.1: Sic igitur in omni cognitione veritatis

indiget mens humana divina operatione; sed in naturaliter cognitis non indiget nova
luce, sed solo motu et directione eius; in aliis autem etiam nova illustratione.

23 Sinon, comme le dit Maritain, si la Révélation était «la brusque apparition de

concepts absolument nouveaux, personne ne les entendrait» (De la philosophie
chrétienne, 247). Ce serait le cas si la foi était une additio sans être en même temps une
infusio.

24 In Boeth. de Trin., prooemium 1.2.



Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie 249

«Conforter» me semble unifier des moments d'infusion et d'addition.
Seul quelque chose d'autre peut être conforté; et c'est une vraie confor-
tation si elle l'est de l'intérieur.

IV

Notre très brève enquête du vocabulaire thomasien de la foi et de la raison

nous a fourni un ensemble de mots soigneusement choisis qui ont une
portée imaginative différente. Ce que j'ai tâché de montrer c'est que les

moments imaginatifs qu'il choisit coulent de sa vision de l'influence causale

divine au niveau de l'intellect, et plus particulièrement, de la
manière dont la forme et la lumière sont données et reçues à ce niveau. Son
discernement de moments métaphysiques de forme - depuis son intégrité
jusqu'à sa communicabilité - lui permet de s'attarder sur des mots comme
novum et Infusio, de les savourer séparément; son discernement de l'unité
synthétique de la forme lui permet de les fusionner avec libéralité dans

une expression comme lumen novum infundendo. C'est donc avec une
puissante ascèse et avec un fort équilibre que le vocabulaire de saint Thomas

se tient à la fois à la discontinuité formelle et à la continuité vitale
des habitus. Seule une riche métaphysique de forme a la maturité et la
force de distinguer si clairement, d'unifier si fortement.

Le vocabulaire de saint Thomas constitue, à mon avis, l'expression
originale de l'état chrétien de la philosophie. Ses termes extrêmement
formelles, aussi austères que riches, nous invitent à y creuser, à en tirer
de nouvelles formulations. Particulièrement dans la ligne des infusiones,
il y a une abondance de possibles articulations. Le discours de Maritain
sur les confortations subjectives déferle les formulations denses de l'Aqui-
nate avec soin et énergie. Il parle d'une «union synergique et vitale de la

philosophie à la foi et à la théologie»25. Il nous invite à concevoir cette
synergie, tout d'abord, dans le cadre d'un «mouvement de descente» des

sagesses plus hautes, d'une «effusion» de la divine plénitude sur nous,
d'un «afflux tout-puissant» que l'âme humaine reçoit d'en haut26.

«Or les vertus supérieures confortent les inférieures dans l'ordre propre
de celles-ci, la vertu de foi fait que le philosophe qui sait par des voies

purement rationnelles l'existence de Dieu adhère rationnellement avec
plus de force à cette vérité. De même 1'habitus de la contemplation
décante et pacifie, spiritualise 1'habitus philosophique dans son ordre propre

Cette synergie et cette solidarité vitale, et cette continuité
dynamique des habitus apporte ainsi selon les thomistes qui distinguent non

25 Maritain, Science et Sagesse, 89.
26 Ibid., 36.



250 Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie

pour séparer, mais pour unir, un renforcement et un affinement subjectifs

d'une importance capitale à l'activité philosophique»27.

On reconnaît là la phraséologie de Maritain. Dans un espace restreint, il
emploie cette collection de termes dynamiques pour nous faire imaginer,
et même, comme j'ai dit ci-dessus, de nous faire «rentrer» imaginative-
ment dans le mouvement des infusiones. Pour le faire, il a soumis les

expressions pures et lumineuses de saint Thomas au prisme de son imagination

poétique. Il est tout à fait fidèle aux principes métaphysiques tho-
masiens que nous avons discutés. Quand, par exemple, il dit que «les

vertus supérieures confortent les inférieures dans l'ordre propre de
celles-ci», il démontre sa sensibilité envers une infusion qui fortifie en
rentrant, et envers la stabilité de la nature qui retiendrait ce qui lui est propre.

Mais Maritain démontre aussi une inventivité perspicace en utilisant
des mots comme «synergie», «solidarité vitale», et «continuité dynamique
des habitus» pour nous faire sentir vivement le souffle, le mouvement,
dans la ligne d'infusio. En fait, si le but d'un vocabulaire de cet état est
de nous mener à y «rentrer» au moyen de ce que nous sentons, un autre
but est de nous faire sentir sans nous mener à matérialiser ce que nous
concevons: «Il s'agit là du mystère métaphysique des activités immanentes

- n'en parlons pas si nous les concevons sur le type matériel de la
contrainte extrinsèque et de l'action transitive»28. Les images métaphoriques

de vie, d'énergie, de flux, peuvent être purifiées pour représenter
l'activité spirituelle.

Enfin, il y a de la place dans un vocabulaire de l'état chrétien de la
philosophie aussi bien pour les expressions sobres et formelles d'un saint
Thomas que pour les expressions plus «entraînantes» de Maritain. Les
deux trouvent un précédent dans le christianisme. Pour trouver un exemple

de simplicité et de sobriété il nous suffit de regarder l'Évangile. Les

paraboles se caractérisent, comme Jean de la Croix Kaelin dit, d'une
«souveraine aisance». Jamais Jésus «ne tord et n'exténue les mots»29. De
l'autre côté, il y a la tradition illustrée par Saint Jean de la Croix, qui
s'épanche en poésie, et qui demande: «Qui pourra dire avec des paroles

27 Maritain, De la philosophie chrétienne, 243.
28 MARITAIN, Science et sagesse, 94. Maurice Blondel nous avertit de ce même

danger lorsqu'il décrit les esprits qui ont «peu à peu laissé envahir leur intellectualisme

par un empirisme tout imaginatif et assujetti à des représentations spatiales»;
Blondel, Maurice, Le problème de la philosophie catholique, Paris, Bloud & Gay, 12,
n. 1 (s.d.).

29 Kaelin, Jean de la Croix, Dieu a parlé aux hommes, Nova et vetera 27 (1952)
248. Plus loin il dit: «Les secrets du Royaume sont livrés dans les paraboles, ces récits
imaginés ou métaphoriques où chacun puise, au delà de l'image et de la métaphore, à

la mesure de sa foi et de son amour» (249).



Vers un vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie 251

ce qu'il leur fait sentir?»30 En essayant d'approcher des mystères du
christianisme, on sera toujours dépassé par le sujet du discours. Partant, on

peut facilement éprouver «le besoin, comme nous dit le Cardinal Journet,
de briser en quelque sorte les mots les uns contre les autres pour élargir
leur sens et contraindre l'esprit à passer outre»31. La tâche continuelle de

n'importe quel vocabulaire de l'état chrétien de la philosophie, de

n'importe quelle confluence des manières de s'exprimer, c'est d'être de

plus en plus inventive pour trouver des voies qui acheminent notre
pensée vers la réalité, tout en restant fidèle aux dynamismes métaphysiques

en jeu.

30 JEAN DE LA Croix, cité par JOURNET, Charles Cardinal, Les noms du Dieu
ineffable, Nova et Vetera 35 (1960) 297.

31 Ibid., 293.


	Vers un vocalbulaire de l'état chrétien de la philosophie

