
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Norbert Lohfink: Studien zur biblischen Theologie. Stuttgart: Verlag Katholisches

Bibelwerk 1993. 328 S. (Stuttgarter Biblische Aufsatzbände 16).

Die Besprechung dieser Aufsatzsammlung erscheint verspätet. Der Rezensent
möchte für die Verspätung um Entschuldigung bitten. Sie ist insofern ein
bißchen weniger schlimm, als dieses Buch seinen Wert über Jahre behalten wird.
Die hier gesammelten zwölf Aufsätze aus den Jahren 1964 bis 1992 beweisen
es. Zehn von ihnen entstammen den sechziger, siebziger und achtziger Jahren
und wirken heute noch unverbraucht neu und üben bedeutenden Einfluß aus.
Wie der Titel erkennen läßt, handelt es sich um bibeltheologische Arbeiten,
d. h. um biblische Untersuchungen, die ausdrücklich die Konsequenzen für
die theologische Reflexion bedenken und bestimmen. Norbert Lohfink, der
heute wohl bekannteste und vielseitigste katholische Alttestamentier
deutscher Zunge, hat das Buch auf das Jahr 1993 herausgebracht, in dem die beiden

bedeutendsten päpstlichen Enzykliken zur Bibel 100 und 50 Jahre alt
wurden: Providentissimus Deus von Leo XIII. (1893) und Divino afflante Spi-
ritu von Pius XII. (1943). Die Aufsätze sind auf drei Gruppen verteilt:
«Innerkirchliches Gespräch», «Thematische Fragen ans Alte Testament» und
«Ausblicke ins Neue Testament».

Unter dem ersten Titel finden sich fünf Artikel, die nach Lohfink «Reaktionen

(sind), die ein Bibelwissenschaftler innerhalb der katholischen Kirche
zwischen der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils und heute für
angebracht halten konnte» (Vorwort S. 7). Der erste, 1964 noch während des Konzils

erschienen, über die «Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrift» (S. 13-
39), hat nichts von seiner Kraft verloren. Wer ihn (wieder) liest, wundert sich
nicht über die Berühmtheit, die dieser Studie mit Recht zuteil wurde. Lohfink
selbst bezeichnet sie als Vorwegnahme und Ankündigung, die vieles in seinen

späteren Arbeiten erklärt und die Perspektive der späteren sog. kanonischen
Schriftauslegung (Sanders, Childs) früh ankündigte. In diesem Artikel ist der
Rahmen abgesteckt, in welchem Lohfink seine Forschung an der Bibel entfaltete.

Nach einer Stellungnahme zu der von Karl Rahner vorgeschlagenen
Reform des theologischen Studiums (1968), einer ansprechenden Würdigung von
Kardinal Bea (1981), einer Reflexion über den Unterricht der Geschichte
Israels im Theologiestudium heute (1983) folgt die Festrede, die Lohfink für
(den jüngst verstorbenen) Salzburger Alttestamentier Norbert Füglister
(Benediktinermönch des Klosters Disentis) anläßlich der Überreichung einer
Festschrift im März 1991 gehalten hat. Es handelt sich um eine brillante Analyse

eines Punktes der Konzilskonstitution Dei Verbum (Nr. 12), wo der Text
eine Ratlosigkeit des Konzils verrät, die aus dem heutigen Abstand als

«weißer Fleck» (so im Titel des Aufsatzes) gegenüber der kanonischen,
gesamtbiblischen Auslegung erscheint, deren Unentbehrlichkeit in der damaligen

Konstellation nicht recht wahrgenommen und begründet werden konnte.
Die zweite Gruppe bietet fünf Aufsätze: eine Studie zur Geschichte des

Ausdrucks «Volk JHWHs», die in der Festschrift für Gerhard von Rad 1971



196 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

erschien, zwei Vorträge aus den achtziger Jahren über den Monotheismus und
über den Begriff des Reiches Gottes vom Alten Testament her sowie eine
Auseinandersetzung mit Claus Westermann um die adäquate christliche
Unterscheidung zwischen bleibenden Geboten und überwundenem Gesetz
(1989); ferner eine Untersuchung über den Platz der Armen im Kodex Ham-
murapi (18. Jh. v.Chr.), im Bundesbuch (Ex 21-23), im deuteronomischen
Gesetz (Dt 12-28) und im Heiligkeitsgesetz (Lev 17-26). Alle diese Arbeiten
beruhen auf einer atemberaubenden Kenntnis der Fachliteratur und reißen
durchwegs neue, originelle Perspektiven auf. Die Bedeutung dieser Aufsätze
liegt in Lohfinks Fähigkeit, die Dinge neu zu sehen und in kraftvollen
Synthesen und Durchblicken neu zu ordnen. Dazu kommen eine große intellektuelle

Redlichkeit in der genauen Bestimmung des Wahrscheinlichkeitsgrades,
der den einzelnen Positionen jeweils zukommt, und eine bewundernswerte,
moderne Ausdruckskraft der Sprache.

Den Abschluß bilden zwei Arbeiten, die ins Neue Testament hinübergreifen,
eine Studie zu Psalm 6, der dort zitiert wird, und eine faszinierende

Interpretation der Perikope der Tempelreinigung bei Matthäus in ihrer spezifischen,

von Markus und Lukas verschiedenen Konzeption. Diese beiden Artikel

gewähren Einblick in Lohfinks innovative Psalmenexegese und in seine

originelle Deutung des Neuen Testaments, die scheinbar Altvertrautes und
allseits Rezipiertes auch für Neutestamentier vom Fach neu sehen läßt.

Adrian Schenker

Christine Axt-Piscalar: Ohnmächtige Freiheit. Studien zum Verhältnis von
Subjektivität und Sünde bei August Tholuck, Julius Müller, Sören Kierkegaard

und Friedrich Schleiermacher. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck)
1996. 318 S. (Beiträge zur historischen Theologie 94).

Die These dieser Habilitationsschrift, die 1993 von der Evangelisch-Theologischen
Fakultät der Universität München angenommen wurde, ist stringent

erarbeitet und klar formuliert: «Die Sünde besteht in der strukturellen Verkehrung

endlicher Subjektivität in ihrem Vollzug, insofern diese von sich selber
angefangen hat und immerfort anfängt und darin dem Charakter ihres theono-
men Gesetztseins widersprochen hat und immerfort widerspricht: Sie ist der
Ausdruck ohnmächtiger Freiheit» (4f.). Dargelegt wird diese These anhand

von vier Theologen der protestantischen Tradition: August Tholuck 1799—

1877; S. 6-25); Julius Müller (1801-1878; S. 26-140); Sören Kierkegaard
(1813-1855; S. 141-173) und Friedrich Schleiermacher (1768-1834; S. 174—

293). Der abschließend formulierte «Ertrag» steht unter dem Titel «Subjektivität

und Sünde» (S. 294-303).
Die Verfasserin verfolgt das Ziel, «die metaphysisch-ontologischen

Aussagen der vormodernen Hamartiologie zu überwinden und die theologische
Rede von der Sünde auf das Paradigma des Selbstverständnisses des
Menschen der Moderne hin auszulegen» (2): die Subjektivität. Die These der
Verfasserin ist dabei nicht nur der Ertrag ihrer sorgfältigen Quellenstudien, son-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 197

dem wirft selbst noch einmal ein Licht auf die Werke der behandelten Autoren:

Bei J. Müller im Gefolge von A. Tholuck wird das «Axiom neuzeitlicher
Subjektivitätstheorie, daß die Freiheit von sich selbst anfängt» (295), unhin-
terfragt übernommen. S. Kierkegaard versucht in «Der Begriff Angst» und
konsequenter in «Die Krankheit zum Tode», «das Sichselbstvoraussetzen im
Selbstsetzen der Freiheit auf die Sünde hin auszulegen» (296). F. Schleiermachers

Konzept des «schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls» ergibt sich in
der Deutung der Verfasserin aus seiner Einsicht in die «Faktizität des Immer-
schon-angefangen-Habens des Vollzugs von Selbsttätigkeit, den zu vollziehen
wir nicht noch einmal als durch uns selbst gesetzt einzuholen vermögen»
(298).

Als Frucht zeigt sich eine neue Plausibilität von Grundeinsichten
reformatorischer Theologie im Kontext der Moderne, und zwar mit beachtlicher
ökumenischer Relevanz: die Ablehnung eines indifferenten Freiheitsvermögens;

der Glaube als Akt, «in welchem der Mensch gerade nicht von sich
selbst anfängt», sondern Christi «Taterzeugen in uns» (300) als Geschenk der
Versöhnung empfängt; die «Überwindung einer moralisierenden Verengung
des Sündenbegriffs» (301); die Konstitution des Sündenbewußtseins durch
das Gottesbewußtsein. So kann das Ergebnis ebenso einfach wie eindringlich
formuliert werden: Sünde ist «das Selbstverständliche unseres Selbstvollzugs,
indem wir uns selbstverständlich sind» (252).

Hans-Peter Grosshans: Theologischer Realismus. Ein sprachphilosophischer
Beitrag zu einer theologischen Erkenntnislehre. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck) 1996. 298 S. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 34).

«Ein Gewißheit ermöglichendes Verständnis der Sprache des christlichen
Glaubens in Anspruch zu nehmen, das jedoch nicht fundamentalistisch ist: das
ist die Herausforderung für die christliche Gotteslehre und eine Lehre von der
Erkenntnis Gottes» (239). Anregungen für diese fundamentaltheologische
Aufgabe in der evangelischen Theologie sucht der Verfasser in der Debatte, die in
der neueren angelsächsischen Theologie und Religionsphilosophie um die
Möglichkeit eines «Theologischen Realismus» geführt wird. Seine Dissertation

unter der Leitung von Ingolf U. Dalferth und Eberhard Jüngel wurde
1995 an der Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Tübingen
angenommen.

Der Verfasser erkennt in der ausschließlichen Konzentration auf die
religiös-theologische Sprache eine «Sackgasse» (3) und wendet sich von Anfang
an dem Phänomen der Sprache insgesamt zu. Kritisch vergleichend werden
vorgestellt: die kausale Theorie der Referenz, die von Saul Kripke und
anfangs von Hilary Putnam vertreten wird, der interne Realismus Putnams (seit
1976) und schließlich die Sprachphilosophie des späten Wittgenstein.

Bei seinem Versuch, exemplarisch zu veranschaulichen, «wie eine
Darstellung des Gottesbegriffs im Lichte dieser Theorien aussehen könnte» (238),
setzt sich der Verfasser von einem «Aufklärungstheismus» (V) ab und läßt
sich von dem trinitarischen Gottesnamen «Gott, der Vater, Sohn und Heilige
Geist» leiten. Dieser Name ist nicht «ohne die Geschichte und das Bezie-



198 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

hungsgeftige Gottes» (248) zu thematisieren. Dabei zeigt sich, «daß im Blick
auf Gott die realistischen Bedeutungstheorien zu wenig realistisch sind»
(256), denn: «Der Gott erkennende Mensch erkennt nicht nur sich selbst als in
die Geschichte Gottes gestellt, sondern erkennt auch sein eigenes Erkennen
als eine Tat Gottes» (257). Die Sprache findet in Gott nicht eine Referenz
schlechthin außerhalb ihrer selbst, sondern ihre eigene Quelle. Im Aufweis
dieser Umkehrung überschreitet der Verfasser eine bloße «Rezeption»
philosophischer Ergebnisse und leistet einen eigenständigen Beitrag zur
untersuchten Debatte: Die Sprache des christlichen Glaubens und der Theologie in
ihrem Dienst ist mehr als realistisch. Die Entfaltung dieser Grundthese gibt
ökumenisch zu denken im Hinblick auf eine Theologie des Wortes Gottes und
enthält vom Verfasser selbst unausgeschöpfte Perspektiven, insofern eine

Theologie der Schöpfung keine Erwähnung findet und die Theologie der

Religionen (vgl. 264f.) noch stringenter von seiner trinitarischen «Grammatik»

her durchformt sein könnte.

Albrecht Beutel: Lichtenberg und die Religion. Aspekte einer vielschichtigen
Konstellation. Tübingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1996. 328 S. (Beiträge
zur historischen Theologie 93).

«Hinter Lessing und Lichtenberg können wir nicht mehr zurück», heißt es bei
Dietrich Bonhoeffer im Hinblick auf die unbedingte Verpflichtung zu
intellektueller Redlichkeit (zit. 5). Allerdings hat Georg Christoph Lichtenberg
(1742-1799), der vielseitige Denker der Aufklärungszeit, in der Kirchen- und
Theologiegeschichte bislang kaum Aufmerksamkeit gefunden. Diese Lücke
möchte die vorliegende Habilitationsschrift schließen, die 1995 an der
Evangelisch-theologischen Fakultät der Universität Tübingen für das Fach
Kirchengeschichte angenommen wurde. Dem Verfasser geht es zugleich um ein
erweitertes «Selbstverständnis der kirchengeschichtlichen Disziplin» (258) als
der «Geschichte der Inanspruchnahme des Christlichen» (259), wie er sie bei

Lichtenberg in reichem Maße entdeckt. Mit seiner Arbeit tritt Beutel «zugunsten

einer differenzierteren und kritischeren Würdigung» der Aufklärungszeit
ein, in der doch «die ganze religionsphilosophische Reflexion der Moderne
wurzelt» (239).

«Die Untersuchung verfährt nicht biographisch» (10), sondern systematisch

mit biographischen Rückblenden. Zwei knappe Einleitungskapitel
rekonstruieren «Erkenntnis» (12-48) und «Sprache» (49-72) in Lichtenbergs
Werk. Der Hauptteil ist der «Religion» gewidmet (73-259); hier wiederum
analysiert der Verfasser die «Präsenz», die «Wahrnehmung» sowie die «Kritik»

von Religion bei Lichtenberg. Die analytische Strenge und Übersichtlichkeit

seiner Gliederung bändigt gleichsam die bunte Vielfalt in Person und
Werk Lichtenbergs, dessen aphoristisch-«witziger» Stil die Lektüre nicht
langweilig werden läßt. Vorschnelle Urteile oder gar Verurteilungen werden
korrigiert: «Bei Lichtenberg sind die sprachlichen Transformationen des

Religiösen ja nicht zuletzt darum so interessant, weil in ihnen gerade nicht
durch die einlinige und einmalige Säkularisation des Religiösen und Sakra-
lisation des Weltlich-Wissenschaftlichen das eine ins andere hinein aufgelöst



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 199

wird. Die in <witziger> Verbindung gestiftete spielerische Wechselbeziehung
lebt aus dem Fortbestand beider kombinierter Elemente und hält die Frage,
welche Seite denn nun die andere interpretiere, unentschieden, ja unent-
scheidbar in der Schwebe» (143). Nicht verschwiegen wird die Kritik
Lichtenbergs an einer Theologie, die durch «langes Sitzen, kränckliches Blut und
kindische Ideen von Gott» (zit. 174) die Religion in Verruf bringt.

Die Arbeit beruht auf einer breiten Auswertung der Quellenschriften, wie
die Fußnoten dokumentieren. Als Hilfen für die weitere Erschließung des

Lichtenbergschen Werks sind neben Personen-, Orts- und Sachregister und
dem Quellen- und Literaturverzeichnis ein Exkurs über «Das Verhältnis
Lichtenbergs zur Göttinger Theologischen Fakultät» sowie zwei Anhänge beigefügt

(Register der biblischen Zitate und Anspielungen; Register der frommen
Redensarten).

Joachim Mehlhausen (Hg.): Zeugen des Widerstands. Tübingen: J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck) 1996. 276 S.

In der Erforschung des Widerstands gegen die nationalsozialistische Diktatur
ist es heute «notwendig, den Graben zwischen der vielfach verzweigten
Fachwissenschaft und dem fragenden historischen Interesse jüngerer und älterer
Zeitgenossen, die nicht Historiker von Profession sind, zu überbrücken» (V).
Dieser Versuch wurde in Tübingen durch eine Vortragsreihe 1994/95 im Rahmen

des Studium generale an der Universität unternommen. Vorgestellt wurden

Mitakteure des Attentats vom 20. Juli 1944, die alle einen Teil ihres
Studiums in Tübingen absolvierten. Neben bekannten Namen wie Carl Goer-
deler und Dietrich Bonhoeffer werden Gestalten behandelt, die aufgrund ihrer
konspirativen Mitwirkung im Hintergrund ihr Leben verloren: Berthold
Schenk Graf von Stauffenberg, der Bruder des Attentäters, Ulrich von Hasseil,

Cäsar von Hofacker, Fritz Elsas, Eugen Bolz, Friedrich Goerdeler, Klaus
Bonhoeffer, Rüdiger Schleicher. Elisabeth Moltmann-Wendel stellt «Die Frauen
der Männer des Widerstands» als «Widerständlerinnen eigenen Rechts» vor
(193); Herausgeber Joachim Mehlhausen, Präsident der Evangelischen
Kommission für Zeitgeschichte, behandelt die Rezeptionsgeschichte der
Widerstandsthematik nach 1945, die lange weder in Deutschland noch im Ausland
die gebührende Aufmerksamkeit erhielt. «So hat man sie [die Widerstandskämpfer]

zweimal ignoriert und vergessen» (Golo Mann; zit. 250). «Wegen
der Zensurbestimmungen der Besatzungsmächte mußten die ersten
Veröffentlichungen von Angehörigen und Beteiligten der Widerstandsbewegung
zunächst in der Schweiz erscheinen» (261).

Die zunächst rein äußerlich gewählte Verbindung der porträtierten
Persönlichkeiten erweist sich im Rückblick als getragen von einer tiefen Gemeinsamkeit:

Sie «wurden von einem bestimmten Zeitpunkt an im Tiefsten
dadurch miteinander verbunden, daß sie die Zerstörung des Rechts und die
Staatsverbrechen um keinen Preis billigen oder auch nur hinnehmen wollten»

(264); dabei zeigt sich, «daß wenigstens fünfzehn der im Zusammenhang
mit dem Erhebungsversuch des 20. Juli Verhafteten im Verhör angaben, die



200 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Judenverfolgung sei das Hauptmotiv oder eines der Hauptmotive für ihre
Opposition gewesen» (264).

Nicht allein ein Kapitel Geschichtsschreibung wird hier vorgelegt,
sondern zugleich eine kritische Bilanz der Verdienste und des Versagens der
Geschichtsschreibung. Überlegungen zum Verhältnis zwischen (christlichem)
Zeugnis und (politischem) Widerstand sowie zum Märtyrerbegriff geben zu
denken. Vor allem aber ruft die Einsicht in die «Verspätung der Erkenntnis»
(265) zu um so größerer Wachsamkeit heute.

Barbara Hallensleben

World Guide to Religious and Spiritual Organizations. Ed. by Union of
International Associations. München; New Providence; London; Paris: Saur 1996.

477 S.

Ein internationales Verzeichnis von insgesamt 3495 religiös engagierten
Institutionen wird hier vorgelegt. Die Durchwahlnummer des Ordensmagisters der
Dominikaner ist ebenso auffindbar wie das Jahresbudget des Weltkirchenrates;

beim Durchblättern begegnet «Queen Helen's International Association»
neben «Radio Veritas Asia». Herausgegeben wird das Werk von der «Union
of International Associations» (UIA), gegründet 1907 in Brüssel als eine
unabhängige, nicht profitorientierte und nicht politisch gebundene Körperschaft,
die sich zu 95 % durch Mitgliederbeiträge und Publikationen finanziert. Ihr
Hauptziel - «Facilitate the evolution of the activities of the world-wide
network of non-profit organizations, especially non-governmental or voluntary
associations» (469) - versteht sich als Wegbereitung bzw. Unterstützung der
Anliegen der 1945 gegründeten «Vereinten Nationen».

Die in diesem Band aufgenommenen Informationen entstammen dem
dreibändigen «Yearbook of International Organizations», das die UIA herausgibt.
Das Material ist aufbereitet in englischer Sprache in vier verschiedenen Registern,

die optisch übersichtlich und mit klaren Erläuterungen versehen sind:
1. Der Hauptteil präsentiert die aufgenommenen Körperschaften in alphabetischer

Reihenfolge mit den wichtigsten Adressen der Sekretariate, gegebenenfalls

mit der Gründungsgeschichte, den Zielen, Publikationen, Veranstaltungen,

Mitgliederstruktur und der Vernetzung mit anderen Organisationen.
2. Einem alphabetischen Länderverzeichnis werden die jeweils repräsentierten
Organisationen und deren Sekretariate zugeordnet. 3. Zwangsläufig nicht
ohne eine gewisse Willkür kommt die Zuordnung der Organisationen zu
einem Sachindex aus. 4. Abschließend werden die erfaßten Vereinigungen
chronologisch nach ihrem Gründungsdatum aufgelistet.
Ein Anhang mit überwiegend statistischen Auswertungen des Materials
schließt sich an. Der Band dient einer Form globalisierter Kommunikation,
wie sie in Internet ihren Ausdruck findet, und bringt dieselbe Problematik mit
sich. «The final evaluation of the information presented here must be left to
the users of this volume» (IX), die sich vermutlich auf einen sehr engen Kreis
beschränken werden. Barbara Hallensleben



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 201

Josef Römelt: Vom Sinn moralischer Verantwortung. Zu den Grundlagen
christlicher Ethik in komplexer Gesellschaft. Regensburg: Friedrich Pustet
1996. 192 S. (Handbuch der Moraltheologie, Band 1).

Es ist ein ehrgeiziges Vorhaben, in einzelnen theologischen Disziplinen im
Alleingang eine Synthese in Form eines Handbuchs zu verfassen. Die Gefahr
von Fehleinschätzungen und Einseitigkeiten ist im heutigen hochspezialisierten

Forschungsbetrieb relativ groß, so daß in den vergangenen Jahrzehnten
vorzugsweise mehr oder weniger koordinierte Gemeinschaftswerke entstanden
sind, die den Stand der Arbeit dokumentieren und bilanzieren und somit
wichtige Anhaltspunkte für künftige Forschungsrichtungen bieten. Es verdient
besondere Aufmerksamkeit, wenn nun der Erfurter Moraltheologe als alleiniger

Autor das Konzept eines dreibändigen Handbuchs der Moraltheologie
verwirklicht. Hier gilt es, den ersten Band, welcher der sogenannten «Funda-
mentaimoral» gewidmet ist und über Programm und Grundlagen des Gesamtwerkes

Aufschluß gibt, zu besprechen. Der Anspruch einer solchen Syntheseleistung

wirkt freilich weniger vermessen, wenn wir daran denken, daß genau
diese Zusammenschau von Ergebnissen im universitären Lehrbetrieb von
einzelnen Dozierenden ständig geleistet werden muß. Römelts Handbuch
erlaubt daher so etwas wie einen Blick in die Werkstatt von Forschung und
Lehre, in der ja das Ausbalancieren von Spezialistentum und Überblickswissen

zum selbstverständlichen Anforderungsprofil gehört.
Eine Grundlegung christlicher Ethik auf knapp 200 Seiten zwingt zur

Konzentration auf das Wesentliche und zu einer klaren Gedankenführung, die
dem Autor trotz der beeindruckenden Fülle des verarbeiteten Materials
hervorragend gelungen ist. Römelt situiert sich unmißverständlich im Kontext
der nachkonziliaren katholisch-theologischen Ethik, die in Franz Böckles
inzwischen in mehreren Auflagen erschienenen «Fundamentalmoral» von 1977
eine wichtige Synthese fand. Römelt konstatiert allerdings fast zwanzig Jahre

später einen markanten Wandel der geistes- und kulturgeschichtlichen Situation.

Während die Diskussion in den siebziger Jahren von einem optimistischen

Fortschritts- und Freiheitspathos gekennzeichnet gewesen sei, müsse
die Moraltheologie heute vor allem auf Grenzerfahrungen in Medizin,
Wirtschaft, Gesellschaft und individueller Lebensplanung reagieren. «Nicht mehr
der Autonomieanspruch des Subjekts, sondern vielmehr die Relativierung des

Menschen in seiner Symbiose mit der Natur und seiner pluralistischen Ver-
faßtheit mit einem funktionalen Pragmatismus und einer oft hilflosen Sehnsucht

nach personaler Integration steht heute im Vordergrund» (11). Die
Theologie habe in dieser Situation eine Antwort auf die Verunsicherung
anzubieten.

Von daher erklärt sich der dezidiert theologische Charakter von Römelts
Fundamentalmoral, deren Spannungsbogen sich von der Relativierung menschlicher

Freiheit bis zur christlichen Botschaft von der Erlösung erstreckt.
Durch diese programmatische Vorentscheidung verschiebt der Autor die
Gewichte der moraltheologischen questiones disputatae. Die lange Zeit das

Profil des Faches bestimmende Autonomie-Debatte verliert an Schärfe und
wird zugunsten des zentralen theologischen Themas der «personalen Ver-



202 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

antwortung» (in Fortführung von J. Römelt, Theologie der Verantwortung,
Innsbruck 1991) in den Hintergrund gedrängt. Insofern ist Römelt hinsichtlich
der verhärteten Fronten im Kampf um ein adäquates Selbstverständnis
katholischer Moraltheologie um Ausgleich bemüht. Im Anschluß an ein Kapitel
über die Strukturen biblischer Ethik werden die Traktate einer moraltheologischen

Prinzipienlehre entfaltet: Gewissen, Normtheorie, Schuld. Dabei spielt
die Auseinandersetzung mit der zeitgenössischen Philosophie und
Gesellschaftstheorie eine untergeordnete Rolle, auch wenn beispielsweise Grundfragen

einer Diskurstheorie der Moral (21 f., 123ff.) zur Sprache kommen.
Prägend ist jedoch in allen Kapiteln die theologische Tradition, deren Sinnmitte

Römelt in der Befähigung der Person zur verantwortlichen Gestaltung
des Lebens sieht. Trotz der Möglichkeit des Scheiterns und des schuldhaften
Versagens könne der verwundbare Mensch mit der unbedingten Solidarität
des verwundbaren Gottes rechnen. Mit der Erfahrung des Bösen und der

Theodizeefrage wird somit eine Grenze ethischer Rationalität erreicht, die
nach einer moraltheologischen Auseinandersetzung verlangt, die sich von den

gängigen Argumenten und Strukturen philosophischer Ethik unterscheidet.
Die alte Frage nach dem Spezifikum christlicher Ethik im Vergleich zu

säkularen Ethikansätzen wird von Römelt eindeutig mit dem Rekurs auf so-
teriologische Gehalte der Glaubenstradition beantwortet, die in moralischer
Absicht kohärent dargestellt wird. Wegen der Dominanz dieses theologischen
Interesses kommen die nicht-theologischen Gesprächspartner tendenziell in
der Darstellung eher zu kurz, so zum Beispiel die Systemtheorie oder der
«bioethische Utilitarismus» (24-28). Wer nach Auskunft über den Stand der
interdisziplinären Forschung in diesen Spezialgebieten sucht, wird nach der
Lektüre des Handbuchs enttäuscht sein. Wer aber primär an einem Durchblick
durch die großen systematischen Linien der Moraltheologie interessiert ist,
findet einen kenntnisreich und engagiert geschriebenen Text, der gegen die
Resignation eines ohnmächtigen Subjekts und für die moralisch relevanten
Sinnressourcen der christlichen Überlieferung - «für die unzerstörbare Würde
der Freiheit des Menschen inmitten aller Absurdität der Schuld» (178) - Partei

ergreift. Als Information ist eine derartige Systematik auch für solche
Leserinnen und Leser von Interesse, die die vom Autor zum Teil apodiktisch und
bekenntnishaft formulierten Glaubensauffassungen nicht teilen und einige
heilsgeschichtliche Spekulationen nicht nachvoilziehen können.

Literaturverzeichnis, Personen- und Sachregister runden den Band ab und
machen ihn speziell für Studierende der Theologie in den ersten Semestern zu
einem empfehlenswerten Arbeitsinstrument, das zu einem intensiven Studium
theologischer Ethik und im besten Fall zu eigenen Gedanken über das
Verhältnis von Philosophie und Theologie auf dem Gebiet der Ethik einlädt. Man
muß nicht mit allen Einschätzungen des Autors übereinstimmen, um der
geleisteten Arbeit hohen Respekt zu zollen. Allein die ungewöhnlich faire und

kollegiale Auswertung eines breiten Spektrums von theologisch-ethischen
Forschungsarbeiten der vergangenen Jahre spricht für die Seriösität und
integrative Kraft dieses neuen Handbuchs, dessen zweiter Band 1997 und dessen

dritter Band 1998 erscheint. WalterLesch



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 203

H. Dörrie (t) / M. Baltes: Die philosophische Lehre des Piatonismus. Einige
grundlegende Axiome. Platonische Physik (im antiken Verständnis) I.
Bausteine 101-124: Text, Übersetzung, Kommentar. Stuttgart-Bad Cannstatt:
frommann holzboog 1996, 584 p. (Der Piatonismus in der Antike Band 4).

Ce quatrième volume de la collection Der Piatonismus in der Antike (pour les
volumes 2 et 3, voir: FZPhTh 39 [1992], p. 513-515, et 41 [1994], p. 574-
575) poursuit la mise à disposition de documents anciens, en langue originale
et en traduction allemande, accompagnés de commentaires, relatifs à la
philosophie platonicienne telle qu'elle était pratiquée à l'époque impériale,
notamment aux lie et Ille siècles après J.-C., c'est-à-dire au «moyen platonisme».

Après avoir présenté, dans les volumes précédents, des textes concernant
l'arrière-fond hellénistique du moyen platonisme ainsi que son organisation
externe (institutions, curriculum, manuels, etc.), M. Baltes, suivant le plan
tracé par H. Dörrie, passe ici au contenu de l'enseignement philosophique
moyen platonicien. Les chapitres successifs proposent un choix de documents
concernant la division (en trois branches) de la philosophie, la définition et
l'objectif de la philosophie, la division de l'être, les niveaux de l'être, la
continuité entre ces niveaux assurée par des rapports d'analogie, exprimés par les

images du soleil et de la ligne (de la République de Platon). Après cette mise
en scène globale de l'enseignement moyen platonicien, les branches spécifiques

de la philosophie sont abordées, et en premier lieu la physique, traitée ici
d'abord sous l'aspect des différentes listes des principes du monde utilisées
par les moyen platoniciens - listes allant de deux à six principes, se réduisant
aussi chez certains à un principe ultime. Enfin les controverses autour du statut

de la matière en tant que principe sont documentées. (Les volumes
suivants de la collection poursuivront cette présentation de la physique ainsi que
celle des autres branches de la philosophie.) Les documents choisis et
commentés ici sont extraits normalement d'auteurs datant du 1er siècle avant J.-C.
et des Ier-IIIe siècles après J.-C., Plutarque, Sénèque, Alcinoos, Maxime de

Tyr, Galien, par exemple, mais appel est fait aussi aux passages-clés chez Platon

et chez Aristote, et des auteurs tardifs, tels les commentateurs néoplatoniciens

d'Alexandrie sont également cités dans la mesure où ils prolongent les

pratiques et les doctrines scolaires du moyen platonisme.
La valeur de ce véritable répertoire pour l'étude du platonisme sous

l'empire romain, tant sur le plan scientifique que sur celui de l'utilité, est très
grande: il s'agit d'un instrument de travail indispensable pour l'histoire de la
philosophie antique et très profitable pour l'étude de la littérature et de la
pensée religieuse de l'antiquité tardive. Cependant l'ensemble n'atteindra
toute son efficacité qu'avec la parution des derniers volumes et des index,
parution qui risque de se faire attendre quelque peu, étant donné l'ambition et

l'ampleur du projet. On peut regretter que la présentation luxueuse et le coût
des volumes en interdisent l'achat par des particuliers. Enfin, l'organisation
des documents privilégie une présentation doxographique et scolaire des
philosophes moyen platoniciens, ce qui semble en général approprié, quoique l'époque

ne soit pas totalement privée de personnalités philosophiques originales et
entières, telles que Numénius. Dominic O'Meara



204 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Robert Ineichen: Würfel und Wahrscheinlichkeit. Stochastisches Denken in
der Antike. Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag 1996. 174 S.

Das Buch ist im Juni 1996 erschienen. Der Autor ist ein bestens ausgewiesener

Fachmann zum Thema, hat er doch in den letzten Jahren mehrere
Forschungsarbeiten zur Früh- und Vorgeschichte der Stochastik veröffentlicht.
Ineichens Buch ist so geschrieben, daß es die Leserinnen packt - eine
Eigenschaft, die nicht jedem wissenschaftlichen Buch zukommt-, und es ist mit
bereichernden Illustrationen versehen. Es ist in vier Teilen aufgebaut: Der erste
Teil fällt mit dem ersten Kapitel zusammen und führt in einige historische und
systematische Aspekte der modernen Stochastik ein. Der zweite Teil umfaßt
die Kapitel 2 bis 6 und setzt sich mit Glücksspielen, mit Kulten im
Zusammenhang mit Würfeln oder Astragalen und mit religiösen Zeremonien und

juristischen oder anderen Entscheidungsverfahren, die auf Zufallsmechanismen

beruhen, auseinander. Die antiken Kulturen, die dabei zur Sprache kommen,

sind die indische, die jüdische und die griechische und römische Kultur.
Der dritte Teil, bestehend aus den Kapiteln 7 bis 10, widmet sich einigen
besonderen Spuren der Stochastik in der antiken griechischen und römischen
Kultur, so z. B. der Konzeption des Zufalls und der Wahrscheinlichkeit, der
Graduierung von Wahrscheinlichkeiten usw. Das Fazit, das sich aus diesen
Teilen ergibt, wird zurückhaltend so formuliert: «Die grundlegenden Begriffe
der heutigen Stochastik sind nicht in der Antike geprägt worden, und weitaus
die meisten Überlegungen, die in der heutigen Stochastik gemacht werden,
schließen nicht direkt an entsprechende Überlegungen an, die bereits in der
Antike gemacht worden wären.» Ist die Suche nach stochastischem Denken in
der Antike rein negativ verlaufen? Im Gegenteil, der größte Teil des vierten
und letzten Teils, der mit Kapitel 11 zusammenfällt, bemüht sich aufzuweisen,
daß die Zeugnisse der vorhergehenden Teile «von einigen Begriffen und
Überlegungen, die wir im näheren oder weiteren Umfeld von heutigen stocha-
stischen Begriffen und Überlegungen ansiedeln können», künden. Das letzte
Wort gehört dem letzten Abschnitt des 11. Kapitels, in dem es - wiederum mit
einem understatement - heißt: «Die Wahrscheinlichkeitsrechnung ist im
Altertum nicht entwickelt worden!», und in dem abschließend verschiedene
Gründe für diese Tatsache diskutiert werden.

Im ersten Kapitel werden unter anderem einige grundlegende stochasti-
sche Konzepte eingeführt, wie z. B. der epistemische bzw. subjektive und der
aleatorische bzw. objektive Wahrscheinlichkeitsbegriff, die Stabilität der
relativen Häufigkeit und das empirische Gesetz der großen Zahlen, die einen
Raster zur Sichtung stochastikverdächtiger Zeugnisse der genannten antiken
Kulturen abgeben.

Im zweiten Kapitel werden das Vibhidaka-Spiel (mit Nüssen) und das Ja-

taka-Spiel (mit Würfeln) im alten Indien erklärt, und es wird die Jaina-Logik
der Philosophie und Religion des Jainismus, welche implizit einen qualitativ
epistemischen Wahrscheinlichkeitsbegriff voraussetzt, vorgestellt. Das dritte
Kapitel befaßt sich mit Glücksspielen mit Astragalen, das vierte Kapitel mit
Glücksspielen mit Würfeln bei den alten Griechen und Römern. Ineichen
berichtet über verschiedene Spiele, die mit Astragalen, das sind Knöchel der



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 205

Hinterfusswurzel von Schafen oder Ziegen, gespielt wurden. Da über die
komplizierte Technik des Astragalosspiels wenig überliefert ist, hat K.-G.
Hagstroem zwei Rekonstruktionen vorgeschlagen, welche hier dargestellt werden

und denen aufgrund von wahrscheinlichkeitstheoretischen Überlegungen
eine gewisse Plausibilität zukommt. Danach werden die Würfel der
griechisch-römischen Antike von allen Seiten beleuchtet, sowohl was die Anordnung

der Punkte auf den Würfelseiten betrifft, als auch was deren Material
und Form angeht. Schließlich werden verschiedene Würfelspiele ebenso wie
deren kulturelle und soziale Bedeutung beschrieben, und es wird der Leitfrage
des Buches nachgegangen, ob der Zufall System hat. - Das fünfte Kapitel
wendet sich der Mantik zu, d. h. der Kunst des Wahrsagens oder der Gabe der
Weissagung, und zwar der Astragalomanteia wie auch der Kybomanteia. In
Bezug auf das Astragalorakel macht Ineichen darauf aufmerksam, daß dabei
oft ein Zufallsexperiment angestrebt war und daß auch die Menge der
Elementarereignisse vollständig aufgelistet wurde, während er in Bezug auf das
Würfelorakel diverse Arten von Polyedern bespricht, die zum Erwürfeln einer
göttlichen Antwort verwendet wurden. Im sechsten Kapitel referiert Ineichen
die Untersuchungen von Hasofer und Rabinovitch zu den Spuren stochasti-
schen Denkens im antiken Judentum, d. h. in der Thora und im Talmud. Hier
wurden Zufallsexperimente ausgeführt, um Pflichten oder irgendwelche Güter
in fairer Weise zuzuteilen, und zwar, so muß heute angenommen werden,
aufgrund von Überlegungen, denen ein stochastischer Charakter kaum abgesprochen

werden kann.
Im siebten Kapitel geht Ineichen in einem ersten Teil auf den Begriff des

Zufalls im allgemeinen sowie auf jenen bei Leukip, Demokrit und bei Aristoteles

ein. Im zweiten Teil behandelt er den Begriff der Wahrscheinlichkeit bei
Piaton, Aristoteles, Cicero, Hippokrates und Galen. Diese Begriffserläuterungen

zeichnen sich weniger durch ihr Interesse für die Stochastik aus,
sondern werfen hochinteressante epistemologische und naturphilosophische Fragen

auf. Das achte Kapitel stellt die Frage, ob die alten Griechen und Römer
eine Graduierung der Wahrscheinlichkeit kannten. Diese Frage kann für den

Skeptiker Karneades und für den Rhetoriker Quintiiianus bejaht werden.
Beide unterscheiden je drei verschiedene Grade von Wahrscheinlichkeit,
gelangen jedoch dadurch zu keiner Quantifikation der Wahrscheinlichkeiten. -
Glücksspiele weisen in vielen Fällen Symmetrieverhältnisse auf, welche
gleichmögliche Fälle zu unterscheiden erlauben. Gleichmögliche Fälle in der
antiken griechischen und römischen Literatur bilden das Thema des neunten
Kapitels. Auch hier wird Ineichen fündig, indem er die stoische Lehre der
exklusiven Aussagen darlegt, mit welcher «die Stoiker bis an die Schwelle der
Wahrscheinlichkeitslehre gekommen» sind, ohne diese jedoch zu
überschreiten. - Im zehnten Kapitel spürt Ineichen unter dem Titel «Große Zahlen»

der Kenntnis einer gewissen Stabilität der relativen Häufigkeit oder dem

empirischen Gesetz der großen Zahlen nach. Dabei nennt er nicht nur eine
berühmte Stelle bei Thukydides, die als eine Anwendung des Gesetzes der

großen Zahlen gedeutet werden kann, sondern er verweist auch auf Cicero,
der das Gesetz der großen Zahlen zumindest erahnte, und auf die Atomistik



206 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

von Epikur und Lukrez, deren Gedanken zum weiteren Umfeld jener
mathematischen Sätze gehören, «die man als Gesetze der großen Zahlen bezeichnet.»

Das elfte und letzte Kapitel faßt jene Konzepte der Stochastik zusammen,
die in der einen oder andern Form, andeutungsweise oder recht explizit in der
antiken indischen, jüdischen, griechischen und römischen Literatur zu finden
sind. Es sind dies: i) der Begriff des Zufalls und die Durchführung von
Zufallsexperimenten sowie Feststellungen, die auf ein Erahnen einer statistischen

Regelmäßigkeit schließen lassen; ii) die Auflistung der möglichen
Ereignisse bei Zufallsexperimenten; iii) der epistemische Wahrscheinlichkeitsbegriff

und gelegentliche Andeutungen eines aleatorischen Wahrscheinlichkeitsbegriffs

sowie die gleichmöglichen Fälle; iv) Aussagen, die an gewisse
Überlegungen der heutigen mathematischen Statistik erinnern, wie die
Gesetze der großen Zahlen oder die Verwerfung der Nullhypothese.

Der weitgehend negative Befund der Untersuchung stochastischer
Überlegungen in der Antike mag höchstens Stochastikerlnnen mit «déformation
professionnelle» enttäuschen. Es zeugt erstens von der intellektuellen
Redlichkeit des Autors, der es vermeidet, den Geist der Zeiten im eigenen Geist
(d. i. derjenige des Stochastikers) zu sehr zu bespiegeln. Mag Ineichens Buch
auch nicht zur Einführung in die Stochastik anhand antiken Denkens taugen,
so vermittelt es doch eine Fülle von Informationen und Anregungen, welche
zu einer lehrreichen und unterhaltsamen Lektüre beitragen: Der zweite Teil
des Buches bietet eine Art Kulturgeschichte der Glücksspiele in antiken
Kulturen, welche den religiösen, sozialen und moralischen Aspekt ebenso einbezieht

wie den materiellen: Material und Beschaffenheit der Objekte von
Glücksspielen. Der dritte Teil des Buches ist vorwiegend philosophischer und
philosophiegeschichtlicher Art: Er enthält eine Vielzahl von Diskussionen zu
erkenntnistheoretischen und naturphilosophischen Fragen zu Zufall und
Wahrscheinlichkeit, die zum Teil heute noch aktuell sind, worauf Ineichen
ebenfalls hinweist. Mehr noch als die gelegentlichen Hinweise auf die
Gegenwart finden sich (im Kleindruck vom Haupttext abgesetzt) zu verschiedenen

Themen und Entwicklungen im antiken Denken Exkurse darüber, wie
jene im Mittelalter oder in der Neuzeit behandelt oder fortgeführt wurden.
Diese weiterführenden Exkurse wie die philosophischen und philosophiegeschichtlichen

Diskussionen sind oft etwas sporadisch und unsystematisch.
Kritisch mag hier vermerkt sein: Viele in griechischer Schrift geschriebene

Wörter und Phrasen werden auch in lateinischer Schrift wiedergegeben.
Warum dies nicht auf alle derartigen Wörter und Phrasen zutrifft, bleibt
unklar. In seinen einführenden Erklärungen zur epistemischen Wahrscheinlichkeit

erörtert Ineichen auch das Verhältnis von objektiver und subjektiver
Wahrscheinlichkeit, indem er eine Anzahl Mathematiker zitiert, die sich in
den letzten fünfzig Jahren zu diesem Verhältnis geäußert haben. Damit deutet
Ineichen zwar an, daß ihm zufolge der Wahrscheinlichkeitsbegriff prinzipiell
janusköpfig ist, überläßt aber das Verständnis dieser Andeutung den gewitzten

Lesern. Schließlich referiert Ineichen ebenfalls im einführenden ersten
Teil Einstellungen zu Zufall und Wahrscheinlichkeit in sog. primitiven Kultu-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 207

ren, wobei er sich auf ein Buch des Ethnologen Hallpike zum sog. primitiven
Denken stützt. Hallpikes Untersuchungen zu diesem Thema scheinen wenig
klar und wissenschaftlich interessant, und würden sie im hier besprochenen
Buch fehlen, so würden sie kaum vermißt werden.

Das Buch Würfel und Wahrscheinlichkeit von Robert Ineichen ist klar und
verständlich geschrieben und macht keine technischen Voraussetzungen der
Stochastik. Es wendet sich, vielleicht mehr als an Mathematikerinnen und
Mathematikhistorikerinnen, an kulturhistorisch oder philosophisch Interessierte

und verspricht allen, die sich in diesem Sinne für Glücksspiele, Zufälle
oder Wahrscheinlichkeit interessieren, eine bereichernde und fesselnde Lektüre.

G. Sommaruga-Rosolemos

Dieter Wandschneider: Grundzüge einer Theorie der Dialektik. Rekonstruktion

und Revision dialektischer Kategorienentwicklung in Hegels Wissenschaft

der Logik. Stuttgart: Klett-Cotta 1995. 231 S.

Wandschneiders Buch ist ein Beitrag zur Beantwortung der fast schon legendären

Frage: Was ist Dialektik? Im Mittelpunkt steht der Versuch, die dialektische

Logik als ein «geregeltes Dialogverfahren zur Bedeutungsnormierung»
auszuweisen. Daneben wird dieses Verfahren wiederholt in den übergeordneten

Zusammenhang eines «objektiv-idealistischen Denkansatzes» eingegliedert,

der mit dem Anspruch auftritt, argumentationslogische Strukturen freizulegen,

die als fundamental und seinsbegründend (bzw. objektiv verbindlich)
angesehen werden dürfen. Hinzu kommt schließlich ein interpretatorisches Ziel:
Der «Anfang» und die Kapitel zur «Qualität» aus dem ersten Teil von Hegels
Wissenschaft der Logik werden einer revisionären Rekonstruktion unterzogen,
zudem wird eine konjekturale Neugliederung der Kapitel der «Quantität»
präsentiert.

Bekanntlich steht und fällt das Unternehmen einer dialektischen Logik
mit der plausiblen Explikation dessen, was gemeinhin als dialektischer Widerspruch

gekennzeichnet wird. Der Klärung dieser Art von Widerspruch kommt
deshalb in der Gedankenführung des Autors auch ein besonderes Gewicht zu
(bes. 29-49, 115ff.). Diversen Hinweisen des Hegeischen Selbstverständnisses

von Dialektik folgend und auf einschlägige Interpretationen zu den Hegel-
schen Auffassungen von Widerspruch und Negation aufbauend, deutet
Wandschneider den dialektischen Widerspruch als eine Antinomie bestimmten
logischen Typs. Wie er minutiös herausarbeitet, läßt sich deren Grundstruktur
als eine «negative Selbstbedingung» verstehen und formal als negative
Selbstentsprechung eines Begriffes exemplifizieren. Ein Begriff B, der als Bezugsbegriff

aufzufassen ist, wird - zum Zwecke seiner Bedeutungsnormierung -
mit sich selbst in Nicht-Entsprechung gesetzt (B nicht-B-entsprechend).
Wird diese Nicht-Entsprechung kraft des Selbstbezugs des Begriffs B als

Eigenbestimmung von B genommen, ergibt sich, daß die Nicht-Entsprechung
als Entsprechung begriffen werden kann, die ihrerseits mit der anfänglichen



208 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nicht-Entsprechung kollidiert (d. h. dieser nicht entspricht) und infolgedessen
als eine Nicht-Entsprechung auf neuer Reflexionsstufe erscheint. Das neue
Reflexionsprodukt entspricht seinerseits der anfänglichen Nicht-Entsprechung
von B mit sich selbst, usw. Auf diese Weise läßt sich eine endlose Folge
alternierender Entsprechungen und Nicht-Entsprechungen konstruieren.
Zweifelsohne hat dieses Verständnis von dialektischem Widerspruch
erhebliche Vorzüge. Der formallogische Satz des Widerspruchs wird nicht
verletzt. Denn erstens sind beim antinomischen Widerspruch beide
gegensätzlichen Glieder (B entspricht sich selbst; B entspricht sich selbst nicht)
wahr, weil sie «komplementär» den Begriff B ausmachen. Beide Glieder
stehen in einer für die Bedeutungsbildung des Begriffs konstitutiven Ausschluß-
und Wechselbeziehung. Und zweitens ist der antinomische Widerspruch ein
für die Bedeutungsnormierung eines Begriffs notwendig anzunehmender
«Scheinwiderspruch». Seine gegensätzlichen Glieder lassen sich auf verschiedene

Hinsichten («semantische», «pragmatische Reflexivität») beziehen.
NichtEntsprechung mit sich selbst wird hinsichtlich des Anfanges und des

Prozesses, Entsprechung mit sich selbst hinsichtlich des Ziels der
Bedeutungsnormierung angenommen. Darüberhinaus zeichnet sich Wandschneiders
Vorschlag gegenüber bisherigen Versuchen, den dialektischen Widerspruch
als Antinomie zu explizieren, insoweit positiv aus, als der «Mechanismus»
einer fortsetzbaren oszillierenden Bewegung der Begriffsbestimmung
nachvollziehbar wird. Nachteilig ist allerdings, daß nur schwer transparent wird,
wie der dargelegte antinomische Mechanismus sich in bezug auf die Entwicklung

der Bedeutung eines Begriffs steuern läßt. Die immer höherstufig
werdenden Reflexionen und Metareflexionen von Entsprechung und Nicht-Entsprechung

von B mit sich selbst sagen prima vista noch nichts über die
fortschreitende Bedeutung von B aus. Um aussagekräftig zu werden, müssen sie
auf die Ausgangsbedeutung von B zurückbezogen werden. Nun sieht der
Autor zwar durchaus, daß ein Rückkoppelungs- bzw. Aufhebungsproblem
entsteht (z. B. 35), aber er löst es lediglich in Form der Behauptung auf, daß sich
die jeweiligen Entsprechungsbestimmungen als Eigenschaften von B auf die
Eigenbedeutung von B transponieren lassen. Das Einlösen dieser Behauptung
geht aber nicht ohne den Nachweis eines Vermittlungprozesses zwischen den
hochabstrakten Entsprechungsbestimmungen von B zu sich selbst einerseits
und der einfachen inhaltlichen Bedeutung von B andererseits.

Die dialektische Logik, wie Hegel sie vorgelegt hat, charakterisiert sich
neben der Annahme des dialektischen Widerspruchs und einer Struktur der
Negativität vor allem dadurch, daß in die widersprüchliche Bewegung des

Begriffs eine eindeutig geordnete Abfolge von auseinander abgeleiteten
Grundbegriffen eingeschrieben ist. Hegels seinslogischer Darstellung innerhalb der
Wissenschaft der Logik zufolge handelt es sich bekanntlich um die anfänglichen

Begriffe Sein, Nichts und Werden sowie um die daran anschliessenden
Begriffe der Qualität (zentral: Dasein, Etwas, Anderes, Fürsichsein) und der
Quantität, wobei die Abfolge all dieser Begriffe als ein semantisches Auffüllen

und Präzisieren des ersten Begriffes, des Seins, verstanden werden kann.
An diesem Punkt hebt nun Wandschneiders eigentliche kritische Auseinander-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 209

Setzung mit Hegel an, legt er auf der Basis seines Antinomiekonzepts doch
nichts weniger als ein alternatives System von seinslogischen «Kategorien»
vor (bes. 50-94). Ausgegangen wird vom antinomischen Verhältnis von
«Sein» und «Nichtsein», das synthesebildend im «Dasein» und explikativ
(d. h. im Hinblick auf die Erhellung der implizit vorausgesetzten
«Erfüllungsbedingung» der Synthese) im «Bestimmtsein» aufgelöst wird. Letzteres
soll sich zum neuen antinomischen Verhältnis von «Sosein» und «Anderssein»

entzweien, das synthesebildend als «Unterschied» und explikativ als

«Beziehung» reformuliert werden kann. Die daraus entspringende neue
Antinomie von «Füranderessein» und «Ansichsein» soll zur Synthese
«Bestimmung» und zur explikativen Kategorie «Norm» führen, die neu entstehende

Antinomie von «Geltung» und «Geltungsentsprechung» schließlich zur
Synthese «Wechselbestimmung» und zur explikativen Kategorie «Fürsichsein».

Daran anknüpfend folgt versuchsweise eine entsprechende Skizzierung
der Quantitätslogik. Der Autor gelangt auf diese Weise zu einem vierstufigen
Kategorienzyklus, den er nicht nur innerhalb der Seinslogik, sondern auch
innerhalb des Gesamtaufbaus von Hegels Logik für nicht weniger relevant
hält als die altbekannte Triadik (vgl. 150ff., 176ff.).

Das revidierte System von Grundbegriffen, das der Autor vorlegt, hat
nicht nur eine Straffung der Hegeischen Qualitätslogik, sondern auch eine
Veränderung von Hegels Logik-Anfang zur Folge. So wird das Verständnis
von Nichts auf jenes von «Nichtsein» reduziert (53f.), das Werden, das Hegel
als «Ruhepunkt» innerhalb des ruhe- und endlosen Umschlagens der
Bestimmungen verstanden wissen wollte, eliminiert bzw. mit dem Verständnis des

«Umschlagens» selbst gleichgesetzt (66ff.). Und während Hegel seinen
Logik-Anfang mit einem unbestimmten anfänglichen Sein (bzw. der absoluten
Einheit und Differenz von Sein und Nichts) betont gegen reflexive
Bestimmungen wie Wechselbegriffe und Begriffe, die bereits der Urteilsstruktur
unterliegen, zu denken versucht - dies in der Absicht, zum Zwecke einer
ausgewogenen und möglichst flexiblen Darstellung des Ganges der Reflexion
zunächst alle Bestimmungen abzuschatten -, verzichtet der Autor bewußt darauf,

das Sein als vorreflexives Gebilde zu denken. Das die Logik eröffnende
Sein wird von ihm sogleich als ein unbestimmtes «der Fall sein» gedeutet
(54), als ein Sein, das mithin bereits von einer inhaltlich noch unbestimmten
Subjekt-Prädikat-Struktur umschlossen wird. Dieses Vorgehen ist aufgrund
der Intention des Autors, die dialektischen Schritte als stringente, für das

angestrebte semantische Verfahren praktikable Kategorienabfolge darstellen zu

wollen, durchaus verständlich. Nur bleibt fraglich, ob es sich in aller Konsequenz

aufrecht erhalten läßt. Dies ist m. E. nicht der Fall und auch nicht sinnvoll.

Offenkundig sind die Übergänge in Hegels Kategorienfolge nicht völlig
ohne die Zuhilfenahme eines mit dem präreflexiven Sein konnotierten intuitiven

Denksprunges erklärbar. Der Autor scheint denn auch selbst gegen seine

generelle Interpretation des Logik-Anfangs den Sinn von einem durch das

Kategoriensystem hindurchziehenden präreflexiven Sein zu konzedieren, wenn
er etwa beim Übergang zu den explikativen Kategorien ein den reflexiven
Mechanismus der Kategorienfolge durchbrechendes intuitives oder «einsich-



210 Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

tiges Erkennen» (187) in Anspruch nimmt. Etwas schade ist schließlich, daß
Wandschneider nicht näher ausführt, welche Funktion seine revidierte He-
gelsche Kategorienabfolge im Rahmen der Bedeutungsnormierung genau hat.
1st die revidierte Hegeische Kategorienabfolge die verbesserte Darstellung des

Wegs der semantischen Bestimmung des Begriffes Sein, oder handelt es sich
bei dieser Abfolge um einen generalisierbaren Verfahrensrahmen, mittels
dessen sich die Bedeutung eines beliebigen Begriffes (rot, Stuhl, Freiheit,
Sein, usw.) normieren läßt? Ist letzteres der Fall, ist womöglich ein Zwischenschritt

in der oben angesprochenen erforderlichen Vermittlung hochabstrakter
Entsprechungsbestimmungen eines Begriffes mit seiner anfänglichen
einfachen Bedeutung aufgezeigt.

Hegels dialektische Logik ist aufgrund ihres Anspruchs, Denkbestimmungen

zu entfalten, die zugleich als Seinsbestimmungen gelten dürfen, mit
einem Fundierungsproblem konfrontiert. Ihre Grundbegriffe müssen nicht nur
stringent auseinander abgeleitet, sondern auch als objektiv gültig ausgewiesen
werden. Für die Wandschneidersche Auffassung von Bedeutungsnormierung
hat dies zur Folge, daß der Weg der Bedeutungsbestimmung zusätzlich als

Weg der Bedeutungsfundierung plausibel gemacht werden muß. Auf diesen
Punkt geht der Autor denn auch im Kontext seiner Ausführungen zu einer
objektiv-idealistischen «Fundamentallogik» näher ein (bes. 12-28, 180ff.,
192ff.) Er beschreibt zwei grundsätzliche Verfahrensebenen und, damit
verklammert, zwei Formen von «Selbstbegründung» der Logik. Zum einen sind
«fundamentale» Kategorien vorauszusetzen, zu denen neben evidenten
formallogischen Sätzen das unhintergehbare Rüstzeug argumentativer Sprache
(Satz, Prädikat, Prämisse, Prinzip u. ä.) gehören soll. In diesem Falle darf eine
Selbstbegründung (und damit objektive Gültigkeit) der Kategorien nach dem
Modell der Vermeidung des «performativen Widerspruchs» angenommen werden:

Um über Y sprechen, für Y argumentieren zu können, nehmen wir das
Wissen um die Bedeutung von X je schon in Anspruch. Zum anderen ist von
«elementaren» Kategorien die Rede, worunter der Autor, wenn ich recht
verstehe, jene Grundbegriffe faßt, die er im Rahmen der revidierten Hegel-
schen Kategorienabfolge entfaltet hat. Auch hier wird eine Selbstbegründung
der Logik anvisiert. Allerdings denkt der Autor nicht an eine Letztbegründung
kraft des «performativen Widerspuchs» in der Verneinung argumentativer
Voraussetzungen, sondern an ein Verfahren, das Hegels Methode des
fortschreitenden Zurückgehens in den Grund nahe kommt. Unter diesem
Blickwinkel werden dem Autor zufolge elementare Grundbegriffe in ihrer Bedeutung

als «bekannt» vorausgesetzt und an den Prozeß der Bedeutungsnormierung

gebunden. Dabei soll es in diesem Prozeß um den allgemeingültigen
«Prinzipiierungszusammenhang» der anfänglich bekannten Bedeutungen
gehen 183f.). Das heißt: Eine bestimmte bekannte Bedeutung X soll durch das

Ordnungsgefüge, in welchem sie steht, zwar nicht «erzeugt», jedoch normativ
rekonstruiert und so in ihrer vollen Bedeutung Xr erkannt werden. Bei allem
wohldurchdachten Aufbau dieses fundamentallogischen Ansatzes ist fraglich,
wie beide Modelle einer Selbstbegründung der Logik miteinander vereinbar
sind, wenn es dem Autor zufolge darum zu tun sein soll, auch die fundamenta-



Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus 211

len Kategorien nach dem Modell der elementaren in ein Verhältnis von
implizitem Gegebensein und expliziter Darstellung zu bringen (vgl. 193f.). In
diesem Falle ist der harte Fundamentalismus des ersten Modells zusammen
mit dem weichen Fundamentalismus des zweiten Modells m. E. nicht konsistent

vertretbar.
Abschließend möchte ich festhalten, daß ich Wandschneiders Buch trotz

der genannten Schwierigkeiten und offenen Fragen als wertvoll erachte. Es ist
nicht nur klar aufgebaut, es besticht auch durch das Bemühen um
Nachvollziehbarkeit der Sache, was beim Thema Dialektik ja nicht selbstverständlich
ist. Es ist auch zu würdigen, daß der Autor die Anstrengung der Aktualisierung

der Hegeischen Dialektik auf sich genommen hat.

Martin Bondeli


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

