Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN - COMPTES-RENDUS

Norbert Lohfink: Studien zur biblischen Theologie. Stuttgart: Verlag Katho-
lisches Bibelwerk 1993. 328 S. (Stuttgarter Biblische Aufsatzbéinde 16).

Die Besprechung dieser Aufsatzsammlung erscheint verspétet. Der Rezensent
mochte fiir die Verspdtung um Entschuldigung bitten. Sie ist insofern ein biB-
chen weniger schlimm, als dieses Buch seinen Wert iiber Jahre behalten wird.
Die hier gesammelten zwo6lf Aufsdtze aus den Jahren 1964 bis 1992 beweisen
es. Zehn von ihnen entstammen den sechziger, siebziger und achtziger Jahren
und wirken heute noch unverbraucht neu und iiben bedeutenden Einfluf} aus.
Wie der Titel erkennen l4Bt, handelt es sich um bibeltheologische Arbeiten,
d. h. um biblische Untersuchungen, die ausdriicklich die Konsequenzen fiir
die theologische Reflexion bedenken und bestimmen. Norbert Lohfink, der
heute wohl bekannteste und vielseitigste katholische Alttestamentler deut-
scher Zunge, hat das Buch auf das Jahr 1993 herausgebracht, in dem die bei-
den bedeutendsten pidpstlichen Enzykliken zur Bibel 100 und 50 Jahre alt
wurden: Providentissimus Deus von Leo XIII. (1893) und Divino afflante Spi-
ritu von Pius XII. (1943). Die Aufsitze sind auf drei Gruppen verteilt: «In-
nerkirchliches Gesprich», «Thematische Fragen ans Alte Testament» und
«Ausblicke ins Neue Testamenty.

Unter dem ersten Titel finden sich fiinf Artikel, die nach Lohfink «Reak-
tionen (sind), die ein Bibelwissenschaftler innerhalb der katholischen Kirche
zwischen der Zeit des Zweiten Vatikanischen Konzils und heute fiir ange-
bracht halten konnte» (Vorwort S. 7). Der erste, 1964 noch wiahrend des Kon-
zils erschienen, iiber die «Irrtumslosigkeit und Einheit der Schrifty (S. 13—
39), hat nichts von seiner Kraft verloren. Wer ihn (wieder) liest, wundert sich
nicht iiber die Berithmtheit, die dieser Studie mit Recht zuteil wurde. Lohfink
selbst bezeichnet sie als Vorwegnahme und Ankiindigung, die vieles in seinen
spiteren Arbeiten erkldrt und die Perspektive der spiteren sog. kanonischen
Schriftauslegung (Sanders, Childs) friith ankiindigte. In diesem Artikel ist der
Rahmen abgesteckt, in welchem Lohfink seine Forschung an der Bibel entfal-
tete. Nach einer Stellungnahme zu der von Karl Rahner vorgeschlagenen Re-
form des theologischen Studiums (1968), einer ansprechenden Wiirdigung von
Kardinal Bea (1981), einer Reflexion iiber den Unterricht der Geschichte Is-
raels im Theologiestudium heute (1983) folgt die Festrede, die Lohfink fiir
(den jiingst verstorbenen) Salzburger Alttestamentler Norbert Fiiglister (Bene-
diktinermdnch des Klosters Disentis) anliBlich der Uberreichung einer
Festschrift im Médrz 1991 gehalten hat. Es handelt sich um eine brillante Ana-
lyse eines Punktes der Konzilskonstitution Dei Verbum (Nr. 12), wo der Text
eine Ratlosigkeit des Konzils verrdt, die aus dem heutigen Abstand als
«weiBer Fleck» (so im Titel des Aufsatzes) gegeniiber der kanonischen, ge-
samtbiblischen Auslegung erscheint, deren Unentbehrlichkeit in der damali-
gen Konstellation nicht recht wahrgenommen und begriindet werden konnte.

Die zweite Gruppe bietet fiinf Aufsitze: eine Studie zur Geschichte des
Ausdrucks «Volk JHWHs», die in der Festschrift fiir Gerhard von Rad 1971



196 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

erschien, zwei Vortridge aus den achtziger Jahren iiber den Monotheismus und
iiber den Begriff des Reiches Gottes vom Alten Testament her sowie eine
Auseinandersetzung mit Claus Westermann um die adéquate christliche Un-
terscheidung zwischen bleibenden Geboten und i{iberwundenem Gesetz
(1989); ferner eine Untersuchung iiber den Platz der Armen im Kodex Ham-
murapi (18. Jh. v.Chr.), im Bundesbuch (Ex 21-23), im deuteronomischen
Gesetz (Dt 12-28) und im Heiligkeitsgesetz (Lev 17-26). Alle diese Arbeiten
beruhen auf einer atemberaubenden Kenntnis der Fachliteratur und reifen
durchwegs neue, originelle Perspektiven auf. Die Bedeutung dieser Aufsitze
liegt in Lohfinks Fdhigkeit, die Dinge neu zu sehen und in kraftvollen Syn-
thesen und Durchblicken neu zu ordnen. Dazu kommen eine groBe intellek-
tuelle Redlichkeit in der genauen Bestimmung des Wahrscheinlichkeitsgrades,
der den einzelnen Positionen jeweils zukommt, und eine bewundernswerte,
moderne Ausdruckskraft der Sprache.

Den AbschluB} bilden zwei Arbeiten, die ins Neue Testament hiniibergrei-
fen, eine Studie zu Psalm 6, der dort zitiert wird, und eine faszinierende In-
terpretation der Perikope der Tempelreinigung bei Matthédus in ihrer spezifi-
schen, von Markus und Lukas verschiedenen Konzeption. Diese beiden Arti-
kel gewdhren Einblick in Lohfinks innovative Psalmenexegese und in seine
originelle Deutung des Neuen Testaments, die scheinbar Altvertrautes und
allseits Rezipiertes auch fiir Neutestamentler vom Fach neu sehen 148t.

ADRIAN SCHENKER

Christine Axt-Piscalar: Ohnmdchtige Freiheit. Studien zum Verhiltnis von
Subjektivitit und Siinde bei August Tholuck, Julius Miiller, Séren Kierke-
gaard und Friedrich Schleiermacher. Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck)
1996. 318 S. (Beitrdge zur historischen Theologie 94).

Die These dieser Habilitationsschrift, die 1993 von der Evangelisch-Theologi-
schen Fakultédt der Universitdt Miinchen angenommen wurde, ist stringent er-
arbeitet und klar formuliert: «Die Siinde besteht in der strukturellen Verkeh-
rung endlicher Subjektivitdt in ihrem Vollzug, insofern diese von sich selber
angefangen hat und immerfort anfiangt und darin dem Charakter ihres theono-
men Gesetztseins widersprochen hat und immerfort widerspricht: Sie ist der
Ausdruck ohnmichtiger Freiheit» (4f.). Dargelegt wird diese These anhand
von vier Theologen der protestantischen Tradition: August Tholuck (1799-
1877; S. 6-25); Julius Miiller (1801-1878; S. 26-140); Séren Kierkegaard
(1813-1855; S. 141-173) und Friedrich Schleiermacher (1768—-1834; S. 174
293). Der abschlieBend formulierte «Ertrag» steht unter dem Titel «Subjek-
tivitdt und Siinde» (S. 294-303).

Die Verfasserin verfolgt das Ziel, «die metaphysisch-ontologischen Aus-
sagen der vormodernen Hamartiologie zu tiberwinden und die theologische
Rede von der Siinde auf das Paradigma des Selbstverstdndnisses des Men-
schen der Moderne hin auszulegen» (2): die Subjektivitdt. Die These der Ver-
fasserin ist dabei nicht nur der Ertrag ihrer sorgfiltigen Quellenstudien, son-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 197

dern wirft selbst noch einmal ein Licht auf die Werke der behandelten Auto-
ren: Bei J. Miiller im Gefolge von A. Tholuck wird das «Axiom neuzeitlicher
Subjektivitidtstheorie, daB die Freiheit von sich selbst anfingt» (295), unhin-
terfragt iibernommen. S. Kierkegaard versucht in «Der Begriff Angst» und
konsequenter in «Die Krankheit zum Tode», «das Sichselbstvoraussetzen im
Selbstsetzen der Freiheit auf die Siinde hin auszulegen» (296). F. Schleier-
machers Konzept des «schlechthinnigen Abhédngigkeitsgefiihls» ergibt sich in
der Deutung der Verfasserin aus seiner Einsicht in die «Faktizitdt des Immer-
schon-angefangen-Habens des Vollzugs von Selbsttétigkeit, den zu vollziehen
wir nicht noch einmal als durch uns selbst gesetzt einzuholen vermégen»
(298).

Als Frucht zeigt sich eine neue Plausibilitit von Grundeinsichten refor-
matorischer Theologie im Kontext der Moderne, und zwar mit beachtlicher
6kumenischer Relevanz: die Ablehnung eines indifferenten Freiheitsvermd-
gens; der Glaube als Akt, «in welchem der Mensch gerade nicht von sich
selbst anfiangt», sondern Christi «Taterzeugen in uns» (300) als Geschenk der
Versohnung empfingt; die «Uberwindung einer moralisierenden Verengung
des Siindenbegriffs» (301); die Konstitution des SiindenbewuBtseins durch
das GottesbewuBtsein. So kann das Ergebnis ebenso einfach wie eindringlich
formuliert werden: Siinde ist «das Selbstverstdndliche unseres Selbstvollzugs,
indem wir uns selbstverstindlich sind» (252).

Hans-Peter Grosshans: Theologischer Realismus. Ein sprachphilosophischer
Beitrag zu einer theologischen Erkenntnislehre. Tiibingen: J.C.B. Mohr (Paul
Siebeck) 1996. 298 S. (Hermeneutische Untersuchungen zur Theologie 34).

«Ein GewiBheit ermdéglichendés Verstindnis der Sprache des christlichen
Glaubens in Anspruch zu nehmen, das jedoch nicht fundamentalistisch ist: das
ist die Herausforderung fiir die christliche Gotteslehre und eine Lehre von der
Erkenntnis Gottes» (239). Anregungen fir diese fundamentaltheologische Auf-
gabe in der evangelischen Theologie sucht der Verfasser in der Debatte, die in
der neueren angelsdchsischen Theologie und Religionsphilosophie um die
Maoglichkeit eines «Theologischen Realismus» gefiithrt wird. Seine Disserta-
tion unter der Leitung von Ingolf U. Dalferth und Eberhard Jiingel wurde
1995 an der Evangelisch-theologischen Fakultdt der Universitit Tiibingen an-
genommen.

Der Verfasser erkennt in der ausschlieBlichen Konzentration auf die reli-
gios-theologische Sprache eine «Sackgasse» (3) und wendet sich von Anfang
an dem Phdnomen der Sprache insgesamt zu. Kritisch vergleichend werden
vorgestellt: die kausale Theorie der Referenz, die von Saul Kripke und an-
fangs von Hilary Putnam vertreten wird, der interne Realismus Putnams (seit
1976) und schlieBlich die Sprachphilosophie des spdten Wittgenstein.

Bei seinem Versuch, exemplarisch zu veranschaulichen, «wie eine Dar-
stellung des Gottesbegriffs im Lichte dieser Theorien aussehen kénnte» (238),
setzt sich der Verfasser von einem «Aufklirungstheismus» (V) ab und 1Bt
sich von dem trinitarischen Gottesnamen «Gott, der Vater, Sohn und Heilige
Geist» leiten. Dieser Name ist nicht «ohne die Geschichte und das Bezie-



198 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

hungsgefiige Gottes» (248) zu thematisieren. Dabei zeigt sich, «daB im Blick
auf Gott die realistischen Bedeutungstheorien zu wenig realistisch sind»
(256), denn: «Der Gott erkennende Mensch erkennt nicht nur sich selbst als in
die Geschichte Gottes gestellt, sondern erkennt auch sein eigenes Erkennen
als eine Tat Gottes» (257). Die Sprache findet in Gott nicht eine Referenz
schlechthin auBerhalb ihrer selbst, sondern ihre eigene Quelle. Im Aufweis
dieser Umkehrung iiberschreitet der Verfasser eine bloBe «Rezeption» philo-
sophischer Ergebnisse und leistet einen eigenstindigen Beitrag zur unter-
suchten Debatte: Die Sprache des christlichen Glaubens und der Theologie in
ihrem Dienst ist mehr als realistisch. Die Entfaltung dieser Grundthese gibt
6kumenisch zu denken im Hinblick auf eine Theologie des Wortes Gottes und
enthdlt vom Verfasser selbst unausgeschopfte Perspektiven, insofern eine
Theologie der Schopfung keine Erwidhnung findet und die Theologie der
Religionen (vgl. 264f.) noch stringenter von seiner trinitarischen «Gramma-
tik» her durchformt sein kdnnte.

Albrecht Beutel: Lichtenberg und die Religion. Aspekte einer vielschichtigen
Konstellation. Tibingen: J.C.B. Mohr (Paul Siebeck) 1996. 328 S. (Beitrédge
zur historischen Theologie 93).

«Hinter Lessing und Lichtenberg kénnen wir nicht mehr zuriick», heifit es bei
Dietrich Bonhoeffer im Hinblick auf die unbedingte Verpflichtung zu intel-
lektueller Redlichkeit (zit. 5). Allerdings hat Georg Christoph Lichtenberg
(1742-1799), der vielseitige Denker der Aufkldarungszeit, in der Kirchen- und
Theologiegeschichte bislang kaum Aufmerksamkeit gefunden. Diese Liicke
mochte die vorliegende Habilitationsschrift schlieBen, die 1995 an der Evan-
gelisch-theologischen Fakultdt der Universitdt Tiibingen fiir das Fach Kir-
chengeschichte angenommen wurde. Dem Verfasser geht es zugleich um ein
erweitertes «Selbstverstdndnis der kirchengeschichtlichen Disziplin» (258) als
der «Geschichte der Inanspruchnahme des Christlichen» (259), wie er sie bei
Lichtenberg in reichem Malle entdeckt. Mit seiner Arbeit tritt Beutel «zugun-
sten einer differenzierteren und kritischeren Wiirdigung» der Aufkldrungszeit
ein, in der doch «die ganze religionsphilosophische Reflexion der Moderne
wurzelty (239).

«Die Untersuchung verfihrt nicht biographisch» (10), sondern systema-
tisch mit biographischen Riickblenden. Zwei knappe Einleitungskapitel re-
konstruieren «Erkenntnis» (12-48) und «Sprache» (49-72) in Lichtenbergs
Werk. Der Hauptteil ist der «Religion» gewidmet (73-259); hier wiederum
analysiert der Verfasser die «Priasenz», die « Wahrnehmung» sowie die «Kri-
tik» von Religion bei Lichtenberg. Die analytische Strenge und Ubersicht-
lichkeit seiner Gliederung bédndigt gleichsam die bunte Vielfalt in Person und
Werk Lichtenbergs, dessen aphoristisch-«witziger» Stil die Lektiire nicht
langweilig werden ldBt. Vorschnelle Urteile oder gar Verurteilungen werden
korrigiert: «Bei Lichtenberg sind die sprachlichen Transformationen des
Religiosen ja nicht zuletzt darum so interessant, weil in ihnen ... gerade nicht
durch die einlinige und einmalige Sidkularisation des Religiosen und Sakra-
lisation des Weltlich-Wissenschaftlichen das eine ins andere hinein aufgeldst



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 199

wird. Die in «witziger> Verbindung gestiftete spielerische Wechselbeziehung
lebt aus dem Fortbestand beider kombinierter Elemente und hilt die Frage,
welche Seite denn nun die andere interpretiere, unentschieden, ja unent-
scheidbar in der Schwebe» (143). Nicht verschwiegen wird die Kritik Lich-
tenbergs an einer Theologie, die durch «langes Sitzen, krinckliches Blut und
kindische Ideen von Gott» (zit. 174) die Religion in Verruf bringt.

Die Arbeit beruht auf einer breiten Auswertung der Quellenschriften, wie
die FuBnoten dokumentieren. Als Hilfen fiir die weitere ErschlieBung des
Lichtenbergschen Werks sind neben Personen-, Orts- und Sachregister und
dem Quellen- und Literaturverzeichnis ein Exkurs iiber «Das Verhiltnis Lich-
tenbergs zur Gottinger Theologischen Fakultdt» sowie zwei Anhidnge beige-
fiigt (Register der biblischen Zitate und Anspielungen; Register der frommen
Redensarten).

Joachim Mehlhausen (Hg.): Zeugen des Widerstands. Tiibingen: J.C.B. Mohr
(Paul Siebeck) 1996. 276 S.

In der Erforschung des Widerstands gegen die nationalsozialistische Diktatur
ist es heute «notwendig, den Graben zwischen der vielfach verzweigten Fach-
wissenschaft und dem fragenden historischen Interesse jiingerer und é#lterer
Zeitgenossen, die nicht Historiker von Profession sind, zu tiberbriicken» (V).
Dieser Versuch wurde in Tiibingen durch eine Vortragsreihe 1994/95 im Rah-
men des Studium generale an der Universitdt unternommen. Vorgestellt wur-
den Mitakteure des Attentats vom 20. Juli 1944, die alle einen Teil ihres
Studiums in Tiibingen absolvierten. Neben bekannten Namen wie Carl Goer-
deler und Dietrich Bonhoeffer werden Gestalten behandelt, die aufgrund ihrer
konspirativen Mitwirkung im Hintergrund ihr Leben verloren: Berthold
Schenk Graf von Stauffenberg, der Bruder des Attentédters, Ulrich von Has-
sell, Cédsar von Hofacker, Fritz Elsas, Eugen Bolz, Friedrich Goerdeler, Klaus
Bonhoeffer, Riidiger Schleicher. Elisabeth Moltmann-Wendel stellt «Die Frauen
der Minner des Widerstands» als «Widerstdndlerinnen eigenen Rechts» vor
(193); Herausgeber Joachim Mehlhausen, Prédsident der Evangelischen Kom-
mission fiir Zeitgeschichte, behandelt die Rezeptionsgeschichte der Wider-
standsthematik nach 1945, die lange weder in Deutschland noch im Ausland
die gebithrende Aufmerksamkeit erhielt. «So hat man sie [die Widerstands-
kdmpfer] zweimal ignoriert und vergessen» (Golo Mann; zit. 250). «Wegen
der Zensurbestimmungen der Besatzungsmichte multen die ersten Verdf-
fentlichungen von Angehorigen und Beteiligten der Widerstandsbewegung
zunéchst in der Schweiz erscheinen» (261).

Die zunichst rein duBerlich gewidhlte Verbindung der portritierten Per-
sonlichkeiten erweist sich im Riickblick als getragen von einer tiefen Gemein-
samkeit: Sie «wurden von einem bestimmten Zeitpunkt an im Tiefsten da-
durch miteinander verbunden, daB sie die Zerstérung des Rechts und die
Staatsverbrechen ... um keinen Preis billigen oder auch nur hinnehmen woll-
ten» (264); dabei zeigt sich, «daB wenigstens fiinfzehn der im Zusammenhang
mit dem Erhebungsversuch des 20. Juli Verhafteten im Verhor angaben, die



200 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Judenverfolgung sei das Hauptmotiv oder eines der Hauptmotive fur ihre Op-
position gewesen» (264).

Nicht allein ein Kapitel Geschichtsschreibung wird hier vorgelegt, son-
dern zugleich eine kritische Bilanz der Verdienste und des Versagens der Ge-
schichtsschreibung. Uberlegungen zum Verhiltnis zwischen (christlichem)
Zeugnis und (politischem) Widerstand sowie zum Mirtyrerbegriff geben zu
denken. Vor allem aber ruft die Einsicht in die «Verspitung der Erkenntnis»
(265) zu um so groBerer Wachsamkeit heute.

BARBARA HALLENSLEBEN

World Guide to Religious and Spiritual Organizations. Ed. by Union of Inter-
national Associations. Miinchen; New Providence; London; Paris: Saur 1996.
477 S.

Ein internationales Verzeichnis von insgesamt 3495 religios engagierten Insti-
tutionen wird hier vorgelegt. Die Durchwahlnummer des Ordensmagisters der
Dominikaner ist ebenso auffindbar wie das Jahresbudget des Weltkirchenra-
tes; beim Durchblittern begegnet «Queen Helen's International Association»
neben «Radio Veritas Asia». Herausgegeben wird das Werk von der «Union
of International Associations» (UIA), gegriindet 1907 in Briissel als eine un-
abhingige, nicht profitorientierte und nicht politisch gebundene Korperschaft,
die sich zu 95 % durch Mitgliederbeitrige und Publikationen finanziert. Thr
Hauptziel — «Facilitate the evolution of the activities of the world-wide net-
work of non-profit organizations, especially non-governmental or voluntary
associations» (469) — versteht sich als Wegbereitung bzw. Unterstiitzung der
Anliegen der 1945 gegriindeten «Vereinten Nationen».

Die in diesem Band aufgenommenen Informationen entstammen dem drei-
béndigen «Yearbook of International Organizations», das die UIA herausgibt.
Das Material ist aufbereitet in englischer Sprache in vier verschiedenen Regi-
stern, die optisch iibersichtlich und mit klaren Erlduterungen versehen sind:
1. Der Hauptteil préisentiert die aufgenommenen Koérperschaften in alphabeti-
scher Reihenfolge mit den wichtigsten Adressen der Sekretariate, gegebenen-
falls mit der Griindungsgeschichte, den Zielen, Publikationen, Veranstaltun-
gen, Mitgliederstruktur und der Vernetzung mit anderen Organisationen.
2. Einem alphabetischen Lénderverzeichnis werden die jeweils reprasentierten
Organisationen und deren Sekretariate zugeordnet. 3. Zwangsléufig nicht
ohne eine gewisse Willkir kommt die Zuordnung der Organisationen zu
einem Sachindex aus. 4. AbschlieBend werden die erfaBten Vercmlgungen
chronologisch nach ihrem Griindungsdatum aufgelistet.

Ein Anhang mit iiberwiegend statistischen Auswertungen des Materials
schlieBt sich an. Der Band dient einer Form globalisierter Kommunikation,
wie sie in Internet ihren Ausdruck findet, und bringt dieselbe Problematik mit
sich. «The final evaluation of the information presented here must be left to
the users of this volume» (IX), die sich vermutlich auf einen sehr engen Kreis
beschrinken werden. BARBARA HALLENSLEBEN



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 201

Josef Romelt: Vom Sinn moralischer Verantwortung. Zu den Grundlagen
christlicher Ethik in komplexer Gesellschaft. Regensburg: Friedrich Pustet
1996. 192 S. (Handbuch der Moraltheologie, Band 1).

Es ist ein ehrgeiziges Vorhaben, in einzelnen theologischen Disziplinen im
Alleingang eine Synthese in Form eines Handbuchs zu verfassen. Die Gefahr
von Fehleinschédtzungen und Einseitigkeiten ist im heutigen hochspezialisier-
ten Forschungsbetrieb relativ groB, so daB in den vergangenen Jahrzehnten
vorzugsweise mehr oder weniger koordinierte Gemeinschaftswerke entstanden
sind, die den Stand der Arbeit dokumentieren und bilanzieren und somit
wichtige Anhaltspunkte fiir kiinftige Forschungsrichtungen bieten. Es verdient
besondere Aufmerksamkeit, wenn nun der Erfurter Moraltheologe als alleini-
ger Autor das Konzept eines dreibéndigen Handbuchs der Moraltheologie
verwirklicht. Hier gilt es, den ersten Band, welcher der sogenannten «Funda-
mentalmoral» gewidmet ist und iiber Programm und Grundlagen des Gesamt-
werkes Aufschlull gibt, zu besprechen. Der Anspruch einer solchen Synthese-
leistung wirkt freilich weniger vermessen, wenn wir daran denken, daBl genau
diese Zusammenschau von Ergebnissen im universitiren Lehrbetrieb von
einzelnen Dozierenden stdndig geleistet werden muB. Romelts Handbuch
erlaubt daher so etwas wie einen Blick in die Werkstatt von Forschung und
Lehre, in der ja das Ausbalancieren von Spezialistentum und Uberblickswis-
sen zum selbstverstdndlichen Anforderungsprofil gehort.

Eine Grundlegung christlicher Ethik auf knapp 200 Seiten zwingt zur
Konzentration auf das Wesentliche und zu einer klaren Gedankenfiihrung, die
dem Autor trotz der beeindruckenden Fiille des verarbeiteten Materials her-
vorragend gelungen ist. Romelt situiert sich unmifverstidndlich im Kontext
der nachkonziliaren katholisch-theologischen Ethik, die in Franz Béckles in-
zwischen in mehreren Auflagen erschienenen «Fundamentalmoral» von 1977
eine wichtige Synthese fand. Romelt konstatiert allerdings fast zwanzig Jahre
spéter einen markanten Wandel der geistes- und kulturgeschichtlichen Situa-
tion. Wiahrend die Diskussion in den siebziger Jahren von einem optimisti-
schen Fortschritts- und Freiheitspathos gekennzeichnet gewesen sei, miisse
die Moraltheologie heute vor allem auf Grenzerfahrungen in Medizin, Wirt-
schaft, Gesellschaft und individueller Lebensplanung reagieren. «Nicht mehr
der Autonomieanspruch des Subjekts, sondern vielmehr die Relativierung des
Menschen in seiner Symbiose mit der Natur und seiner pluralistischen Ver-
faBtheit mit einem funktionalen Pragmatismus und einer oft hilflosen Sehn-
sucht nach personaler Integration steht heute im Vordergrund» (11). Die
Theologie habe in dieser Situation eine Antwort auf die Verunsicherung an-
zubieten.

Von daher erklért sich der dezidiert theologische Charakter von Romelts
Fundamentalmoral, deren Spannungsbogen sich von der Relativierung mensch-
licher Freiheit bis zur christlichen Botschaft von der Erlosung erstreckt.
Durch diese programmatische Vorentscheidung verschiebt der Autor die
Gewichte der moraltheologischen questiones disputatae. Die lange Zeit das
Profil des Faches bestimmende Autonomie-Debatte verliert an Schirfe und
wird zugunsten des zentralen theologischen Themas der «personalen Ver-



202 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

antwortung» (in Fortfithrung von J. Rémelt, Theologie der Verantwortung,
Innsbruck 1991) in den Hintergrund gedrédngt. Insofern ist R6Gmelt hinsichtlich
der verhirteten Fronten im Kampf um ein addquates Selbstverstdndnis katho-
lischer Moraltheologie um Ausgleich bemiiht. Im AnschluB an ein Kapitel
iber die Strukturen biblischer Ethik werden die Traktate einer moraltheologi-
schen Prinzipienlehre entfaltet: Gewissen, Normtheorie, Schuld. Dabei spielt
die Auseinandersetzung mit der zeitgendssischen Philosophie und Gesell-
schaftstheorie eine untergeordnete Rolle, auch wenn beispielsweise Grund-
fragen einer Diskurstheorie der Moral (21f., 123ff.) zur Sprache kommen.
Prigend ist jedoch in allen Kapiteln die theologische Tradition, deren Sinn-
mitte Romelt in der Befdhigung der Person zur verantwortlichen Gestaltung
des Lebens sieht. Trotz der Moglichkeit des Scheiterns und des schuldhaften
Versagens konne der verwundbare Mensch mit der unbedingten Solidaritét
des verwundbaren Gottes rechnen. Mit der Erfahrung des Bdésen und der
Theodizeefrage wird somit eine Grenze ethischer Rationalitdt erreicht, die
nach einer moraltheologischen Auseinandersetzung verlangt, die sich von den
gingigen Argumenten und Strukturen philosophischer Ethik unterscheidet.
Die alte Frage nach dem Spezifikum christlicher Ethik im Vergleich zu
sdkularen Ethikansdtzen wird von Romelt eindeutig mit dem Rekurs auf so-
teriologische Gehalte der Glaubenstradition beantwortet, die in moralischer
Absicht kohdrent dargestellt wird. Wegen der Dominanz dieses theologischen
Interesses kommen die nicht-theologischen Gespridchspartner tendenziell in
der Darstellung eher zu kurz, so zum Beispiel die Systemtheorie oder der
«bioethische Utilitarismus» (24-28). Wer nach Auskunft iiber den Stand der
interdisziplindren Forschung in diesen Spezialgebieten sucht, wird nach der
Lektiire des Handbuchs enttduscht sein. Wer aber primér an einem Durchblick
durch die groBen systematischen Linien der Moraltheologie interessiert ist,
findet einen kenntnisreich und engagiert geschriebenen Text, der gegen die
Resignation eines ohnmichtigen Subjekts und fiir die moralisch relevanten
Sinnressourcen der christlichen Uberlieferung — «fiir die unzerstérbare Wiirde
der Freiheit des Menschen inmitten aller Absurditdt der Schuld» (178) — Par-
tei ergreift. Als Information ist eine derartige Systematik auch fiir solche Le-
serinnen und Leser von Interesse, die die vom Autor zum Teil apodiktisch und
bekenntnishaft formulierten Glaubensauffassungen nicht teilen und einige
heilsgeschichtliche Spekulationen nicht nachvollziehen kénnen.
Literaturverzeichnis, Personen- und Sachregister runden den Band ab und
machen ihn speziell fiir Studierende der Theologie in den ersten Semestern zu
einem empfehlenswerten Arbeitsinstrument, das zu einem intensiven Studium
theologischer Ethik und im besten Fall zu eigenen Gedanken iiber das Ver-
hiltnis von Philosophie und Theologie auf dem Gebiet der Ethik einlddt. Man
muB nicht mit allen Einschdtzungen des Autors iibereinstimmen, um der gelei-
steten Arbeit hohen Respekt zu zollen. Allein die ungewdéhnlich faire und
kollegiale Auswertung eines breiten Spektrums von theologisch-ethischen
Forschungsarbeiten der vergangenen Jahre spricht fiir die Seridsitdt und inte-
grative Kraft dieses neuen Handbuchs, dessen zweiter Band 1997 und dessen
dritter Band 1998 erscheint. WALTER LESCH



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 203

H. Dérrie (1) / M. Baltes: Die philosophische Lehre des Platonismus. Einige
grundlegende Axiome. Platonische Physik (im antiken Verstidndnis) 1. Bau-
steine 101-124: Text, Ubersetzung, Kommentar. Stuttgart-Bad Cannstatt:
frommann holzboog 1996, 584 p. (Der Platonismus in der Antike Band 4).

Ce quatriéme volume de la collection Der Platonismus in der Antike (pour les
volumes 2 et 3, voir: FZPhTh 39 [1992], p. 513-515, et 41 [1994], p. 574-
575) poursuit la mise a disposition de documents anciens, en langue originale
et en traduction allemande, accompagnés de commentaires, relatifs a la philo-
sophie platonicienne telle qu’elle était pratiquée a I’époque impériale, no-
tamment aux Ile et IIle siécles aprés J.-C., c’est-a-dire au «moyen platonis-
me». Apreés avoir présenté, dans les volumes précédents, des textes concernant
I’arriere-fond hellénistique du moyen platonisme ainsi que son organisation
externe (institutions, curriculum, manuels, etc.), M. Baltes, suivant le plan
tracé par H. Dorrie, passe ici au contenu de I’enseignement philosophique
moyen platonicien. Les chapitres successifs proposent un choix de documents
concernant la division (en trois branches) de la philosophie, la définition et
I’objectif de la philosophie, la division de I’étre, les niveaux de 1’étre, la con-
tinuité entre ces niveaux assurée par des rapports d’analogie, exprimés par les
images du soleil et de la ligne (de la République de Platon). Aprés cette mise
en sceéne globale de I’enseignement moyen platonicien, les branches spécifi-
ques de la philosophie sont abordées, et en premier lieu la physique, traitée ici
d’abord sous I’aspect des différentes listes des principes du monde utilisées
par les moyen platoniciens — listes allant de deux a six principes, se réduisant
aussi chez certains a un principe ultime. Enfin les controverses autour du sta-
tut de la matiére en tant que principe sont documentées. (Les volumes sui-
vants de la collection poursuivront cette présentation de la physique ainsi que
celle des autres branches de la philosophie.) Les documents choisis et com-
mentés ici sont extraits normalement d’auteurs datant du Ier siécle avant J.-C.
et des ler—Ille siécles aprés J.-C., Plutarque, Sénéque, Alcinoos, Maxime de
Tyr, Galien, par exemple, mais appel est fait aussi aux passages-clés chez Pla-
ton et chez Aristote, et des auteurs tardifs, tels les commentateurs néoplato-
niciens d’Alexandrie sont également cités dans la mesure ou ils prolongent les
pratiques et les doctrines scolaires du moyen platonisme.

La valeur de ce véritable répertoire pour |’étude du platonisme sous
I’empire romain, tant sur le plan scientifique que sur celui de ’utilité, est trés
grande: il s’agit d’un instrument de travail indispensable pour I’histoire de la
philosophie antique et trés profitable pour I’étude de la littérature et de la
pensée religieuse de I’antiquité tardive. Cependant |I’ensemble n’atteindra
toute son efficacité qu’avec la parution des derniers volumes et des index, pa-
rution qui risque de se faire attendre quelque peu, étant donné 1’ambition et
I’ampleur du projet. On peut regretter que la présentation luxueuse et le coit
des volumes en interdisent [’achat par des particuliers. Enfin, I’organisation
des documents privilégie une présentation doxographique et scolaire des phi-
losophes moyen platoniciens, ce qui semble en général approprié, quoique I’épo-
que ne soit pas totalement privée de personnalités philosophiques originales et
entieres, telles que Numénius. DoMINIC O’MEARA



204 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Robert Ineichen: Wiirfel und Wahrscheinlichkeit. Stochastisches Denken in
der Antike. Heidelberg: Spektrum Akademischer Verlag 1996. 174 S.

Das Buch ist im Juni 1996 erschienen. Der Autor ist ein bestens ausgewiese-
ner Fachmann zum Thema, hat er doch in den letzten Jahren mehrere For-
schungsarbeiten zur Frith- und Vorgeschichte der Stochastik veréffentlicht.
Ineichens Buch ist so geschrieben, daB es die Leserlnnen packt — eine Eigen-
schaft, die nicht jedem wissenschaftlichen Buch zukommt —, und es ist mit be-
reichernden Illustrationen versehen. Es ist in vier Teilen aufgebaut: Der erste
Teil fillt mit dem ersten Kapitel zusammen und fiihrt in einige historische und
systematische Aspekte der modernen Stochastik ein. Der zweite Teil umfalit
die Kapitel 2 bis 6 und setzt sich mit Gliicksspielen, mit Kulten im Zusam-
menhang mit Wiirfeln oder Astragalen und mit religiésen Zeremonien und
juristischen oder anderen Entscheidungsverfahren, die auf Zufallsmechanis-
men beruhen, auseinander. Die antiken Kulturen, die dabei zur Sprache kom-
men, sind die indische, die jiidische und die griechische und rémische Kultur.
Der dritte Teil, bestehend aus den Kapiteln 7 bis 10, widmet sich einigen be-
sonderen Spuren der Stochastik in der antiken griechischen und rémischen
Kultur, so z. B. der Konzeption des Zufalls und der Wahrscheinlichkeit, der
Graduierung von Wahrscheinlichkeiten usw. Das Fazit, das sich aus diesen
Teilen ergibt, wird zuriickhaltend so formuliert: «Die grundlegenden Begriffe
der heutigen Stochastik sind nicht in der Antike geprédgt worden, und weitaus
die meisten Uberlegungen, die in der heutigen Stochastik gemacht werden,
schlieBen nicht direkt an entsprechende Uberlegungen an, die bereits in der
Antike gemacht worden wiren.» Ist die Suche nach stochastischem Denken in
der Antike rein negativ verlaufen? Im Gegenteil, der groBte Teil des vierten
und letzten Teils, der mit Kapitel 11 zusammenfillt, bemiiht sich aufzuweisen,
daB die Zeugnisse der vorhergehenden Teile «von einigen Begriffen und
Uberlegungen, die wir im niheren oder weiteren Umfeld von heutigen stocha-
stischen Begriffen und Uberlegungen ansiedeln konnen», kiinden. Das letzte
Wort gehort dem letzten Abschnitt des 11. Kapitels, in dem es — wiederum mit
einem understatement — heiit: «Die Wahrscheinlichkeitsrechnung ist im Al-
tertum nicht entwickelt worden!», und in dem abschliefend verschiedene
Griinde fur diese Tatsache diskutiert werden.

Im ersten Kapitel werden unter anderem einige grundlegende stochasti-
sche Konzepte eingefiihrt, wie z. B. der epistemische bzw. subjektive und der
aleatorische bzw. objektive Wahrscheinlichkeitsbegriff, die Stabilitédt der re-
lativen Hiufigkeit und das empirische Gesetz der groBen Zahlen, die einen
Raster zur Sichtung stochastikverddchtiger Zeugnisse der genannten antiken
Kulturen abgeben.

Im zweiten Kapitel werden das Vibhidaka-Spiel (mit Niissen) und das Ja-
taka-Spiel (mit Wiirfeln) im alten Indien erklért, und es wird die Jaina-Logik
der Philosophie und Religion des Jainismus, welche implizit einen qualitativ
epistemischen Wahrscheinlichkeitsbegriff voraussetzt, vorgestellt. Das dritte
Kapitel befaBt sich mit Gliicksspielen mit Astragalen, das vierte Kapitel mit
Gliicksspielen mit Wiirfeln bei den alten Griechen und Rémern. Ineichen be-
richtet iber verschiedene Spiele, die mit Astragalen, das sind Kn&chel der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 205

Hinterfusswurzel von Schafen oder Ziegen, gespielt wurden. Da iiber die
komplizierte Technik des Astragalosspiels wenig tiiberliefert ist, hat K.-G.
Hagstroem zwei Rekonstruktionen vorgeschlagen, welche hier dargestellt wer-
den und denen aufgrund von wahrscheinlichkeitstheoretischen Uberlegungen
eine gewisse Plausibilitit zukommt. Danach werden die Wiirfel der grie-
chisch-rémischen Antike von allen Seiten beleuchtet, sowohl was die Anord-
nung der Punkte auf den Wirfelseiten betrifft, als auch was deren Material
und Form angeht. SchlieBlich werden verschiedene Wiirfelspiele ebenso wie
deren kulturelle und soziale Bedeutung beschrieben, und es wird der Leitfrage
des Buches nachgegangen, ob der Zufall System hat. — Das fiinfte Kapitel
wendet sich der Mantik zu, d. h. der Kunst des Wahrsagens oder der Gabe der
Weissagung, und zwar der Astragalomanteia wie auch der Kybomanteia. In
Bezug auf das Astragalorakel macht Ineichen darauf aufmerksam, daf dabei
oft ein Zufallsexperiment angestrebt war und daB auch die Menge der Elemen-
tarereignisse vollstdndig aufgelistet wurde, wihrend er in Bezug auf das Wiir-
felorakel diverse Arten von Polyedern bespricht, die zum Erwiirfeln einer
gottlichen Antwort verwendet wurden. Im sechsten Kapitel referiert Ineichen
die Untersuchungen von Hasofer und Rabinovitch zu den Spuren stochasti-
schen Denkens im antiken Judentum, d. h. in der Thora und im Talmud. Hier
wurden Zufallsexperimente ausgefiihrt, um Pflichten oder irgendwelche Giiter
in fairer Weise zuzuteilen, und zwar, so muf3 heute angenommen werden, auf-
grund von Uberlegungen, denen ein stochastischer Charakter kaum abgespro-
chen werden kann.

Im siebten Kapitel geht Ineichen in einem ersten Teil auf den Begriff des
Zufalls im allgemeinen sowie auf jenen bei Leukip, Demokrit und bei Aristo-
teles ein. Im zweiten Teil behandelt er den Begriff der Wahrscheinlichkeit bei
Platon, Aristoteles, Cicero, Hippokrates und Galen. Diese Begriffserldute-
rungen zeichnen sich weniger durch ihr Interesse fiir die Stochastik aus, son-
dern werfen hochinteressante epistemologische und naturphilosophische Fra-
gen auf. Das achte Kapitel stellt die Frage, ob die alten Griechen und Rémer
eine Graduierung der Wahrscheinlichkeit kannten. Diese Frage kann fiir den
Skeptiker Karneades und fiir den Rhetoriker Quintilianus bejaht werden.
Beide unterscheiden je drei verschiedene Grade von Wahrscheinlichkeit, ge-
langen jedoch dadurch zu keiner Quantifikation der Wahrscheinlichkeiten. —
Glicksspiele weisen in vielen Fiéllen Symmetrieverhiltnisse auf, welche
gleichmogliche Fille zu unterscheiden erlauben. Gleichmégliche Fille in der
antiken griechischen und rémischen Literatur bilden das Thema des neunten
Kapitels. Auch hier wird Ineichen fiindig, indem er die stoische Lehre der
exklusiven Aussagen darlegt, mit welcher «die Stoiker bis an die Schwelle der
Wahrscheinlichkeitslehre gekommen» sind, ohne diese jedoch zu iber-
schreiten. — Im zehnten Kapitel spiirt Ineichen unter dem Titel «Grofe Zah-
len» der Kenntnis einer gewissen Stabilitdt der relativen Héufigkeit oder dem
empirischen Gesetz der groBen Zahlen nach. Dabei nennt er nicht nur eine be-
riihmte Stelle bei Thukydides, die als eine Anwendung des Gesetzes der
groBen Zahlen gedeutet werden kann, sondern er verweist auch auf Cicero,
der das Gesetz der groflen Zahlen zumindest erahnte, und auf die Atomistik



206 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

von Epikur und Lukrez, deren Gedanken zum weiteren Umfeld jener mathe-
matischen Sitze gehoren, «die man als Gesetze der grofen Zahlen bezeich-
net.»

Das elfte und letzte Kapitel fait jene Konzepte der Stochastik zusammen,
die in der einen oder andern Form, andeutungsweise oder recht explizit in der
antiken indischen, jiidischen, griechischen und rémischen Literatur zu finden
sind. Es sind dies: i) der Begriff des Zufalls und die Durchfithrung von Zu-
fallsexperimenten sowie Feststellungen, die auf ein Erahnen einer statisti-
schen RegelmiBigkeit schlieBen lassen; ii) die Auflistung der méglichen Er-
eignisse bei Zufallsexperimenten; iii) der epistemische Wahrscheinlichkeits-
begriff und gelegentliche Andeutungen eines aleatorischen Wahrscheinlich-
keitsbegriffs sowie die gleichmdéglichen Fille; iv) Aussagen, die an gewisse
Uberlegungen der heutigen mathematischen Statistik erinnern, wie die Ge-
setze der groBen Zahlen oder die Verwerfung der Nullhypothese.

Der weitgehend negative Befund der Untersuchung stochastischer Uber-
legungen in der Antike mag hdchstens StochastikerInnen mit «déformation
professionnelle» enttduschen. Es zeugt erstens von der intellektuellen Red-
lichkeit des Autors, der es vermeidet, den Geist der Zeiten im eigenen Geist
(d. i. derjenige des Stochastikers) zu sehr zu bespiegeln. Mag Ineichens Buch
auch nicht zur Einfiihrung in die Stochastik anhand antiken Denkens taugen,
so vermittelt es doch eine Fiille von Informationen und Anregungen, welche
zu einer lehrreichen und unterhaltsamen Lektiire beitragen: Der zweite Teil
des Buches bietet eine Art Kulturgeschichte der Gliicksspiele in antiken Kul-
turen, welche den religiésen, sozialen und moralischen Aspekt ebenso einbe-
zieht wie den materiellen: Material und Beschaffenheit der Objekte von
Glicksspielen. Der dritte Teil des Buches ist vorwiegend philosophischer und
philosophiegeschichtlicher Art: Er enthilt eine Vielzahl von Diskussionen zu
erkenntnistheoretischen und naturphilosophischen Fragen zu Zufall und
Wahrscheinlichkeit, die zum Teil heute noch aktuell sind, worauf Ineichen
ebenfalls hinweist. Mehr noch als die gelegentlichen Hinweise auf die
Gegenwart finden sich (im Kleindruck vom Haupttext abgesetzt) zu verschie-
denen Themen und Entwicklungen im antiken Denken Exkurse dariiber, wie
jene im Mittelalter oder in der Neuzeit behandelt oder fortgefithrt wurden.
Diese weiterfithrenden Exkurse wie die philosophischen und philosophiege-
schichtlichen Diskussionen sind oft etwas sporadisch und unsystematisch.

Kritisch mag hier vermerkt sein: Viele in griechischer Schrift geschrie-
bene Worter und Phrasen werden auch in lateinischer Schrift wiedergegeben.
Warum dies nicht auf alle derartigen Worter und Phrasen zutrifft, bleibt un-
klar. In seinen einfitlhrenden Erkldrungen zur epistemischen Wahrscheinlich-
keit erdrtert Ineichen auch das Verhiltnis von objektiver und subjektiver
Wahrscheinlichkeit, indem er eine Anzahl Mathematiker zitiert, die sich in
den letzten fiinfzig Jahren zu diesem Verhiltnis geduBert haben. Damit deutet
Ineichen zwar an, daB ihm zufolge der Wahrscheinlichkeitsbegriff prinzipiell
januskopfig ist, iiberldBt aber das Verstindnis dieser Andeutung den gewitz-
ten Lesern. SchlieBlich referiert Ineichen ebenfalls im einfithrenden ersten
Teil Einstellungen zu Zufall und Wahrscheinlichkeit in sog. primitiven Kultu-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 207

ren, wobei er sich auf ein Buch des Ethnologen Hallpike zum sog. primitiven
Denken stiitzt. Hallpikes Untersuchungen zu diesem Thema scheinen wenig
klar und wissenschaftlich interessant, und wiirden sie im hier besprochenen
Buch fehlen, so wiirden sie kaum vermifit werden.

Das Buch Wiirfel und Wahrscheinlichkeit von Robert Ineichen ist klar und
verstdndlich geschrieben und macht keine technischen Voraussetzungen der
Stochastik. Es wendet sich, vielleicht mehr als an MathematikerInnen und
Mathematikhistorikerlnnen, an kulturhistorisch oder philosophisch Interes-
sierte und verspricht allen, die sich in diesem Sinne fiir Gliicksspiele, Zufille
oder Wahrscheinlichkeit interessieren, eine bereichernde und fesselnde Lek-
tiire.

G. SOMMARUGA-ROSOLEMOS

Dieter Wandschneider: Grundziige einer Theorie der Dialektik. Rekonstruk-
tion und Revision dialektischer Kategorienentwicklung in Hegels Wissen-
schaft der Logik. Stuttgart: Klett-Cotta 1995. 231 S.

Wandschneiders Buch ist ein Beitrag zur Beantwortung der fast schon legen-
ddren Frage: Was ist Dialektik? Im Mittelpunkt steht der Versuch, die dialek-
tische Logik als ein «geregeltes Dialogverfahren zur Bedeutungsnormierung»
auszuweisen. Daneben wird dieses Verfahren wiederholt in den iibergeordne-
ten Zusammenhang eines «objektiv-idealistischen Denkansatzes» eingeglie-
dert, der mit dem Anspruch auftritt, argumentationslogische Strukturen freizu-
legen, die als fundamental und seinsbegriindend (bzw. objektiv verbindlich)
angesehen werden diirfen. Hinzu kommt schlieBlich ein interpretatorisches Ziel:
Der «Anfang» und die Kapitel zur «Qualitdt» aus dem ersten Teil von Hegels
Wissenschaft der Logik werden einer revisiondren Rekonstruktion unterzogen,
zudem wird eine konjekturale Neugliederung der Kapitel der «Quantitét»
prisentiert.

Bekanntlich steht und fillt das Unternehmen einer dialektischen Logik
mit der plausiblen Explikation dessen, was gemeinhin als dialektischer Wider-
spruch gekennzeichnet wird. Der Kldrung dieser Art von Widerspruch kommt
deshalb in der Gedankenfithrung des Autors auch ein besonderes Gewicht zu
(bes. 2949, 115ff.). Diversen Hinweisen des Hegelschen Selbstverstindnis-
ses von Dialektik folgend und auf einschldgige Interpretationen zu den Hegel-
schen Auffassungen von Widerspruch und Negation aufbauend, deutet Wand-
schneider den dialektischen Widerspruch als eine Antinomie bestimmten lo-
gischen Typs. Wie er minutios herausarbeitet, 1dB8t sich deren Grundstruktur
als eine «negative Selbstbedingung» verstehen und formal als negative Selbst-
entsprechung eines Begriffes exemplifizieren. Ein Begriff B, der als Bezugs-
begriff aufzufassen ist, wird — zum Zwecke seiner Bedeutungsnormierung —
mit sich selbst in Nicht-Entsprechung gesetzt (B = nicht-B-entsprechend).
Wird diese Nicht-Entsprechung kraft des Selbstbezugs des Begriffs B als
Eigenbestimmung von B genommen, ergibt sich, daB die Nicht-Entsprechung
als Entsprechung begriffen werden kann, die ihrerseits mit der anfanglichen



208 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

Nicht-Entsprechung kollidiert (d. h. dieser nicht entspricht) und infolgedessen
als eine Nicht-Entsprechung auf neuer Reflexionsstufe erscheint. Das neue
Reflexionsprodukt entspricht seinerseits der anfanglichen Nicht-Entsprechung
von B mit sich selbst, usw. Auf diese Weise ldBt sich eine endlose Folge
alternierender Entsprechungen und Nicht-Entsprechungen konstruieren.
Zweifelsohne hat dieses Verstindnis von dialektischem Widerspruch
erhebliche Vorziige. Der formallogische Satz des Widerspruchs wird nicht
verletzt. Denn erstens sind beim antinomischen Widerspruch beide ge-
gensiétzlichen Glieder (B entspricht sich selbst; B entspricht sich selbst nicht)
wahr, weil sie «kkomplementidr» den Begriff B ausmachen. Beide Glieder ste-
hen in einer fiir die Bedeutungsbildung des Begriffs konstitutiven Ausschluf3-
und Wechselbeziehung. Und zweitens ist der antinomische Widerspruch ein
fir die Bedeutungsnormierung eines Begriffs notwendig anzunehmender
«Scheinwiderspruch». Seine gegensitzlichen Glieder lassen sich auf verschie-
dene Hinsichten («semantische», «pragmatische Reflexivitét») beziehen. Nicht-
Entsprechung mit sich selbst wird hinsichtlich des Anfanges und des
Prozesses, Entsprechung mit sich selbst hinsichtlich des Ziels der Bedeu-
tungsnormierung angenommen. Dariiberhinaus zeichnet sich Wandschneiders
Vorschlag gegeniiber bisherigen Versuchen, den dialektischen Widerspruch
als Antinomie zu explizieren, insoweit positiv aus, als der «Mechanismus»
einer fortsetzbaren oszillierenden Bewegung der Begriffsbestimmung nach-
vollziehbar wird. Nachteilig ist allerdings, dal nur schwer transparent wird,
wie der dargelegte antinomische Mechanismus sich in bezug auf die Entwick-
lung der Bedeutung eines Begriffs steuern 14Bt. Die immer héherstufig wer-
denden Reflexionen und Metareflexionen von Entsprechung und Nicht-Ent-
sprechung von B mit sich selbst sagen prima vista noch nichts iiber die fort-
schreitende Bedeutung von B aus. Um aussagekriéftig zu werden, miissen sie
auf die Ausgangsbedeutung von B zuriickbezogen werden. Nun sicht der
Autor zwar durchaus, daB ein Riickkoppelungs- bzw. Aufhebungsproblem ent-
steht (z. B. 35), aber er 16st es lediglich in Form der Behauptung auf, daB sich
die jeweiligen Entsprechungsbestimmungen als Eigenschaften von B auf die
Eigenbedeutung von B transponieren lassen. Das Einlésen dieser Behauptung
geht aber nicht ohne den Nachweis eines Vermittlungprozesses zwischen den
hochabstrakten Entsprechungsbestimmungen von B zu sich selbst einerseits
und der einfachen inhaltlichen Bedeutung von B andererseits.

Die dialektische Logik, wie Hegel sie vorgelegt hat, charakterisiert sich
neben der Annahme des dialektischen Widerspruchs und einer Struktur der
Negativitdt vor allem dadurch, daB in die widerspriichliche Bewegung des
Begriffs eine eindeutig geordnete Abfolge von auseinander abgeleiteten Grund-
begriffen eingeschrieben ist. Hegels seinslogischer Darstellung innerhalb der
Wissenschaft der Logik zufolge handelt es sich bekanntlich um die anfing-
lichen Begriffe Sein, Nichts und Werden sowie um die daran anschliessenden
Begriffe der Qualitédt (zentral: Dasein, Etwas, Anderes, Fiirsichsein) und der
Quantitédt, wobei die Abfolge all dieser Begriffe als ein semantisches Auffiil-
len und Prézisieren des ersten Begriffes, des Seins, verstanden werden kann.
An diesem Punkt hebt nun Wandschneiders eigentliche kritische Auseinander-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 209

setzung mit Hegel an, legt er auf der Basis seines Antinomiekonzepts doch
nichts weniger als ein alternatives System von seinslogischen «Kategorien»
vor (bes. 50-94). Ausgegangen wird vom antinomischen Verhéltnis von
«Sein» und «Nichtsein», das synthesebildend im «Dasein» und explikativ
(d. h. im Hinblick auf die Erhellung der implizit vorausgesetzten «Erfiil-
lungsbedingung» der Synthese) im «Bestimmtsein» aufgelost wird. Letzteres
soll sich zum neuen antinomischen Verhiéltnis von «Sosein» und «Anders-
sein» entzweien, das synthesebildend als «Unterschied» und explikativ als
«Beziehung» reformuliert werden kann. Die daraus entspringende neue
Antinomie von «Fiiranderessein» und «Ansichsein» soll zur Synthese «Be-
stimmung» und zur explikativen Kategorie «Norm» fiihren, die neu entste-
hende Antinomie von «Geltung» und «Geltungsentsprechung» schlieBlich zur
Synthese «Wechselbestimmung» und zur explikativen Kategorie «Fiirsich-
sein». Daran ankniipfend folgt versuchsweise eine entsprechende Skizzierung
der Quantitdtslogik. Der Autor gelangt auf diese Weise zu einem vierstufigen
Kategorienzyklus, den er nicht nur innerhalb der Seinslogik, sondern auch
innerhalb des Gesamtaufbaus von Hegels Logik fiir nicht weniger relevant
hélt als die altbekannte Triadik (vgl. 150ff., 176ff.).

Das revidierte System von Grundbegriffen, das der Autor vorlegt, hat
nicht nur eine Straffung der Hegelschen Qualitédtslogik, sondern auch eine
Verdnderung von Hegels Logik-Anfang zur Folge. So wird das Verstdndnis
von Nichts auf jenes von «Nichtsein» reduziert (53f.), das Werden, das Hegel
als «Ruhepunkt» innerhalb des ruhe- und endlosen Umschlagens der Bestim-
mungen verstanden wissen wollte, eliminiert bzw. mit dem Verstdndnis des
«Umschlagens» selbst gleichgesetzt (66ff.). Und wihrend Hegel seinen Lo-
gik-Anfang mit einem unbestimmten anfdnglichen Sein (bzw. der absoluten
Einheit und Differenz von Sein und Nichts) betont gegen reflexive Bestim-
mungen wie Wechselbegriffe und Begriffe, die bereits der Urteilsstruktur un-
terliegen, zu denken versucht — dies in der Absicht, zum Zwecke einer ausge-
wogenen und moglichst flexiblen Darstellung des Ganges der Reflexion zu-
nédchst alle Bestimmungen abzuschatten —, verzichtet der Autor bewuf}t dar-
auf, das Sein als vorreflexives Gebilde zu denken. Das die Logik eréffnende
Sein wird von ihm sogleich als ein unbestimmtes «der Fall sein» gedeutet
(54), als ein Sein, das mithin bereits von einer inhaltlich noch unbestimmten
Subjekt-Pradikat-Struktur umschlossen wird. Dieses Vorgehen ist aufgrund
der Intention des Autors, die dialektischen Schritte als stringente, fiir das an-
gestrebte semantische Verfahren praktikable Kategorienabfolge darstellen zu
wollen, durchaus verstindlich. Nur bleibt fraglich, ob es sich in aller Konse-
quenz aufrecht erhalten l4Bt. Dies ist m. E. nicht der Fall und auch nicht sinn-
voll. Offenkundig sind die Uberginge in Hegels Kategorienfolge nicht véllig
ohne die Zuhilfenahme eines mit dem prareflexiven Sein konnotierten intuiti-
ven Denksprunges erkldrbar. Der Autor scheint denn auch selbst gegen seine
generelle Interpretation des Logik-Anfangs den Sinn von einem durch das Ka-
tegoriensystem hindurchziehenden prireflexiven Sein zu konzedieren, wenn
er etwa beim Ubergang zu den explikativen Kategorien ein den reflexiven
Mechanismus der Kategorienfolge durchbrechendes intuitives oder «einsich-



210 Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus

tiges Erkennen» (187) in Anspruch nimmt. Etwas schade ist schlieBlich, daf3
Wandschneider nicht ndher ausfiithrt, welche Funktion seine revidierte He-
gelsche Kategorienabfolge im Rahmen der Bedeutungsnormierung genau hat.
Ist die revidierte Hegelsche Kategorienabfolge die verbesserte Darstellung des
Wegs der semantischen Bestimmung des Begriffes Sein, oder handelt es sich
bei dieser Abfolge um einen generalisierbaren Verfahrensrahmen, mittels
dessen sich die Bedeutung eines beliebigen Begriffes (rot, Stuhl, Freiheit,
Sein, usw.) normieren 1dBt? Ist letzteres der Fall, ist womdglich ein Zwischen-
schritt in der oben angesprochenen erforderlichen Vermittlung hochabstrakter
Entsprechungsbestimmungen eines Begriffes mit seiner anfénglichen
einfachen Bedeutung aufgezeigt.

Hegels dialektische Logik ist aufgrund ihres Anspruchs, Denkbestimmun-
gen zu entfalten, die zugleich als Seinsbestimmungen gelten diirfen, mit
einem Fundierungsproblem konfrontiert. Ihre Grundbegriffe miissen nicht nur
stringent auseinander abgeleitet, sondern auch als objektiv giiltig ausgewiesen
werden. Fiir die Wandschneidersche Auffassung von Bedeutungsnormierung
hat dies zur Folge, daB der Weg der Bedeutungsbestimmung zusitzlich als
Weg der Bedeutungsfundierung plausibel gemacht werden muBl. Auf diesen
Punkt geht der Autor denn auch im Kontext seiner Ausfithrungen zu einer
objektiv-idealistischen «Fundamentallogik» ndher ein (bes. 12-28, 180ff.,
192ff.) Er beschreibt zwei grundsitzliche Verfahrensebenen und, damit ver-
klammert, zwei Formen von «Selbstbegriindung» der Logik. Zum einen sind
«fundamentale» Kategorien vorauszusetzen, zu denen neben evidenten for-
mallogischen Sidtzen das unhintergehbare Riistzeug argumentativer Sprache
(Satz, Priadikat, Pramisse, Prinzip u. &.) gehoren soll. In diesem Falle darf eine
Selbstbegriindung (und damit objektive Giiltigkeit) der Kategorien nach dem
Modell der Vermeidung des «performativen Widerspruchs» angenommen wer-
den: Um iiber Y sprechen, fiir Y argumentieren zu kénnen, nehmen wir das
Wissen um die Bedeutung von X je schon in Anspruch. Zum anderen ist von
«elementaren» Kategorien die Rede, worunter der Autor, wenn ich recht
verstehe, jene Grundbegriffe fait, die er im Rahmen der revidierten Hegel-
schen Kategorienabfolge entfaltet hat. Auch hier wird eine Selbstbegriindung
der Logik anvisiert. Allerdings denkt der Autor nicht an eine Letztbegriindung
kraft des «performativen Widerspuchs» in der Verneinung argumentativer
Voraussetzungen, sondern an ein Verfahren, das Hegels Methode des fort-
schreitenden Zuriickgehens in den Grund nahe kommt. Unter diesem Blick-
winkel werden dem Autor zufolge elementare Grundbegriffe in ihrer Bedeu-
tung als «bekannt» vorausgesetzt und an den Prozef der Bedeutungsnormie-
rung gebunden. Dabei soll es in diesem ProzeB um den allgemeingiiltigen
«Prinzipiierungszusammenhang» der anfdnglich bekannten Bedeutungen ge-
hen (183f.). Das heift: Eine bestimmte bekannte Bedeutung X soll durch das
Ordnungsgefiige, in welchem sie steht, zwar nicht «erzeugt», jedoch normativ
rekonstruiert und so in ihrer vollen Bedeutung Xr erkannt werden. Bei allem
wohldurchdachten Aufbau dieses fundamentallogischen Ansatzes ist fraglich,
wie beide Modelle einer Selbstbegriindung der Logik miteinander vereinbar
sind, wenn es dem Autor zufolge darum zu tun sein soll, auch die fundamenta-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes-rendus 211

len Kategorien nach dem Modell der elementaren in ein Verhiltnis von im-
plizitem Gegebensein und expliziter Darstellung zu bringen (vgl. 193f.). In
diesem Falle ist der harte Fundamentalismus des ersten Modells zusammen
mit dem weichen Fundamentalismus des zweiten Modells m. E. nicht konsi-
stent vertretbar.

AbschlieBend mochte ich festhalten, daB ich Wandschneiders Buch trotz
der genannten Schwierigkeiten und offenen Fragen als wertvoll erachte. Es ist
nicht nur klar aufgebaut, es besticht auch durch das Bemithen um Nachvoll-
ziehbarkeit der Sache, was beim Thema Dialektik ja nicht selbstverstindlich
ist. Es ist auch zu wiirdigen, daB der Autor die Anstrengung der Aktualisie-
rung der Hegelschen Dialektik auf sich genommen hat.

MARTIN BONDELI



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes-rendus

