
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Note sur l'herméneutique des documents du magistère : à propos de
l'autorité d'Ordinatio sacerdotalis

Autor: Torrell, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760823

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Torrell

Note sur l'herméneutique des documents
du magistère

A propos de l'autorité d'Ordinatio sacerdotalis

La «Réponse» de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, datée du 28
octobre 1995, concernant l'autorité de la Lettre apostolique du pape Jean-
Paul II, Ordinatio sacerdotalis, du 22 mai 1994, avait pour intention de clore
le débat théologique qui s'était élevé au sujet de ce document'. Il se pourrait
bien au contraire qu'elle ait sans le vouloir relancé la discussion. En effet, les

particularités de ce document invitent les théologiens à la réflexion et à

l'actualisation de leurs connaissances en matière d'herméneutique des documents
du magistère. La présente Note n'a pas d'autre ambition que de rappeler
quelques règles d'interprétation, bien connues de ceux qui s'occupent de théologie

fondamentale, mais qui semblent avoir été un peu perdues de vue dans

un passé plus récent. Sans prétendre toucher au contenu des documents - dans
la mesure où l'on peut en faire abstraction -, nous aimerions nous interroger
sur le degré d'autorité que permettent de leur accorder leurs caractéristiques
formelles. On voudra bien nous pardonner l'allure un peu didactique de ce

rappel, mais précision et clarté sont ici plus nécessaires encore que partout
ailleurs2.

1

«Responsum ad dubium circa doctrinam in Epist. Ap. (Ordinatio Sacerdotalis>
traditam», Acta Apostolicae Sedis 87 (1995) 1114 (trad, ital.: L'Osservatore Romano,
Domenica 19 novembre 1995); cf. Joannis Pauli PP. II, Epistula Apostolica de sa-
cerdotali ordinatione viris tantum reservata, AAS 86 (1994) 545-548. On trouvera la
traduction française dans: Documentation catholique 92 (1995) 1079, et ibid., 91

(1994) 551-552, ou bien dans H. Denzinger, Symboles et définitions de la foi
catholique, éd. par P. HOnermann/J. HOFFMANN, Paris, Cerf, 1996, no 4980-4983
(>Ordinatio sacerdotalis), et no 5040-5041 (Responsum).

2 Même s'il n'est pas le meilleur, nous continuons à utiliser le terme reçu de ma-
gisterium; pour sa signification générale, renvoyons à Y. CONGAR, «Pour une histoire
sémantique du terme <magisterium>, et «Bref historique des formes du (magistère) et
de ses relations avec les docteurs», dans: RSPhTh 60 (1976) 85-98 et 99-112.



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 177

Les principales formes d'exercice du magistère

Nous pouvons prendre ici notre point de départ dans le texte bien connu de

Vatican I:
«Porro fide divina et catholica omnia credenda sunt, quae in verbo Dei
scripto vel tradito continentur et ab Ecclesia sive solemni iudicio sive
ordinario et universali magisterio tanquam divinitus revelata credenda
proponuntur»3.

Le magistère extraordinaire

Le texte ci-dessus distingue clairement deux formes d'exercice du magistère.
La première ne fait aucune difficulté: selon le langage déjà acquis au XIXe
siècle, ce «jugement solennel» est prononcé par l'instance que les théologiens
appellent habituellement le magistère «extraordinaire»: soit le concile
oecuménique, soit le pape parlant ex cathedra4, et c'est à ce genre de déclarations

que l'on réserve la garantie de l'infaillibilité qui en appelle à l'adhésion
de foi théologale. Quant au jugement solennel d'un concile oecuménique, pour
ne prendre que des exemples incontestés, on peut penser à la «foi» de Nicée
ou à la confession christologique du concile de Chalcédonie. Quant au pape
parlant ex cathedra, les deux exemples qui viennent immédiatement à la
mémoire sont évidemment celui de Pie IX avec sa définition de l'Immaculée-
Conception, dans la bulle Ineffabilis Deus, en 1854, ou bien celui de Pie XII,
avec sa définition de l'Assomption de la Vierge Marie, dans la bulle Munifi-
centissimus Deus, en 1950.

S'il existe parfois quelque difficulté quant à l'appréciation exacte de la
portée de telle ou telle déclaration d'un concile, on n'a généralement pas
d'hésitation quand il s'agit d'apprécier si une déclaration pontificale jouit ou
non de l'infaillibilité. Grâce à Vatican I, qui a précisé très exactement les
conditions de l'infaillibilité pontificale, le doute n'est généralement pas permis5.
D'ailleurs la règle herméneutique constante de l'écrasante majorité des cano-
nistes et des ecclésiologues, qui s'affirme déjà depuis le XVIIIe siècle - et
Vatican I ne l'a pas changée - a été condensée dans le Code de Droit
Canonique: «Rien ne sera considéré comme dogmatiquement déclaré ou défini si
cela n'apparaît pas manifestement tel» (Declarata seu definita dogmatice res

3 Vatican I, Const. Dei Filius, sess. II, cap. 3, DzS no 3011.
4 Rappelant cet enseignement de Vatican I, le Codex iuris canonici de 1917 résumait

parfaitement: «Solemne huiusmodi judicium pronuntiare proprium est tum
Oecumenici Concilii tum Romani Pontificis ex cathedra loquentis», canon 1323 § 2.

5 Sans refaire ici l'examen de ces conditions, renvoyons simplement à notre étude:
«La véritable conception de l'infaillibilité pontificale de Vatican I à Vatican II», dans
Communio (Sevilla) 3 (1970) 1-19; on verra en outre: «L'infaillibilité pontificale est-
elle un privilège personnel?», RSPhTh 45 (1961) 229-245 (repris dans: De Doctrina
concilii Vaticani Primi, Città del Vaticano, 1969, p. 488-505, où on lira également
A. Chavasse, «La véritable conception de l'infaillibilité papale d'après le concile du

Vatican», ibid., p. 559-575).



178 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

nulla intelligitur, nisi id manifeste constiterit)6. Un autre axiome est lui aussi
couramment reçu: «L'infaillibilité ne se présume pas, elle se prouve».
L'interprétation canonique de l'infaillibilité est donc nettement restrictive.
Comment se prouve-t-elle? Il y a en fait une convergence de facteurs, mais
les plus évidents sont les termes employés dans le document lui-même. Ils
sont là pour cela, pour ne laisser aucun doute dans l'esprit des théologiens ou
des fidèles. De sorte que s'ils ne sont pas assez clairs ou assez fermes, le
doute reste permis: il y a une présomption de faillibilité7. Contrairement à ce

qu'on a pu lire sous une plume autorisée, il ne s'agit pas là d'une «conception
unilatérale de l'infaillibilité» due aux théologiens récents. Un théologien ca-
noniste au-dessus de tout soupçon l'avait déjà formulée il y a deux siècles:

«Comme l'usage constant de l'Église et des souverains pontifes consacre
certaines formules pour signaler sans équivoque à toute la Chrétienté le

jugement suprême et définitif il s'ensuit que si le pape néglige ces
formules et s'il n'exprime pas clairement que, malgré cette omission, il
entend et veut définir comme juge suprême de la foi, on doit croire qu'il
n'a pas rendu son jugement en cette qualité»8.

Rappelons pour mémoire deux exemples très clairs d'enseignements pour
lesquels l'Église se réclame de l'infaillibilité; on remarquera leur insistance tout
à fait caractéristique:

«Itaque Nos traditioni a fidei christianae exordio perceptae fideliter in-
haerendo, ad Dei Salvatoris nostri gloriam, religionis catholicae exalta-
tionem et christianorum populorum salutem, sacro approbante concilio,
docemus et divinitus revelatum dogma esse deßnimus...)> (Vatican I, Pastor
Aeternus, cap. 4, DzS 3073).
«...pronuntiamus, declaramus et definimus divinitus revelatum dogma
esse: Immaculatam Deiparam semper Virginem Mariam, expleto terrestris
vitae cursu, fuisse corpore et anima ad caelestem gloriam assumptam»
(Pie XII, Munificentissimus Deus, DzS 3903).

On remarquera dans les deux cas ci-dessus que l'insistance finale du document

est redoublée: le Concile jette l'anathème contre quiconque oserait
contredire cet enseignement (DzS 3075), alors que Pie Xll déclare hérétique
quiconque oserait professer une opinion contraire (DzS 3904). Ces deux exemples

suffiront pour illustrer la règle canonique selon laquelle un enseignement

6C.I.C. 1917, canon 1323 § 3; l'édition de 1983 reprend la même affirmation avec
deux modifications probablement significatives: «Infallibiliter definita nulla
intelligitur doctrina nisi id manifeste constiterit», canon 749 § 3; on semble s'être aperçu
que seule la <doctrine> pouvait faire l'objet d'une définition. L'absence de declarata
comme équivalent de definita s'explique moins facilement.

7 Comme le rappelle encore le commentaire au C.I.C. édité sous la direction de

L. de Echeverria, Salamanca, 1983, trad, française, Paris, Cerf, 1989, can. 749,
p. 746: «Les questions relatives à l'infaillibilité sont si importantes que le
paragraphe 3, reprenant le même paragraphe du canon 1323 (1917), établit une présomption

favorable à la faillibilité d'une doctrine tant que le contraire n'est pas prouvé».
8 Mauro Capellari [Grégoire XVI], Il Trionfo délia Santa Sede e délia Chiesa,

Roma, 1789, chap. XXIV, p. 376.



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 179

qui réclame pour lui l'infaillibilité promise par le Christ à son Église, en raison

de l'assistance du Saint-Esprit, ne doit laisser aucun doute dans l'esprit de
ses destinataires.

Le magistère ordinaire et universel

Cette nouvelle instance est assez souvent méconnue. Il n'y a pourtant aucun
doute que Vatican I la met sur le même plan que le magistère extraordinaire
quant à sa capacité d'enseigner infailliblement la foi catholique. On sait que
Vatican 1 reprenait ici une expression de Pie IX dans le bref Tuas libenter, qui
mettait en garde contre la tentation de réduire l'adhésion de foi aux seules
déclarations expresses des conciles oecuméniques ou des papes, alors qu'elle
doit s'étendre à tout ce qui est enseigné par le magistère ordinaire de toute
l'Église répandue à travers le monde et qui est reçu à ce titre de façon constante

par les théologiens catholiques9. Suivant l'explicitation qu'en a donnée
Vatican II, il s'agit de l'enseignement dispensé par le Collège épiscopal dans

son ensemble, exerçant en acte le pastorat sur l'universalité des fidèles du
Christ:

«Bien que pris isolément les évêques ne jouissent pas de la prérogative de

l'infaillibilité, cependant quand, même dispersés par le monde, mais
gardant la communion entre eux et avec le successeur de Pierre, ils enseignent

authentiquement les choses de la foi et des moeurs, et s'accordent
pour enseigner une doctrine comme devant être tenue définitivement, ils
proposent infailliblement la doctrine du Christ»10.

Il faut pourtant ajouter ici une précision. Cette expression de «magistère
ordinaire et universel» est à prendre comme un tout et il faut se garder d'utiliser
comme synonyme l'expression «magistère ordinaire», soit du pape soit des

évêques, car cela reviendrait à reporter sur leurs personnes singulières ce qui
ne vaut que de leur ensemble. Le risque n'est pas grand quand il s'agit de l'évê-
que d'un diocèse quelconque, mais il est plus réel quand il s'agit de l'évêque
de Rome. Depuis que Alfred Vacant, le premier, a proposé à la fin du XIXe
siècle d'étendre l'infaillibilité au magistère ordinaire du pape", il n'a pas

9 Pie IX, Tuas libenter (21 déc. 1863), DzS 2879: «Namque etiamsi ageretur de

ilia subiectione, quae fidei divinae actu est praestanda, limitanda tamen non esset ad

ea quae expressis oecumenicorum Conciliorum aut Romanorum Pontificum huiusque
Sedis decretis definita sunt, sed ad ea quoque extendenda, quae ordinario totius Ec-
clesiae per orbem dispersae magisterio tanquam divinitus revelata traduntur ideoque
universali et constanti consensu a catholicis theologis ad fidem pertinere retinentur».

10 Lumen Gentium III, no 25 § 2; le Concile renvoie ici au passage de Vatican I

que nous avons pris comme point de départ; le C.I.C. de 1983 reprend lui aussi cette
explicitation, can. 749 § 2.

11 J.-M. A. VACANT, Le Magistère ordinaire de l'Église et ses organes, Paris,
1887, p. 98: «Le pape exerce personnellement son magistère infaillible non seulement

par des jugements solennels, mais encore par un magistère ordinaire qui s'étend
perpétuellement à toutes les vérités obligatoires pour toute l'Église». Vacant, qui ne
cachait pas la nouveauté de sa thèse et l'absence d'arguments en sa faveur, considérait
le Syllabus comme infaillible, et pensait qu'il y avait deux sortes de définitions ex ca-



180 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

manqué de théologiens pour reprendre sa proposition, au moins en ce qui
concerne les documents majeurs comme les encycliques12. Or il faut savoir
que cette interprétation ne contredit pas seulement le texte même de Vatican I,
mais encore son intention. Au nom de la Députation de la Foi, Mgr Martin,
son rapporteur, précisa à deux reprises que ce texte ne touchait en aucune
manière la question de l'infaillibilité du pape13. L'expression magisterium
ordinarium a été pensée comme l'équivalent de commune magisterium et le

mot universale a précisément été ajouté pour éviter de laisser penser au

magistère d'une seule personne14. On ne peut donc s'appuyer sur ce texte pour en
inférer l'infaillibilité du magistère <ordinaire> du pape; le simple fait d'une
définition infaillible nous ferait passer au plan du magistère extraordinaire.

11 est donc clair que les deux conciles du Vatican, comme le pape Pie IX,
pensent ici à l'enseignement constant du Corps épiscopal tel qu'il est
quotidiennement dispensé depuis l'origine et grâce auquel se transmettent, avec
l'assistance de l'Esprit-Saint, les grandes vérités de la foi catholique, sans que
l'Église ait jamais éprouvé le besoin de les définir de façon plus précise. A
Vatican I on a donné comme exemple de ces vérités la foi en la divinité du

Christ telle qu'elle était confessée avant lés définitions des grands conciles
christologiques; mais on pourrait songer aussi à la doctrine du salut, à la
rédemption, qui n'a jamais fait l'objet d'une définition formelle et qui est pourtant

au coeur de la foi chrétienne.
On comprend sans peine la raison de l'infaillibilité du magistère ordinaire

et universel dans l'enseignement de la foi. Il y va de l'indéfectibilité de

l'Église. Le problème critériologique vient de la difficulté à vérifier son
unanimité. Pour les grandes vérités déjà tenues a joué la règle de l'universalité

thedra: celles qui correspondent au <jugement solennel) mentionné par Vatican 1 et
celles qui sont promulguées par le magistère quotidien du pape.

12 Citons parmi les plus représentatifs, J. SALAVERRI, «Valor de las enciclicas a la
luz de la Humani generis», Miscellanea Comillas 17 (1952) 137-171; P. NAU, «Le
magistère pontifical ordinaire, lieu théologique», RThom 56 (1956) 389-412; Id., «Le
magistère pontifical ordinaire au premier concile du Vatican», RThom 62 (1962) 341-
397 (contre Caudron, ci-dessous; repris dans le volume collectif: De Doctrina concilii
Vaticani primi, p. 161-220); H. Stirnimann, «Magisterio enim ordinario haec docen-
tur», FZPhTh 1 (1954) 17-47, a fait une étude critique de ces positions.

13 J.-D. Mansi, t. 51, col. 224: «Intentio deputationis pro fide nullatenus ea fuit
ut vel directe vel indirecte attingeret quaestionem de infallibilitate Summi Pontificis»;
ibid., 322: «nuper honorem habui vobis ex hoc loco declarare, quod nullatenus ea fuit
intentio deputationis hanc quaestionem de infallibilitate Summi Pontificis sive directe
sive indirecte tangere; et hoc igitur verbum (universale) idem fere significat, quod il-
lud verbum, quod SSmus Pater in suis litteris apostolicis ipse adhibuit, nempe magisterium

totius Ecclesiae par orbem dispersae. Igitur ad hanc sinistram opinionem remo-
vendam censuimus opportune ex illa emendatione 50a illam vocem (universali) sumi
et textui nostro inseri».

14 Cf. note précédente; on trouvera toutes les explications et références nécessaires

dans M. Caudron, «Magistère ordinaire et infaillibilité pontificale d'après la
Constitution Dei Filius», EThL 36 (1960) 392-431 (repris dans le volume collectif:
De Doctrina concilii Vaticani primi, p. 122-160).



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 181

dans le temps et dans l'espace; elle s'est exprimée par les symboles de foi, les
diverses liturgies, l'enseignement des Pères et des Conciles, celui des papes et
des évêques. Mais quand il s'est agi, dans les temps les plus récents, de faire
accéder à la conscience claire de l'Église universelle les implications de sa foi
mariale, il a fallu en fait que la tête du Collège épiscopal intervienne à

moment donné pour dire que cette unanimité se trouvait réalisée. Le magistère
extraordinaire a prêté sa voix au magistère ordinaire et universel, mais non
sans avoir vérifié autant que faire se pouvait que telle était bien la foi de
l'Église. Le processus est à remarquer, car c'est justement à cette forme du
magistère que fait appel la Congrégation pour la Doctrine de la Foi dans sa
récente Déclaration.

Le magistère authentique

Comme on vient de s'en apercevoir à la lecture, les textes que nous avons
rappelés ne contiennent pas l'expression «magistère ordinaire», qui était
pourtant devenue si fréquente dans le langage des théologiens15. Les
documents officiels les plus autorisés connaissent sans aucun doute les cas où le

pape enseigne sans engager son autorité suprême et réclament alors pour lui
l'obéissance et la soumission qui lui sont dues, mais ils ne parlent pas à ce

propos de magistère «ordinaire»; ce sont les théologiens qui ont forgé cette
expression. A vrai dire, il semble qu'il faille attendre Vatican II pour trouver
un adjectif qui qualifie cet exercice du magistère en deçà des cas où l'infaillibilité

se trouve engagée, et le Concile parle alors d'un magistère «authentique».

Le mot est employé et expliqué pour les évêques: «docteurs authentiques,

c'est-à-dire revêtus de l'autorité du Christ». Pour cette raison, lorsqu'ils
proposent un enseignement, «au nom du Christ, sur la foi et les moeurs», les
fidèles doivent «y adhérer avec un hommage religieux de l'esprit». L'expression

même est utilisée aussitôt après pour le pape:
«(Les fidèles) doivent accorder cette soumission religieuse de la volonté
et de l'intelligence à un titre particulier au magistère authentique du
Pontife Romain, même quand il ne parle pas ex cathedra, de sorte que son
magistère suprême soit reconnu avec respect, qu'on adhère sincèrement à

l'avis qu'il exprime, selon son intention et sa volonté manifestée, qui se

font connaître surtout soit par le caractère des documents, soit par la
proposition répétée de la même doctrine, soit par la façon de s'exprimer»16.

L'expression «magistère authentique» deviendra d'usage courant après le

Concile, puisqu'on la retrouve notamment dans le Code de Droit canonique
(canon 753), dans l'Instruction sur la vocation ecclésiale du théologien17,

15 Je renvoie ici à l'excellent article de B. SesboOe, «Magistère <ordinaire> et
magistère (authentique»), RSR 84 (1996) 267-275, qui a attiré mon attention sur
l'extension indue, quoique très courante, de l'expression «magistère ordinaire».

16 Lumen Gentium III, no 25 § 1; l'adverbe «authentiquement» se trouve encore
au § 2, cf. texte cité ci-dessus.

17 Donum veritatis, no 17, AAS 82 (1990) 1550-1570 [1557]; trad, fr.: Doc. Cath.
no 2010 (1990) 693-701 [696],



182 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

ainsi que dans la formule de Profession de foi où elle est bien distinguée du

magistère solennel et du magistère ordinaire et universel18. Conformément à

l'étymologie rappelée par le texte de Vatican II, «authentique» signifie donc
«ayant autorité», et cela nous situe d'emblée sur le terrain qui était celui de

Vatican I, c'est-à-dire dans les limites de la mission reçue du Christ et dans
les matières religieuses qui appartiennent à cette mission de salut, la foi et les

moeurs. Suivant l'explication donnée ailleurs par le Concile: «authentique»
est employé pour distinguer cet exercice du magistère de son exercice
«infaillible»; les décisions du magistère sont toutes authentiques, mais elles ne
sont pas toutes infaillibles19. C'est la raison pour laquelle Lumen Gentium
no 25 § 1 évoque en terminant les règles de l'herméneutique des textes magi-
stériels dont il faut apprécier l'autorité «iuxta mentem et voluntatem manifestum

ipsius (Pontificis), quae se prodit praecipue sive indole documentorum,
sive ex frequenti propositione eiusdem doctrinae, sive ex dicendi ratione»20.

C'est ici, on le pressent, qu'il faut introduire quelques précisions selon
l'autorité des documents concernés étant donné leur contenu et les personnes
qui les ont promulgués. Nous venons de lire que le magistère authentique
réclame pour lui «une soumission religieuse de la volonté et de l'intelligence»,
ce qui correspond assez bien à la règle générale d'interprétation formulée par
les canonistes: «Si le Pontife Romain ne parle pas ex cathedra ou s'il se sert
du ministère d'une Congrégation ou d'un office de sa Curie, l'adhésion est

également requise, mais à un degré moindre qui n'engage pas la foi. Toutefois
cette adhésion comporte l'obligation de l'assentiment interne et de l'obéissance

révérentielle»21

18 AAS 81 (1989). p. 104-106 [105]; trad, fr.: Doc. Cath. no 1982 (1989) 378-379
[378],

19 On peut se reporter ici à Dei Verbum II, no 10, où le mot «authentique»
employé pour désigner une déclaration faite par le magistère a remplacé le mot «infaillible»,

qui se trouvait dans l'état précédent du schéma; la Commission a ainsi expliqué
les raisons de ce changement: «Omittitur vox <infailibili>, quia decisiones Magisterii,
etsi omnes authenticae sint ideoque auctoritate polleant, non omnes tarnen uti infal-
libiles ab eo eduntur», Acta Synodalia IV/I, p. 354, sub litt. A.

20 On rapprochera ces mots de la Notificatio faite par le Secrétaire général du
Concile à la 161e Congrégation générale, le 15 novembre 1965, renvoyant à la Decla-
ratio de la Commission doctrinale déjà faite le 6 mars 1964 (Acta Synodalia 1V/1,
p. 49; IV/VI, p. 419): «Compte tenu de l'usage conciliaire et de la fin pastorale du

présent Concile, ce saint Concile définit seulement comme devant être tenu par l'Église
dans les questions doctrinales ou morales, ce que lui-même aura clairement déclaré
comme tel. Pour tout le reste proposé par le saint Concile, du fait qu'il s'agit de

l'enseignement du Magistère suprême de l'Église, tous et chacun des chrétiens doivent le
recevoir et l'embrasser selon la pensée du saint Concile lui-même, qui se fait
connaître soit par la matière traitée, soit par la façon de parler, selon les règles de

l'interprétation théologique».
21 F. Claeys-Bouuaert, art. «Magistère ecclésiastique», Diet, de Droit canon. 6

(1957) 691-696 [695]; suivant cet auteur, qui se réfère lui-même à Choupin (voir ci-
dessous), cette distinction à laquelle ferait allusion le canon 1324 du C.I.C. de 1917,
trouverait son origine dans l'encyclique Quanta cura (cf. DzS 2895). Donum veritatis



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 183

Nous pouvons laisser de côté ce qui concerne l'enseignement de tel ou tel
évêque isolé, pour nous concentrer sur l'enseignement du pape et des organes
auxquels il a habituellement recours, soit les Congrégations de la Curie
romaine. Les critères d'interprétation ayant été ici longuement affinés par des

générations de canonistes, nous pouvons nous contenter de les rappeler
brièvement22. On le sait, les Congrégations sont les organes d'expression du Saint-
Siège, et parfois du pape lui-même; leurs enseignements ou décisions sont
donc la forme d'expression habituelle du magistère authentique du pape au
sens que nous venons de dégager, mais il y a parmi tous ces documents
d'importantes gradations selon qu'ils émanent de telle ou telle Congrégation et
suivant le type d'approbation que le Souverain Pontife leur accorde. Pour
prendre l'exemple de la Congrégation de la foi, qui jouit d'une prééminence
sur tous les autres organes du Saint-Siège, ses documents sont munis en finale
d'une mention qui précise la manière dont le pape les a approuvés, et c'est
d'après cela que théologiens et canonistes en apprécient l'autorité.

Dans le premier cas, il s'agit d'une approbation simple, (in forma
commuai)-, le pape approuve le contenu de ce document et en ordonne la publication,

mais cet enseignement reste un acte de la Congrégation. On peut citer ici
en exemple deux documents récents qui touchent à notre propos:

«Declarationem hanc Summus Pontifex Paulus divina Providentia PP. VI
in Audientia concessa infrascripto Praefecto Sacrae Congregationis pro
Doctrina Fidei, die 15 octobris 1976, ratam habuit, confirmavit atque
evulgari iussit. (Sa Sainteté Paul VI, au cours de l'audience accordée au

soussigné, préfet de la Congrégation, le 15 octobre 1976, a approuvé cette
Déclaration, l'a confirmée et en a ordonné la publication)»23.

C'est une formule du même type que nous retrouvons pour le Responsum de la
Sacrée Congrégation à propos de l'autorité d'Ordinatio sacerdotalis:

«Hoc responsum in Conventu ordinario huius Congregationis delibera-
tum, Summus Pontifex Ioannes Paulus PP. II, in Audientia infrascripto
Cardinali Praefecto concessa, adprobavit et publier iuris fieri iussit. (Au
cours d'une audience accordée au Cardinal-Préfet soussigné, le Souverain
Pontife Jean-Paul II a approuvé cette réponse, élaborée durant la réunion
ordinaire de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, et en a ordonné
la publication)»24.

rappelle plus récemment: «On doit tenir compte du caractère propre de chacune des

interventions du Magistère et de la mesure dans laquelle son autorité est engagée» (no
17).

22 Nous renvoyons à l'ouvrage classique déjà ancien, mais qui fait toujours autorité

car il est irremplacé de L. Choupin, Valeur des décisions doctrinales et disciplinaires

du Saint-Siège, 3e éd., Paris, 1928.
23 Inter insigniores, AAS 69, 1977, 98-116 [116]; Doc. cath.no 1714 (1977) 158-

164 [164]; dans le volume des AAS, le document est bien classé parmi les Actes de la

Congrégation.
24 AAS 87 (1995) 1114 (trad, ital.: L'Osservatore Romano, Domenica 19 novembre

1995; trad, fr.: Doc. Cath. no 2128 [1995] 1079).



184 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

L'approbation simple par le pape, qui laisse la responsabilité du document à

la Congrégation, est la plus courante; c'est elle qui revient dans l'immense
majorité des cas et elle est évidemment en deçà du cas où le pape engage son
infaillibilité. Le deuxième genre d'approbation (in forma specifica) se reconnaît

à des formules spéciales qu'on trouve, elles aussi, à la fin du document
du type de celles-ci: ex motu proprio, ex scientia certa, de apostolicae aucto-
ritatis plenitudine, etc. C'est un cas de figure beaucoup plus rare; Choupin est

obligé de se référer à des Actes pontificaux du milieu du XIXe siècle pour
illustrer son propos; il évoque alors les formules utilisées par Pie IX dans

Multipliées inter, du 10 juin 1851, dans sa condamnation d'un théologien
péruvien, François de Paule G. Vigil. Après avoir rappelé qu'il a fait examiner
l'ouvrage par les autorité compétentes, le pape prend lui-même la responsabilité

de prononcer la sentence:
«Nous donc, ayant entendu le rapport ci-dessus, et ayant tout pleinement
et sérieusement considéré, du conseil des cardinaux susdits, ainsi que de

Notre propre mouvement, de science certaine, et dans la plénitude de Notre

pouvoir apostolique (motu proprio, ex certa scientia, deque Apostolicae

potestatis plenitudine), Nous condamnons, réprouvons, défendons de

lire ou de retenir le livre ci-dessus mentionné ,..»25.

Pie IX utilisa encore ce type de formules à propos de la condamnation des

livres de J. Frohschammer et de leur mise à l'index26, et Choupin remarque à

juste titre que, malgré l'insistance de ces documents, personne ne songea à les

considérer comme des déclarations infaillibles. Plus près de nous, et sauf
erreur de ma part, il faut tout de même remonter à la crise moderniste pour trouver

des cas semblables27. Comme on peut le voir par les exemples cités, si des

formules de ce genre font que cet enseignement devient un acte du pape, ce

qui lui donne une autorité plus grande, elles n'en font pas cependant un acte

25 Cité par Choupin, p. 80; texte latin dans: Recueil des allocutions consistoria-
les, Encycliques et autres Lettres Apostoliques Paris, 1865, p. 286-291 [289].

26 Gravissimas inter, à l'archevêque de Munich-Freising, du 12 décembre 1862,
cité par Choupin, p. 82: «Toutes ces considérations ayant été pesées avec soin et ayant

pris l'avis de nos vénérables frères les cardinaux de la sainte Église romaine, de la
Congrégation chargée de l'examen des livres, de Notre propre mouvement et de Notre
science certaine, ayant délibéré avec maturité, en vertu de la plénitude de Notre
puissance apostolique (motu proprio, et certa scientia, matura deliberatione Nostra,
deque Apostolicae Nostrae potestatis plenitudine), Nous réprouvons et Nous condamnons

les livres susdits du prêtre Frohschammer, etc.»; texte latin dans: Recueil des
allocutions consistoriales, Encycliques et autres Lettres Apostoliques p. 467-475
[472],

27 C'est sans doute le cas pour l'approbation du Décret Lamentabili, du 3 juillet
1907, qui, sans les termes précis mentionnés ci-dessus, est pourtant muni d'une censure

spéciale de Pie X: «Sanctitas Sua Decretum Eminentissimorum Patrum adproba-
vit et confirmavit, ac omnes et singulas supra recensitas propositiones ceu reprobatas
ac proscriptas ab omnibus haberi mandavit», DzS no 3466; c'est aussi le cas pour le
Motu proprio Sacrorum antistites, qui promulgue le serment antimoderniste: «Quae
igitur monita et salutaria mandata Motu hoc proprio ac certa scientia ediximus, rata
et firma consistere auctoritate Nostra volumus et iubemus ...», AAS 2 (1910) 680.



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 185

qui relèverait du magistère extraordinaire infaillible; nous restons toujours
dans l'ordre du magistère authentique.

L'autorité d'«Ordinatio sacerdotalis»

En possession des règles herméneutiques que nous venons de rappeler, la
façon la plus simple d'apprécier l'autorité des divers documents en relation à la
non-ordination des femmes au ministère sacerdotal est de se demander dans

laquelle des trois catégories ci-dessus on peut les ranger et de vérifier s'ils
emploient l'une ou l'autre des formules qui qualifient les divers documents
émanés du Saint-Siège.

Pour la Déclaration Inter insigniores, le doute n'est pas permis; c'est un
document de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, qui se présente
comme tel et n'a jamais prétendu engager l'infaillibilité ou l'irréformabilité. Le
simple fait qu'elle ait été approuvée in forma commuai seulement, alors
qu'elle aurait pu l'être in forma specifica, est déjà significatif à lui seul. Il est
clair pourtant que si, malgré sa cohérence, son argumentation par la convenance

ne constitue pas à elle seule une preuve de l'appartenance au dépôt de la

foi de la pratique qu'elle rappelle28, son recours à l'exemple du Christ, à celui
des apôtres et à l'argument de Tradition n'est pas dénué de validité29. Pour le

Responsum sur l'autorité de la Lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis, il
n'y a aucun doute non plus sur le fait qu'il s'agit d'un texte émané de la
Congrégation; ce document est lui aussi approuvé in forma commuai et non in
forma specifica. Puisque les théologiens de la Curie romaine connaissent ces

règles mieux que n'importe qui, cela signifie au moins qu'on n'a pas voulu
avoir recours à cette procédure. Mais dans ce dernier cas le contenu mérite
examen plus approfondi; il faudra donc y revenir.

Quant à la Lettre Ordinatio sacerdotalis, répétons-le, il ne s'agit pas de

mettre en cause le contenu de son enseignement; elle se contente au reste d'en
appeler à divers documents antérieurs de Paul VI ou de Jean-Paul II, dont elle
considère sans doute - et c'est vrai - qu'ils ont dit l'essentiel, mais cette
circonstance fait que la Lettre laisse ainsi à son lecteur l'impression d'une
argumentation plutôt sommaire qui nuit à sa force convaincante. Si nous nous
limitons à l'examen de ses caractéristiques formelles, elles sont résumées dans
le paragraphe suivant:

«Ut igitur omne dubium auferatur circa rem magni momenti, quae ad

ipsam Ecclesiae divinam constitutionem pertinet, virtute ministerii nostri
confirmandi fratres (cf. Le 22,32), declaramus Ecclesiam facultatem nul-

28 Sans pouvoir nous y étendre, renvoyons à une étude dont le sous-titre indique
bien le propos: G. Bavaud, «L'ordination sacerdotale réservée aux hommes. Les
arguments de convenance sont-ils toujours fragiles?», Nova et Vetera 71 (1996) 60-68.

29 II a pourtant été contesté avec force; cf. par exemple H. Legrand, «Traditio
perpetuo servata? La non-ordination des femmes: Tradition ou simple fait historique?»,

dans: Rituels. Mélanges offerts au Père Gy, sous la dir. de P. de Clerck et
E. Palazzo, Paris, 1990, p. 393-416.



186 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

latenus habere ordinationem sacerdotalem mulieribus conferendi, hancque
sententiam ab omnibus Ecclesiae fidelibus esse definitive tenendam.
(C'est pourquoi, afin qu'il ne subsiste aucun doute sur une question de

grande importance qui concerne la constitution divine elle-même de

l'Église, je déclare en vertu de ma mission de confirmer mes frères (cf. Le
22,32), que l'Église n'a en aucune manière le pouvoir de conférer l'ordination

sacerdotale à des femmes et que cette position doit être définitivement

tenue par tous les fidèles de l'Église)».
Il est clair que Jean-Paul II veut dissiper tout doute dans l'esprit des fidèles;
de même il veut que ce qu'il dit soit tenu pour définitif. D'un point de vue
purement externe, il y a cependant des différences frappantes avec les textes
précédents. Si l'on compare avec les exemples de déclarations infaillibles de

l'infaillibilité pontificale et de l'Assomption cités ci-dessus, l'insistance est
nettement moindre: un seul sobre declaramus, au lieu des répétitions appuyées
des documents antérieurs. 11 n'y a pas non plus les déclarations négatives qui
redoublaient leur insistance. On peut renouveler la même constatation si on

compare cette sobriété avec l'emphase des textes du magistère pourtant
simplement «authentique» de Pie IX. Même si le magistère de notre temps a

perdu le goût de ces redondances, on ne peut croire qu'une simple question
d'élégance littéraire aurait ici empêché leur emploi. Un observateur attentif ne

peut qu'être conduit à penser que l'engagement magistériel — et donc le degré
d'autorité - est moindre dans le texte de Jean-Paul II que dans les textes de

Pie XII ou de Pie IX cités précédemment. Le Cardinal J. Ratzinger lui-même
n'hésite pas à s'exprimer ainsi: «En langage technique, on devrait dire: il
s 'agit d'un acte du Magistère authentique ordinaire du Souverain Pontife,
donc d'un acte qui n'entend pas définir quelque chose, ni d'un texte solennel
ex cathedra, même si l'objet de cet acte est la déclaration d'une doctrine
enseignée comme définitive et donc non réformable»30. Il n'est peut-être pas
impertinent de rappeler ici un jugement que nous ne sommes pas seul à partager:
«Bien des théologiens ont du mal à comprendre qu'une doctrine proposée de

manière <définitive> ne soit pas en même temps (infaillible). Si le (définitive)
s'entend de manière absolue et sans aucune qualification, [pareille doctrine]
devra en ultime instance exclure l'erreur de manière absolue»31.

La différence majeure par rapport aux deux textes précédents se situe

pourtant ailleurs. Ceux-ci pouvaient parler de l'infaillibilité pontificale et de

30 «Commentaire d'Ordinatio sacerdotaiis», Doc. Cath. no 2097 (1994) 911-615
[613-614]; sans soupçonner le Cardinal de vouloir réintroduire la thèse de l'infaillibilité

du magistère ordinaire du pape, on peut regretter l'association qu'il fait ici entre
«authentique» et «ordinaire», car elle rapproche deux adjectifs que les règles critério-
logiques prescrivent de ne pas confondre. 11 est vrai que la «Note» de présentation
d'Ordinatio sacerdotaiis se ressent elle-même de cette tendance; si elle reconnaît
qu'«il ne s'agit pas d'une formulation dogmatique nouvelle», elle continue en assurant

qu'il s'agit d'une «doctrine enseignée par le magistère pontifical ordinaire d'une
manière définitive», Doc. Cath. no 2096 (1994), p. 553.

31 A. ANTON, «(Ordinatio sacerdotaiis). Algunas reflexiones de (gnoseologla
teolôgica»), Gregorianum 75 (1994) 723-742 [740].



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 187

l'assomption, comme de dogmes divinement révélés. Avec eux la foi est en
cause. C'est un pas que Jean-Paul 11 ne franchit pas. Il est en effet notable que
le pape ne fait pas appel ici à la foi; il se contente d'exprimer sa volonté que
cette position soit tenue de manière «définitive» par tous les fidèles. Pourquoi
n'est-il pas plus précis? En fait, nous rencontrons ici une autre question, celle
de l'objet de l'infaillibilité. Il ne suffit pas que le sujet qui parle (le pape) se

prononce; il faut encore que l'objet s'y prête. Or d'après Vatican I, l'objet de
l'infaillibilité c'est la «la foi et les moeurs». Il y a longtemps qu'on sait que
la formule est volontairement imprécise, mais elle l'est encore plus dans son
second membre que dans le premier: jusqu'où s'étendent des moeurs>?
Tenter de préciser davantage les limites recouvertes par les mores nous
entraînerait trop loin, mais on peut considérer comme acquis qu'il s'agit
essentiellement de l'agir moral et que Vatican I ne semble pas à interpréter dans le

sens d'une extension des mores aux questions de gouvernement ou de discipline

ecclésiastique32. Puisque, selon Jean-Paul II, la question de la non-ordination

des femmes appartient à la «constitution divine de l'Église», ce serait
pourtant dans cette frange imprécise qu'elle devrait prendre place. Autrement
dit, si le texte d'Ordinatio sacerdotalis n'est pas plus explicite, c'est que la
prudence des rédacteurs les a gardés d'être trop clairs33. Quel sera donc le

type d'assentiment à donner à cet enseignement? La Note de présentation
s'exprime sans trop de détours:

«Il ne s'agit... pas d'une formulation dogmatique nouvelle, mais d'une
doctrine enseignée par le Magistère pontifical ordinaire de manière
définitive, c'est-à-dire proposée non comme un enseignement prudentiel, ni
comme une hypothèse plus probable, ni comme une simple disposition
disciplinaire, mais comme certainement vraie. N'appartenant pas aux
matières ouvertes à la discussion, elle requiert donc l'assentiment plénier et
inconditionnel des fidèles, et enseigner le contraire revient à induire en

erreur leur conscience. Cette déclaration du Souverain Pontife constitue
un acte d'écoute de la Parole de Dieu et d'obéissance au Seigneur dans la
voie de la vérité»34.

Les termes employés sont évidemment assez forts, mais il ne faut pas les

prendre pour ceux du pape lui-même. A considérer le document en lui-même,
et puisque la foi théologale n'est pas en cause, nous devrions normalement
retrouver ici la «soumission religieuse de la volonté et de l'intelligence (qui est
due) à un titre particulier au magistère authentique du Pontife Romain, même
quand il ne parle pas ex cathedra» (Lumen gentium no 25 § 1). Mais les cho-

32 On verra ici par exemple G. TH1LS, L'infaillibilité pontificale. Source - conditions

- limites, Gembloux, 1968, p. 207-209.
33 Le Commentaire du cardinal Ratzinger attire l'attention sur les différents

aspects de la question et propose la formule qui rend sans doute le mieux compte de

l'intention des rédacteurs, p. 612: «... il ne s'agit pas exclusivement d'une question
disciplinaire, mais plutôt d'une pratique qui est l'expression et la forme concrète
d'une doctrine de foi: selon la foi catholique, le sacerdoce est un sacrement ...» (c'est
moi qui souligne).

34 Doc. cath. no 2096 (1994) 553.



188 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

ses se sont un peu compliquées depuis que la Profession de foi imposée à partir
du 1er mars 1989 à ceux qui exercent une fonction au nom de l'Église, a

introduit une nouvelle catégorie entre la foi théologale et cette soumission
religieuse dont parle le Concile:

«Firmiter etiam amplector ac retineo omnia et singula quae circa doctri-
nam de fide vel moribus ab eadem (Ecclesia) definitive proponuntur»35.

Selon un exégète qualifié, ce paragraphe «rappelle les vérités sur la doctrine
de la foi ou les moeurs qui sont proposées par l'Église de manière définitive,
mais non pas comme divinement révélées»36. C'est le domaine de ce qu'on
appelle le «connexe au révélé» (de façon plus ou moins nécessaire) ou encore
«l'objet secondaire» de l'infaillibilité. Selon l'auteur, Vatican I aurait
«délibérément inclus la possibilité que l'Église définisse des doctrines sans pour
autant les proposer comme divinement révélées», et la manière dont s'exprime
Vatican II n'exclut pas non plus cette possibilité37. On ne peut s'empêcher
pourtant de remarquer au passage que, sous cette forme, la précision elle-
même est une nouveauté introduite par la Congrégation de la foi. Quant à

l'assentiment qui doit répondre à une décision «définitive», le même auteur
explique: «Parce qu'elles (ces vérités) sont proposées de manière définitive,
elles doivent être fermement acceptées et crues. Mais, parce qu'elles ne sont

pas proposées comme divinement révélées, l'assentiment qui leur est dû n'est
pas un assentiment de foi dans l'acception rigoureuse du terme»38. De fait, on

remarque que ce paragraphe de la Profession de foi ne dit pas Credo contrairement

au précédent, mais bien Firmiter amplector et retineo. Ce qui correspond

au langage habituel des documents magistériels, comme ici Ordinatio
sacerdotalis, qui, lorsqu'ils parlent d'une doctrine qu'ils veulent irrévoca-

35 AAS 81 (1989) 104-106 [105]; trad, fr.: Doc. Cath. no 1982 (1989) 378-379.
36 U. BeîTI, Profession de foi et serment de fidélité: réflexions doctrinales, dans:

Doc. cath., no 1982, 16 avril 1989, p. 379-381; cet article est d'abord paru dans
L'Osservatore Romano du 25 février 1989.

37 C'est aussi la lecture de F.A. Sullivan, The (Secondary Object) of Infallibility,

Theological Studies 54 (1993) 536-550 [538-540]; on peut voir du même auteur:
Magisterium. Teaching Authority in the Catholic Church, New York, 1983. Cette
question de l'infaillibilité de l'Église dans le domaine connexe au révélé est pourtant
loin d'être claire; à Vatican I, Mgr Gasser, l'interprète autorisé de la Députation de la
foi pour Pastor Aeternus, la considérait non comme un dogme de foi, mais seulement
comme une vérité théologiquement certaine (Mansi, t. 52, 1226). De nos jours, A.
Anton (art. ci-dessus, note 31, p. 734-739), a relevé les variations instructives qui existent

entre divers documents officiels récents, notamment Mysterium ecclesiae (plus
strict) et Donum veritatis (plus vague) dans leur manière de définir le lien de ces
vérités au dépôt révélé, pour conclure après cinq pages d'analyse soutenue qu'une
intelligence exacte d'Ordinatio sacerdotalis nécessite impérieusement de clarifier ce

point.
38 U. Betti, ibid., p. 380.



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 189

blement enseignée mais non révélée, la proposent comme definitive tenendam
et non pas credendamK.

A la vérité, les théologiens sont ici embarrassés pour qualifier le type
d'assentiment par lequel il faut «tenir» ce genre d'enseignement. Y a-t-il du
côté du sujet une adhésion de type particulier qui ne soit ni la foi théologale
ni cette soumission religieuse et sincère de l'intellect et de la volonté? On

parlait jadis à ce propos de «foi ecclésiastique»40 (cette expression signifiant
que, dans ce cas, la foi avait pour motif non la vérité de Dieu révélant, mais
l'autorité de l'Église). En parlant de vérités «acceptées et crues», Umberto
Betti nous orienterait-il dans cette direction? Elle a pourtant soulevé plus
de difficultés que d'adhésions. Nous ne croyons pas pour notre part qu'il soit
ici nécessaire de chercher autre chose que la «soumission religieuse de la
volonté et de l'intelligence». Bien entendue, elle doit pouvoir suffire pour
qualifier ce type d'adhésion; c'est-à-dire que, selon saint Thomas, elle mettra
en oeuvre dans la prudence la vertu de docilitas, qui est précisément la vertu
intellectuelle du disciple qui apprend, face à la disciplina du maître qui
enseigne41. Elle sera aussi exercice de la vertu d'obéissance qui est due à

l'autorité qui commande, dans le domaine et selon les limites où elle a
compétence. Selon la conception thomiste de l'obéissance, elle ne peut évidemment

être autre chose qu'un acte libre, et c'est pourquoi elle ne peut lier le

jugement spéculatif, mais seulement le jugement pratique. Cependant, il va de

soi que l'autorité dans l'Église, s'exerçant au nom du Christ, ces deux vertus
de docilité et d'obéissance y revêtent une qualité particulière colorée par la
vertu de religion et la piété filiale à l'égard de l'Église; ce qui suffit à en faire
autre chose qu'une simple adhésion formaliste ou une soumission purement
extérieure42.

39 Ainsi le C.I.C., canon 749 § 2, qu'on peut comparer avec le canon 750; voir
aussi Mysterium ecclesiae, AAS 65 (1973) 396-407 [401]; Donum veritatis, no 23;
F. SULLIVAN, art. cit., s'élève àjuste titre contre l'assertion du Catéchisme de l'Église
catholique, no 88, qui néglige cette distinction élémentaire lorsqu'il demande «une
adhésion irrévocable de foi», non seulement pour les vérités «contenues dans la Révélation

divine», mais encore pour les «vérités ayant avec celles-là un lien nécessaire».
40 On pourra voir ici Y. CONGAR, «Faits dogmatique et <foi ecclésiastique)», dans:

Id., Sainte Église. Etudes et approches ecclésiologiques, Paris, 1963, p. 357-373
(Unam Sanctam 41).

41 Cf. S. Thomas D'Aquin, ST lia Ilae q.48 a.l; q.49 a.3; q.53 a.3.
42 Cf. S. THOMAS D'Aquin, ST IIa Ilae q. 104. Il y aurait ici beaucoup à dire; on

nous permettra de renvoyer à M.-M. LABOURDETTE, «La vertu d'obéissance selon
saint Thomas», RThom 57 (1957) 626-656, où Ton portera une attention particulière
aux p. 641-646: «Obéissance et jugement», et à la note 1, p. 646, sur l'obéissance à

l'Église; on verra aussi les pages très nuancées de J. Hamer, L'Église est une
communion, Paris, 1962 (Unam sanctam 40), p. 24-34: «Quelle est l'autorité de cette
encyclique [Mystici Corporis]? De l'autorité des documents du magistère en général».
Ces pages représentent, à notre avis, une critique décisive de l'opinion qui veut
accorder une autorité excessive aux documents du magistère <ordinaire> (entendez:
authentique); interrogé oralement en 1985, l'auteur - qui avait exercé entre-temps la



190 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

En conclusion de cette partie, salvo meliori iudicio, nous croyons qu'on
peut dire ceci: étant donné la jurisprudence qui entoure l'interprétation de ce

genre de textes et que nous avons amplement rappelée, le théologien est autorisé

à penser que cet enseignement de Jean-Paul II se situe en deçà de
l'infaillibilité proprement dite43. En termes plus clairs, cela veut dire qu'on ne

peut pas mettre en cause la soumission religieuse de l'intelligence et de la
volonté (autrement dit l'obéissance et la docilité) due à un tel enseignement -
cela ne change donc rien quant à l'attitude concrète pour notre situation
présente -, mais cela veut dire aussi, croyons-nous, que la possibilité d'une
évolution pour l'avenir n'est peut-être pas tout à fait fermée. Ce n'est pas, à notre
avis, une simple question d'argutie canonique; il pourrait s'agir en fait de la
crédibilité du magistère de demain.

L 'autorité du <Responsum> de la Congrégation de la foi

Nous l'avons déjà dit, les documents principaux concernant la non-ordination
des femmes émanés de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, aussi bien
Inter insigniores que la plus récente Responsio, ont été approuvés in forma
communi. Cette simple constatation n'est pas anodine. Puisqu'on en avait la

possibilité et qu'on ne l'a pas fait, cela veut dire qu'on n'a pas voulu avoir
recours à la procédure de l'approbation in forma specifica. 11 est difficile
d'interpréter cela autrement. La chose est étonnante, mais c'est elle qui explique
en partie pourquoi cette Réponse, pensée pour mettre un terme à la discussion,
l'a de fait involontairement réouverte en raison de ses particularités. C'est
pourquoi il faut maintenant remettre ce texte sous les yeux du lecteur dans son
intégralité. On se souvient qu'il est censé répondre à une question soumise à

la Congrégation:
«.Question. Doit-on considérer comme appartenant au dépôt de la foi (ut
pertinens ad fidei depositum) la doctrine selon laquelle l'Église n'a pas le

pouvoir de conférer l'ordination sacerdotale aux femmes, doctrine qui a

été proposée par la Lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis comme à

tenir de manière définitive (tanquam definitive tenenda)? Réponse:
Affirmative».

Quiconque aura suivi ce que nous avons dit ci-dessus concernant une doctrine
«à tenir» (tenenda) et une doctrine «à croire» (credenda) sera contraint de

remarquer que l'auteur de cette question fait précisément la confusion que les
documents officiels veulent éviter: si cette doctrine appartient au dépôt de la

foi, elle est à croire, non simplement à tenir. Or cette confusion semble re¬

fonction de Secrétaire à la Congrégation pour la Doctrine de la Foi - nous a confirmé
qu'il n'avait rien à y changer.

43 C'est aussi une des conclusions auxquelles parvient, après une analyse
méthodologique exemplaire, le spécialiste pondéré qu'est A. Anton (art. cit. note 31), qui
souligne également que la foi théologale n'est pas ici en cause [738-739], La «Note»
de présentation d'Ordinatio sacerdotalis demande, on l'a vu, un «assentiment plénier
et inconditionnel», Doc. Cath. 1994, p. 553.



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 191

prise à son compte par la Congrégation elle-même qui explique ainsi sa

réponse affirmative:
«Cette doctrine exige un assentiment définitif (assensum definitivum)
parce qu'elle est fondée sur la Parole de Dieu écrite, qu'elle a été
constamment conservée et mise en pratique dans la Tradition de l'Église
depuis l'origine et qu'elle a été proposée infailliblement par le magistère
ordinaire et universel (cf. Conc. Vatican II, Const, dogm. Lumen
gentium, 25,2). C'est pourquoi dans les circonstances actuelles, le Souverain
Pontife, exerçant son ministère de confirmer ses frères (cf. Le 22,32), a

exprimé cette même doctrine sous forme d'une déclaration formelle qui
affirme explicitement ce qui doit toujours être tenu, partout et par tous les
fidèles, en tant que cela appartient au dépôt de la foi (uptote ad fidei de-

positum pertinens)».
Le lecteur attentif remarque ici encore que le document de la Congrégation est
nettement plus affirmatif et explicite que celui du pape. Il déclare que cette
doctrine appartient au dépôt de la foi, alors que le document du pape ne le
faisait pas. Or si cela était le cas, nous devrions croire cet enseignement d'un
mouvement de foi théologale, alors que le texte parle seulement d'un «assentiment

définitif». Les documents antérieurs nous avaient habitués à plus de
clarté et de cohérence. Comme le remarque pertinemment un observateur averti,
le moins qu'on puisse dire ici est qu'il est urgent d'essayer de préciser quelle
est la nature du lien qui existe entre cette vérité non révélée et la révélation
elle-même44.

Toutefois, il est encore plus important de s'attacher ici à saisir l'élément
nouveau qui fonde l'argumentation. Tous les commentateurs ont remarqué au

passage la phrase que nous avons soulignée: il s'agit d'une doctrine
«constamment conservée et mise en pratique dans la Tradition de l'Église depuis
l'origine et proposée infailliblement par le magistère ordinaire et universel»4S.

De fait, s'il en était ainsi l'argumentation serait irrécusable, puisque
c'est un principe bien établi que si l'Église ne crée pas l'objet de sa foi, il lui
est permis - et c'est parfois nécessaire - de le déclarer46. Mais la question est

précisément de savoir s'il en est bien ainsi. Jean-Paul II, dans Ordinatio sa-
cerdotalis, parle sans doute, à la suite de Paul VI, de «la pratique constante de

l'Église» et de «son magistère vivant qui, de manière continue, a soutenu

44 Cf. A. Anton, art. cit., p. 739.
45 C'est bien cela qui est souligné comme essentiel dans l'article non signé qui

accompagne le Responsum dans L'Osservatore Romano du 19 novembre 1995; trad, fr.:
dans: Doc. cath. 92 (1995) 1079-1081.

46 On se souvient de la formulation parfaite qu'en a donnée J.H. Newman à propos

de l'Immaculée-Conception: «C'est la pure vérité de fait que les catholiques n'ont
pas été amenés à croire en cette doctrine parce qu'elle a été définie, mais qu'elle l'a
été parce qu'ils y croyaient déjà», Apologia pro vita mea, Paris, 1967, p. 432 (Textes
newmaniens 5); c'est le même raisonnement que Newman met en œuvre à propos de

l'infaillibilité pontificale: «Depuis toujours le pape a possédé et mis en œuvre cette
autorité que la définition déclare aujourd'hui lui avoir toujours appartenu», Lettre au

duc de Norfolk, Paris, 1970, p. 382 (Textes newmaniens 7).



192 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

l'exclusion des femmes du sacerdoce». Un peu plus loin, il mentionne aussi
«la tradition constante et universelle de l'Église», mais sans mentionner
formellement l'enseignement du magistère ordinaire et universel. Pour appuyer
son enseignement, il en appelle au contraire au magistère «dans ses
documents les plus récents (in recentioribus documentis)». L'honnêteté oblige ici à

dire que cela ne nous renvoie pas à une époque très lointaine et que ces
enseignements les plus récents sont moins ceux du magistère ordinaire et universel
que ceux du magistère authentique du pape. Peut-on dire alors sans abus de

langage que «cette doctrine a été proposée infailliblement par le magistère
ordinaire et universel»?47

Nous serions sans doute plus près de la vérité historique si nous disions
qu'il s'agit d'une pratique qui s'est imposée rapidement dès les origines et qui
n'a connu que peu d'exceptions48, et que l'absence de contestation jusqu'à

47 Dira-t-on qu'il faut aussi prendre en compte «la proposition répétée de la même
doctrine» (Lumen gentium no 25)? L'argument est difficile à faire valoir; pas plus que
la répétition d'une erreur ne suffit à en faire une vérité, pas davantage la répétition
d'une affirmation d'autorité incertaine ne suffit à la transformer en affirmation irrécusable;

J. HAMER l'avait jadis fort bien dit: «La valeur de l'ensemble dépend de la
valeur des parties. Si chacune des affirmations fréquemment répétées dans une ligne de

parfaite cohérence ne demande que le seul assensus interior..., l'ensemble ne peut pas
requérir une adhésion supérieure et d'un autre ordre», dans: L'Église est une communion,

p. 32. A. Anton, qui a traité cette question avec le plus grand soin (p. 728-
733), remarque pourtant en terminant qu'au yeux de nombreux théologiens sérieux
(no pocos y autorizados teôlogos), le simple fait d'une acceptation tranquille d'une
doctrine ou de quoi que ce soit dans le domaine de la pratique ecclésiale ne suffirait
pas à vérifier le critère de Lumen gentium 25 § 2, qui demande que cela ait été aussi

explicitement proposé comme à tenir définitivement (p. 732).
48 Nous pensons à un fait curieux peu connu, qu'il faut au moins mentionner pour

mémoire et qui a été mis en avant par G. Otranto, «Note sul sacerdozio femminile
nell'antichità in margine ad una testimonianza di Gelasio I», Vetera christianorum 19

(1982), 341-360 (repris dans F. Marangeli, éd., Le Abazie Nullius. Giurisdizione
spirituale e feudale nelle Communità femminile fino a Pio IX, Conversano, 1984,

p. 65-87). Cet érudit pense avoir établi que, aux Ve et Vie siècles, il a existé en Italie
méridionale des femmes ordonnées par des évêques qui exerçaient un véritable ministère

sacerdotal (la presbytera de quelques monuments funéraires n'est pas à entendre
comme une simple uxor presbyteri)', le pape Gélase I s'élève contre cette pratique
dans une Lettre adressée aux évêques de Lucanie, des Abruzzes et de Sicile, datée du
11 mars 494 (Epist. 14,26, dans: A. Thiel, Epistolae Romanorum pontificum genui-
nae..., Brunsbergae, 1868, t. I, p. 360-379 [376-377]; même si cette pratique semble
avoir connu une certaine diffusion et une certaine durée, le fait est probablement trop
aberrant par rapport à la pratique universelle et constante pour être susceptible d'une
interprétation dogmatique. Mais Otranto (p. 357-359) rapporte encore un autre fait
étonnant dont témoigne une lettre de l'évêque réformateur Atton de Verceil (vers
885-960; Epist. 8: PL 134, col. 114): à l'un de ses correspondants qui demande
comment il faut entendre les termes de presbytera et diacona dans les documents anciens,
il répond que dans les premiers temps de l'Église, quand les convertis étaient encore

peu nombreux, ce n'étaient pas seulement des hommes mais aussi des femmes qui
présidaient l'eucharistie; les diaconesses veillaient aux onctions des femmes pour le

baptême, mais celles qu'on appelait presbyterae assumaient l'office de prêcher, pre-



Note sur l'herméneutique des documents du magistère 193

une époque toute récente n'avait pas nécessité l'intervention du magistère à

son propos. Par contre, lorsque les questions contemporaines se sont élevées
ces cinquante dernières années, les déclarations successives du magistère
n'ont pas réussi à faire taire les contestations ni à calmer les doutes des

théologiens sur le caractère d'obligation de cette doctrine49. Or, c'est ici que nous
retrouvons le grand principe de l'herméneutique conciliaire et magistérielle
selon lequel rien ne peut être considéré comme dogmatiquement défini si cela
n'apparaît pas de façon manifeste. Ceci, à notre avis, ne vaut pas seulement

pour les définitions du magistère extraordinaire, mais doit s'appliquer également

pour ce qui est éventuellement enseigné par le magistère ordinaire et
universel. Etant donné que les conséquences pour les fidèles sont les mêmes
de part et d'autre, puisque la vérité infailliblement proposée s'impose également

dans les deux cas, et puisqu'il serait profondément dommageable que
l'on considère comme infailliblement enseignée une vérité qui ne le serait pas
en réalité, les théologiens ont le droit et le devoir de s'assurer que la proposition

infaillible de cette vérité ne laisse place à aucun doute. Dans le cas
présent, beaucoup ont quelques doutes concernant la pertinence de cet appel à la
constante unanimité du magistère ordinaire et universel.

Notre conclusion pourra être très brève. Il nous semble certain que les
théologiens catholiques sont tenus d'obéir respectueusement à la Lettre Ordinatio
sacerdotalis et d'y adhérer docilement dans la mesure et selon la manière
(difficile à préciser plus exactement) où cela est requis. Cette obéissance et
cette docilité sont à donner toutefois en vertu de ce document lui-même et non
en vertu du Responsum de la Congrégation, dont l'interprétation nous paraît

scrire et instruire (praedicandi, iubendi vel edocendi); ce serait le concile de Laodicée
qui aurait aboli cette pratique. Ce concile, comme on le sait, n'a probablement jamais
eu lieu, et cela nous entraînerait trop loin d'entrer dans la discussion de la collection
canonique qu'on a placée sous son patronage, mais on peut voir à ce sujet A.G. Mar-
timort, Les diaconesses. Essai historique, Roma, 1982, p. 102-103. On peut cependant

retenir de la lettre de Atton de Verceil qu'il ne considérait pas la chose comme
inouïe. On peut ajouter à cela que le Concilium parisiense VI, de 829, s'appuie sur
cette Lettre de Gélase ainsi que sur le concile de Laodicée, pour réprouver certaines
pratiques: «Des femmes s'approchent des saints autels, touchent impudemment aux
vases sacrés, revêtent les ornements sacerdotaux des prêtres, et ce qui est encore plus
fort, plus indécent et plus inepte, osent donner au peuple le corps et le sang du
Seigneur» (cap. XLV: Mansi, t. 14, 565). Sans prétendre conclure au-delà de ce que
permettent ces attestations fragmentaires, la répétition de ces interdictions témoigne par
elle-même d'une certaine diffusion de ces faits, et cela montre au moins que la
pratique de réserver aux hommes l'exclusivité du ministère a peut-être été possédée
moins paisiblement qu'on ne le croit généralement.

49 Le Cardinal Ratzinger lui-même reconnaît ce fait, cf. Commentaire (ci-dessus
note 30) p. 612-613; sans vouloir multiplier les attestations, on verra par exemple
J. MoiNGT, Sur un débat clos, RSR 82 (1994) 321-333; dans: ThQ 1993/3, en particulier,

p. 186-204, l'art, de W. BEINERT, Dogmatische Überlegungen zum Thema Prie-
stertum der Frau, et, p. 205-218, celui de P. Hünermann, Lehramtliche Dokumente
zu Frauenordination. Analyse und Gewichtung; W. RABERGER, <Ordinationsfähigkeit>
der Frau?, ThPQ 144 (1996) 398^111.



194 Note sur l'herméneutique des documents du magistère

majorer indûment la portée de la Lettre de Jean-Paul II. A considérer les règles

élémentaires d'une saine herméneutique ici rappelées, le jugement du

théologien sur le Responsum ne pourrait être que très réservé - s'il n'était pas
aussi perplexe!


	Note sur l'herméneutique des documents du magistère : à propos de l'autorité d'Ordinatio sacerdotalis

