Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Note sur I'hnerméneutique des documents du magistere : a propos de
l'autorité d'Ordinatio sacerdotalis

Autor: Torrell, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760823

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760823
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE TORRELL

Note sur I’herméneutique des documents
du magistere

A propos de I’autorité d’ Ordinatio sacerdotalis

La «Réponse» de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, datée du 28 oc-
tobre 1995, concernant |’autorité de la Lettre apostolique du pape Jean-
Paul I1, Ordinatio sacerdotalis, du 22 mai 1994, avait pour intention de clore
le débat théologique qui s’était élevé au sujet de ce document'. Il se pourrait
bien au contraire qu’elle ait sans le vouloir relancé la discussion. En effet, les
particularités de ce document invitent les théologiens a la réflexion et a I’ac-
tualisation de leurs connaissances en matiére d’herméneutique des documents
du magistére. La présente Note n’a pas d’autre ambition que de rappeler
quelques régles d’interprétation, bien connues de ceux qui s’occupent de théo-
logie fondamentale, mais qui semblent avoir été un peu perdues de vue dans
un passé plus récent. Sans prétendre toucher au contenu des documents — dans
la mesure ou I’on peut en faire abstraction —, nous aimerions nous interroger
sur le degré d’autorité que permettent de leur accorder leurs caractéristiques
formelles. On voudra bien nous pardonner I’allure un peu didactique de ce
rappel, mais précision et clarté sont ici plus nécessaires encore que partout
ailleurs?.

! «Responsum ad dubium circa doctrinam in Epist. Ap. «Ordinatio Sacerdotalis»
traditam», Acta Apostolicae Sedis 87 (1995) 1114 (trad. ital.: L'Osservatore Romano,
Domenica 19 novembre 1995); cf. Joannis Pauli PP. II, Epistula Apostolica de sa-
cerdotali ordinatione viris tantum reservata, AAS 86 (1994) 545-548. On trouvera la
traduction frangaise dans: Documentation .catholique 92 (1995) 1079, et ibid., 91
(1994) 551-552, ou bien dans H. DENZINGER, Symboles et définitions de la foi ca-
tholique, éd. par P. HUNERMANN/J. HOFFMANN, Paris, Cerf, 1996, no 49804983
(Ordinatio sacerdotalis), et no 5040-5041 (Responsum).

2 Méme s’il n’est pas le meilleur, nous continuons 2 utiliser le terme requ de ma-
gisterium; pour sa signification générale, renvoyons a4 Y. CONGAR, «Pour une histoire
sémantique du terme <magisterium, et «Bref historique des formes du «<magistére) et
de ses relations avec les docteurs», dans: RSPATh 60 (1976) 85-98 et 99-112.



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 177

Les principales formes d'exercice du magistére

Nous pouvons prendre ici notre point de départ dans le texte bien connu de
Vatican I:
«Porro fide divina et catholica omnia credenda sunt, quae in verbo Dei
scripto vel tradito continentur et ab Ecclesia sive solemni iudicio sive
ordinario et universali magisterio tanquam divinitus revelata credenda
proponuntur»?.

Le magistére extraordinaire

Le texte ci-dessus distingue clairement deux formes d’exercice du magistére.
La premiére ne fait aucune difficulté: selon le langage déja acquis au XIXe
siécle, ce «jugement solennel» est prononcé par |’instance que les théologiens
appellent habituellement le magistére «extraordinaire»: soit le concile
oecuménique, soit le pape parlant ex cathedra®, et c’est a ce genre de déclara-
tions que |’on réserve la garantie de |’infaillibilité qui en appelle a 1’adhésion
de foi théologale. Quant au jugement solennel d’un concile oecuménique, pour
ne prendre que des exemples incontestés, on peut penser a la «foi» de Nicée
ou a la confession christologique du concile de Chalcédonie. Quant au pape
parlant ex cathedra, les deux exemples qui viennent immédiatement a la mé-
moire sont évidemment celui de Pie IX avec sa définition de I’Immaculée-
Conception, dans la bulle /neffabilis Deus, en 1854, ou bien celui de Pie XII,
avec sa définition de I’Assomption de la Vierge Marie, dans la bulle Munifi-
centissimus Deus, en 1950.

S’il existe parfois quelque difficulté quant a ’appréciation exacte de la
portée de telle ou telle déclaration d’un concile, on n’a généralement pas
d’hésitation quand il s’agit d’apprécier si une déclaration pontificale jouit ou
non de I’infaillibilité. Grace a Vatican I, qui a précisé trés exactement les con-
ditions de I’infaillibilité pontificale, le doute n’est généralement pas permis?.
D’ailleurs la régle herméneutique constante de I’écrasante majorité des cano-
nistes et des ecclésiologues, qui s’affirme déja depuis le XVIIle si¢cle — et
Vatican I ne I’a pas changée — a été condensée dans le Code de Droit Cano-
nique: «Rien ne sera considéré comme dogmatiquement déclaré ou défini si
cela n’apparait pas manifestement tel» (Declarata seu definita dogmatice res

3 Vatican I, Const. Dei Filius, sess. 1I, cap. 3, DzS no 3011.

4 Rappelant cet enseignement de Vatican I, le Codex iuris canonici de 1917 résu-
mait parfaitement: «Solemne huiusmodi iudicium pronuntiare proprium est tum
Oecumenici Concilii tum Romani Pontificis ex cathedra loquentis», canon 1323 § 2.

3 Sans refaire ici I’examen de ces conditions, renvoyons simplement 4 notre étude:
«La véritable conception de I’infaillibilité pontificale de Vatican I & Vatican II», dans
Communio (Sevilla) 3 (1970) 1-19; on verra en outre: «L’infaillibilité pontificale est-
elle un privilége personnel?», RSPhTh 45 (1961) 229-245 (repris dans: De Doctrina
concilii Vaticani Primi, Citta del Vaticano, 1969, p. 488-505, ol on lira également
A. CHAVASSE, «La véritable conception de I’infaillibilité papale d’apres le concile du
Vatican», ibid., p. 559-575).



178 Note sur 'herméneutique des documents du magistére

nulla intelligitur, nisi id manifeste constiterit)®. Un autre axiome est lui aussi
couramment regu: «L’infaillibilité ne se présume pas, elle se prouve».
L’interprétation canonique de I’infaillibilité est donc nettement restrictive.
Comment se prouve-t-elle? ... Il y a en fait une convergence de facteurs, mais
les plus évidents sont les termes employés dans le document lui-méme. Ils
sont la pour cela, pour ne laisser aucun doute dans I’esprit des théologiens ou
des fideles. De sorte que s’ils ne sont pas assez clairs ou assez fermes, le
doute reste permis: il y a une présomption de faillibilité’. Contrairement a ce
qu’on a pu lire sous une plume autorisée, il ne s’agit pas 1a d’une «conception
unilatérale de I’infaillibilité» due aux théologiens récents. Un théologien ca-
noniste au-dessus de tout soupcon |’avait déja formulée il y a deux siécles:
«Comme I’usage constant de I’Eglise et des souverains pontifes consacre
certaines formules pour signaler sans équivoque a toute la Chrétienté le
jugement supréme et définitif ... il s’ensuit que si le pape néglige ces
formules et s’il n’exprime pas clairement que, malgré cette omission, il
entend et veut définir comme juge supréme de la foi, on doit croire qu’il
n’a pas rendu son jugement en cette qualitén®.
Rappelons pour mémoire deux exemples trés clairs d’enseignements pour les-
quels I’Eglise se réclame de I’infaillibilité; on remarquera leur insistance tout
a fait caractéristique:
«ltaque Nos traditioni a fidei christianae exordio perceptae fideliter in-
haerendo, ad Dei Salvatoris nostri gloriam, religionis catholicae exalta-
tionem et christianorum populorum salutem, sacro approbante concilio,
docemus et divinitus revelatum dogma esse definimus...» (Vatican I, Pastor
Aeternus, cap. 4, DzS 3073).
«...pronuntiamus, declaramus et definimus divinitus revelatum dogma
esse: Immaculatam Deiparam semper Virginem Mariam, expleto terrestris
vitae cursu, fuisse corpore et anima ad caelestem gloriam assumptamy»
(Pie XII, Munificentissimus Deus, DzS 3903).
On remarquera dans les deux cas ci-dessus que I’insistance finale du docu-
ment est redoublée: le Concile jette I’anathéme contre quiconque oserait con-
tredire cet enseignement (DzS 3075), alors que Pie XII déclare hérétique qui-
conque oserait professer une opinion contraire (DzS 3904). Ces deux exem-
ples suffiront pour illustrer la régle canonique selon laquelle un enseignement

6C.1.C. 1917, canon 1323 § 3; I’édition de 1983 reprend la méme affirmation avec
deux modifications probablement significatives: «Infallibiliter definita nulla intel-
ligitur doctrina nisi id manifeste constiterit», canon 749 § 3; on semble s’étre apergu
que seule la «doctrine> pouvait faire I’objet d’une définition. L absence de declarata
comme équivalent de definita s’explique moins facilement.

7 Comme le rappelle encore le commentaire au C.I.C. édité sous la direction de
L. DE ECHEVERRIA, Salamanca, 1983, trad. frangaise, Paris, Cerf, 1989, can. 749,
p. 746: «Les questions relatives a I’infaillibilité sont si importantes que le para-
graphe 3, reprenant le méme paragraphe du canon 1323 (1917), établit une présomp-
tion favorable a la faillibilité d’une doctrine tant que le contraire n’est pas prouvé».

8 Mauro CAPELLARI [GREGOIRE XVI], Il Trionfo della Santa Sede e della Chiesa,
Roma, 1789, chap. XXIV, p. 376.



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 179

qui réclame pour lui I’infaillibilité promise par le Christ & son Eglise, en rai-
son de I’assistance du Saint-Esprit, ne doit laisser aucun doute dans I’esprit de
ses destinataires.

Le magistére ordinaire et universel

Cette nouvelle instance est assez souvent méconnue. Il n’y a pourtant aucun
doute que Vatican I la met sur le méme plan que le magistére extraordinaire
quant a sa capacité d’enseigner infailliblement la foi catholique. On sait que
Vatican I reprenait ici une expression de Pie IX dans le bref Tuas libenter, qui
mettait en garde contre la tentation de réduire I’adhésion de foi aux seules
déclarations expresses des conciles oecuméniques ou des papes, alors qu’elle
doit s’étendre a tout ce qui est enseigné par le magistére ordinaire de toute
I’Eglise répandue a travers le monde et qui est regu a ce titre de fagon cons-
tante par les théologiens catholiques®. Suivant I’explicitation qu’en a donnée
Vatican II, il s’agit de I’enseignement dispensé par le Collége épiscopal dans
son ensemble, exergant en acte le pastorat sur ’universalité des fideéles du
Christ:
«Bien que pris isolément les évéques ne jouissent pas de la prérogative de
’infaillibilité, cependant quand, méme dispersés par le monde, mais
gardant la communion entre eux et avec le successeur de Pierre, ils ensei-
gnent authentiquement les choses de la foi et des moeurs, et s’accordent
pour enseigner une doctrine comme devant étre tenue définitivement, ils
proposent infailliblement la doctrine du Christ»'°,
Il faut pourtant ajouter ici une précision. Cette expression de «magistére or-
dinaire et universel» est a prendre comme un tout et il faut se garder d’utiliser
comme synonyme |’expression «magistére ordinaire», soit du pape soit des
évéques, car cela reviendrait a reporter sur leurs personnes singuliéres ce qui
ne vaut que de leur ensemble. Le risque n’est pas grand quand il s’agit de 1’évé-
que d’un diocése quelconque, mais il est plus réel quand il s’agit de I’évéque
de Rome. Depuis que Alfred Vacant, le premier, a proposé a la fin du XIXe
siecle d’étendre I’infaillibilité au magistére ordinaire du pape'!, il n’a pas

% PIE IX, Tuas libenter (21 déc. 1863), DzS 2879: «Namque etiamsi ageretur de
illa subiectione, quae fidei divinae actu est praestanda, limitanda tamen non esset ad
ea quae expressis oecumenicorum Conciliorum aut Romanorum Pontificum huiusque
Sedis decretis definita sunt, sed ad ea quoque extendenda, quae ordinario totius Ec-
clesiae per orbem dispersae magisterio tanquam divinitus revelata traduntur ideoque
universali et constanti consensu a catholicis theologis ad fidem pertinere retinentury».

19 Lumen Gentium 111, no 25 § 2; le Concile renvoie ici au passage de Vatican I
que nous avons pris comme point de départ; le C.I.C. de 1983 reprend lui aussi cette
explicitation, can. 749 § 2.

1 J-M. A. VACANT, Le Magistére ordinaire de I’Eglise et ses organes, Paris,
1887, p. 98: «Le pape exerce personnellement son magistére infaillible non seulement
par des jugements solennels, mais encore par un magistére ordinaire qui s’étend per-
pétuellement a toutes les vérités obligatoires pour toute I’Eglise». Vacant, qui ne ca-
chait pas la nouveauté de sa thése et I’absence d’arguments en sa faveur, considérait
le Syllabus comme infaillible, et pensait qu’il y avait deux sortes de définitions ex ca-



180 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

manqué de théologiens pour reprendre sa proposition, au moins en ce qui
concerne les documents majeurs comme les encycliques'?. Or il faut savoir
que cette interprétation ne contredit pas seulement le texte méme de Vatican I,
mais encore son intention. Au nom de la Députation de la Foi, Mgr Martin,
son rapporteur, précisa a deux reprises que ce texte ne touchait en aucune
maniére la question de I’infaillibilité du pape'’. L’expression magisterium
ordinarium a été pensée comme l’équivalent de commune magisterium et le
mot universale a précisément été ajouté pour éviter de laisser penser au ma-
gistére d’une seule personne'®. On ne peut donc s’appuyer sur ce texte pour en
inférer I’infaillibilité du magistére <ordinaire> du pape; le simple fait d’une
définition infaillible nous ferait passer au plan du magistére extraordinaire.

Il est donc clair que les deux conciles du Vatican, comme le pape Pie IX,
pensent ici a I’enseignement constant du Corps épiscopal tel qu’il est quoti-
diennement dispensé depuis ’origine et grice auquel se transmettent, avec
’assistance de I’Esprit-Saint, les grandes vérités de la foi catholique, sans que
I’Eglise ait jamais éprouvé le besoin de les définir de fagon plus précise. A
Vatican I on a donné comme exemple de ces vérités la foi en la divinité du
Christ telle qu’elle était confessée avant les définitions des grands conciles
christologiques; mais on pourrait songer aussi & la doctrine du salut, a la ré-
demption, qui n’a jamais fait I’objet d’une définition formelle et qui est pour-
tant au coeur de la foi chrétienne.

On comprend sans peine la raison de I’infaillibilité du magistére ordinaire
et universel dans I’enseignement de la foi. Il y va de I’indéfectibilité de
I’Eglise. Le probléme critériologique vient de la difficulté a vérifier son una-
nimité. Pour les grandes vérités déja tenues a joué la régle de 'universalité

thedra: celles qui correspondent au ¢jugement solennel> mentionné par Vatican I et
celles qui sont promulguées par le magistére quotidien du pape.

12 Citons parmi les plus représentatifs, J. SALAVERRI, «Valor de las enciclicas a la
luz de la Humani generis», Miscellanea Comillas 17 (1952) 137-171; P. NAU, «Le
magisteére pontifical ordinaire, lieu théologique», RThom 56 (1956) 389-412; ID., «Le
magistére pontifical ordinaire au premier concile du Vatican», RThom 62 (1962) 341-
397 (contre Caudron, ci-dessous; repris dans le volume collectif: De Doctrina concilii
Vaticani primi, p. 161-220); H. STIRNIMANN, «Magisterio enim ordinario haec docen-
turn, FZPhTh 1 (1954) 17-47, a fait une étude critique de ces positions.

13 ).-D. MANSI, t. 51, col. 224: «Intentio ... deputationis pro fide nullatenus ea fuit
ut vel directe vel indirecte attingeret quaestionem de infallibilitate Summi Pontificis»;
ibid., 322: «nuper honorem habui vobis ex hoc loco declarare, quod nullatenus ea fuit
intentio deputationis hanc quaestionem de infallibilitate Summi Pontificis sive directe
sive indirecte tangere; et hoc igitur verbum cuniversale) idem fere significat, quod il-
lud verbum, quod SSmus Pater in suis litteris apostolicis ipse adhibuit, nempe magis-
terium totius Ecclesiae par orbem dispersae. Igitur ad hanc sinistram opinionem remo-
vendam censuimus opportune ex illa emendatione 50a illam vocem <universali> sumi
et textui nostro inseri».

14 Cf. note précédente; on trouvera toutes les explications et références nécessai-
res dans M. CAUDRON, «Magistére ordinaire et infaillibilité pontificale d’aprés la
Constitution Dei Filius», EThL 36 (1960) 392431 (repris dans le volume collectif:
De Doctrina concilii Vaticani primi, p. 122-160).



Note sur I'herméneutique des documents du magistere 181

dans le temps et dans I’espace; elle s’est exprimée par les symboles de foi, les
diverses liturgies, I’enseignement des Péres et des Conciles, celui des papes et
des évéques. Mais quand il s’est agi, dans les temps les plus récents, de faire
accéder 2 la conscience claire de I’Eglise universelle les implications de sa foi
mariale, il a fallu en fait que la téte du Collége épiscopal intervienne a
moment donné pour dire que cette unanimité se trouvait réalisée. Le magistére
extraordinaire a prété sa voix au magistére ordinaire et universel, mais non
sans avoir vérifié autant que faire se pouvait que telle était bien la foi de
I’Eglise. Le processus est & remarquer, car c’est justement a cette forme du
magistére que fait appel la Congrégation pour la Doctrine de la Foi dans sa
récente Déclaration.

Le magistére authentique

Comme on vient de s’en apercevoir a la lecture, les textes que nous avons
rappelés ne contiennent pas |’expression «magistére ordinaire», qui était
pourtant devenue si fréquente dans le langage des théologiens!®. Les docu-
ments officiels les plus autorisés connaissent sans aucun doute les cas ou le
pape enseigne sans engager son autorité¢ supréme et réclament alors pour lui
I’obéissance et la soumission qui lui sont dues, mais ils ne parlent pas a ce
propos de magistére «ordinaire»; ce sont les théologiens qui ont forgé cette
expression. A vrai dire, il semble qu’il faille attendre Vatican II pour trouver
un adjectif qui qualifie cet exercice du magistére en dega des cas ou I’infail-
libilité se trouve engagée, et le Concile parle alors d’un magistére «authen-
tique». Le mot est employé et expliqué pour les évéques: «docteurs authenti-
ques, c’est-a-dire revétus de ['autorité du Christ». Pour cette raison, lorsqu’ils
proposent un enseignement, «au nom du Christ, sur la foi et les moeurs», les
fideles doivent «y adhérer avec un hommage religieux de 1’esprit». L’expres-
sion méme est utilisée aussitdt aprés pour le pape:
«(Les fideles) doivent accorder cette soumission religieuse de la volonté
et de I’intelligence a un titre particulier au magistére authentique du
Pontife Romain, méme quand il ne parle pas ex cathedra, de sorte que son
magistére supréme soit reconnu avec respect, qu’on adhére sincérement a
I’avis qu’il exprime, selon son intention et sa volonté manifestée, qui se
font connaitre surtout soit par le caractére des documents, soit par la pro-
position répétée de la méme doctrine, soit par la fagon de s’exprimer»'®,
L’expression «magistére authentique» deviendra d’usage courant aprés le
Concile, puisqu’on la retrouve notamment dans le Code de Droit canonique
(canon 753), dans I’Instruction sur la vocation ecclésiale du théologien'’,

15 Je renvoie ici a I’excellent article de B. SESBOUE, «Magistére cordinaire> et
magistére <authentique»», RSR 84 (1996) 267-275, qui a attiré mon attention sur 1’ex-
tension indue, quoique trés courante, de I’expression «magistére ordinaire».

16 Lumen Gentium 111, no 25 § 1; I’adverbe «authentiquement» se trouve encore
au § 2, cf. texte cité ci-dessus.

'7 Donum veritatis, no 17, AAS 82 (1990) 1550-1570 [1557]; trad. fr.: Doc. Cath.
no 2010 (1990) 693-701 [696].



182 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

ainsi que dans la formule de Profession de foi ou elle est bien distinguée du
magistére solennel et du magistére ordinaire et universel'®. Conformément a
I’étymologie rappelée par le texte de Vatican II, «authentique» signifie donc
«ayant autorité», et cela nous situe d’emblée sur le terrain qui était celui de
Vatican I, c’est-a-dire dans les limites de la mission regue du Christ et dans
les matiéres religieuses qui appartiennent a cette mission de salut, la foi et les
moeurs. Suivant ’explication donnée ailleurs par le Concile: «authentique»
est employé pour distinguer cet exercice du magistére de son exercice «in-
faillible»; les décisions du magistére sont toutes authentiques, mais elles ne
sont pas toutes infaillibles'’. C’est la raison pour laquelle Lumen Gentium
no 25 § 1 évoque en terminant les régles de I’herméneutique des textes magi-
stériels dont il faut apprécier I’autorité «iuxta mentem et voluntatem manifes-
tam ipsius (Pontificis), quae se prodit praecipue sive indole documentorum,
sive ex frequenti propositione eiusdem doctrinae, sive ex dicendi ratione»®.

C’est ici, on le pressent, qu’il faut introduire quelques précisions selon
’autorité des documents concernés étant donné leur contenu et les personnes
qui les ont promulgués. Nous venons de lire que le magistére authentique ré-
clame pour lui «une soumission religieuse de la volonté et de I’intelligence»,
ce qui correspond assez bien a la régle générale d’interprétation formulée par
les canonistes: «Si le Pontife Romain ne parle pas ex cathedra ou s’il se sert
du ministére d’une Congrégation ou d’un office de sa Curie, I’adhésion est
également requise, mais a un degré moindre qui n’engage pas la foi. Toutefois
cette adhésion comporte I’obligation de I’assentiment interne et de I’obéis-
sance révérentielle»?!

8 AAS 81 (1989), p. 104-106 [105]; trad. fr.: Doc. Cath. no 1982 (1989) 378-379
[378].

19 On peut se reporter ici & Dei Verbum 11, no 10, ot le mot «authentique» em-
ployé pour désigner une déclaration faite par le magistére a remplacé le mot «infailli-
ble», qut se trouvait dans I’état précédent du schéma; la Commission a ainsi expliqué
les raisons de ce changement: «Omittitur vox <infallibili>, quia decisiones Magisterii,
etsi omnes authenticae sint ideoque auctoritate polleant, non omnes tamen uti infal-
libiles ab eo eduntur», Acta Synodalia IV/I, p. 354, sub litt. A.

20 On rapprochera ces mots de la Notificatio faite par le Secrétaire général du
Concile a la 161e Congrégation générale, le 15 novembre 1965, renvoyant a la Decla-
ratio de la Commission doctrinale déja faite le 6 mars 1964 (Acta Synodalia IV/I,
p. 49; 1V/VI, p. 419): «Compte tenu de |'usage conciliaire et de la fin pastorale du
présent Concile, ce saint Concile définit seulement comme devant étre tenu par I’Eglise
dans les questions doctrinales ou morales, ce que lui-méme aura clairement déclaré
comme tel. Pour tout le reste proposé par le saint Concile, du fait qu’il s’agit de I’en-
seignement du Magistére supréme de I’Eglise, tous et chacun des chrétiens doivent le
recevoir et I’embrasser selon la pensée du saint Concile lui-méme, qui se fait con-
naitre soit par la matiére traitée, soit par la fagon de parler, selon les régles de
I’interprétation théologique».

21 F. CLAEYS-BOUUAERT, art. «Magistére ecclésiastique», Dict. de Droit canon. 6
(1957) 691-696 [695]; suivant cet auteur, qui se référe lui-méme a Choupin (voir ci-
dessous), cette distinction a laquelle ferait allusion le canon 1324 du C.I.C. de 1917,
trouverait son origine dans I’encyclique Quanta cura (cf. DzS 2895). Donum veritatis



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 183

Nous pouvons laisser de cdté ce qui concerne I’enseignement de tel ou tel
évéque isolé, pour nous concentrer sur I’enseignement du pape et des organes
auxquels il a habituellement recours, soit les Congrégations de la Curie ro-
maine. Les critéres d’interprétation ayant été ici longuement affinés par des
générations de canonistes, nous pouvons nous contenter de les rappeler brie-
vement?2, On le sait, les Congrégations sont les organes d’expression du Saint-
Siege, et parfois du pape lui-méme; leurs enseignements ou décisions sont
donc la forme d’expression habituelle du magistére authentique du pape au
sens que nous venons de dégager, mais il y a parmi tous ces documents d’im-
portantes gradations selon qu’ils émanent de telle ou telle Congrégation et
suivant le type d’approbation que le Souverain Pontife leur accorde. Pour
prendre ’exemple de la Congrégation de la foi, qui jouit d’une prééminence
sur tous les autres organes du Saint-Siége, ses documents sont munis en finale
d’une mention qui précise la maniére dont le pape les a approuvés, et c’est
d’aprés cela que théologiens et canonistes en apprécient I’autorité.

Dans le premier cas, il s’agit d’une approbation simple, (in forma com-
muni); le pape approuve le contenu de ce document et en ordonne la publica-
tion, mais cet enseignement reste un acte de la Congrégation. On peut citer ici
en exemple deux documents récents qui touchent a notre propos:

«Declarationem hanc Summus Pontifex Paulus divina Providentia PP. VI

in Audientia concessa infrascripto Praefecto Sacrae Congregationis pro

Doctrina Fidei, die 15 octobris 1976, ratam habuit, confirmavit atque

evulgari iussit. (Sa Sainteté Paul VI, au cours de I’audience accordée au

soussigné, préfet de la Congrégation, le 15 octobre 1976, a approuvé cette

Déclaration, 1’a confirmée et en a ordonné la publication)»?.

C’est une formule du méme type que nous retrouvons pour le Responsum de la
Sacrée Congrégation a propos de |’autorité d’Ordinatio sacerdotalis:

«Hoc responsum in Conventu ordinario huius Congregationis delibera-

tum, Summus Pontifex loannes Paulus PP. II, in Audientia infrascripto

Cardinali Praefecto concessa, adprobavit et publici. iuris fieri iussit. (Au

cours d’une audience accordée au Cardinal-Préfet soussigné, le Souverain

Pontife Jean-Paul II a approuvé cette réponse, élaborée durant la réunion

ordinaire de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, et en a ordonné

la publication)»?.

rappelle plus récemment: «On doit tenir compte du caractére propre de chacune des
interventions du Magistére et de la mesure dans laquelle son autorité est engagée» (no
17).

22 Nous renvoyons a I’ouvrage classique déja ancien, mais qui fait toujours auto-
rité car il est irremplacé de L. CHOUPIN, Valeur des décisions doctrinales et discipli-
naires du Saint-Siége, 3e éd., Paris, 1928.

B Inter insigniores, AAS 69, 1977, 98-116 [116]; Doc. cath. no 1714 (1977) 158-
164 [164]; dans le volume des AAS, le document est bien classé parmi les Actes de la
Congrégation.

24 AAS 87 (1995) 1114 (trad. ital.: L'Osservatore Romano, Domenica 19 novem-
bre 1995; trad. fr.: Doc. Cath. no 2128 [1995] 1079).



184 Note sur 'herméneutique des documents du magistére

L’approbation simple par le pape, qui laisse la responsabilit¢ du document a
la Congrégation, est la plus courante; c’est elle qui revient dans I’immense
majorité des cas et elle est évidemment en dega du cas ou le pape engage son
infaillibilité. Le deuxiéme genre d’approbation (in forma specifica) se recon-
nait a des formules spéciales qu’on trouve, elles aussi, a la fin du document
du type de celles-ci: ex motu proprio, ex scientia certa, de apostolicae aucto-
ritatis plenitudine, etc. C’est un cas de figure beaucoup plus rare; Choupin est
obligé de se référer a des Actes pontificaux du milieu du XIXe siécle pour
illustrer son propos; il évoque alors les formules utilisées par Pie IX dans
Multiplices inter, du 10 juin 1851, dans sa condamnation d’un théologien pé-
ruvien, Frangois de Paule G. Vigil. Aprés avoir rappelé qu’il a fait examiner
I’ouvrage par les autorité compétentes, le pape prend lui-méme la responsabi-
lité de prononcer la sentence:
«Nous donc, ayant entendu le rapport ci-dessus, et ayant tout pleinement
et sérieusement considéré, du conseil des cardinaux susdits, ainsi que de
Notre propre mouvement, de science certaine, et dans la plénitude de No-
tre pouvoir apostolique (motu proprio, ex certa scientia, deque Apostoli-
cae potestatis plenitudine), Nous condamnons, réprouvons, défendons de
lire ou de retenir le livre ci-dessus mentionné ...» %,
Pie IX utilisa encore ce type de formules a propos de la condamnation des li-
vres de J. Frohschammer et de leur mise a I’index?®, et Choupin remarque &
juste titre que, malgré I’insistance de ces documents, personne ne songea a les
considérer comme des déclarations infaillibles. Plus prés de nous, et sauf er-
reur de ma part, il faut tout de méme remonter a la crise moderniste pour trou-
ver des cas semblables?’. Comme on peut le voir par les exemples cités, si des
formules de ce genre font que cet enseignement devient un acte du pape, ce
qui lui donne une autorité plus grande, elles n’en font pas cependant un acte

25 Cité par CHOUPIN, p. 80; texte latin dans: Recueil des allocutions consistoria-
les, Encycliques et autres Lettres Apostoliques ..., Paris, 1865, p. 286-291 [289].

26 Gravissimas inter, 4 |’archevéque de Munich-Freising, du 12 décembre 1862,
cité par Choupin, p. 82: «Toutes ces considérations ayant été pesées avec soin et ay-
ant pris I’avis de nos vénérables fréres les cardinaux de la sainte Eglise romaine, de la
Congrégation chargée de ’examen des livres, de Notre propre mouvement et de Notre
science certaine, ayant délibéré avec maturité, en vertu de la plénitude de Notre
puissance apostolique (motu proprio, et certa scientia, matura deliberatione Nostra,
deque Apostolicae Nostrae potestatis plenitudine), Nous réprouvons et Nous condam-
nons les livres susdits du prétre Frohschammer, etc.»; texte latin dans: Recueil des al-
locutions consistoriales, Encycliques et autres Lettres Apostoliques ..., p. 467-475
[472].

27 C’est sans doute le cas pour I’approbation du Décret Lamentabili, du 3 juillet
1907, qui, sans les termes précis mentionnés ci-dessus, est pourtant muni d’une cen-
sure spéciale de PIE X: «Sanctitas Sua Decretum Eminentissimorum Patrum adproba-
vit et confirmavit, ac omnes et singulas supra recensitas propositiones ceu reprobatas
ac proscriptas ab omnibus haberi mandavit», DzS no 3466; c’est aussi le cas pour le
Motu proprio Sacrorum antistites, qui promulgue le serment antimoderniste: «Quae
igitur monita et salutaria mandata Motu hoc proprio ac certa scientia ediximus, ... rata
et firma consistere auctoritate Nostra volumus et iubemus ...», AAS 2 (1910) 680.



Note sur 'herméneutique des documents du magistére 185

qui reléverait du magistére extraordinaire infaillible; nous restons toujours
dans I’ordre du magistére authentique.

L autorité d’«Ordinatio sacerdotalis»

En possession des régles herméneutiques que nous venons de rappeler, la fa-
¢on la plus simple d’apprécier ’autorité des divers documents en relation a la
non-ordination des femmes au ministére sacerdotal est de se demander dans
laquelle des trois catégories ci-dessus on peut les ranger et de vérifier s’ils
emploient 1’une ou I'autre des formules qui qualifient les divers documents
émanés du Saint-Siége.

Pour la Déclaration Inter insigniores, le doute n’est pas permis; c’est un
document de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, qui se présente
comme tel et n’a jamais prétendu engager I’infaillibilité ou I’irréformabilité. Le
simple fait qu’elle ait été approuvée in forma communi seulement, alors
qu’elle aurait pu I’étre in forma specifica, est déja significatif a lui seul. Il est
clair pourtant que si, malgré sa cohérence, son argumentation par la conven-
ance ne constitue pas a elle seule une preuve de I’appartenance au dépdt de la
foi de la pratique qu’elle rappelle?®, son recours a I’exemple du Christ, a celui
des apotres et a I’argument de Tradition n’est pas dénué de validité?®. Pour le
Responsum sur 1’autorité de la Lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis, il
n’y a aucun doute non plus sur le fait qu’il s’agit d’un texte émané de la Con-
grégation; ce document est lui aussi approuvé in forma communi et non in
forma specifica. Puisque les théologiens de la Curie romaine connaissent ces
régles mieux que n’importe qui, cela signifie au moins qu’on n’a pas voulu
avoir recours a cette procédure. Mais dans ce dernier cas le contenu mérite
examen plus approfondi; il faudra donc y revenir.

Quant a la Lettre Ordinatio sacerdotalis, répétons-le, il ne s’agit pas de
mettre en cause le contenu de son enseignement; elle se contente au reste d’en
appeler a divers documents antérieurs de Paul VI ou de Jean-Paul 11, dont elle
considére sans doute — et c’est vrai — qu’ils ont dit I’essentiel, mais cette cir-
constance fait que la Lettre laisse ainsi a son lecteur I’impression d’une argu-
mentation plutét sommaire qui nuit a sa force convaincante. Si nous nous li-
mitons a I’examen de ses caractéristiques formelles, elles sont résumées dans
le paragraphe suivant:

«Ut igitur omne dubium auferatur circa rem magni momenti, quae ad

ipsam Ecclesiae divinam constitutionem pertinet, virtute ministerii nostri

confirmandi fratres (cf. Le 22,32), declaramus Ecclesiam facultatem nul-

28 Sans pouvoir nous y étendre, renvoyons a une étude dont le sous-titre indique
bien le propos: G. BAVAUD, «L’ordination sacerdotale réservée aux hommes. Les ar-
guments de convenance sont-ils toujours fragiles?», Nova et Vetera 71 (1996) 60-68.

29 11 a pourtant été contesté avec force; cf. par exemple H. LEGRAND, «Traditio
perpetuo servata? La non-ordination des femmes: Tradition ou simple fait histori-
que?», dans: Rituels. Mélanges offerts au Pére Gy, sous la dir. de P. de Clerck et
E. Palazzo, Paris, 1990, p. 393-416.



186 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

latenus habere ordinationem sacerdotalem mulieribus conferendi, hancque
sententiam ab omnibus Ecclesiae fidelibus esse definitive tenendam.
(C’est pourquoi, afin qu’il ne subsiste aucun doute sur une question de
grande importance qui concerne la constitution divine elle-méme de
I’Eglise, je déclare en vertu de ma mission de confirmer mes fréres (cf. Lc
22,32), que I’Eglise n’a en aucune maniére le pouvoir de conférer I’ordi-
nation sacerdotale & des femmes et que cette position doit étre définiti-
vement tenue par tous les fideles de I’Eglise)».
I1 est clair que Jean-Paul II veut dissiper tout doute dans I’esprit des fidéles;
de méme il veut que ce qu’il dit soit tenu pour définitif. D’un point de vue pu-
rement externe, il y a cependant des différences frappantes avec les textes pré-
cédents. Si I’on compare avec les exemples de déclarations infaillibles de I’in-
faillibilité pontificale et de I’Assomption cités ci-dessus, |’insistance est net-
tement moindre: un seul sobre declaramus, au lieu des répétitions appuyées
des documents antérieurs. Il n’y a pas non plus les déclarations négatives qui
redoublaient leur insistance. On peut renouveler la méme constatation si on
compare cette sobriété avec I’emphase des textes du magistére pourtant sim-
plement «authentique» de Pie IX. Méme si le magistére de notre temps a
perdu le golt de ces redondances, on ne peut croire qu’une simple question
d’élégance littéraire aurait ici empéché leur emploi. Un observateur attentif ne
peut qu’étre conduit a penser que I’engagement magistériel — et donc le degré
d’autorité — est moindre dans le texte de Jean-Paul Il que dans les textes de
Pie XII ou de Pie IX cités précédemment. Le Cardinal J. Ratzinger lui-méme
n’hésite pas a s’exprimer ainsi: «En langage technique, on devrait dire: i/
s'agit d'un acte du Magistére authentique ordinaire du Souverain Pontife,
donc d’un acte qui n’entend pas définir quelque chose, ni d’un texte solennel
ex cathedra, méme si I’objet de cet acte est la déclaration d’une doctrine en-
seignée comme définitive et donc non réformable»?°. Il n’est peut-étre pas im-
pertinent de rappeler ici un jugement que nous ne sommes pas seul a partager:
«Bien des théologiens ont du mal 2 comprendre qu’une doctrine proposée de
maniére <définitive> ne soit pas en méme temps <infaillible>. Si le «définitive»
s’entend de maniére absolue et sans aucune qualification, [pareille doctrine]
devra en ultime instance exclure I’erreur de maniére absolue»?!.
La différence majeure par rapport aux deux textes précédents se situe
pourtant ailleurs. Ceux-ci pouvaient parler de I’infaillibilité pontificale et de

30 «Commentaire d’Ordinatio sacerdotalis», Doc. Cath. no 2097 (1994) 911-615
[613-614]; sans soupgonner le Cardinal de vouloir réintroduire la thése de I’infailli-
bilité du magistere ordinaire du pape, on peut regretter I’association qu’il fait ici entre
«authentique» et «ordinaire», car elle rapproche deux adjectifs que les régles critério-
logiques prescrivent de ne pas confondre. Il est vrai que la «Note» de présentation
d’Ordinatio sacerdotalis se ressent elle-méme de cette tendance; si elle reconnait
qu’«il ne s’agit pas d’une formulation dogmatique nouvelle», elle continue en assu-
rant qu’il s’agit d’une «doctrine enseignée par le magistére pontifical ordinaire d’une
maniére définitive», Doc. Cath. no 2096 (1994), p. 553.

31 A. ANTON, «Ordinatio sacerdotalis). Algunas reflexiones de <gnoseologia
teolégicarn, Gregorianum 75 (1994) 723-742 [740].



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 187

I’assomption, comme de dogmes divinement révélés. Avec eux la foi est en
cause. C’est un pas que Jean-Paul II ne franchit pas. Il est en effet notable que
le pape ne fait pas appel ici a la foi; il se contente d’exprimer sa volonté que
cette position soit tenue de maniére «définitive» par tous les fidéles. Pourquoi
n’est-il pas plus précis? En fait, nous rencontrons ici une autre question, celle
de I’objet de I’infaillibilité. Il ne suffit pas que le sujet qui parle (le pape) se
prononce; il faut encore que I’objet s’y préte. Or d’aprés Vatican I, I’objet de
I’infaillibilité c’est la «la foi et les moeurs». Il y a longtemps qu’on sait que
la formule est volontairement imprécise, mais elle I’est encore plus dans son
second membre que dans le premier: jusqu’ou s’étendent <les moeurs? ...
Tenter de préciser davantage les limites recouvertes par les mores nous en-
trainerait trop loin, mais on peut considérer comme acquis qu’il s’agit essen-
tiellement de I’agir moral et que Vatican | ne semble pas a interpréter dans le
sens d’une extension des mores aux questions de gouvernement ou de disci-
pline ecclésiastique®?. Puisque, selon Jean-Paul II, la question de la non-ordi-
nation des femmes appartient a la «constitution divine de 1’Eglise», ce serait
pourtant dans cette frange imprécise qu’elle devrait prendre place. Autrement
dit, si le texte d’Ordinatio sacerdotalis n’est pas plus explicite, c’est que la
prudence des rédacteurs les a gardés d’étre trop clairs®>. Quel sera donc le
type d’assentiment & donner a cet enseignement? La Note de présentation
s’exprime sans trop de détours:
«Il ne s’agit... pas d’une formulation dogmatique nouvelle, mais d’une
doctrine enseignée par le Magistére pontifical ordinaire de maniére défi-
nitive, c’est-a-dire proposée non comme un enseignement prudentiel, ni
comme une hypothése plus probable, ni comme une simple disposition
disciplinaire, mais comme certainement vraie. N’appartenant pas aux ma-
tieres ouvertes a la discussion, elle requiert donc 1’assentiment plénier et
inconditionnel des fidéles, et enseigner le contraire revient a induire en
erreur leur conscience. Cette déclaration du Souverain Pontife constitue
un acte d’écoute de la Parole de Dieu et d’obéissance au Seigneur dans la
voie de la véritén34.
Les termes employés sont évidemment assez forts, mais il ne faut pas les
prendre pour ceux du pape lui-méme. A considérer le document en lui-méme,
et puisque la foi théologale n’est pas en cause, nous devrions normalement re-
trouver ici la «soumission religieuse de la volonté et de I’intelligence (qui est
due) a un titre particulier au magistére authentique du Pontife Romain, méme
quand il ne parle pas ex cathedra» (Lumen gentium no 25 § 1). Mais les cho-

32 On verra ici par exemple G. THILS, L’infaillibilité pontificale. Source — condi-
tions — limites, Gembloux, 1968, p. 207-209.

3 Le Commentaire du cardinal Ratzinger attire 1’attention sur les différents as-
pects de la question et propose la formule qui rend sans doute le mieux compte de
I’intention des rédacteurs, p. 612: «... il ne s’agit pas exclusivement d’une question
disciplinaire, mais plutdt d’une pratique qui est |'expression et la forme concréte
d'une doctrine de foi: selon la foi catholique, le sacerdoce est un sacrement ...» (c’est
moi qui souligne).

34 Doc. cath. no 2096 (1994) 553.



188 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

ses se sont un peu compliquées depuis que la Profession de foi imposée a par-
tir du ler mars 1989 a ceux qui exercent une fonction au nom de I’Eglise, a
introduit une nouvelle catégorie entre la foi théologale et cette soumission re-
ligieuse dont parle le Concile:

«Firmiter etiam amplector ac retineo omnia et singula quae circa doctri-

nam de fide vel moribus ab eadem (Ecclesia) definitive proponuntur»??,
Selon un exégete qualifié, ce paragraphe «rappelle les vérités sur la doctrine
de la foi ou les moeurs qui sont proposées par I’Eglise de maniére définitive,
mais non pas comme divinement révélées»3®. C’est le domaine de ce qu’on ap-
pelle le «connexe au révélé» (de fagon plus ou moins nécessaire) ou encore
«1’objet secondaire» de I’infaillibilité. Selon I’auteur, Vatican I aurait «déli-
bérément inclus la possibilité que I’Eglise définisse des doctrines sans pour
autant les proposer comme divinement révélées», et la maniére dont s’exprime
Vatican I n’exclut pas non plus cette possibilité’”. On ne peut s’empécher
pourtant de remarquer au passage que, sous cette forme, la précision elle-
méme est une nouveauté introduite par la Congrégation de la foi. Quant a
I’assentiment qui doit répondre a une décision «définitive», le méme auteur
explique: «Parce qu’elles (ces vérités) sont proposées de maniere définitive,
elles doivent étre fermement acceptées et crues. Mais, parce qu’elles ne sont
pas proposées comme divinement révélées, I’assentiment qui leur est di n’est
pas un assentiment de foi dans I’acception rigoureuse du terme»3®. De fait, on
remarque que ce paragraphe de la Profession de foi ne dit pas Credo contrai-
rement au précédent, mais bien Firmiter amplector et retineo. Ce qui corres-
pond au langage habituel des documents magistériels, comme ici Ordinatio
sacerdotalis, qui, lorsqu’ils parlent d’une doctrine qu’ils veulent irrévoca-

35 AAS 81 (1989) 104-106 [105]; trad. fr.: Doc. Cath. no 1982 (1989) 378-379.

36 U. BETTI, Profession de foi et serment de fidélité: réflexions doctrinales, dans:
Doc. cath., no 1982, 16 avril 1989, p. 379-381; cet article est d’abord paru dans
L’Osservatore Romano du 25 février 1989.

37 C’est aussi la lecture de F.A. SULLIVAN, The «Secondary Object> of Infallibi-
lity, Theological Studies 54 (1993) 536-550 [538-540]; on peut voir du méme auteur:
Magisterium. Teaching Authority in the Catholic Church, New York, 1983. Cette
question de I’infaillibilité de I’Eglise dans le domaine connexe au révélé est pourtant
loin d’étre claire; a Vatican I, Mgr Gasser, |’interpréte autorisé de la Députation de la
foi pour Pastor Aeternus, la considérait non comme un dogme de foi, mais seulement
comme une vérité théologiquement certaine (Mansi, t. 52, 1226). De nos jours, A. AN-
TON (art. ci-dessus, note 31, p. 734-739), a relevé les variations instructives qui exis-
tent entre divers documents officiels récents, notamment Mysterium ecclesiae (plus
strict) et Donum veritatis (plus vague) dans leur maniére de définir le lien de ces
vérités au dépot révélé, pour conclure aprés cinq pages d’analyse soutenue qu’une in-
telligence exacte d’Ordinatio sacerdotalis nécessite impérieusement de clarifier ce
point.

38 U. BETTI, ibid., p. 380.



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 189

blement enseignée mais non révélée, la proposent comme definitive tenendam
et non pas credendam®.

A la vérité, les théologiens sont ici embarrassés pour qualifier le type
d’assentiment par lequel il faut «tenir» ce genre d’enseignement. Y a-t-il du
coté du sujet une adhésion de type particulier qui ne soit ni la foi théologale
ni cette soumission religieuse et sincére de I’intellect et de la volonté? ... On
parlait jadis & ce propos de «foi ecclésiastiquen?® (cette expression signifiant
que, dans ce cas, la foi avait pour motif non la vérité de Dieu révélant, mais
I’autorité de ’Eglise). En parlant de vérités «acceptées et crues», Umberto
Betti nous orienterait-il dans cette direction? ... Elle a pourtant soulevé plus
de difficultés que d’adhésions. Nous ne croyons pas pour notre part qu’il soit
ici nécessaire de chercher autre chose que la «soumission religieuse de la
volonté et de I’intelligence». Bien entendue, elle doit pouvoir suffire pour
qualifier ce type d’adhésion; c’est-a-dire que, selon saint Thomas, elle mettra
en oeuvre dans la prudence la vertu de docilitas, qui est précisément la vertu
intellectuelle du disciple qui apprend, face a la disciplina du maitre qui en-
seigne*. Elle sera aussi exercice de la vertu d’obéissance qui est due a
I’autorité qui commande, dans le domaine et selon les limites ou elle a com-
pétence. Selon la conception thomiste de I’obéissance, elle ne peut évidem-
ment étre autre chose qu’un acte libre, et c’est pourquoi elle ne peut lier le
jugement spéculatif, mais seulement le jugement pratique. Cependant, il va de
soi que |’autorité dans I’Eglise, s’exer¢ant au nom du Christ, ces deux vertus
de docilité et d’obéissance y revétent une qualité particuliére colorée par la
vertu de religion et la piété filiale a I’égard de I’Eglise: ce qui suffit & en faire
autre chose qu’une simple adhésion formaliste ou une soumission purement
extérieure*?.

39 Ainsi le C.1.C., canon 749 § 2, qu’'on peut comparer avec le canon 750; voir
aussi Mysterium ecclesiae, AAS 65 (1973) 396-407 [401]; Donum veritatis, no 23;
F. SULLIVAN, art. cit., s’éléve a juste titre contre 1’assertion du Catéchisme de I’Eglise
catholique, no 88, qui néglige cette distinction élémentaire lorsqu’il demande «une
adhésion irrévocable de foi», non seulement pour les vérités «contenues dans la Révé-
lation divine», mais encore pour les «vérités ayant avec celles-la un lien nécessaire».

40 On pourra voir ici Y. CONGAR, «Faits dogmatique et «foi ecclésiastique»», dans:
ID., Sainte Eglise. Etudes et approches ecclésiologiques, Paris, 1963, p. 357-373
(Unam Sanctam 41).

41 Cf. S. THOMAS D’AQUIN, ST Ila Ilae q.48 a.1; q.49 a.3; q.53 a.3.

42 Cf. S. THOMAS D’AQUIN, ST Ila Ilae q.104. Il y aurait ici beaucoup a dire; on
nous permettra de renvoyer a M.-M. LABOURDETTE, «La vertu d’obéissance selon
saint Thomas», RThom 57 (1957) 626—656, ou I’on portera une attention particuliére
aux p. 641-646: «Obéissance et jugement», et a la note 1, p. 646, sur I’obéissance a
I’Eglise; on verra aussi les pages trés nuancées de J. HAMER, L’Eglise est une com-
munion, Paris, 1962 (Unam sanctam 40), p. 24-34: «Quelle est I’autorité de cette en-
cyclique [Mystici Corporis]? De I’autorité des documents du magistére en général».
Ces pages représentent, & notre avis, une critique décisive de I’opinion qui veut ac-
corder une autorité excessive aux documents du magistére <ordinaire> (entendez:
authentique); interrogé oralement en 1985, I’auteur — qui avait exercé entre-temps la



190 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

En conclusion de cette partie, salvo meliori iudicio, nous croyons qu’on
peut dire ceci: étant donné la jurisprudence qui entoure I’interprétation de ce
genre de textes et que nous avons amplement rappelée, le théologien est auto-
risé & penser que cet enseignement de Jean-Paul II se situe en deg¢a de I’in-
faillibilité proprement dite®>. En termes plus clairs, cela veut dire qu’on ne
peut pas mettre en cause la soumission religieuse de I’intelligence et de la
volonté (autrement dit 1’obéissance et la docilité) due a un tel enseignement —
cela ne change donc rien quant a I’attitude concréte pour notre situation pré-
sente —, mais cela veut dire aussi, croyons-nous, que la possibilité d’une évo-
lution pour I’avenir n’est peut-étre pas tout a fait fermée. Ce n’est pas, a notre
avis, une simple question d’argutie canonique; il pourrait s’agir en fait de la
crédibilité du magistére de demain.

L’autorité du «Responsum> de la Congrégation de la foi

Nous I’avons déja dit, les documents principaux concernant la non-ordination
des femmes émanés de la Congrégation pour la Doctrine de la foi, aussi bien
Inter insigniores que la plus récente Responsio, ont été approuvés in forma
communi. Cette simple constatation n’est pas anodine. Puisqu’on en avait la
possibilité et qu’on ne I’a pas fait, cela veut dire qu’on n’a pas voulu avoir re-
cours a la procédure de I’approbation in forma specifica. 11 est difficile d’in-
terpréter cela autrement. La chose est étonnante, mais c’est elle qui explique
en partie pourquoi cette Réponse, pensée pour mettre un terme a la discussion,
I’a de fait involontairement réouverte en raison de ses particularités. C’est
pourquoi il faut maintenant remettre ce texte sous les yeux du lecteur dans son
intégralité. On se souvient qu’il est censé répondre & une question soumise a
la Congrégation:
«Question. Doit-on considérer comme appartenant au dépot de la foi (ur
pertinens ad fidei depositum) la doctrine selon laquelle I’Eglise n’a pas le
pouvoir de conférer I’ordination sacerdotale aux femmes, doctrine qui a
été proposée par la Lettre apostolique Ordinatio sacerdotalis comme a te-
nir de maniére définitive (tanquam definitive tenenda)? Réponse: Affir-
- mative».
Quiconque aura suivi ce que nous avons dit ci-dessus concernant une doctrine
«a tenir» (tenenda) et une doctrine «a croire» (credenda) sera contraint de re-
marquer que |’auteur de cette question fait précisément la confusion que les
documents officiels veulent éviter: si cette doctrine appartient au dépot de la
foi, elle est a croire, non simplement a tenir. Or cette confusion semble re-

fonction de Secrétaire a la Congrégation pour la Doctrine de la Foi — nous a confirmé
qu’il n’avait rien a y changer.

43 C’est aussi une des conclusions auxquelles parvient, aprés une analyse métho-
dologique exemplaire, le spécialiste pondéré qu’est A. ANTON (art. cit. note 31), qui
souligne également que la foi théologale n’est pas ici en cause [738-739]. La «Note»
de présentation d’Ordinatio sacerdotalis demande, on I’a vu, un «assentiment plénier
et inconditionnel», Doc. Cath. 1994, p. 553.



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 191

prise & son compte par la Congrégation elle-méme qui explique ainsi sa ré-
ponse affirmative:

«Cette doctrine exige un assentiment définitif (assensum definitivum)

parce qu’elle est fondée sur la Parole de Dieu écrite, qu’elle a été cons-

tamment conservée et mise en pratique dans la Tradition de I’Eglise de-
puis 'origine et qu’elle a été proposée infailliblement par le magistére
ordinaire et universel (cf. Conc. Vatican II, Const. dogm. Lumen gen-
tium, 25,2). C’est pourquoi dans les circonstances actuelles, le Souverain

Pontife, exergant son ministére de confirmer ses fréres (cf. Lc 22,32), a

exprimé cette méme doctrine sous forme d’une déclaration formelle qui

affirme explicitement ce qui doit toujours étre tenu, partout et par tous les

fideles, en tant que cela appartient au dépot de la foi (uptote ad fidei de-

positum pertinens)».
Le lecteur attentif remarque ici encore que le document de la Congrégation est
nettement plus affirmatif et explicite que celui du pape. Il déclare que cette
doctrine appartient au dépét de la foi, alors que le document du pape ne le fai-
sait pas. Or si cela était le cas, nous devrions croire cet enseignement d’un
mouvement de foi théologale, alors que le texte parle seulement d’un «assen-
timent définitif». Les documents antérieurs nous avaient habitués a plus de
clarté et de cohérence. Comme le remarque pertinemment un observateur averti,
le moins qu’on puisse dire ici est qu’il est urgent d’essayer de préciser quelle
est la nature du lien qui existe entre cette vérité non révélée et la révélation
elle-méme*.

Toutefois, il est encore plus important de s’attacher ici a saisir I’élément
nouveau qui fonde I’argumentation. Tous les commentateurs ont remarqué au
passage la phrase que nous avons soulignée: il s’agit d’une doctrine «cons-
tamment conservée et mise en pratique dans la Tradition de I’Eglise depuis
I’origine et ... proposée infailliblement par le magistére ordinaire et univer-
sel»®. De fait, s’il en était ainsi I’argumentation serait irrécusable, puisque
c’est un principe bien établi que si I’Eglise ne crée pas I’objet de sa foi, il lui
est permis — et c’est parfois nécessaire — de le déclarer®®, Mais la question est
précisément de savoir s’il en est bien ainsi. Jean-Paul Il, dans Ordinatio sa-
cerdotalis, parle sans doute, a la suite de Paul VI, de «la pratique constante de
I’Eglise» et de «son magistére vivant qui, de maniére continue, a soutenu

4 Cf. A. ANTON, art. cit., p. 739.

45 C’est bien cela qui est souligné comme essentiel dans I’article non signé qui ac-
compagne le Responsum dans L 'Osservatore Romano du 19 novembre 1995; trad. fr.:
dans: Doc. cath. 92 (1995) 1079-1081.

4 On se souvient de la formulation parfaite qu’en a donnée J.H. NEWMAN 4 pro-
pos de I’Immaculée-Conception: «C’est la pure vérité de fait que les catholiques n’ont
pas été amenés a croire en cette doctrine parce qu’elle a été définie, mais qu’elle I’a
été parce qu’ils y croyaient déja», Apologia pro vita mea, Paris, 1967, p. 432 (Textes
newmaniens 5); c’est le méme raisonnement que Newman met en ceuvre a propos de
I’infaillibilité pontificale: «Depuis toujours le pape a possédé et mis en cuvre cette
autorité que la définition déclare aujourd’hui lui avoir toujours appartenu», Lettre au
duc de Norfolk, Paris, 1970, p. 382 (Textes newmaniens 7).



192 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

I’exclusion des femmes du sacerdoce». Un peu plus loin, il mentionne aussi
«la tradition constante et universelle de I’Eglise», mais sans mentionner for-
mellement I’enseignement du magistére ordinaire et universel. Pour appuyer
son enseignement, il en appelle au contraire au magistére «dans ses docu-
ments les plus récents (in recentioribus documentis)». L honnéteté oblige ici a
dire que cela ne nous renvoie pas a une époque trés lointaine et que ces ensei-
gnements les plus récents sont moins ceux du magistére ordinaire et universel
que ceux du magistére authentique du pape. Peut-on dire alors sans abus de
langage que «cette doctrine ... a été proposée infailliblement par le magistére
ordinaire et universel»?4’

Nous serions sans doute plus prés de la vérité historique si nous disions
qu’il s’agit d’une pratique qui s’est imposée rapidement d¢s les origines et qui
n’a connu que peu d’exceptions®, et que I’absence de contestation jusqu’a

47 Dira-t-on qu’il faut aussi prendre en compte «la proposition répétée de la méme
doctrine» (Lumen gentium no 25)? L’argument est difficile a faire valoir; pas plus que
la répétition d’une erreur ne suffit a en faire une vérité, pas davantage la répétition
d’une affirmation d’autorité incertaine ne suffit a la transformer en affirmation irrécu-
sable; J. HAMER I’avait jadis fort bien dit: «La valeur de I’ensemble dépend de la va-
leur des parties. Si chacune des affirmations fréquemment répétées dans une ligne de
parfaite cohérence ne demande que le seul assensus interior..., I’ensemble ne peut pas
requérir une adhésion supérieure et d’un autre ordre», dans: L’Eglise est une commu-
nion, p.32. A. ANTON, qui a traité cette question avec le plus grand soin (p. 728-
733), remarque pourtant en terminant qu’au yeux de nombreux théologiens sérieux
(no pocos y autorizados te6logos), le simple fait d’une acceptation tranquille d’une
doctrine ou de quoi que ce soit dans le domaine de la pratique ecclésiale ne suffirait
pas a vérifier le critére de Lumen gentium 25 § 2, qui demande que cela ait été aussi
explicitement proposé comme a tenir définitivement (p. 732).

48 Nous pensons 2a un fait curieux peu connu, qu’il faut au moins mentionner pour
mémoire et qui a été mis en avant par G. OTRANTO, «Note sul sacerdozio femminile
nell’antichita in margine ad una testimonianza di Gelasio I», Vetera christianorum 19
(1982), 341-360 (repris dans F. MARANGELI, éd., Le Abazie Nullius. Giurisdizione
spirituale e feudale nelle Communita femminile fino a Pio IX, Conversano, 1984,
p. 65-87). Cet érudit pense avoir établi que, aux Ve et Vle siécles, il a existé en Italie
méridionale des femmes ordonnées par des évéques qui exergaient un véritable minis-
tére sacerdotal (la presbytera de quelques monuments funéraires n’est pas a entendre
comme une simple uxor presbyteri); le pape Gélase I s’éléve contre cette pratique
dans une Lettre adressée aux évéques de Lucanie, des Abruzzes et de Sicile, datée du
11 mars 494 (Epist. 14,26, dans: A. THIEL, Epistolae Romanorum pontificum genui-
nae..., Brunsbergae, 1868, t. I, p. 360-379 [376-377]; m&me si cette pratique semble
avoir connu une certaine diffusion et une certaine durée, le fait est probablement trop
aberrant par rapport a la pratique universelle et constante pour étre susceptible d’une
interprétation dogmatique. Mais Otranto (p. 357-359) rapporte encore un autre fait
étonnant dont témoigne une lettre de 1’évéque réformateur ATTON DE VERCEIL (vers
885-960; Epist. 8: PL 134, col. 114): a I’un de ses correspondants qui demande com-
ment il faut entendre les termes de presbytera et diacona dans les documents anciens,
il répond que dans les premiers temps de I’Eglise, quand les convertis étaient encore
peu nombreux, ce n’étaient pas seulement des hommes mais aussi des femmes qui
présidaient ’eucharistie; les diaconesses veillaient aux onctions des femmes pour le
baptéme, mais celles qu’on appelait presbyterae assumaient I’office de précher, pre-



Note sur I'herméneutique des documents du magistére 193

une époque toute récente n’avait pas nécessité |’intervention du magistére a
son propos. Par contre, lorsque les questions contemporaines se sont élevées
ces cinquante derniéres années, les déclarations successives du magistére
n’ont pas réussi a faire taire les contestations ni a calmer les doutes des théo-
logiens sur le caractére d’obligation de cette doctrine®. Or, c’est ici que nous
retrouvons le grand principe de I’herméneutique conciliaire et magistérielle
selon lequel rien ne peut étre considéré comme dogmatiquement défini si cela
n’apparait pas de fagon manifeste. Ceci, & notre avis, ne vaut pas seulement
pour les définitions du magistére extraordinaire, mais doit s’appliquer égale-
ment pour ce qui est éventuellement enseigné par le magistére ordinaire et
universel. Etant donné que les conséquences pour les fidéles sont les mémes
de part et d’autre, puisque la vérité infailliblement proposée s’impose égale-
ment dans les deux cas, et puisqu’il serait profondément dommageable que
I’on considére comme infailliblement enseignée une vérité qui ne le serait pas
en réalité, les théologiens ont le droit et le devoir de s’assurer que la proposi-
tion infaillible de cette vérité ne laisse place a aucun doute. Dans le cas pré-
sent, beaucoup ont quelques doutes concernant la pertinence de cet appel a la
constante unanimité du magistére ordinaire et universel.

Notre conclusion pourra étre trés bréve. Il nous semble certain que les théo-
logiens catholiques sont tenus d’obéir respectueusement a la Lettre Ordinatio
sacerdotalis et d’y adhérer docilement dans la mesure et selon la maniére
(difficile a préciser plus exactement) ol cela est requis. Cette obéissance et
cette docilité sont & donner toutefois en vertu de ce document lui-méme et non
en vertu du Responsum de la Congrégation, dont I’interprétation nous parait

scrire et instruire (praedicandi, iubendi vel edocendi); ce serait le concile de Laodicée
qui aurait aboli cette pratique. Ce concile, comme on le sait, n’a probablement jamais
eu lieu, et cela nous entrainerait trop loin d’entrer dans la discussion de la collection
canonique qu’on a placée sous son patronage, mais on peut voir a ce sujet A.G. MAR-
TIMORT, Les diaconesses. Essai historique, Roma, 1982, p. 102-103. On peut cepen-
dant retenir de la lettre de Atton de Verceil qu’il ne considérait pas la chose comme
inouie. On peut ajouter & cela que le Concilium parisiense VI, de 829, s’appuie sur
cette Lettre de Gélase ainsi que sur le concile de Laodicée, pour réprouver certaines
pratiques: «Des femmes s’approchent des saints autels, touchent impudemment aux
vases sacrés, revétent les ornements sacerdotaux des prétres, et ce qui est encore plus
fort, plus indécent et plus inepte, osent donner au peuple le corps et le sang du Seig-
neur» (cap. XLV: MANSI, t. 14, 565). Sans prétendre conclure au-dela de ce que per-
mettent ces attestations fragmentaires, la répétition de ces interdictions témoigne par
elle-méme d’une certaine diffusion de ces faits, et cela montre au moins que la pra-
tique de réserver aux hommes I’exclusivité du ministére a peut-étre été possédée
moins paisiblement qu’on ne le croit généralement.

49 Le Cardinal RATZINGER lui-méme reconnait ce fait, cf. Commentaire (ci-dessus
note 30) p. 612-613; sans vouloir multiplier les attestations, on verra par exemple
J. MOINGT, Sur un débat clos, RSR 82 (1994) 321-333; dans: ThQ 1993/3, en particu-
lier, p. 186-204, I’art. de W. BEINERT, Dogmatische Uberlegungen zum Thema Prie-
stertum der Frau, et, p. 205-218, celui de P. HONERMANN, Lehramtliche Dokumente
zu Frauenordination. Analyse und Gewichtung; W. RABERGER, (Ordinationsfdhigkeit
der Frau?, ThPQ 144 (1996) 398-411.



194 Note sur I'herméneutique des documents du magistére

majorer indiiment la portée de la Lettre de Jean-Paul II. A considérer les rég-
les élémentaires d’une saine herméneutique ici rappelées, le jugement du
théologien sur le Responsum ne pourrait étre que trés réservé — s’il n’était pas

aussi perplexe!



	Note sur l'herméneutique des documents du magistère : à propos de l'autorité d'Ordinatio sacerdotalis

