Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Natur im westlichen und 6stlichen Verstandnis
Autor: Gloy, Karen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KAREN GLOY

Natur im westlichen und 0stlichen
Verstindnis

I. Die Krise der modernen Naturwissenschaft und Technik

Gegenwirtig erleben wir eine der tiefgreifendsten Infragestellungen und Kri-
sen unseres mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigmas. Nicht, daB die
Resultate der Naturwissenschaft oder die Ergebnisse ihrer Anwendung in
Technik und Technologie in Zweifel gezogen wiirden — selbstverstindlich ist
nach wie vor jedermann iiberzeugt, daB bei Knopfdruck das Licht angeht —,
auch nicht, daB die einzelnen Hypothesen und Theorien sich iiber das iibliche
MaB hinaus als hinfillig erwiesen — interne Entwicklungen, Modifikationen,
Revisionen und Prizisierungen von Sdtzen und Theoriesystemen hat es stets
gegeben —, und auch nicht, daB die gegenwirtig herrschende Physik plétzlich
als Wissenschaft suspekt geworden wire — Wissenschaft gibt es sowieso nie-
mals in definitiver Gestalt, sondern immer nur als Geschichte der Wissen-
schaften in wechselnden Formen, angefangen von der aristotelischen Physik
iiber die newtonische Mechanik, iiber die klassischen Feldtheorien bis hin zur
Relativitdts- und Quantentheorie und sogar dariiber hinaus —, in die Krise ge-
raten ist vielmehr das neuzeitliche mechanistische Paradigma selbst, das seit
dem 16./17. Jahrhundert zur Weltanschauung und Ideologie der westlichen
Zivilisation avanciert ist und seither seinen globalen Siegeszug angetreten
hat, auch in Kulturen, die urspriinglich dieser Denkweise fernstanden. Die zu-
nehmenden desastr6sen Umweltdeformationen und -zerstérungen, die eine di-
rekte oder indirekte Folge dieser Naturwissenschaft und Technologie sind: die
Luft- und Wasserverschmutzung, das Waldsterben, die klimatischen Veridnde-
rungen, die seitens der Atomkraftwerke drohenden Gefahren, die Ausbeutung
der natiirlichen Ressourcen usw., haben unser Selbst- und Naturverstindnis in
die bislang tiefste Krise gestiirzt und die Frage nach Sinn und Zweck dieser
Wissenschaft und Technik aufgeworfen.

In dieser Situation wird Ausschau nach anderen Naturkonzepten und Ver-
haltensweisen des Menschen gehalten, die solche Konsequenzen nicht nach
sich gezogen haben. In Betracht kommen hier zum einen die Naturauffassun-
gen der nord- und siidamerikanischen Indianer, zum anderen die Naturauffas-
sungen des siid- und ostasiatischen Kulturraumes, die sich in den groBen Re-
ligionen des Hinduismus, Buddhismus und Taoismus entwickelt haben.



Natur im westlichen und 6stlichen Verstindnis 159

Im Folgenden sollen das sogenannte westliche und das Ostliche Para-
digma' miteinander konfrontiert werden, um anschlieBend der Frage nachzu-
gehen, ob man die Fehlentwicklungen der einen Konzeption durch die Uber-
nahme von Teilaspekten der anderen beheben, zumindest mildern kénne, wie
dies gegenwiirtig hiufig gefordert wird, oder ob mit der Ubernahme von Teil-
einstellungen und -verhaltensweisen des einen Paradigmas auch deren geisti-
ger Hintergrund transferiert werde, so daB dies auf eine Substitution des einen
Paradigmas durch das andere hinausléduft.

II. Das westliche Paradigma

Das westliche Paradigma 148t sich durch vier Merkmale charakterisieren, von
denen drei theoretischer Art sind und eines ethischer: 1. durch die Subjekt-
Objekt-Spaltung, 2. durch die Mechanizitit und Mathematizitidt einschlieBlich
der analytisch-synthetischen Methode, 3. durch das Experiment und 4. durch
das Herrschafts-Knechtschaftsverhiltnis.

1. Die Subjekt-Objekt-Spaltung

Das wohl auffidlligste Merkmal des westlichen Paradigmas ist die Subjekt-
Objekt-Spaltung, die als Schema auf das Verhiltnis Natur — Mensch appliziert
wird. Die Natur steht dem Menschen als das Andere, Fremde gegeniiber; sie
gilt ihm als «Gegen-Stand» oder «Objekt», wie aus der Bedeutung des lateini-
schen obicere (sich gegeniiberstellen, vor sich hinstellen) hervorgeht. Emo-
tional wird damit nicht selten Feindseligkeit und Widerstreben verbunden.
Ihre religiose Wurzel hat diese Vorstellung in dem alttestamentlichen Be-
richt vom Siindenfall des Menschen und seiner Vertreibung aus dem Paradies.
Der Mythos bringt den Abfall des Menschen von der Natur und von Gott, das
Herausfallen aus der urspriinglichen Geborgenheit im Sein aufgrund einer
metaphysisch verstandenen Schuld zum Ausdruck. Die Natur begegnet dem
Menschen seither nicht mehr als das Bergende und Schiitzende, sondern als
das Widerspenstige und Feindselige, dem mit Miihsal die eigene Existenz
abzuringen ist; denn die Vertreibung aus dem Paradies erfolgt unter dem
Fluch: «Im SchweiBle deines Angesichts sollst du dein Brot essen.» Die Natur
ist dem Menschen seither zur Bearbeitung und Gestaltung aufgegeben; sie ist
das Feld seiner Produktivitdt. Seit der Okkupation der griechisch-rémischen

! Zum westlichen Paradigma, welches mit dem naturwissenschaftlichen identisch
ist, vgl. mein Buch: Das Verstindnis der Natur, Bd. I: Die Geschichte des wissen-
schaftlichen Denkens, Miinchen 1995, zum o&stlichen Paradigma, welches dem ganz-
heitlichen Denken angehort, vgl. Bd. 2: Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens,
Miinchen 1996. Verwiesen sei auBerdem auf meinen Aufsatz «Mechanistisches-orga-
nizistisches Naturkonzept», in: GLOY, Karen: Natur- und Technikbegriffe, Bonn 1996,
98-117. Ein konkretes Beispiel fiir den Unterschied von naturwissenschaftlicher und
holistischer Interpretationsmethode wird diskutiert in meinem Aufsatz «Goethes und
Hegels Kritik an Newtons Farbentheorie. Eine Auseinandersetzung zwischen Natur-
philosophie und Naturwissenschaft, in: GLOY, Karen/BURGER, Paul (Hgg.): Die Na-
turphilosophie im Deutschen Idealismus, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993, 323-354.



160

Kultur durch die jiidisch-christliche Religion ist diese Vorstellung zum Leit-
bild des Abendlandes avanciert. Ihre Entwicklung hat sich iiber Stufen voll-
zogen, die kurz skizziert seien:

a) Im Unterschied zur jiidisch-christlich gepréigten Auffassung herrschte
in der griechischen Antike der Gedanke der Einheit vor. Der Kosmos wurde,
wie aus Platons Timaios hervorgeht, als zéon betrachtet, als lebendiges, or-
ganisches Ganzes, zu dem alles Lebendige einschlieBlich des Menschen als in-
tegrativer Teil gehort. Wenn es eine Differenz zwischen dem vorgegebenen,
immer schon vorfindlichen Kosmos und dem Menschen gibt, dann nur in epi-
stemologischer Hinsicht, insofern der Kosmos Gegenstand der Erkenntnis des
menschlichen Subjekts ist.

Fir die weitere Entwicklung ist der Umstand wichtig, daB Erkenntnis
nach einer in der abendldndischen Tradition vorherrschenden Meinung nicht
als Rezeptivitit, sondern als Produktionsprozel in Analogie zum handwerkli-
chen und kiinstlerischen Vorgang verstanden wird. Wie der Handwerker oder
Kiinstler in einem realen HandlungsprozeB gemil einem vorgédngigen Plan die
vorgegebene Materie formt, so eignet sich der Erkennende in einem intellek-
tuellen Konstruktions- bzw. RekonstruktionsprozeB, d. h. im gedanklichen
Nachvollzug, die geformte Materie erkennend an. Dahinter steht die Einsicht,
daB man nur das wirklich versteht, was man selbsttdtig produzieren kann. Die
Natur wird hier nicht nur als Relat einer Erkenntnisrelation zum Subjekt be-
trachtet, sondern als intellektuelles Produkt eines intellektuellen Produktions-
prozesses des Subjekts. Wenn Platon im Timaios einen Schoépfungsbericht
priasentiert, nach dem Gott in Gestalt eines Handwerkergottes die Welt aus
vorgegebenem Material gestaltet, so weist dieser Mythos nur #uBerlich Ahn-
lichkeit mit dem biblischen auf, wéhrend er sich in Wahrheit radikal von ihm
unterscheidet, handelt es sich hier doch nicht um einen realen Schépfungspro-
zeB, sondern um den bildhaften Ausdruck eines intellektuellen Aneignungs-
prozesses eines ontologisch immer schon Bestehenden. Der Mythos stellt in
Form einer Genese, einer Hervorbringung der differenten Dinge der Welt vor,
was an sich immer schon existiert, um im geistigen Nachvollzug dieser Ge-
nese die Aufbaugesetze der Natur zu erkennen. Durch Interpretation des phy-
sei on als techné on wird es moglich, die Gesetze der Natur verstidndlich zu
machen.

Mit dieser technischen Naturauffassung und konstruktivistischen Er-
kenntnistheorie ist Platon zum Begriinder einer weitreichenden Tradition ge-
worden, die unter verschiedenen Namen und Gestalten von der Antike bis zur
Moderne reicht. Sie kehrt wieder in Laktanz’ Ausspruch: «Nur der Urheber
kennt sein Werk»?2, bei Cusanus in der Schrift /diota de mente?, in der ausge-
fihrt wird, daB der Mensch nur aufgrund seiner Fahigkeit, den gottlichen
SchopfungsprozeB nachzukonstruieren, denselben exakt zu verstehen vermag,
in der Produktionsformel Kants in der Kritik der reinen Vernunft und im Opus

2 LACTANTIUS, F.: De opificio dei 14,9, in: Opera omnia I-II, ed. BRANDT, S./
LAUBMANN, G., Prag, Wien, Leipzig 1890-93.
3 Cap. 7, vol. 86.



Natur im westlichen und 6stlichen Verstindnis 161

postumum, daB wir die Erfahrung selber machen, statt sie uns vorgeben zu
lassen. Wir selbst seien Schopfer der Naturgesetze, von denen wir wiahnen, sie
aus der Erfahrung gelernt zu haben. Im Opus postumum kehrt stereotyp die
Formel wieder: « Wir [machen] die Erfahrung ... selbst ..., von der wir wih-
nen, durch Observation und Experiment gelernt zu haben.»*

b) Die zweite Stufe ist durch den EinfluB der jiidisch-christlichen Reli-
gion und ihrer Glaubensiiberzeugungen auf die alteuropdische Welt gekenn-
zeichnet. Galt die Natur der griechischen Antike ontologisch als vorfindlich,
so wird sie nach dem Schopfungsbericht der Genesis zum realen Produkt eines
real verstandenen Schopfungsprozesses Gottes, das der Mensch aufgrund sei-
ner Ebenbildlichkeit mit Gott und seiner Sohnschaft im Nachvollzug der gott-
lichen Gedanken verstehend sich anzueignen vermag. Mit dieser Konzeption
einer realen Weltschépfung nach dem Ursache-Wirkungsmodell beginnt die
reale Abtrennung der Natur von der urspriinglichen Seinseinheit. Wenngleich
die Differenz des Menschen zur Natur vorerst noch abstrakt epistemologisch
ist, so bahnt sich doch schon hier eine Entwicklung an, die in die Richtung
auch einer Kluft zwischen Mensch und Natur gehen wird, da der Mensch, ob-
wohl wie die iibrige Natur Geschopf Gottes, innerhalb der Seinshierarchie
eine Sonderstellung einnimmt, als Krone der Schépfung gilt, dem die tibrige
Natur untertan zu sein hat.

c) Mit dem Sikularisationsprozel der Neuzeit verblat Gott als Schopfer
der Welt immer mehr. An seine Stelle tritt der selbstherrliche Mensch, der
zum alter deus avanciert. Die Natur wird mehr und mehr zu seinem Produkt
und Gemichte, und dies nicht nur in abstrakt epistemologischer, sondern in
real praktischer Hinsicht, indem die Machenschaft des Menschen immer mehr
ausgedehnt wird nach dem Motto: «Alles 148t sich machen, und alles wird
gemacht.» Dies gilt nicht allein fiir die imitierende Produktion anorganischer
Stoffe und Vorginge — man denke an die unzdhligen Kunststoffe anstelle der
natiirlichen und an die unzédhligen kiinstlichen Bewegungen und Vorgénge
mittels der Technik anstelle der natiirlichen —, sondern das gilt in zunehmen-
dem MaBe auch fiir die imitierende Produktion organischer Stoffe und Pro-
zesse. Wir sind heute in der Lage, eine Vielzahl natiirlicher Lebensvorgénge
wie Blutregulierung, Atmung, Blutreinigung usw. durch entsprechende Ma-
schinen wie die Herz-Lungen-Maschine, die kiinstliche Niere, den Herz-
schrittmacher u. 4. zu bewerkstelligen. Selbst intelligente Leistungen wie Le-
sen, Rechnen, Schreiben, Schachspielen, Planen, Irrtumssteuerung u. 4. kon-
nen heute von entsprechenden Computern und Robotern vollzogen werden.
Zum Faszinosum unseres Jahrhunderts ist der lesende, schreibende und spre-
chende Computer mit seiner kiinstlichen Intelligenz geworden. Die Vorstel-
lung, eines Tages Maschinen konstruieren zu konnen, die nicht nur Fremd-
produkte erzeugen und Fremdleistungen erbringen, sondern autopoietisch sich
selbst reproduzieren, regenerieren und reparieren, befliigelt die Phantasie der

4 KANT, Immanuel: Gesammelte Werke (Akademie-Ausgabe), Bd. 22, Berlin
1938, 362 u.8. Und noch im Konstruktivismus und Operationalismus der Erlanger
Schule klingt diese Tradition nach.



162

Zukunftsutopisten. Auch wenn wir gegenwirtig in der Gentechnologie noch
auf organisches Material zuriickgreifen miissen, um durch Rekombination von
Genen neue Geschdpfe mit neuen Eigenschaften zu erzeugen, so ist doch nicht
undenkbar, dieses Material eines Tages durch Maschinen zu ersetzen und so
der Idee einer totalen kiinstlichen Welt immer ndher zu kommen.

2. Die Mechanizitdt und Mathematizitdt der Natur sowie die analytisch-syn-
thetische Methode

Die Konzeption der Natur als Artefakt des Menschen verlangt eine Spezifika-
tion, ist doch die Interpretation der Natur als solche offen gegeniiber der wei-
ten Auslegung als Schopfung mit der ganzen Fiille quantitativer wie qualitati-
ver Eigenschaften, sinn- und bedeutungstragender Elemente, Wertvorstellun-
gen usw, wie auch gegeniiber der engen, eingeschridnkteren Auslegung als
kiinstliche Maschine mit rein quantitativen, mathematischen Bestimmungen
und einer Reduktion der Wirkweise auf Kausalitdt, Druck und StoB. Fir die
endliche menschliche Produktionskraft ist die Natur — bislang wenigstens —
nicht lebendiges Geschopf, sondern tote, von auBen betriebene Maschine. In-
folgedessen wird die Machina-mundi-Vorstellung zum Leitgedanken der neu-
zeitlichen Physik und dariiber hinaus der neuzeitlichen Weltanschauung iiber-
haupt. Mit ihr werden Anorganisches wie Organisches gleichermaBen be-
schrieben. Als machina coelestis (Himmelsmechanik) zunéchst auf das Plane-
tensystem angewandt, wird die Maschinenvorstellung zunehmend auf das ge-
samte Weltgebdude und alle seine Teile ausgedehnt. Von Descartes und — be-
reits in der vorcartesischen Philosophie — von dem Arzt Gomez Pereira wer-
den tierische und menschliche Korper als Maschinen bzw. Automaten be-
schrieben. Hobbes iibertriagt im 17. Jahrhundert die Maschinenvorstellung auf
den Staat, und Herbart erklidrt im 19. Jahrhundert sogar das Seelenleben auf
mechanistische Weise. Wohlgemerkt handelt es sich hier nicht um eine blofie
Metaphorik, d. h. um einen bloBen Vergleich der Natur mit der Maschine,
sondern um eine Identifikation. Die Natur wird nicht nur nach Art einer Ma-
schine gedacht, sondern ist eine Maschine, ein hochkompliziertes und hoch-
komplexes, aus Teilen zusammengefiigtes Gebilde. Insbesondere die Uhr wird
zum bevorzugten Modell, so schon bei Nikolaus von Oresme, der das Weltall
mit einer Raderuhr vergleicht®, oder bei Kepler, der in einem Brief vom 10.
Februar 1605 an Herwart von Hohenburg schreibt:
«Meine Absicht ist es zu zeigen, daB die himmlische Maschine (caelestem
machinam) keine Art gottliches Lebewesen, sondern eine Art Uhrwerk ist
..., insofern die ganze Vielfalt der Bewegungen von einer einzigen, ganz
einfachen korperlichen magnetischen Kraft ebenso abhingt wie alle
Bewegungen einer Uhr von einem sehr einfachen Gewicht.»®

5 Tractatus de commensurabilitate et incommensurabilitate motuum celi III, ed.
GRANT (Nicole Oresme and the Kinematics of Circular Motion), Madison, Milwaukee,
London 1971, 291, 117-120.

6 KEPLER, Johannes: Gesammelte Werke, hrsg. von Dyck, W. von/CASPAR, M.,
Miinchen 1938ff., Bd. 15, 146.



Natur im westlichen und 6stlichen Verstindnis 163

Besonderer Beliebtheit erfreuen sich die groBen astronomischen Uhren, wie
sie von Domen und Miinstern her bekannt sind, die nicht nur die Tages-, son-
dern auch die Jahreszeiten, den planetarischen Stand von Sonne und Mond,
Venus und Merkur und anderer Planeten anzeigen, desgleichen einen Reigen,
bestehend aus Konig, Fiirsten, Edelleuten und Biirgern, vorfithren und so die
kosmische Hierarchie vom Hochsten bis zum Niedersten versinnbildlichen.

Der Begriff machina hat selbst eine Wandlung erfahren. Bedeutete me-
chané (machand) im Griechischen zunédchst Kunst, List, Tduschung, dann die
geschickte Anwendung von Werkzeugen und schlieBlich diese Werkzeuge
selbst, sofern es sich um komplizierte, zusammengesetzte Werkzeuge wie He-
bewerkzeuge, Bewisserungsmaschinen, Wasser- und Sonnenuhren, Armillar-
sphidren handelte, und wurde entsprechend die Mechanik als Wissenschaft von
den widernatiirlichen, unnatiirlichen Bewegungen der Physik als Wissenschaft
von den natiirlichen Bewegungen und ihren Gesetzen konfrontiert, so dnderte
sich dies in der Neuzeit, spidtestens seit Galilei, insofern die Mechanik zur
Physik selbst avancierte und die widernatiirlichen Bewegungen sich als keine
anderen als die natiirlichen erwiesen.

Die Identifizierung der Mechanik mit der Physik hat die Auffassung der
Natur als Maschine zur Voraussetzung. Wird dariiber hinaus das mechanisti-
sche Erkldrungsmuster auf alles und jedes appliziert, auf Anorganisches wie
Organisches, so verbindet sich mit ihm ein Monopolisierungsanspruch, der
das mechanistische Modell zum szientifischen Paradigma schlechthin werden
14Bt, das seit Beginn der Neuzeit das westliche Denken bestimmt und zuneh-
mend auch das ostliche okkupiert. Aufgrund der Erhebung des mechanisti-
schen Paradigmas zum universellen Strukturmodell kann man mit Recht von
einer Ideologisierung sprechen.’

Die Maschinenvorstellung ist mit einer Reduktion der Natur verbunden:
Aus der Fiille der Qualitédten, der visuellen, auditiven, taktilen Eigenschaften
usw., werden ausschlieBlich die mathematisch faBbaren, quantitativen als die
eigentlichen und wesentlichen herausgehoben, wihrend die tibrigen als unei-
gentliche, als sekundidre Sinnesqualitdten degradiert werden. Das Resultat ist
die Abstraktion aller Eigenschaften auBer der Zidhlbarkeit, MeBBbarkeit und
Wigbarkeit. Da der Mathematisierung der Natur, die mit Relationen zwischen
Relata operiert, physikalisch am besten der Atomismus entspricht, der letzte,
irreduzible Instanzen oder Bausteine der Welt annimmt, die als konstant und
invariant beliebig zu Komplexen zusammengesetzt und wieder getrennt und
neu zusammengefiigt werden konnen, ist die atomistische Theorie innerhalb
des mechanistischen Denkens die meistprédferierte. Raum, Materie und Bewe-
gung nach dem Kausalitdtsgesetz sind die Grundbestandteile mechanistischen
Denkens; Analysis und Synthesis der materiellen Bestandteile sind die me-
thodischen Prinzipien dieser Erkldrungsweise.

7 Vgl. MERCHANT, Caroline: Der Tod der Natur. Okologie, Frauen und neuzeitli-
che Naturwissenschaft (Titel der amerikanischen Originalausgabe: The Death of Na-
ture. Women, Ecology and Scientific Revolution, 1980), Miinchen 1987, 276.



164

3. Das Experiment

Unabdingbar verbunden mit der Maschinenvorstellung der Natur, d. h. der
Auffassung der Natur als kiinstliches Produkt, ist das Experiment. Auffilli-
gerweise hat das Experiment erst in der beginnenden Neuzeit Bedeutung ge-
wonnen, wihrend es in der Antike aufgrund anderer ontologischer und epi-
stemologischer Primissen keine Rolle spielte oder sogar wie in Platons Ti-
maios (68d) abgelehnt wurde. Das Experiment ist eine operative Methode zur
Herstellung eines bestimmten nicht-natiirlichen Aspekts an der Natur oder so-
gar der Natur als Artefakt, als Maschine. Eine der erhellendsten und bekann-
testen Beschreibungen und Analysen des experimentellen Vorgangs hat Kant
in der Vorrede zur 2. Auflage der Kritik der reinen Vernunft® gegeben, indem
er dort das Experiment mit einer Gerichtssituation vergleicht. So wie der
Richter in einem ProzeB die Zeugen nétigt, auf vorgelegte Fragen zu antwor-
ten, und zwar entweder mit Ja oder Nein, nicht aber beliebig und auswei-
chend, so notigt auch der Experimentator die Natur, auf vorformulierte, dem
Experiment zugrunde gelegte Fragen affirmierend oder negierend zu antwor-
ten, nicht aber willkiirlich. Dies bedeutet, daB die Natur nicht in ihrem An-
sichsein, in der Fiille ihrer Qualitdten, Quantitdten, Habitualitdten und Werte
interessiert, sondern nur in einem ganz bestimmten kiinstlichen Ausschnitt,
wihrend alle anderen Aspekte bewuBlt und gewollt ausgeblendet werden.

Fir die neuzeitliche Experimentalauffassung ist dreierlei charakteristisch:
1. auf seiten des Subjekts eine bestimmte Einstellung auf das Objekt nach
einem a priori gefaBten Plan, der mit einem bestimmten Theoriesystem oder
einer wissenschaftlichen Hypothese zusammenfillt, 2. auf seiten des Objekts
die Ausrichtung des Objekts gemiB diesem Plan, was mit einer Isolierung des
Gegenstandes und Herausnahme desselben aus seiner natiirlichen Umgebung
verbunden ist, und 3. hinsichtlich der Subjekt-Objekt-Beziehung die logische
Abblendung oder Abstraktion, die einen eindeutigen, unverwechselbaren Be-
zug zwischen Subjekt und Objekt herstellt und alles nicht hierher Gehorige
oder momentan nicht Interessierende ausblendet. Aufgrund dieser Vorkehrun-
gen erscheint der experimentell behandelte Gegenstand nicht in seiner Natiir-
lichkeit und Verflochtenheit mit der Umwelt, sondern als das kiinstlich pra-
parierte Objekt der Wissenschaft. Im Experiment begegnet die Natur nicht an
sich in ihrer Eigenheit und Einmaligkeit, in der Fiille ihrer Qualitdten, son-
dern als das artifizielle Objekt unter diesem oder jenem Aspekt. Dasselbe gilt
fir den Experimentator, der im Moment des Eintritts in das Experiment ent-
individualisiert und entpersonalisiert und zu einem anonymen, allgemeinen
Subjekt wird, das unter denselben Voraussetzungen jederzeit dieselben Beob-
achtungen anstellen kann. Die Entindividualisierung von Objekt und Subjekt
ist der Grund fiir die beliebige Reproduzibilitit des Experiments zu jeder Zeit
und fiir jedermann.

Das Kiinstliche, Verstellte und Verschrobene der experimentellen Metho-
de hat wohl niemand drastischer geschildert als Goethe in seiner Kritik an

8 B XIIIf.



Natur im westlichen und 6stlichen Verstidndnis 165

Newtons Farbentheorie und Experimentalauffassung zur Erkldrung des weifien
Lichts aus den Spektralfarben.
«Damit nun diese bunten Lichter zum Vorschein kommen sollen», sagt er,
«setzt er [Newton] dem weillen Licht gar mancherlei Bedingungen entge-
gen: vorziiglich brechende Mittel, welche das Licht von seiner Bahn ab-
lenken; aber diese nicht in einfacher Vorrichtung. Er gibt den brechenden
Mitteln allerlei Formen, den Raum, in dem er operiert, richtet er auf man-
nigfaltige Weise ein; er beschriankt das Licht durch kleine Offnungen,
durch winzige Spalten, und nachdem er es auf hunderterlei Art in die En-
ge gebracht, behauptet er, alle diese Bedingungen hitten keinen andern
EinfluB}, als die Eigenschaften, die Fertigkeiten des Lichts rege zu machen,
so daB sein Inneres aufgeschlossen und sein Inhalt offenbart werde.»®
Der Vorwurf zielt auf die Widernatiirlichkeit der Experimentalmethode, die
fur Goethe der Grund war, Apparate wie Fernglas, Mikroskop u. 4., die die
Wirklichkeit verstellen und verfédlschen, abzulehnen. Im geschilderten Expe-
riment wird das Licht nicht in seiner natiirlichen Umgebung unter freiem
Himmel belassen, wie es sich dem Auge darbietet, sondern im abgedunkelten
Versuchszimmer untersucht. Statt das Licht als Einheit und Ganzheit zu neh-
men, wird ein isolierter Teil herausgegriffen, statt dem Licht freien Lauf zu
lassen, wird es durch kiinstliche Offnungen gepreft, gezerrt, eingeengt. Was
herauskommt, ist nicht die Natur an sich, sondern eine kiinstlich produzierte,
vergewaltigte Natur, ein Geméchte oder Gestell, wie Heidegger sich ausge-
driickt hat.

4. Herrschafts-Knechtschaftsverhdltnis

GemdB der These, daB Seins- und Sollensaussagen ein Implikationsverhiltnis
bilden, daB ein bestimmter deskriptiver Theorierahmen, z. B. ein bestimmtes
Naturverstdndnis, bestimmte normative Handlungsimplikationen enthélt — so-
wohl Anreize wie Hemmungen — und ebenso umgekehrt bestimmte Verhal-
tensweisen auf bestimmte dahinterstehende Schemata verweisen, ist nach den
ethisch-praktischen Implikationen des bisher geschilderten Naturverstdndnis-
ses zu fragen. Die Ethik, die sich auf ein Naturbild griindet, das die Natur als
kiinstliches, manipulierbares und dirigierbares Objekt des Menschen betrach-
tet, interpretiert das Verhiltnis Mensch—-Natur, Subjekt—Objekt als ein Herr-
schafts-Knechtschaftsverhéltnis mit der Dominanz des Menschen und der
Subordination der Natur.

Diese anthropozentrische Ausrichtung ist religiés motiviert; sie hat ihren
Ursprung in dem alttestamentlichen Bibelwort «Machet euch die Erde unter-
tan und herrschet iiber die Fische im Meer und iiber die Vogel unter dem Him-
mel, tiber alles Getier, das auf Erden kriecht» (Genesis 1, 28), eine Stelle, die
haufig als Magna Charta der technischen Beherrschung der Natur betrachtet

? J.W. von Goethes Selbstanzeige seines Werkes «Zur Farbenlehre» in Cottas
«Morgenblatty, Extrabeilage Nr. 8, 6. Juni 1810, in: GOETHE, Johann Wolfgang:
Werke (Hamburger Ausgabe in 14 Bénden), Bd. 13, Hamburg 1955, 528.



166

wird.!? Sie begriindet den Herrschaftsanspruch des Menschen iiber die Natur,
der von Bearbeitung, Gestaltung und NutznieBung bis hin zu Ausbeutung und
Vergewaltigung reicht. Wie viele Wissenschaftler und Techniker so hat auch
Friedrich Dessauer in seinem 1927 erschienenen Buch Philosophie der Tech-
nik das Urhumanum in der geistigen und realen Befreiung des Menschen aus
den Zwiingen der Natur sowie in der technischen Bewiltigung und Bezwin-
gung der Natur erblickt, nicht nur der industriellen und postindustriellen,
sondern bereits der prdindustriellen, ja in allen Formen der Naturbeherrschung
durch den Menschen als homo investigator, homo inventor und homo faber.
Fasziniert von den Errungenschaften und dem Fortschritt der Technik, hat er
wie viele andere aufler ihm nur das Positive, nicht auch das Negative von
Wissenschaft und Technik gesehen. Heute, da Bewunderung und Fort-
schrittsoptimismus dem BewuBtsein der zum Teil verheerenden Folgen und
der zerstérenden Potenz des westlichen Wissenschafts- und Technikkonzepts
gewichen sind, ist nicht nur der Segen, sondern auch der Fluch dieser Einstel-
lung sichtbar geworden.

Wenn Carl Friedrich von Weizsdcker in seinem Buch Die Tragweite der
Wissenschaft'' die Meinung vertritt, daB ohne den christlichen Horizont und
die anthropozentrische Ausrichtung die rapide Ausbreitung des neuzeitlich
mechanistischen Weltbildes nicht moglich gewesen wire, so ist dem zuzu-
stimmen. Nicht zufillig hat einer der Begriinder der neuzeitlichen Naturwis-
senschaft und Technik, Francis Bacon, den Anspruch zur Beherrschung der
Natur durch Wissenschaft und Technik religios motiviert. Wie der Mensch die
mit dem Siindenfall verlorengegangene Unschuld wiedererlangen kann durch
den Glauben, so kann er die einstige Einheit mit Gott und die gottgleiche
Herrschaft iiber die Natur wiedergewinnen durch «Kunst und Wissenschaft» '?,
dadurch daB er immer tiefer in die Natur eindringt und seine Kenntnisse iiber
sie erweitert und sie so unter seine BotméaBigkeit bringt. In seinem Alterswerk
Nova Atlantis hat Bacon zudem ein illustratives Beispiel fiir die Naturaneig-
nung und -bewiltigung gegeben, indem er dort die kiinstliche Herstellung so-
wohl von Anorganischem wie von Organischem projektiert: die kiinstliche Er-
zeugung von Blitz und Donner, Wind und Wellen, Brunnen und Bergen, die
kiinstliche Vermehrung und Verminderung, VergréBerung und Verkleinerung
von Pflanzen und Tieren, die kiinstliche Umwandlung von Stoffen ineinander,
kurzum den ganzen Zauberkasten der modernen Technik. Was damals noch
Utopie war, ist inzwischen zum wissenschaftlichen und technischen Alltag ge-

19 vgl. STORK, Heinrich: Einfithrung in die Philosophie der Technik, Darmstadt
1977, 93.

'"'1. Bd.: Schopfung und Weltentstehung. Die Geschichte zweier Begriffe, Stutt-
gart 1964, 196: «Entgegen dem, was viele Christen und alle Sdkularisten glauben, nei-
ge ich zu der Ansicht, daB die moderne Welt ihren unheimlichen Erfolg zum groBen
Teil ihrem christlichen Hintergrund verdankt.»

12 BACON, Francis: Neues Organ der Wissenschaften, iibers. und hrsg. von BRUCK,
A.Th., Darmstadt 1981, 236.



Natur im westlichen und 6stlichen Verstdndnis 167

worden. Das Weltbild des Westens lebt von der Herrschaftsrolle des Men-
schen iiber die Natur.

I11. Das éstliche Paradigma

Versucht man, das ostliche Paradigma ebenso zu charakterisieren wie das
westliche, so muB man sich bewuBt machen, daB diese Charakterisierung in
gewissem Sinne noch allgemeiner ausfallen wird als die erste, da das asiati-
sche Paradigma nicht nur durch eine Religion, sondern durch mindestens drei
groBe, die Kultur beeinflussende religiése Stromungen, den Hinduismus, den
Buddhismus und den Taoismus, bestimmt ist, die zwar miteinander verwandt
sind, jedoch ihre religiose Spezifitdt und kulturprigende Eigenart haben. Denn-
noch muf zum Zwecke des Vergleichs und der Herausarbeitung der Fun-
damentalunterschiede eine Charakteristik gewagt werden. Auf seiten des Ost-
lichen Paradigmas geht es um die Merkmale 1. der Einheit aller Lebewesen,
2. der Organizitit und Analogie (analogische Methode), 3. des Wu-wei-Prin-
zips und 4. des Ahimsa-Prinzips.

1. Einheit aller Lebewesen

Der Grundzug aller 6stlichen religiés fundierten Naturkonzepte, stammen sie
aus dem Hinduismus, Buddhismus oder Taoismus, ist im Unterschied zum
westlichen Paradigma mit seiner Subjekt-Objekt-Spaltung und seiner Kon-
frontation von Mensch und Natur die Einheit aller Lebewesen, zu der als inte-
grativer Teil der Mensch gehort. Nirgends in den 6stlichen Konzepten nimmt
der Mensch jene Sonderstellung positiver oder negativer Art ein wie im We-
sten. Vielmehr ist er prinzipiell mit allen anderen Lebewesen gleichgestellt.
Gleichgiiltig, ob die Einheit der Lebewesen als das Gottliche selbst oder als
die Manifestation des Gottlichen, etwa als Leib Krishnas, gesehen wird, ent-
scheidend ist die Gleichrangigkeit. Als Beleg fiir die erstere These mag eine
Stelle aus dem Turfan-Fragment dienen, das dem Mahayana-Buddhismus an-
gehort:
«Das Wesen des Buddha Vairocana ist alles: Erde, Berge, Steine, Sand,
das Wasser von Béchen und Fliissen, alle Timpel, Rinnsale und Gewis-
ser, alle Pflanzen und Bédume, alle Lebewesen und Menschen. Es gibt
iiberhaupt keinen Ort, der nicht vom Wesen des Vairocana erfiillt wire.» 3
Auch andere Zitate aus dem Buddhismus, z. B. von Dogen, dem bedeutend-
sten Zen-Meister Japans, belegen dies: «Alle Lebewesen haben das Sein der
Buddha-Natur.» '* Diese durchdringt die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen.
Symptomatisch ist diese Einstellung ebenfalls fiir den Taoismus, der be-
reits seiner Wortbedeutung nach einerseits den Weg bezeichnet, der zum Ziel
fuhrt, andererseits das Ziel selbst, das Eine-Ganze, die Alleinheit, das Allum-

I3 Turfan-Fragment TID 200 (Mainz 774), zitiert bei KLIMKEIT, H.J.: Die Welt als
Wirklichkeit und Gleichnis im Buddhismus Zentralasiens, in: Eranos 53 (1984) 117.

14 7Zitiert nach DUMOULIN, H.: Geschichte des Zen-Buddhismus, Band 2, Bern
1986, 61.



168

fassende und Allgegenwirtige. D.T. Suzuki berichtet in seinem Buch Zen und
die Kultur Japans' dal Chuang-tze (ca. 369-286 v.Chr.) einem Besucher, der
nach dem Ort des Tao fragte, antwortete, daB es in einer Ameise, in einem
Grashalm, in einem Ziegel, im Mist sei, man kdnne es nicht auBerhalb der
Dinge finden.

Als Beleg fiir die zweite Auffassung — die der Erscheinungshaftigkeit der
Natur — mag eine Stelle aus den Upanishaden dienen:

«Der in der Erde wohnt, von der Erde verschieden ist, den die Erde nicht

kennt, dessen Leib die Erde ist, der die Erde von innen regiert, der ist

dein Atman, der innere Lenker, der Unsterbliche.»'®
Obwohl verschieden von der Erde, obwohl transzendent, ist das Goéttliche —
hier Atman genannt — der innere Lenker der Natur. :

Eine Selbstmanifestation Gottes begegnet auch in der Bhagavadgita:

«Erblicke heute das ganze Universum, das bewegliche und das unbeweg-

liche, und was du sonst noch zu schauen begehrst, o Gudakesa (Arjuna),

hier in meinem Korper vereinigt. Da schaute der Pandava (Arjuna) das

ganze Universum mit seinen mannigfachen Teilen in einem einzigen ver-

eint, in dem Korper des Gottes der Gétter.» !’
Desgleichen begegnet diese Auffassung in unzdhligen Hymnen und Gebeten
der Bhakti-Bewegung, z. B.

«Du bist der Wald,

Du bist all die groBen Baume im Wald.

Du bist Vogel und Tier,

die in all diesen Bdumen spielen.

O Herr, weill wie Jasmin,

alles erfiillend und erfiillt von allem.» '®
Wenn auch die Grunderfahrung des Buddhismus, zumindest des frithen, das
Leiden an der Welt ist und die Natur daher pejorativ beschrieben wird als Ort
der Miihsal und Plage, der Verginglichkeit und des Todes oder sogar als Illu-
sion, Traum, Abbild, Schein und damit als das zu Uberwindende, so sind doch
alle Glieder dieser Natur gleichgestellt und der Erlésung fiahig. Die Erlo-
sungsmoglichkeit kommt nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren
und Pflanzen zu. Mag es auch interne Abstufungen und Grade zwischen Men-
schen, Tieren, Pflanzen geben, hinsichtlich ihres Status und ihrer Heilserwar-
tung stimmen sie prinzipiell {iberein, wodurch die grundlegende Trennung
von Absolutem und Natur eliminiert wird. Charakteristisch ist die Lehre Chi-
Tsangs (549-623 n.Chr.), daB3 selbst Pflanzen und Bidume die Buddhaschaft
erreichen konnen, weil es zwischen ihnen und der Buddha-Natur keine we-
sentliche Differenz gebe.

I5 Stuttgart 1941, Kap. 22, 5.
16 Brhadaranyaka 111, 7, 3 und 15, iibers. von BAUMER, B.
'7 Bhagavadgita 11, 7 und 13.

'8 Mahadevijakka, Hymnus 75, in: RAMANUJAN, A K.: Speaking of Siva, Har-
mondsworth 1973, 122.



Natur im westlichen und 6stlichen Verstindnis 169

Freilich ist die These von der Alleinheit aller Wesen noch zu unspezi-
fisch, um geniigend aussagekriftig zu sein. Was bedeutet die Einheit und
Ganzheit? Meint sie eine einfache, differenz- und relationslose Identitit, die
Ursprung der Mannigfaltigkeit ist oder als Resultat aus der Mannigfaltigkeit
hervorgeht, oder meint sie eine Identitdt, die Vielheit, Differenz und Relatio-
nalitdt inkludiert, sei es in Form einer Uber- und Unterordnung in einem hier-
archischen System oder in Form einer Komplexitdt auf ein und derselben
Ebene, eines freien Spiels der Krifte und Gegenkrifte? Bei dieser Frage geht
es entweder um die Beziehung des vielen zum Einen als Prinzip oder Resultat
desselben oder um die Beziehung der einzelnen zur Gesamtheit der einzelnen.
Unschwer erkennt man hierin die aus der westlichen Gestalttheorie bekannten
Beziehungen von Ubersummation und Summation wieder. Da die Vielheit
keine bloB numerische, differenzlose ist, sondern durch qualitative Differen-
zen, gegebenenfalls durch Gegensidtze bestimmt wird, reduzieren sich alle
Verhiltnisse auf das Grundverhiltnis von Identitdt und Gegensitzlichkeit, wie
es in dem beriihmten Yin- und Yang-Modell vorgestellt wird. Wird die Identi-
tdt der Gegensitzlichkeit emanent gedacht, so begriindet das den Unterschied
zwischen Transzendenz und Immanenz, zwischen Absolutem und Natur, wird
die Identitdt der Gegensétzlichkeit immanent gedacht, so fillt beides zusam-
men. Das Verhéltnis moglicher Gegensidtze wird dann entweder nach Art einer
Hierarchie einer zunehmenden Harmonisierung bzw. Diversifizierung vorge-
stellt oder nach Art einer freien Interaktion.

2. Organizitdt und Analogie (analogische Methode)

Mit dem Gedanken der Einheit und Zusammengehorigkeit aller Lebewesen ist
der Gedanke der Organizitdt verbunden. Er impliziert eine holistische Sicht
auf die Welt bzw. Natur, dergestalt, daB alle Wesen zusammengefaf3t gedacht
werden in einem Ganzen, dessen Teile die Eigentiimlichkeit aufweisen, selbst
wieder Ganze von Teilen zu sein, fiir deren Teile dasselbe gilt. Auf diese
Weise gehort nicht nur jedes einzelne zum Ganzen, sondern das Ganze spie-
gelt sich auch in jedem einzelnen wider gemédB der Formel «Alles in Einem
und Eines in Allem». Hozo, der dritte Patriarch der Kegon-Schule des chine-
sischen Buddhismus, hat dieses Durchdringen, dieses Ineinandersein durch
das Gleichnis des unendlichen und unerschopflichen Spiegelspiels ausge-
driickt: Im Palast der Gottheit Indra ist ein Netz ausgespannt, bei dem in jede
Masche ein Kristall eingeflochten ist. In jedem dieser Kristalle spiegeln sich
alle anderen Kristalle wechselseitig. Wie diese sich spiegelnden und wider-
spiegelnden Kristalle verhilt sich auch das Seiende. Jedes ist auf seine Weise
Spiegel des Universums.'?

19 Vgl. GOKYOSHO, Kegon, ins Japanische iibers. von Kamata, Shigeo, 286-287,
zitiert nach TSUJIMURA, Koichi: Zur Differenz der All-Einheit im Westen und Osten,
in: HENRICH, Dieter (Hg.): All-Einhheit. Wege eines Gedankens in Ost und West,
Stuttgart 1985, 22-32, bes. 26f.



170

Und noch ein anderes Gleichnis, das von den zehn Pfennigen, verdeut-
licht die organische Struktur des wechselseitigen Sich-Durchdringens.?® Nach
Hozo sind 1 Pfennig und 1 Pfennig nicht gleich 2 Pfennige, sondern 1 Pfennig
und 1 Pfennig. Um 2 zu werden, mu8 das Bild von 2 Pfennigen bereits im
voraus in einem Pfennig liegen, und damit 1 Pfennig und 2 Pfennige 3 Pfen-
nige werden, mufl das Bild von 3 Pfennigen schon im ersten Pfennig und so
auch im zweiten vorhanden sein. Das Verhiltnis 148t sich dann so darstellen:
1 Pfennig (2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10 Pfennige, wobei 10 das Symbol fiir «Alles»
ist); auch von 2 Pfennigen gilt das Verhiltnis, ndmlich 2 Pfennige (1, 3, 4, 5,
6,7, 8,9, 10 Pfennige)und schlieBlich von 10 Pfennigen: 10 Pfennige (1, 2, 3,
4,5,6,7,8,9 Pfennige). Das Gleichnis symbolisiert, daB in Einem Zehn bzw.
Alles enthalten ist und in Zehn bzw. Allem Eins.

Auch der westlichen Philosophie ist dieser Organizititsgedanke nicht
fremd. Er findet sich in Platons Timaios, in dem der Kosmos als lebendiges,
organisches Ganzes beschrieben wird, das selbst aus lauter Ganzen besteht.?!
Ebenso erinnert er an Leibniz’ Monadenlehre, in der jede Monade als Spiegel
des Universums auftritt, wie auch an Hegels Relationstheorie, bei der jedes
Relat der Relation selbst wieder die ganze Relation reprédsentiert. Doch han-
delt es sich hier um Positionen, die dem Hauptstrom des mechanistischen
Denkens opponiert sind.

Vergleicht man organizistisches und mechanistisches Weltbild mit ihren
jeweiligen Symbolen, dem Organismus einerseits, der Maschine andererseits,
so kann der Unterschied nicht gréBer gedacht werden. Auch die Maschine ist
ein Ganzes aus Teilen, aber aus solchen, die Teilfunktion haben und nicht die
Gesamtstruktur reprédsentieren, die, obzwar rdumlich-materiell ins Unendliche
teilbar, doch chemisch oder funktional bestimmte konstante, invariante Eigen-
schaften besitzen, welche sie als letzte Bestandteile ausweisen und dazu qua-
lifizieren, beliebig zusammensetzbar und teilbar und wieder vereinbar zu sein.
Der AnstoB zur Bewegung mufl dabei von aulen kommen, was der Maschi-
nenvorstellung den Vorwurf eingetragen hat, ein lebloses, ratterndes, klap-
perndes Gestell zu sein. Im Gegensatz dazu ist der Organismus ein aus sich
selbst lebendes, sich erhaltendes und regenerierendes Ganzes, dessen Teile,
obzwar verschieden vom Ganzen, selbst die Funktionsfihigkeit des Ganzen
aufweisen. Die Bewegung und Lebendigkeit, die der Maschine als einem star-
ren Gebilde von auBlen zuteil werden muB, wird hier durch die wechselseitige
Durchdringung aller Teile zum und im Ganzen garantiert.

Entspricht der Maschinenvorstellung mit ihren zerlegbaren und zusam-
mensetzbaren Teilen die Methode der Analysis und Synthesis, so der Orga-
nismusvorstellung die Methode der Analogie. Sie ist das, was dem westlichen
Betrachter bei seinen dstlichen Kollegen in deren wissenschaftlichem Umgang
mit den Dingen am meisten ins Auge sticht. Wihrend sich die westliche Me-
thode als ein Sezieren und Isolieren versteht, wie dies die wissenschaftlichen
Termini von Definition, Terminus usw. bereits zum Ausdruck bringen, die auf

20 vgl. a.a.0., 258-260, zitiert nach TSUIIMURA, Koichi, a.a.0., 25f.
21 vgl. 32ff.



Natur im westlichen und &stlichen Verstidndnis 171

Grenzziehung, Aus- und Eingrenzung zuriickgehen (vgl. lateinisch terminus,
abgeleitet von terminare [begrenzen], definire, abgeleitet von finis [Grenze]),
hilt die ostliche Methode im einzelnen stets die Gesamtheit im Blick. Sie iso-
liert das Phinomen nicht aus seiner natiirlichen Umgebung und Eingebunden-
heit in diese, sondern betrachtet es als Symbol, in dem die Fiden zusammen-
laufen und dessen Zentrum seinerseits auf das Ganze ausstrahlt. Die wissen-
schaftliche Methode des Ostens ist daher kein dihairetisch-diskursives Verfah-
ren, das durch zunechmende Gliederung und Einschrénkung das Intendierte
immer exakter und préziser zu fassen sucht, sondern eine assoziative Me-
thode, die mit dem Einen zugleich vieles andere vorstellt.

3. Wu wei (Das Prinzip des Nicht-Handelns)

Sucht man im &stlichen Denken nach einem Pendant fiir die westliche Expe-
rimentalmethode, die den Gegenstand gemél einem vorgédngigen Plan experi-
mentell herrichtet und damit zugleich verstellt, verzerrt, kurzum zum kiinstli-
chen Objekt der Wissenschaft macht, so bietet sich das Wu wei an, das die
dem lebendigen, organischen Ganzen angemessene Einstellung und Verhal-
tensweise ist. Wu wei, ein aus dem Grundbuch des Taoismus, dem Tao te
king, stammender Begriff, besagt Nicht-Handeln, Nicht-Eingreifen. Wenn da-
mit prima vista wegen des Gegensatzes zum Handeln ein Nichtstun, Passivi-
tit, Inaktivitdt, Quietismus, Lahmheit der Antriebe, Stumpfheit der Seele u. 4.
angezeigt zu sein scheint, so ist dem mitnichten so. Ausgeschlossen wird nicht
Handeln iiberhaupt, sondern nur eine bestimmte Art von Handeln, und zwar
das ziel- und zweckgerichtete, absichtsvolle Handeln und Streben, das auf
Begierden, Motiven, Pldnen u. 4. beruht und strukturell durch Intentionalitit
charakterisiert ist, welche ihrerseits Zweiheit, Differenz und Relationalitit
zwischen Handelndem und angestrebtem Ziel voraussetzt. Entsprechend dem
Wegfall der Differenz, der Zweiheit und Relationalitit in der Alleinheit aller
Lebewesen entféllt auch bei einem dieser Alleinheit konformen Handeln die
Intentionalitédt. Sie wird ersetzt durch ein spontan, unmittelbar und absichtslos
sich vollziehendes Handeln, das sein Ziel immer schon erreicht hat, mit dem
Ganzen zusammenfillt und daher einen perfektiven, durativen Zustand be-
zeichnet.

Eine solche Haltung 14Bt sich nur durch den Zusammenfall von Gegensiit-
zen, durch das Paradoxe ihrer Einheit, ausdriicken, so wie es bei Laotse heif3t:
«Der Sinn [Tao] ist ewig ohne Handeln, | und nichts bleibt ungewirkt»??, oder:
«Beim Nicht-Tun bleibt nichts ungetan.»?® Andere Beispiele und Gleichnisse
operieren mit der Eigenart des Wassers, das Harte und Weichheit, Kraft und
Nachgiebigkeit in sich vereint: «Auf der ganzen Welt gibt es nichts Weicheres
als das Wasser. | Und doch in der Art, wie es dem Harten zusetzt, kommt
nichts ihm gleich»?*, oder ganz allgemein mit der Kraft des Nachgiebigsten:

22 LAOTSE: Tao te king. Das Buch des Alten von Sinn und Leben, aus dem Chine-
sischen verdeutscht und erldutert von WILHELM, Richard, Jena 1911, Kap. 37.

23 A.a.0. Kap. 48.

24 A.a.0. Kap. 78.



172

«Das Weiche siegt iiber das Harte. | Das Schwache siegt iiber das Starke»?,
oder: «Das Allerweichste auf Erden | iiberholt das Allerhirteste auf Erden.»2¢
Befindet sich der Weise im Einklang mit der Natur, so 148t er den Dingen ih-
ren Lauf, ohne in das natiirliche Geschehen einzugreifen, da dies zu unterbre-
chen, ihm entgegenzuwirken, Gewalttitigkeit und Streit bedeutete. Der Weise
vollzieht mit, was die Natur vollzieht; er handelt in Ubereinstimmung mit ihr,
nicht gegen sie. '

Diese Verhaltensweise ist auch der westlichen Kultur nicht génzlich
fremd. Auch hier ist das Phdnomen bekannt, daB die hochste, vollendete
Kunst und Technik mit der Natur zusammenfillt. Die vollendeten Bewegun-
gen einer Ballerina erscheinen nicht mehr gedrechselt und artifiziell, gegen
die Natur zu verlaufen, sondern natiirlich. Den Gedanken einer in sich ruhen-
den Aktivitdt hat Aristoteles in seinem enérgeia-Begriff gefaBt. Dieser driickt
hochste Aktivitit aus, allerdings eine solche, die ihr Ziel nicht mehr anstrebt,
sondern erreicht hat und sich daher im Zustand der Ruhe befindet. Reine enér-
geia bezeichnet auch fiir Aristoteles ein Ideal, in dessen Besitz das Gottliche
stets ist, der Mensch nur zeitweise.

4. Ahimsa (Das Prinzip des Nichtverletzens)

Dem bisher skizzierten Theoriekonzept der Natur entspricht ethisch das Postu-
lat des Ahimsa, die Forderung des Nichtverletzens, des Nichtpeinigens. Die-
ses Postulat stammt speziell aus dem Raja-Yoga, dem sogenannten konigli-
chen Yoga, einem der wichtigsten Yogawege zum Heil nach einem System,
das von Patamjali in seinem Yoga-Sutra entworfen wurde. Es bezeichnet eine
der fiinf Tugenden der ersten Stufe des Raja-Yoga. Uber diese spezielle Be-
deutung hinaus kommt ihm eine generelle Bedeutung fiir den Buddhismus in-
sofern zu, als es die ethische Grundhaltung desselben formuliert.

Das Ahimsa-Prinzip bildet wohl den auffilligsten Gegensatz zur westli-
chen Anthropozentrik, die das Verhiltnis Mensch — Natur nach dem Herr-
schafts-Knechtschaftsmodell interpretiert und als Unterwerfungs- und Unter-
driickungsstrategie auslegt. Ahimsa dagegen ist die Aufforderung, keinem Le-
bewesen Leid zuzufiigen, weder in Taten noch in Worten noch in Gedanken.

«Die groen Weisen haben erkldrt, daB Ahimsa das Nicht-Verursachen

von Pein gegeniiber irgendeinem Lebewesen zu irgendeiner Zeit bedeutet,

sei es physischer oder geistiger Art oder mit Worten. Es gibt keine gros-

sere Tugend als Ahimsa.»?
Verstdndlich wird dies vor dem Hintergrund einerseits der Vorstellung von
der Einheit und Gleichheit aller Lebewesen, andererseits und mehr noch der
Karma-Lehre, nach der alle Lebewesen in einen Kreislauf der Wiedergeburten
entsprechend ihrem selbst verursachten Schicksal eingebunden sind. In die-
sem Kreislauf der Geburten sind alle im Verhéltnis zueinander schon einmal
Vater und Mutter, Bruder und Schwester gewesen. Von hier erklart sich nicht

25 A.a.0. Kap. 36.
26 A.a.0. Kap. 43.
27 Kurma-Purana II, 11, 14-15a.



Natur im westlichen und &stlichen Verstindnis 173

nur das partnerschaftliche, sogar geschwisterliche Verhiltnis, das die dstliche
Einstellung des Menschen zur Natur kennzeichnet und den Westler so beein-
druckt, sondern auch die Ehrfurcht und der Respekt, die die 6stliche Kultur
vor der Natur hat. D.T. Suzuki, einer der Kenner und Vermittler des Zen-Bud-
dhismus, hat in seinem Buch Zen und die Kultur Japans den Vergleich mit der
westlichen Kultur gezogen:
«Was ist nun das bezeichnendste Merkmal des Zen-Asketentums in Ver-
bindung mit der japanischen Naturliebe? Es liegt darin, daB man der Na-
tur die volle Ehrfurcht entgegenbringt, die sie verdient. Darunter verste-
hen wir, dal man die Natur nicht als einen Gegenstand der Eroberung und
der leichtfertigen Ausbeutung im Dienste des Menschen behandelt, son-
dern als Freundin und verschwistertes Wesen, das gleich uns selber eines
Tages zur Buddhaschaft berufen ist. Zen verlangt, daB wir der Natur als
einer befreundeten, uns wohlgesinnten Macht begegnen, deren innerstes
Wesen durchaus unserem eigenen gleich und jederzeit bereit ist, im Ein-
klang mit unseren berechtigten Wiinschen zu wirken. Die Natur ist nie-
mals ein Feind von uns, der uns stidndig in drohender Haltung gegen-
iibersteht. Sie ist keine Macht, die uns zerschmettern moéchte, wenn wir
sie nicht zerschmettern oder zu unserem Dienst in Fesseln schlagen ...
Zen lehrt uns die Natur achten, die Natur lieben und ihr eigenes Leben
mit ihr leben. Zen anerkennt, daB unsere Natur eins ist mit der gegen-
standlichen Natur, wenn auch nicht im mathematischen Sinn, aber in dem
Sinn, daB die Natur in uns und wir in der Natur leben.»28
Das Ahimsa-Gebot fiihrt allerdings bei strikter Einhaltung zu Schwierigkeiten
des eigenen Existierens und Uberlebens, verlangt es doch nicht nur die Ent-
haltung von tierischer, sondern auch von pflanzlicher Nahrung. Die meisten
buddhistisch geprdgten Kulturen verlangen zumindest fiir Ménche und Non-
nen den Vegetarismus. Einige Orden — bekannt ist dies vom Jainismus — ha-
ben das Tétungsverbot auch auf Pflanzen ausgedehnt mit der Begriindung:
«Wisse und verstehe, daB alle Lebewesen Gliick erstreben; wenn Men-
schen diese Wesen verletzen, fiigen sie ihrer eigenen Seele Schaden zu,
und sie werden wieder und wieder als eines von ihnen geboren werden.»?
Im BewuBtsein, daB die Einhaltung dieses Gebots bzw. Geliibdes die Aufgabe
der menschlichen Existenz bedeutet, haben die Jainas nicht selten den Hun-
gertod gewihlt.’°

28 SuzUKI, D.T.: Zen und die Kultur Japans, Stuttgart 1941, 189.
29 Sutrakritanga, Buch I, Lektion 11.

30 Zum 6stlichen Paradigma vgl. BISCHOFBERGER, Otto: Die Sicht der Religionen
des Ostens, in: DERS. u. a. (Hgg.): Umweltverantwortung — aus religioser Sicht. Welt-
anschauungen im Gespridch, Bd. 3, Freiburg/Schweiz 1988, 33-61; BANDINI, G./KO-
NIG, D.: Der Hinduismus eine Natur-Religion? in: SCHLEIP, H. (Hg.): Zuriick zur Na-
tur-Religion? Freiburg 1986; AMES, R.T.: Taoism and the Nature of Nature, in: Envi-
ronmental Ethics 8 (1986) 338-340; ROLSTON, Holmes: Can the East Help the West to
Value Nature? in: Philosophy East and West 37 (1987).



174

IV. Konsequenz

Die Skizzierung der Wesensziige des westlichen und des §stlichen Paradigmas
mag grob und unzuldnglich sein, sie 148t jedoch die theoretischen und ethi-
schen Grunddifferenzen hervortreten, die zu so verschiedenartigen Auswir-
kungen in der westlichen und der &stlichen Welt gefiihrt haben, wie sie heute
jedermann aufgrund der medialen Vernetzung offenkundig sind.

Angesichts der desastrosen Folgen unserer westlichen Einstellung gegen-
iiber der Natur — der Ausbeutung, Deformation und Destruktion der Natur, die
im Begriffe ist, sich zur globalen auszuweiten — dréngt sich die Frage auf, ob
und wie dieser Fehlentwicklung zu begegnen sei. Die Beantwortung dieser
Frage konfrontiert mit einer Alternative: LéBt sich an dem freilich nicht zu
unterschitzenden westlichen Paradigma mit seiner mathematischen Naturwis-
senschaft und Technik grundsitzlich festhalten, und zwar in der Weise, daB
nur seine schidlichsten Auswirkungen und Fehlentwicklungen durch Uber-
nahme von Verhaltensweisen des Ostlichen Paradigmas vermieden werden,
etwa durch den behutsamen Umgang mit der Natur, die liebevolle Hinwen-
dung zu ihr u. 4., oder mufl das westliche Paradigma insgesamt aufgegeben
werden, wenn seine Konsequenzen vermieden werden sollen? Im Westen wird
oft die These vertreten, man miisse nur hier und dort Anleihen bei andersgear-
teten Paradigmen machen, um den fatalsten Konsequenzen zu entgehen,
grundsitzlich kdonne an dem Denk- und Handlungsmuster des Westens festge-
halten werden. Die Richtigkeit einer solchen Ansicht sowie das Gelingen
eines solchen Projekts erscheinen zweifelhaft, da alle Aspekte, Momente und
Details in ein umfassendes Konzept ontologischer wie epistemologischer Art
eingebunden sind und sich nicht ohne weiteres isolieren und transferieren las-
sen.

Das westliche Paradigma hat sich, historisch und geistesgeschichtlich ge-
sehen, mit einer Zwangsldufigkeit entwickelt, die oft als schicksalhaft und
unausweichlich empfunden wird. Zwar mag eine Retardierung dieses Prozes-
ses moglich sein, desgleichen die eine oder andere Richtungsédnderung, z. B.
die Nicht-mehr-Férderung der Raumfahrttechnologie. Eine grundsitzliche
Umstellung aber, die auch ein génzlich anderes Verhiltnis des Menschen zur
natiirlichen Umwelt verlangte, liefe auf eine Suspendierung des Paradigmas
und auf einen Paradigmenwechsel hinaus. Was heute unter dem Schlagwort
«sanfte Technik» oder «6kologischer Umbau der Industrie» verkauft wird,
lduft entweder auf die Wiederherstellung der technischen und industriellen
Verhiltnisse fritherer Zeiten hinaus oder auf den Fortschritt der Technik, auf
mehr statt auf weniger Technik, und damit zwangslédufig auf noch gréBere und
gravierendere Eingriffe in die Natur. Denn die Beseitigung unerwiinschter
Folgeschédden erfordert neue Techniken, die selbst wieder Risiken bergen und
Nachteile aufweisen, deren Beseitigung wieder neue Techniken verlangt. Wie
sich die Luftverschmutzung durch Kohlendioxyd durch die Einfithrung einer
neuen Technologie, der «saubereren» Atomenergie, vermeiden, zumindest mi-
nimieren 14Bt, die freilich ihrerseits sehr viel groBere Gefahren der Verseu-
chung in sich birgt, so 4Bt sich die Atomspaltung durch andere Techniken, et-



Natur im westlichen und 6stlichen Verstdndnis 175

wa die Kernfusion, ersetzen, deren Folgen noch weniger abschétzbar sind,
oder mdglicherweise durch die Umleitung solaren Lichts und solarer Energien
auf die Nachtseite der Erde wettmachen. Welchen Nebeneffekt aber hitte eine
solche Realisierung, die den natiirlichen Tages- und Nachtrhythmus des Men-
schen storte und in seine freie Verfiigbarkeit stellte? Und wie sich auf der
einen Seite die nahezu beliebige Steigerung der Getreideproduktion durch
Einfiihrung von Diingemitteln, Pestiziden und Herbiziden erreichen ladBt, so
muB auf der anderen Seite die nahezu unbegrenzte Verseuchung des Bodens
und der Gewisser in Kauf genommen werden. Eine wirkliche Einstellungsén-
derung gegeniiber der Natur setzte einen totalen BewuBtseins- und Sinnes-
wandel voraus, der einer ethischen Revolution gleichkédme, wie sie das &stli-
che Paradigma vorgezeichnet hat. Zu einer solchen aber scheint heute nie-
mand wirklich bereit zu sein, auch nicht die 6kologische Bewegung, die zwar
Verzicht und Selbstbeschridnkung statt grenzenloser Expansion predigt, aber
an den Vorteilen der westlichen Zivilisation festhilt.



	Natur im westlichen und östlichen Verständnis

