
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Natur im westlichen und östlichen Verständnis

Autor: Gloy, Karen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karen Gloy

Natur im westlichen und östlichen
Verständnis

I. Die Krise der modernen Naturwissenschaft und Technik

Gegenwärtig erleben wir eine der tiefgreifendsten Infragestellungen und Krisen

unseres mathematisch-naturwissenschaftlichen Paradigmas. Nicht, daß die
Resultate der Naturwissenschaft oder die Ergebnisse ihrer Anwendung in
Technik und Technologie in Zweifel gezogen würden - selbstverständlich ist
nach wie vor jedermann überzeugt, daß bei Knopfdruck das Licht angeht —,

auch nicht, daß die einzelnen Hypothesen und Theorien sich über das übliche
Maß hinaus als hinfällig erwiesen - interne Entwicklungen, Modifikationen,
Revisionen und Präzisierungen von Sätzen und Theoriesystemen hat es stets
gegeben -, und auch nicht, daß die gegenwärtig herrschende Physik plötzlich
als Wissenschaft suspekt geworden wäre - Wissenschaft gibt es sowieso
niemals in definitiver Gestalt, sondern immer nur als Geschichte der
Wissenschaften in wechselnden Formen, angefangen von der aristotelischen Physik
über die newtonische Mechanik, über die klassischen Feldtheorien bis hin zur
Relativitäts- und Quantentheorie und sogar darüber hinaus -, in die Krise
geraten ist vielmehr das neuzeitliche mechanistische Paradigma selbst, das seit
dem 16./17. Jahrhundert zur Weltanschauung und Ideologie der westlichen
Zivilisation avanciert ist und seither seinen globalen Siegeszug angetreten
hat, auch in Kulturen, die ursprünglich dieser Denkweise fernstanden. Die
zunehmenden desaströsen Umweltdeformationen und -Zerstörungen, die eine
direkte oder indirekte Folge dieser Naturwissenschaft und Technologie sind: die
Luft- und Wasserverschmutzung, das Waldsterben, die klimatischen Veränderungen,

die seitens der Atomkraftwerke drohenden Gefahren, die Ausbeutung
der natürlichen Ressourcen usw., haben unser Selbst- und Naturverständnis in
die bislang tiefste Krise gestürzt und die Frage nach Sinn und Zweck dieser
Wissenschaft und Technik aufgeworfen.

In dieser Situation wird Ausschau nach anderen Naturkonzepten und
Verhaltensweisen des Menschen gehalten, die solche Konsequenzen nicht nach
sich gezogen haben. In Betracht kommen hier zum einen die Naturauffassungen

der nord- und südamerikanischen Indianer, zum anderen die Naturauffassungen

des süd- und ostasiatischen Kulturraumes, die sich in den großen
Religionen des Hinduismus, Buddhismus und Taoismus entwickelt haben.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 159

Im Folgenden sollen das sogenannte westliche und das östliche
Paradigma1 miteinander konfrontiert werden, um anschließend der Frage nachzugehen,

ob man die Fehlentwicklungen der einen Konzeption durch die
Übernahme von Teilaspekten der anderen beheben, zumindest mildern könne, wie
dies gegenwärtig häufig gefordert wird, oder ob mit der Übernahme von
Teileinstellungen und -Verhaltensweisen des einen Paradigmas auch deren geistiger

Hintergrund transferiert werde, so daß dies auf eine Substitution des einen
Paradigmas durch das andere hinausläuft.

II. Das westliche Paradigma

Das westliche Paradigma läßt sich durch vier Merkmale charakterisieren, von
denen drei theoretischer Art sind und eines ethischer: 1. durch die Subjekt-
Objekt-Spaltung, 2. durch die Mechanizität und Mathematizität einschließlich
der analytisch-synthetischen Methode, 3. durch das Experiment und 4. durch
das Herrschafts-Knechtschaftsverhältnis.

I. Die Subjekt-Objekt-Spaltung

Das wohl auffälligste Merkmal des westlichen Paradigmas ist die Subjekt-
Objekt-Spaltung, die als Schema auf das Verhältnis Natur - Mensch appliziert
wird. Die Natur steht dem Menschen als das Andere, Fremde gegenüber; sie

gilt ihm als «Gegen-Stand» oder «Objekt», wie aus der Bedeutung des lateinischen

obicere (sich gegenüberstellen, vor sich hinstellen) hervorgeht.
Emotional wird damit nicht selten Feindseligkeit und Widerstreben verbunden.

Ihre religiöse Wurzel hat diese Vorstellung in dem alttestamentlichen
Bericht vom Sündenfall des Menschen und seiner Vertreibung aus dem Paradies.
Der Mythos bringt den Abfall des Menschen von der Natur und von Gott, das

Herausfallen aus der ursprünglichen Geborgenheit im Sein aufgrund einer
metaphysisch verstandenen Schuld zum Ausdruck. Die Natur begegnet dem
Menschen seither nicht mehr als das Bergende und Schützende, sondern als
das Widerspenstige und Feindselige, dem mit Mühsal die eigene Existenz
abzuringen ist; denn die Vertreibung aus dem Paradies erfolgt unter dem
Fluch: «Im Schweiße deines Angesichts sollst du dein Brot essen.» Die Natur
ist dem Menschen seither zur Bearbeitung und Gestaltung aufgegeben; sie ist
das Feld seiner Produktivität. Seit der Okkupation der griechisch-römischen

1 Zum westlichen Paradigma, welches mit dem naturwissenschaftlichen identisch
ist, vgl. mein Buch: Das Verständnis der Natur, Bd. 1: Die Geschichte des
wissenschaftlichen Denkens, München 1995, zum östlichen Paradigma, welches dem
ganzheitlichen Denken angehört, vgl. Bd. 2: Die Geschichte des ganzheitlichen Denkens,
München 1996. Verwiesen sei außerdem auf meinen Aufsatz «Mechanistisches-orga-
nizistisches Naturkonzept», in: GLOY, Karen: Natur- und Technikbegriffe, Bonn 1996,
98-117. Ein konkretes Beispiel für den Unterschied von naturwissenschaftlicher und
holistischer Interpretationsmethode wird diskutiert in meinem Aufsatz «Goethes und

Hegels Kritik an Newtons Farbentheorie. Eine Auseinandersetzung zwischen
Naturphilosophie und Naturwissenschaft, in: GLOY, Karen/BURGER, Paul (Hgg.): Die
Naturphilosophie im Deutschen Idealismus, Stuttgart-Bad Cannstatt 1993, 323-354.



160

Kultur durch die jüdisch-christliche Religion ist diese Vorstellung zum Leitbild

des Abendlandes avanciert. Ihre Entwicklung hat sich über Stufen
vollzogen, die kurz skizziert seien:

a) Im Unterschied zur jüdisch-christlich geprägten Auffassung herrschte
in der griechischen Antike der Gedanke der Einheit vor. Der Kosmos wurde,
wie aus Piatons Timaios hervorgeht, als zôon betrachtet, als lebendiges,
organisches Ganzes, zu dem alles Lebendige einschließlich des Menschen als in-
tegrativer Teil gehört. Wenn es eine Differenz zwischen dem vorgegebenen,
immer schon vorfindlichen Kosmos und dem Menschen gibt, dann nur in epi-
stemologischer Hinsicht, insofern der Kosmos Gegenstand der Erkenntnis des

menschlichen Subjekts ist.
Für die weitere Entwicklung ist der Umstand wichtig, daß Erkenntnis

nach einer in der abendländischen Tradition vorherrschenden Meinung nicht
als Rezeptivität, sondern als Produktionsprozeß in Analogie zum handwerklichen

und künstlerischen Vorgang verstanden wird. Wie der Handwerker oder
Künstler in einem realen Handlungsprozeß gemäß einem vorgängigen Plan die
vorgegebene Materie formt, so eignet sich der Erkennende in einem intellektuellen

Konstruktions- bzw. Rekonstruktionsprozeß, d. h. im gedanklichen
Nachvollzug, die geformte Materie erkennend an. Dahinter steht die Einsicht,
daß man nur das wirklich versteht, was man selbsttätig produzieren kann. Die
Natur wird hier nicht nur als Relat einer Erkenntnisrelation zum Subjekt
betrachtet, sondern als intellektuelles Produkt eines intellektuellen Produktionsprozesses

des Subjekts. Wenn Piaton im Timaios einen Schöpfungsbericht
präsentiert, nach dem Gott in Gestalt eines Handwerkergottes die Welt aus

vorgegebenem Materia! gestaltet, so weist dieser Mythos nur äußerlich
Ähnlichkeit mit dem biblischen auf, während er sich in Wahrheit radikal von ihm
unterscheidet, handelt es sich hier doch nicht um einen realen Schöpfungsprozeß,

sondern um den bildhaften Ausdruck eines intellektuellen Aneignungsprozesses

eines ontologisch immer schon Bestehenden. Der Mythos stellt in
Form einer Genese, einer Hervorbringung der differenten Dinge der Welt vor,
was an sich immer schon existiert, um im geistigen Nachvollzug dieser
Genese die Aufbaugesetze der Natur zu erkennen. Durch Interpretation des phy-
sei 6n als technê on wird es möglich, die Gesetze der Natur verständlich zu
machen.

Mit dieser technischen Naturauffassung und konstruktivistischen
Erkenntnistheorie ist Piaton zum Begründer einer weitreichenden Tradition
geworden, die unter verschiedenen Namen und Gestalten von der Antike bis zur
Moderne reicht. Sie kehrt wieder in Laktanz' Ausspruch: «Nur der Urheber
kennt sein Werk»2, bei Cusanus in der Schrift Idiota de mente3, in der ausgeführt

wird, daß der Mensch nur aufgrund seiner Fähigkeit, den göttlichen
Schöpfungsprozeß nachzukonstruieren, denselben exakt zu verstehen vermag,
in der Produktionsformel Kants in der Kritik der reinen Vernunft und im Opus

2 LACTANTIUS, F.: De opificio dei 14,9, in: Opera omnia I—II, ed. Brandt, S./

Laubmann, G., Prag, Wien, Leipzig 1890-93.
3 Cap. 7, vol. 86.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 161

postumum, daß wir die Erfahrung selber machen, statt sie uns vorgeben zu
lassen. Wir selbst seien Schöpfer der Naturgesetze, von denen wir wähnen, sie
aus der Erfahrung gelernt zu haben. Im Opus postumum kehrt stereotyp die
Formel wieder: «Wir [machen] die Erfahrung selbst von der wir wähnen,

durch Observation und Experiment gelernt zu haben.»4

b) Die zweite Stufe ist durch den Einfluß der jüdisch-christlichen Religion

und ihrer Glaubensüberzeugungen auf die alteuropäische Welt
gekennzeichnet. Galt die Natur der griechischen Antike ontologisch als vorfindlich,
so wird sie nach dem Schöpfungsbericht der Genesis zum realen Produkt eines
real verstandenen Schöpfungsprozesses Gottes, das der Mensch aufgrund seiner

Ebenbildlichkeit mit Gott und seiner Sohnschaft im Nachvollzug der
göttlichen Gedanken verstehend sich anzueignen vermag. Mit dieser Konzeption
einer realen Weltschöpfung nach dem Ursache-Wirkungsmodell beginnt die
reale Abtrennung der Natur von der ursprünglichen Seinseinheit. Wenngleich
die Differenz des Menschen zur Natur vorerst noch abstrakt epistemologisch
ist, so bahnt sich doch schon hier eine Entwicklung an, die in die Richtung
auch einer Kluft zwischen Mensch und Natur gehen wird, da der Mensch,
obwohl wie die übrige Natur Geschöpf Gottes, innerhalb der Seinshierarchie
eine Sonderstellung einnimmt, als Krone der Schöpfung gilt, dem die übrige
Natur Untertan zu sein hat.

c) Mit dem Säkularisationsprozeß der Neuzeit verblaßt Gott als Schöpfer
der Welt immer mehr. An seine Stelle tritt der selbstherrliche Mensch, der
zum alter deus avanciert. Die Natur wird mehr und mehr zu seinem Produkt
und Gemächte, und dies nicht nur in abstrakt epistemologischer, sondern in
real praktischer Hinsicht, indem die Machenschaft des Menschen immer mehr
ausgedehnt wird nach dem Motto: «Alles läßt sich machen, und alles wird
gemacht.» Dies gilt nicht allein für die imitierende Produktion anorganischer
Stoffe und Vorgänge - man denke an die unzähligen Kunststoffe anstelle der
natürlichen und an die unzähligen künstlichen Bewegungen und Vorgänge
mittels der Technik anstelle der natürlichen -, sondern das gilt in zunehmendem

Maße auch für die imitierende Produktion organischer Stoffe und
Prozesse. Wir sind heute in der Lage, eine Vielzahl natürlicher Lebensvorgänge
wie Blutregulierung, Atmung, Blutreinigung usw. durch entsprechende
Maschinen wie die Herz-Lungen-Maschine, die künstliche Niere, den
Herzschrittmacher u. ä. zu bewerkstelligen. Selbst intelligente Leistungen wie
Lesen, Rechnen, Schreiben, Schachspielen, Planen, Irrtumssteuerung u. ä. können

heute von entsprechenden Computern und Robotern vollzogen werden.
Zum Faszinosum unseres Jahrhunderts ist der lesende, schreibende und
sprechende Computer mit seiner künstlichen Intelligenz geworden. Die Vorstellung,

eines Tages Maschinen konstruieren zu können, die nicht nur
Fremdprodukte erzeugen und Fremdleistungen erbringen, sondern autopoietisch sich
selbst reproduzieren, regenerieren und reparieren, beflügelt die Phantasie der

4 Kant, Immanuel: Gesammelte Werke (Akademie-Ausgabe), Bd. 22, Berlin
1938, 362 u.ö. Und noch im Konstruktivismus und Operationalismus der Erlanger
Schule klingt diese Tradition nach.



162

Zukunftsutopisten. Auch wenn wir gegenwärtig in der Gentechnologie noch
auf organisches Material zurückgreifen müssen, um durch Rekombination von
Genen neue Geschöpfe mit neuen Eigenschaften zu erzeugen, so ist doch nicht
undenkbar, dieses Material eines Tages durch Maschinen zu ersetzen und so
der Idee einer totalen künstlichen Welt immer näher zu kommen.

2. Die Mechanizität und Mathematizität der Natur sowie die analytisch-synthetische

Methode

Die Konzeption der Natur als Artefakt des Menschen verlangt eine Spezifikation,

ist doch die Interpretation der Natur als solche offen gegenüber der weiten

Auslegung als Schöpfung mit der ganzen Fülle quantitativer wie qualitativer

Eigenschaften, sinn- und bedeutungstragender Elemente, Wertvorstellungen

usw. wie auch gegenüber der engen, eingeschränkteren Auslegung als
künstliche Maschine mit rein quantitativen, mathematischen Bestimmungen
und einer Reduktion der Wirkweise auf Kausalität, Druck und Stoß. Für die
endliche menschliche Produktionskraft ist die Natur - bislang wenigstens -
nicht lebendiges Geschöpf, sondern tote, von außen betriebene Maschine.
Infolgedessen wird die Machina-mundi-Norstellung zum Leitgedanken der
neuzeitlichen Physik und darüber hinaus der neuzeitlichen Weitanschauung
überhaupt. Mit ihr werden Anorganisches wie Organisches gleichermaßen
beschrieben. Als machina coelestis (Himmelsmechanik) zunächst auf das

Planetensystem angewandt, wird die Maschinenvorstellung zunehmend auf das
gesamte Weltgebäude und alle seine Teile ausgedehnt. Von Descartes und -
bereits in der vorcartesischen Philosophie - von dem Arzt Gomez Pereira werden

tierische und menschliche Körper als Maschinen bzw. Automaten
beschrieben. Hobbes überträgt im 17. Jahrhundert die Maschinenvorstellung auf
den Staat, und Herbart erklärt im 19. Jahrhundert sogar das Seelenleben auf
mechanistische Weise. Wohlgemerkt handelt es sich hier nicht um eine bloße
Metaphorik, d. h. um einen bloßen Vergleich der Natur mit der Maschine,
sondern um eine Identifikation. Die Natur wird nicht nur nach Art einer
Maschine gedacht, sondern ist eine Maschine, ein hochkompliziertes und
hochkomplexes, aus Teilen zusammengefügtes Gebilde. Insbesondere die Uhr wird
zum bevorzugten Modell, so schon bei Nikolaus von Oresme, der das Weltall
mit einer Räderuhr vergleicht5, oder bei Kepler, der in einem Brief vom 10.

Februar 1605 an Herwart von Hohenburg schreibt:
«Meine Absicht ist es zu zeigen, daß die himmlische Maschine (caelestem
machinam) keine Art göttliches Lebewesen, sondern eine Art Uhrwerk ist

insofern die ganze Vielfalt der Bewegungen von einer einzigen, ganz
einfachen körperlichen magnetischen Kraft ebenso abhängt wie alle
Bewegungen einer Uhr von einem sehr einfachen Gewicht.»6

5 Tractatus de commensurabilitate et incommensurabilitate motuum celi III, ed.

Grant (Nicole Oresme and the Kinematics of Circular Motion), Madison, Milwaukee,
London 1971, 291, 117-120.

6 Kepler, Johannes: Gesammelte Werke, hrsg. von Dyck, W. von/CASPAR, M.,
München 1938ff„ Bd. 15, 146.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 163

Besonderer Beliebtheit erfreuen sich die großen astronomischen Uhren, wie
sie von Domen und Münstern her bekannt sind, die nicht nur die Tages-,
sondern auch die Jahreszeiten, den planetarischen Stand von Sonne und Mond,
Venus und Merkur und anderer Planeten anzeigen, desgleichen einen Reigen,
bestehend aus König, Fürsten, Edelleuten und Bürgern, vorführen und so die
kosmische Hierarchie vom Höchsten bis zum Niedersten versinnbildlichen.

Der Begriff machina hat selbst eine Wandlung erfahren. Bedeutete me-
chané (machand) im Griechischen zunächst Kunst, List, Täuschung, dann die
geschickte Anwendung von Werkzeugen und schließlich diese Werkzeuge
selbst, sofern es sich um komplizierte, zusammengesetzte Werkzeuge wie
Hebewerkzeuge, Bewässerungsmaschinen, Wasser- und Sonnenuhren, Armillar-
sphären handelte, und wurde entsprechend die Mechanik als Wissenschaft von
den widernatürlichen, unnatürlichen Bewegungen der Physik als Wissenschaft
von den natürlichen Bewegungen und ihren Gesetzen konfrontiert, so änderte
sich dies in der Neuzeit, spätestens seit Galilei, insofern die Mechanik zur
Physik selbst avancierte und die widernatürlichen Bewegungen sich als keine
anderen als die natürlichen erwiesen.

Die Identifizierung der Mechanik mit der Physik hat die Auffassung der
Natur als Maschine zur Voraussetzung. Wird darüber hinaus das mechanistische

Erklärungsmuster auf alles und jedes appliziert, auf Anorganisches wie
Organisches, so verbindet sich mit ihm ein Monopolisierungsanspruch, der
das mechanistische Modell zum szientifischen Paradigma schlechthin werden
läßt, das seit Beginn der Neuzeit das westliche Denken bestimmt und zunehmend

auch das östliche okkupiert. Aufgrund der Erhebung des mechanistischen

Paradigmas zum universellen Strukturmodell kann man mit Recht von
einer Ideologisierung sprechen.7

Die Maschinenvorstellung ist mit einer Reduktion der Natur verbunden:
Aus der Fülle der Qualitäten, der visuellen, auditiven, taktilen Eigenschaften
usw., werden ausschließlich die mathematisch faßbaren, quantitativen als die
eigentlichen und wesentlichen herausgehoben, während die übrigen als
uneigentliche, als sekundäre Sinnesqualitäten degradiert werden. Das Resultat ist
die Abstraktion aller Eigenschaften außer der Zählbarkeit, Meßbarkeit und

Wägbarkeit. Da der Mathematisierung der Natur, die mit Relationen zwischen
Relata operiert, physikalisch am besten der Atomismus entspricht, der letzte,
irreduzible Instanzen oder Bausteine der Welt annimmt, die als konstant und
invariant beliebig zu Komplexen zusammengesetzt und wieder getrennt und
neu zusammengefügt werden können, ist die atomistische Theorie innerhalb
des mechanistischen Denkens die meistpräferierte. Raum, Materie und Bewegung

nach dem Kausalitätsgesetz sind die Grundbestandteile mechanistischen
Denkens; Analysis und Synthesis der materiellen Bestandteile sind die
methodischen Prinzipien dieser Erklärungsweise.

7 Vgl. Merchant, Caroline: Der Tod der Natur. Ökologie, Frauen und neuzeitliche

Naturwissenschaft (Titel der amerikanischen Originalausgabe: The Death of
Nature. Women, Ecology and Scientific Revolution, 1980), München 1987, 276.



164

3. Das Experiment

Unabdingbar verbunden mit der Maschinenvorstellung der Natur, d. h. der
Auffassung der Natur als künstliches Produkt, ist das Experiment.
Auffälligerweise hat das Experiment erst in der beginnenden Neuzeit Bedeutung
gewonnen, während es in der Antike aufgrund anderer ontologischer und epi-
stemologischer Prämissen keine Rolle spielte oder sogar wie in Piatons 77-

maios (68d) abgelehnt wurde. Das Experiment ist eine operative Methode zur
Herstellung eines bestimmten nicht-natürlichen Aspekts an der Natur oder
sogar der Natur als Artefakt, als Maschine. Eine der erhellendsten und bekanntesten

Beschreibungen und Analysen des experimentellen Vorgangs hat Kant
in der Vorrede zur 2. Auflage der Kritik der reinen Vernunft8 gegeben, indem
er dort das Experiment mit einer Gerichtssituation vergleicht. So wie der
Richter in einem Prozeß die Zeugen nötigt, auf vorgelegte Fragen zu antworten,

und zwar entweder mit Ja oder Nein, nicht aber beliebig und ausweichend,

so nötigt auch der Experimentator die Natur, auf vorformulierte, dem

Experiment zugrunde gelegte Fragen affirmierend oder negierend zu antworten,

nicht aber willkürlich. Dies bedeutet, daß die Natur nicht in ihrem An-
sichsein, in der Fülle ihrer Qualitäten, Quantitäten, Habitualitäten und Werte
interessiert, sondern nur in einem ganz bestimmten künstlichen Ausschnitt,
während alle anderen Aspekte bewußt und gewollt ausgeblendet werden.

Für die neuzeitliche Experimentalauffassung ist dreierlei charakteristisch:
1. auf seiten des Subjekts eine bestimmte Einstellung auf das Objekt nach
einem a priori gefaßten Plan, der mit einem bestimmten Theoriesystem oder
einer wissenschaftlichen Hypothese zusammenfällt, 2. auf Seiten des Objekts
die Ausrichtung des Objekts gemäß diesem Plan, was mit einer Isolierung des

Gegenstandes und Herausnahme desselben aus seiner natürlichen Umgebung
verbunden ist, und 3. hinsichtlich der Subjekt-Objekt-Beziehung die logische
Abbiendung oder Abstraktion, die einen eindeutigen, unverwechselbaren
Bezug zwischen Subjekt und Objekt herstellt und alles nicht hierher Gehörige
oder momentan nicht Interessierende ausblendet. Aufgrund dieser Vorkehrungen

erscheint der experimentell behandelte Gegenstand nicht in seiner
Natürlichkeit und Verflochtenheit mit der Umwelt, sondern als das künstlich
präparierte Objekt der Wissenschaft. Im Experiment begegnet die Natur nicht an
sich in ihrer Eigenheit und Einmaligkeit, in der Fülle ihrer Qualitäten,
sondern als das artifizielle Objekt unter diesem oder jenem Aspekt. Dasselbe gilt
für den Experimentator, der im Moment des Eintritts in das Experiment
entindividualisiert und entpersonalisiert und zu einem anonymen, allgemeinen
Subjekt wird, das unter denselben Voraussetzungen jederzeit dieselben
Beobachtungen anstellen kann. Die Entindividualisierung von Objekt und Subjekt
ist der Grund für die beliebige Reproduzibilität des Experiments zu jeder Zeit
und für jedermann.

Das Künstliche, Verstellte und Verschrobene der experimentellen Methode

hat wohl niemand drastischer geschildert als Goethe in seiner Kritik an

SB XHIf.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 165

Newtons Farbentheorie und Experimentalauffassung zur Erklärung des weißen
Lichts aus den Spektralfarben.

«Damit nun diese bunten Lichter zum Vorschein kommen sollen», sagt er,
«setzt er [Newton] dem weißen Licht gar mancherlei Bedingungen entgegen:

vorzüglich brechende Mittel, welche das Licht von seiner Bahn
ablenken; aber diese nicht in einfacher Vorrichtung. Er gibt den brechenden
Mitteln allerlei Formen, den Raum, in dem er operiert, richtet er auf
mannigfaltige Weise ein; er beschränkt das Licht durch kleine Öffnungen,
durch winzige Spalten, und nachdem er es auf hunderterlei Art in die Enge

gebracht, behauptet er, alle diese Bedingungen hätten keinen andern
Einfluß, als die Eigenschaften, die Fertigkeiten des Lichts rege zu machen,
so daß sein Inneres aufgeschlossen und sein Inhalt offenbart werde.»9

Der Vorwurf zielt auf die Widernatürlichkeit der Experimentalmethode, die
für Goethe der Grund war, Apparate wie Fernglas, Mikroskop u. ä., die die
Wirklichkeit verstellen und verfälschen, abzulehnen. Im geschilderten
Experiment wird das Licht nicht in seiner natürlichen Umgebung unter freiem
Himmel belassen, wie es sich dem Auge darbietet, sondern im abgedunkelten
Versuchszimmer untersucht. Statt das Licht als Einheit und Ganzheit zu
nehmen, wird ein isolierter Teil herausgegriffen, statt dem Licht freien Lauf zu
lassen, wird es durch künstliche Öffnungen gepreßt, gezerrt, eingeengt. Was
herauskommt, ist nicht die Natur an sich, sondern eine künstlich produzierte,
vergewaltigte Natur, ein Gemachte oder Gestell, wie Heidegger sich ausgedrückt

hat.

4. Herrschafts-Knechtschaftsverhältnis
Gemäß der These, daß Seins- und Sollensaussagen ein Implikationsverhältnis
bilden, daß ein bestimmter deskriptiver Theorierahmen, z. B. ein bestimmtes
Naturverständnis, bestimmte normative Handlungsimplikationen enthält -
sowohl Anreize wie Hemmungen - und ebenso umgekehrt bestimmte
Verhaltensweisen auf bestimmte dahinterstehende Schemata verweisen, ist nach den

ethisch-praktischen Implikationen des bisher geschilderten Naturverständnisses

zu fragen. Die Ethik, die sich auf ein Naturbild gründet, das die Natur als
künstliches, manipulierbares und dirigierbares Objekt des Menschen betrachtet,

interpretiert das Verhältnis Mensch-Natur, Subjekt-Objekt als ein Herr-
schafts-Knechtschaftsverhältnis mit der Dominanz des Menschen und der
Subordination der Natur.

Diese anthropozentrische Ausrichtung ist religiös motiviert; sie hat ihren
Ursprung in dem alttestamentlichen Bibelwort «Machet euch die Erde Untertan

und herrschet über die Fische im Meer und über die Vögel unter dem Himmel,

über alles Getier, das auf Erden kriecht» (Genesis I, 28), eine Stelle, die
häufig als Magna Charta der technischen Beherrschung der Natur betrachtet

9 J.W. von Goethes Selbstanzeige seines Werkes «Zur Farbenlehre» in Cottas
«Morgenblatt», Extrabeilage Nr. 8, 6. Juni 1810, in: Goethe, Johann Wolfgang:
Werke (Hamburger Ausgabe in 14 Bänden), Bd. 13, Hamburg 1955, 528.



166

wird.10 Sie begründet den Herrschaftsanspruch des Menschen über die Natur,
der von Bearbeitung, Gestaltung und Nutznießung bis hin zu Ausbeutung und
Vergewaltigung reicht. Wie viele Wissenschaftler und Techniker so hat auch
Friedrich Dessauer in seinem 1927 erschienenen Buch Philosophie der Technik

das Urhumanum in der geistigen und realen Befreiung des Menschen aus
den Zwängen der Natur sowie in der technischen Bewältigung und Bezwingung

der Natur erblickt, nicht nur der industriellen und postindustriellen,
sondern bereits der präindustriellen, ja in allen Formen der Naturbeherrschung
durch den Menschen als homo investigator, homo inventor und homo faber.
Fasziniert von den Errungenschaften und dem Fortschritt der Technik, hat er
wie viele andere außer ihm nur das Positive, nicht auch das Negative von
Wissenschaft und Technik gesehen. Heute, da Bewunderung und
Fortschrittsoptimismus dem Bewußtsein der zum Teil verheerenden Folgen und
der zerstörenden Potenz des westlichen Wissenschafts- und Technikkonzepts
gewichen sind, ist nicht nur der Segen, sondern auch der Fluch dieser Einstellung

sichtbar geworden.
Wenn Carl Friedrich von Weizsäcker in seinem Buch Die Tragweite der

Wissenschaft" die Meinung vertritt, daß ohne den christlichen Horizont und
die anthropozentrische Ausrichtung die rapide Ausbreitung des neuzeitlich
mechanistischen Weltbildes nicht möglich gewesen wäre, so ist dem
zuzustimmen. Nicht zufällig hat einer der Begründer der neuzeitlichen Naturwissenschaft

und Technik, Francis Bacon, den Anspruch zur Beherrschung der
Natur durch Wissenschaft und Technik religiös motiviert. Wie der Mensch die
mit dem Sündenfall verlorengegangene Unschuld wiedererlangen kann durch
den Glauben, so kann er die einstige Einheit mit Gott und die gottgleiche
Herrschaft über die Natur wiedergewinnen durch «Kunst und Wissenschaft»12,
dadurch daß er immer tiefer in die Natur eindringt und seine Kenntnisse über
sie erweitert und sie so unter seine Botmäßigkeit bringt. In seinem Alterswerk
Nova Atlantis hat Bacon zudem ein illustratives Beispiel für die Naturaneignung

und -bewältigung gegeben, indem er dort die künstliche Herstellung
sowohl von Anorganischem wie von Organischem projektiert: die künstliche
Erzeugung von Blitz und Donner, Wind und Wellen, Brunnen und Bergen, die
künstliche Vermehrung und Verminderung, Vergrößerung und Verkleinerung
von Pflanzen und Tieren, die künstliche Umwandlung von Stoffen ineinander,
kurzum den ganzen Zauberkasten der modernen Technik. Was damals noch
Utopie war, ist inzwischen zum wissenschaftlichen und technischen Alltag ge-

10 Vgl. Stork, Heinrich: Einführung in die Philosophie der Technik, Darmstadt
1977, 93.

11 1. Bd.: Schöpfung und Weltentstehung. Die Geschichte zweier Begriffe, Stuttgart

1964, 196: «Entgegen dem, was viele Christen und alle Säkularisten glauben, neige

ich zu der Ansicht, daß die moderne Welt ihren unheimlichen Erfolg zum großen
Teil ihrem christlichen Hintergrund verdankt.»

12 BACON, Francis: Neues Organ der Wissenschaften, übers, und hrsg. von BRÜCK,
A.Th., Darmstadt 1981, 236.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 167

worden. Das Weltbild des Westens lebt von der Herrschaftsrolle des
Menschen über die Natur.

III. Das östliche Paradigma

Versucht man, das östliche Paradigma ebenso zu charakterisieren wie das

westliche, so muß man sich bewußt machen, daß diese Charakterisierung in
gewissem Sinne noch allgemeiner ausfallen wird als die erste, da das asiatische

Paradigma nicht nur durch eine Religion, sondern durch mindestens drei
große, die Kultur beeinflussende religiöse Strömungen, den Hinduismus, den
Buddhismus und den Taoismus, bestimmt ist, die zwar miteinander verwandt
sind, jedoch ihre religiöse Spezifität und kulturprägende Eigenart haben. Denn-
noch muß zum Zwecke des Vergleichs und der Herausarbeitung der
Fundamentalunterschiede eine Charakteristik gewagt werden. Auf Seiten des
östlichen Paradigmas geht es um die Merkmale 1. der Einheit aller Lebewesen,
2. der Organizität und Analogie (analogische Methode), 3. des Wu-wei-Prin-
zips und 4. des Ahimsa-Prinzips.

I. Einheit aller Lebewesen

Der Grundzug aller östlichen religiös fundierten Naturkonzepte, stammen sie

aus dem Hinduismus, Buddhismus oder Taoismus, ist im Unterschied zum
westlichen Paradigma mit seiner Subjekt-Objekt-Spaltung und seiner
Konfrontation von Mensch und Natur die Einheit aller Lebewesen, zu der als inte-
grativer Teil der Mensch gehört. Nirgends in den östlichen Konzepten nimmt
der Mensch jene Sonderstellung positiver oder negativer Art ein wie im
Westen. Vielmehr ist er prinzipiell mit allen anderen Lebewesen gleichgestellt.
Gleichgültig, ob die Einheit der Lebewesen als das Göttliche selbst oder als
die Manifestation des Göttlichen, etwa als Leib Krishnas, gesehen wird,
entscheidend ist die Gleichrangigkeit. Als Beleg für die erstere These mag eine
Stelle aus dem Turfan-Fragment dienen, das dem Mahäyana-Buddhismus
angehört:

«Das Wesen des Buddha Vairocana ist alles: Erde, Berge, Steine, Sand,
das Wasser von Bächen und Flüssen, alle Tümpel, Rinnsale und Gewässer,

alle Pflanzen und Bäume, alle Lebewesen und Menschen. Es gibt
überhaupt keinen Ort, der nicht vom Wesen des Vairocana erfüllt wäre.»13

Auch andere Zitate aus dem Buddhismus, z. B. von Dogen, dem bedeutendsten

Zen-Meister Japans, belegen dies: «Alle Lebewesen haben das Sein der
Buddha-Natur.»14 Diese durchdringt die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen.

Symptomatisch ist diese Einstellung ebenfalls für den Taoismus, der
bereits seiner Wortbedeutung nach einerseits den Weg bezeichnet, der zum Ziel
führt, andererseits das Ziel selbst, das Eine-Ganze, die Alleinheit, das Allum-

13 Turfan-Fragment TID 200 (Mainz 774), zitiert bei Klimkeit, H.J.: Die Welt als
Wirklichkeit und Gleichnis im Buddhismus Zentralasiens, in: Eranos 53 (1984) 117.

14 Zitiert nach DUMOULIN, H.: Geschichte des Zen-Buddhismus, Band 2, Bern
1986, 61.



168

fassende und Allgegenwärtige. D.I. Suzuki berichtet in seinem Buch Zen und
die Kultur Japans'5, daß Chuang-tze (ca. 369-286 v.Chr.) einem Besucher, der
nach dem Ort des Tao fragte, antwortete, daß es in einer Ameise, in einem
Grashalm, in einem Ziegel, im Mist sei, man könne es nicht außerhalb der
Dinge finden.

Als Beleg für die zweite Auffassung - die der Erscheinungshaftigkeit der
Natur - mag eine Stelle aus den Upanishaden dienen:

«Der in der Erde wohnt, von der Erde verschieden ist, den die Erde nicht
kennt, dessen Leib die Erde ist, der die Erde von innen regiert, der ist
dein Atman, der innere Lenker, der Unsterbliche.»16

Obwohl verschieden von der Erde, obwohl transzendent, ist das Göttliche -
hier Atman genannt - der innere Lenker der Natur.

Eine Selbstmanifestation Gottes begegnet auch in der Bhagavadgita:
«Erblicke heute das ganze Universum, das bewegliche und das unbewegliche,

und was du sonst noch zu schauen begehrst, o Gudakesa (Arjuna),
hier in meinem Körper vereinigt. Da schaute der Pandava (Arjuna) das

ganze Universum mit seinen mannigfachen Teilen in einem einzigen
vereint, in dem Körper des Gottes der Götter.»17

Desgleichen begegnet diese Auffassung in unzähligen Hymnen und Gebeten
der Bhakti-Bewegung, z. B.

«Du bist der Wald,
Du bist all die großen Bäume im Wald.
Du bist Vogel und Tier,
die in all diesen Bäumen spielen.
O Herr, weiß wie Jasmin,
alles erfüllend und erfüllt von allem.» 18

Wenn auch die Grunderfahrung des Buddhismus, zumindest des frühen, das
Leiden an der Welt ist und die Natur daher pejorativ beschrieben wird als Ort
der Mühsal und Plage, der Vergänglichkeit und des Todes oder sogar als
Illusion, Traum, Abbild, Schein und damit als das zu Überwindende, so sind doch
alle Glieder dieser Natur gleichgestellt und der Erlösung fähig. Die
Erlösungsmöglichkeit kommt nicht nur den Menschen, sondern auch den Tieren
und Pflanzen zu. Mag es auch interne Abstufungen und Grade zwischen
Menschen, Tieren, Pflanzen geben, hinsichtlich ihres Status und ihrer Heilserwartung

stimmen sie prinzipiell überein, wodurch die grundlegende Trennung
von Absolutem und Natur eliminiert wird. Charakteristisch ist die Lehre Chi-
Tsangs (549-623 n.Chr.), daß selbst Pflanzen und Bäume die Buddhaschaft
erreichen können, weil es zwischen ihnen und der Buddha-Natur keine
wesentliche Differenz gebe.

15 Stuttgart 1941, Kap. 22, 5.
16 Brhadaranyaka III, 7, 3 und 15, übers, von Bäumer, B.
17 Bhagavadgita 11,7 und 13.
18 Mahadevijakka, Hymnus 75, in: Ramanujan, A.K.: Speaking of Siva, Har-

mondsworth 1973, 122.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 169

Freilich ist die These von der Alleinheit aller Wesen noch zu unspezifisch,

um genügend aussagekräftig zu sein. Was bedeutet die Einheit und
Ganzheit? Meint sie eine einfache, differenz- und relationslose Identität, die
Ursprung der Mannigfaltigkeit ist oder als Resultat aus der Mannigfaltigkeit
hervorgeht, oder meint sie eine Identität, die Vielheit, Differenz und Relatio-
nalität inkludiert, sei es in Form einer Über- und Unterordnung in einem
hierarchischen System oder in Form einer Komplexität auf ein und derselben
Ebene, eines freien Spiels der Kräfte und Gegenkräfte? Bei dieser Frage geht
es entweder um die Beziehung des vielen zum Einen als Prinzip oder Resultat
desselben oder um die Beziehung der einzelnen zur Gesamtheit der einzelnen.
Unschwer erkennt man hierin die aus der westlichen Gestalttheorie bekannten
Beziehungen von Übersummation und Summation wieder. Da die Vielheit
keine bloß numerische, differenzlose ist, sondern durch qualitative Differenzen,

gegebenenfalls durch Gegensätze bestimmt wird, reduzieren sich alle
Verhältnisse auf das Grundverhältnis von Identität und Gegensätzlichkeit, wie
es in dem berühmten Yin- und Yang-Modell vorgestellt wird. Wird die Identität

der Gegensätzlichkeit emanent gedacht, so begründet das den Unterschied
zwischen Transzendenz und Immanenz, zwischen Absolutem und Natur, wird
die Identität der Gegensätzlichkeit immanent gedacht, so fällt beides zusammen.

Das Verhältnis möglicher Gegensätze wird dann entweder nach Art einer
Hierarchie einer zunehmenden Harmonisierung bzw. Diversifizierung vorgestellt

oder nach Art einer freien Interaktion.

2. Organizität und Analogie (analogische Methode)

Mit dem Gedanken der Einheit und Zusammengehörigkeit aller Lebewesen ist
der Gedanke der Organizität verbunden. Er impliziert eine holistische Sicht
auf die Welt bzw. Natur, dergestalt, daß alle Wesen zusammengefaßt gedacht
werden in einem Ganzen, dessen Teile die Eigentümlichkeit aufweisen, selbst
wieder Ganze von Teilen zu sein, für deren Teile dasselbe gilt. Auf diese
Weise gehört nicht nur jedes einzelne zum Ganzen, sondern das Ganze spiegelt

sich auch in jedem einzelnen wider gemäß der Formel «Alles in Einem
und Eines in Allem». Hozo, der dritte Patriarch der Kegon-Schule des
chinesischen Buddhismus, hat dieses Durchdringen, dieses Ineinandersein durch
das Gleichnis des unendlichen und unerschöpflichen Spiegelspiels
ausgedrückt: Im Palast der Gottheit Indra ist ein Netz ausgespannt, bei dem in jede
Masche ein Kristall eingeflochten ist. In jedem dieser Kristalle spiegeln sich
alle anderen Kristalle wechselseitig. Wie diese sich spiegelnden und
widerspiegelnden Kristalle verhält sich auch das Seiende. Jedes ist auf seine Weise
Spiegel des Universums.19

19 Vgl. Gokyosho, Kegon, ins Japanische übers, von Kamata, Shigeo, 286-287,
zitiert nach Tsujimura, Koichi: Zur Differenz der All-Einheit im Westen und Osten,
in: Henrich, Dieter (Hg.): All-Einhheit. Wege eines Gedankens in Ost und West,
Stuttgart 1985, 22-32, bes. 26f.



170

Und noch ein anderes Gleichnis, das von den zehn Pfennigen, verdeutlicht

die organische Struktur des wechselseitigen Sich-Durchdringens.20 Nach
Hozo sind 1 Pfennig und 1 Pfennig nicht gleich 2 Pfennige, sondern 1 Pfennig
und 1 Pfennig. Um 2 zu werden, muß das Bild von 2 Pfennigen bereits im

voraus in einem Pfennig liegen, und damit 1 Pfennig und 2 Pfennige 3 Pfennige

werden, muß das Bild von 3 Pfennigen schon im ersten Pfennig und so

auch im zweiten vorhanden sein. Das Verhältnis läßt sich dann so darstellen:
1 Pfennig (2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10 Pfennige, wobei 10 das Symbol für «Alles»
ist); auch von 2 Pfennigen gilt das Verhältnis, nämlich 2 Pfennige (1, 3, 4, 5,

6, 7, 8, 9, 10 Pfennige)und schließlich von 10 Pfennigen: 10 Pfennige (1, 2, 3,

4, 5, 6, 7, 8, 9 Pfennige). Das Gleichnis symbolisiert, daß in Einem Zehn bzw.
Alles enthalten ist und in Zehn bzw. Allem Eins.

Auch der westlichen Philosophie ist dieser Organizitätsgedanke nicht
fremd. Er findet sich in Piatons Timaios, in dem der Kosmos als lebendiges,
organisches Ganzes beschrieben wird, das selbst aus lauter Ganzen besteht.21

Ebenso erinnert er an Leibniz' Monadenlehre, in der jede Monade als Spiegel
des Universums auftritt, wie auch an Hegels Relationstheorie, bei der jedes
Relat der Relation selbst wieder die ganze Relation repräsentiert. Doch handelt

es sich hier um Positionen, die dem Hauptstrom des mechanistischen
Denkens opponiert sind.

Vergleicht man organizistisches und mechanistisches Weltbild mit ihren

jeweiligen Symbolen, dem Organismus einerseits, der Maschine andererseits,
so kann der Unterschied nicht größer gedacht werden. Auch die Maschine ist
ein Ganzes aus Teilen, aber aus solchen, die Teilfunktion haben und nicht die
Gesamtstruktur repräsentieren, die, obzwar räumlich-materiell ins Unendliche
teilbar, doch chemisch oder funktional bestimmte konstante, invariante
Eigenschaften besitzen, welche sie als letzte Bestandteile ausweisen und dazu
qualifizieren, beliebig zusammensetzbar und teilbar und wieder vereinbar zu sein.
Der Anstoß zur Bewegung muß dabei von außen kommen, was der
Maschinenvorstellung den Vorwurf eingetragen hat, ein lebloses, ratterndes,
klapperndes Gestell zu sein. Im Gegensatz dazu ist der Organismus ein aus sich
selbst lebendes, sich erhaltendes und regenerierendes Ganzes, dessen Teile,
obzwar verschieden vom Ganzen, selbst die Funktionsfähigkeit des Ganzen
aufweisen. Die Bewegung und Lebendigkeit, die der Maschine als einem starren

Gebilde von außen zuteil werden muß, wird hier durch die wechselseitige
Durchdringung aller Teile zum und im Ganzen garantiert.

Entspricht der Maschinenvorstellung mit ihren zerlegbaren und
zusammensetzbaren Teilen die Methode der Analysis und Synthesis, so der
Organismusvorstellung die Methode der Analogie. Sie ist das, was dem westlichen
Betrachter bei seinen östlichen Kollegen in deren wissenschaftlichem Umgang
mit den Dingen am meisten ins Auge sticht. Während sich die westliche
Methode als ein Sezieren und Isolieren versteht, wie dies die wissenschaftlichen
Termini von Definition, Terminus usw. bereits zum Ausdruck bringen, die auf

20 Vgl. a.a.O., 258-260, zitiert nach Tsujimura, Koichi, a.a.O., 25f.
21 Vgl. 32ff.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 171

Grenzziehung, Aus- und Eingrenzung zurückgehen (vgl. lateinisch terminus,
abgeleitet von terminare [begrenzen], definire, abgeleitet von finis [Grenze]),
hält die östliche Methode im einzelnen stets die Gesamtheit im Blick. Sie
isoliert das Phänomen nicht aus seiner natürlichen Umgebung und Eingebunden-
heit in diese, sondern betrachtet es als Symbol, in dem die Fäden zusammenlaufen

und dessen Zentrum seinerseits auf das Ganze ausstrahlt. Die
wissenschaftliche Methode des Ostens ist daher kein dihairetisch-diskursives Verfahren,

das durch zunehmende Gliederung und Einschränkung das Intendierte
immer exakter und präziser zu fassen sucht, sondern eine assoziative
Methode, die mit dem Einen zugleich vieles andere vorstellt.

3. Wu wei (Das Prinzip des Nicht-Handelns)

Sucht man im östlichen Denken nach einem Pendant für die westliche Expe-
rimentalmethode, die den Gegenstand gemäß einem vorgängigen Plan
experimentell herrichtet und damit zugleich verstellt, verzerrt, kurzum zum künstlichen

Objekt der Wissenschaft macht, so bietet sich das Wu wei an, das die
dem lebendigen, organischen Ganzen angemessene Einstellung und
Verhaltensweise ist. Wu wei, ein aus dem Grundbuch des Taoismus, dem Tao te

king, stammender Begriff, besagt Nicht-Handeln, Nicht-Eingreifen. Wenn
damit prima vista wegen des Gegensatzes zum Handeln ein Nichtstun, Passivität,

Inaktivität, Quietismus, Lahmheit der Antriebe, Stumpfheit der Seele u. ä.

angezeigt zu sein scheint, so ist dem mitnichten so. Ausgeschlossen wird nicht
Handeln überhaupt, sondern nur eine bestimmte Art von Handeln, und zwar
das ziel- und zweckgerichtete, absichtsvolle Handeln und Streben, das auf
Begierden, Motiven, Plänen u. ä. beruht und strukturell durch Intentionalität
charakterisiert ist, welche ihrerseits Zweiheit, Differenz und Relationalität
zwischen Handelndem und angestrebtem Ziel voraussetzt. Entsprechend dem

Wegfall der Differenz, der Zweiheit und Relationalität in der Alleinheit aller
Lebewesen entfällt auch bei einem dieser Alleinheit konformen Handeln die
Intentionalität. Sie wird ersetzt durch ein spontan, unmittelbar und absichtslos
sich vollziehendes Handeln, das sein Ziel immer schon erreicht hat, mit dem
Ganzen zusammenfällt und daher einen perfektiven, durativen Zustand
bezeichnet.

Eine solche Haltung läßt sich nur durch den Zusammenfall von Gegensätzen,

durch das Paradoxe ihrer Einheit, ausdrücken, so wie es bei Laotse heißt:
«Der Sinn [Tao] ist ewig ohne Handeln, | und nichts bleibt ungewirkt»22, oder:
«Beim Nicht-Tun bleibt nichts ungetan.»23 Andere Beispiele und Gleichnisse
operieren mit der Eigenart des Wassers, das Härte und Weichheit, Kraft und
Nachgiebigkeit in sich vereint: «Auf der ganzen Welt gibt es nichts Weicheres
als das Wasser. | Und doch in der Art, wie es dem Harten zusetzt, kommt
nichts ihm gleich»24, oder ganz allgemein mit der Kraft des Nachgiebigsten:

22 Laotse: Tao te king. Das Buch des Alten von Sinn und Leben, aus dem
Chinesischen verdeutscht und erläutert von Wilhelm, Richard, Jena 1911, Kap. 37.

23 A.a.O. Kap. 48.
24 A.a.O. Kap. 78.



172

«Das Weiche siegt über das Harte. | Das Schwache siegt über das Starke»25,
oder: «Das Allerweichste auf Erden | überholt das Allerhärteste auf Erden.»26
Befindet sich der Weise im Einklang mit der Natur, so läßt er den Dingen
ihren Lauf, ohne in das natürliche Geschehen einzugreifen, da dies zu unterbrechen,

ihm entgegenzuwirken, Gewalttätigkeit und Streit bedeutete. Der Weise
vollzieht mit, was die Natur vollzieht; er handelt in Übereinstimmung mit ihr,
nicht gegen sie.

Diese Verhaltensweise ist auch der westlichen Kultur nicht gänzlich
fremd. Auch hier ist das Phänomen bekannt, daß die höchste, vollendete
Kunst und Technik mit der Natur zusammenfällt. Die vollendeten Bewegungen

einer Ballerina erscheinen nicht mehr gedrechselt und artifiziell, gegen
die Natur zu verlaufen, sondern natürlich. Den Gedanken einer in sich ruhenden

Aktivität hat Aristoteles in seinem enérgeia-Begriff gefaßt. Dieser drückt
höchste Aktivität aus, allerdings eine solche, die ihr Ziel nicht mehr anstrebt,
sondern erreicht hat und sich daher im Zustand der Ruhe befindet. Reine enérgeia

bezeichnet auch für Aristoteles ein Ideal, in dessen Besitz das Göttliche
stets ist, der Mensch nur zeitweise.

4. Ahimsa (Das Prinzip des Nichtverletzens)

Dem bisher skizzierten Theoriekonzept der Natur entspricht ethisch das Postulat

des Ahimsa, die Forderung des Nichtverletzens, des Nichtpeinigens. Dieses

Postulat stammt speziell aus dem Raja-Yoga, dem sogenannten königlichen

Yoga, einem der wichtigsten Yogawege zum Heil nach einem System,
das von Patamjali in seinem Yoga-Sutra entworfen wurde. Es bezeichnet eine
der fünf Tugenden der ersten Stufe des Raja-Yoga. Über diese spezielle
Bedeutung hinaus kommt ihm eine generelle Bedeutung für den Buddhismus
insofern zu, als es die ethische Grundhaltung desselben formuliert.

Das Ahimsa-Prinzip bildet wohl den auffälligsten Gegensatz zur westlichen

Anthropozentrik, die das Verhältnis Mensch - Natur nach dem Herr-
schafts-Knechtschaftsmodell interpretiert und als Unterwerfungs- und
Unterdrückungsstrategie auslegt. Ahimsa dagegen ist die Aufforderung, keinem
Lebewesen Leid zuzufügen, weder in Taten noch in Worten noch in Gedanken.

«Die großen Weisen haben erklärt, daß Ahimsa das Nicht-Verursachen
von Pein gegenüber irgendeinem Lebewesen zu irgendeiner Zeit bedeutet,
sei es physischer oder geistiger Art oder mit Worten. Es gibt keine grössere

Tugend als Ahimsa.»27
Verständlich wird dies vor dem Hintergrund einerseits der Vorstellung von
der Einheit und Gleichheit aller Lebewesen, andererseits und mehr noch der
Karma-Lehre, nach der alle Lebewesen in einen Kreislauf der Wiedergeburten
entsprechend ihrem selbst verursachten Schicksal eingebunden sind. In
diesem Kreislauf der Geburten sind alle im Verhältnis zueinander schon einmal
Vater und Mutter, Bruder und Schwester gewesen. Von hier erklärt sich nicht

25 A.a.O. Kap. 36.
26 A.a.O. Kap. 43.
27 Kurma-Purana II, 11, 14-15a.



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 173

nur das partnerschaftliche, sogar geschwisterliche Verhältnis, das die östliche
Einstellung des Menschen zur Natur kennzeichnet und den Westler so
beeindruckt, sondern auch die Ehrfurcht und der Respekt, die die östliche Kultur
vor der Natur hat. D.T. Suzuki, einer der Kenner und Vermittler des Zen-Bud-
dhismus, hat in seinem Buch Zen und die Kultur Japans den Vergleich mit der
westlichen Kultur gezogen:

«Was ist nun das bezeichnendste Merkmal des Zen-Asketentums in
Verbindung mit der japanischen Naturliebe? Es liegt darin, daß man der Natur

die volle Ehrfurcht entgegenbringt, die sie verdient. Darunter verstehen

wir, daß man die Natur nicht als einen Gegenstand der Eroberung und
der leichtfertigen Ausbeutung im Dienste des Menschen behandelt,
sondern als Freundin und verschwistertes Wesen, das gleich uns selber eines
Tages zur Buddhaschaft berufen ist. Zen verlangt, daß wir der Natur als
einer befreundeten, uns wohlgesinnten Macht begegnen, deren innerstes
Wesen durchaus unserem eigenen gleich und jederzeit bereit ist, im
Einklang mit unseren berechtigten Wünschen zu wirken. Die Natur ist
niemals ein Feind von uns, der uns ständig in drohender Haltung
gegenübersteht. Sie ist keine Macht, die uns zerschmettern möchte, wenn wir
sie nicht zerschmettern oder zu unserem Dienst in Fesseln schlagen
Zen lehrt uns die Natur achten, die Natur lieben und ihr eigenes Leben
mit ihr leben. Zen anerkennt, daß unsere Natur eins ist mit der
gegenständlichen Natur, wenn auch nicht im mathematischen Sinn, aber in dem

Sinn, daß die Natur in uns und wir in der Natur leben.»28

Das Ahimsa-Gebot führt allerdings bei strikter Einhaltung zu Schwierigkeiten
des eigenen Existierens und Überlebens, verlangt es doch nicht nur die
Enthaltung von tierischer, sondern auch von pflanzlicher Nahrung. Die meisten
buddhistisch geprägten Kulturen verlangen zumindest für Mönche und Nonnen

den Vegetarismus. Einige Orden - bekannt ist dies vom Jainismus -
haben das Tötungsverbot auch aufpflanzen ausgedehnt mit der Begründung:

«Wisse und verstehe, daß alle Lebewesen Glück erstreben; wenn
Menschen diese Wesen verletzen, fügen sie ihrer eigenen Seele Schaden zu,
und sie werden wieder und wieder als eines von ihnen geboren werden.»29

Im Bewußtsein, daß die Einhaltung dieses Gebots bzw. Gelübdes die Aufgabe
der menschlichen Existenz bedeutet, haben die Jainas nicht selten den
Hungertod gewählt.30

28 Suzuki, D.T.: Zen und die Kultur Japans, Stuttgart 1941, 189.
29 Sutrakritanga, Buch I, Lektion 11.
30 Zum östlichen Paradigma vgl. Bischofberger, Otto: Die Sicht der Religionen

des Ostens, in: Ders. u. a. (Hgg.): Umweltverantwortung - aus religiöser Sicht.
Weltanschauungen im Gespräch, Bd. 3, Freiburg/Schweiz 1988, 33—61 ; BANDINI, G./Kö-
nig, D.: Der Hinduismus eine Natur-Religion? in: Schleip, H. (Hg.): Zurück zur
Natur-Religion? Freiburg 1986; AMES, R.T.: Taoism and the Nature of Nature, in:
Environmental Ethics 8 (1986) 338-340; Rolston, Holmes: Can the East Help the West to
Value Nature? in: Philosophy East and West 37 (1987).



174

IV. Konsequenz

Die Skizzierung der Wesenszüge des westlichen und des östlichen Paradigmas
mag grob und unzulänglich sein, sie läßt jedoch die theoretischen und
ethischen Grunddifferenzen hervortreten, die zu so verschiedenartigen Auswirkungen

in der westlichen und der östlichen Welt geführt haben, wie sie heute
jedermann aufgrund der medialen Vernetzung offenkundig sind.

Angesichts der desaströsen Folgen unserer westlichen Einstellung gegenüber

der Natur - der Ausbeutung, Deformation und Destruktion der Natur, die
im Begriffe ist, sich zur globalen auszuweiten - drängt sich die Frage auf, ob
und wie dieser Fehlentwicklung zu begegnen sei. Die Beantwortung dieser
Frage konfrontiert mit einer Alternative: Läßt sich an dem freilich nicht zu
unterschätzenden westlichen Paradigma mit seiner mathematischen Naturwissenschaft

und Technik grundsätzlich festhalten, und zwar in der Weise, daß

nur seine schädlichsten Auswirkungen und Fehlentwicklungen durch
Übernahme von Verhaltensweisen des östlichen Paradigmas vermieden werden,
etwa durch den behutsamen Umgang mit der Natur, die liebevolle Hinwendung

zu ihr u. ä., oder muß das westliche Paradigma insgesamt aufgegeben
werden, wenn seine Konsequenzen vermieden werden sollen? Im Westen wird
oft die These vertreten, man müsse nur hier und dort Anleihen bei andersgearteten

Paradigmen machen, um den fatalsten Konsequenzen zu entgehen,
grundsätzlich könne an dem Denk- und Handlungsmuster des Westens festgehalten

werden. Die Richtigkeit einer solchen Ansicht sowie das Gelingen
eines solchen Projekts erscheinen zweifelhaft, da alle Aspekte, Momente und
Details in ein umfassendes Konzept ontologischer wie epistemologischer Art
eingebunden sind und sich nicht ohne weiteres isolieren und transferieren
lassen.

Das westliche Paradigma hat sich, historisch und geistesgeschichtlich
gesehen, mit einer Zwangsläufigkeit entwickelt, die oft als schicksalhaft und
unausweichlich empfunden wird. Zwar mag eine Retardierung dieses Prozesses

möglich sein, desgleichen die eine oder andere Richtungsänderung, z. B.
die Nicht-mehr-Förderung der Raumfahrttechnologie. Eine grundsätzliche
Umstellung aber, die auch ein gänzlich anderes Verhältnis des Menschen zur
natürlichen Umwelt verlangte, liefe auf eine Suspendierung des Paradigmas
und auf einen Paradigmenwechsel hinaus. Was heute unter dem Schlagwort
«sanfte Technik» oder «ökologischer Umbau der Industrie» verkauft wird,
läuft entweder auf die Wiederherstellung der technischen und industriellen
Verhältnisse früherer Zeiten hinaus oder auf den Fortschritt der Technik, auf
mehr statt auf weniger Technik, und damit zwangsläufig auf noch größere und

gravierendere Eingriffe in die Natur. Denn die Beseitigung unerwünschter
Folgeschäden erfordert neue Techniken, die selbst wieder Risiken bergen und
Nachteile aufweisen, deren Beseitigung wieder neue Techniken verlangt. Wie
sich die Luftverschmutzung durch Kohlendioxyd durch die Einführung einer
neuen Technologie, der «saubereren» Atomenergie, vermeiden, zumindest
minimieren läßt, die freilich ihrerseits sehr viel größere Gefahren der Verseuchung

in sich birgt, so läßt sich die Atomspaltung durch andere Techniken, et-



Natur im westlichen und östlichen Verständnis 175

wa die Kernfusion, ersetzen, deren Folgen noch weniger abschätzbar sind,
oder möglicherweise durch die Umleitung solaren Lichts und solarer Energien
auf die Nachtseite der Erde wettmachen. Welchen Nebeneffekt aber hätte eine
solche Realisierung, die den natürlichen Tages- und Nachtrhythmus des
Menschen störte und in seine freie Verfügbarkeit stellte? Und wie sich auf der
einen Seite die nahezu beliebige Steigerung der Getreideproduktion durch
Einführung von Düngemitteln, Pestiziden und Herbiziden erreichen läßt, so
muß auf der anderen Seite die nahezu unbegrenzte Verseuchung des Bodens
und der Gewässer in Kauf genommen werden. Eine wirkliche Einstellungsänderung

gegenüber der Natur setzte einen totalen Bewußtseins- und Sinneswandel

voraus, der einer ethischen Revolution gleichkäme, wie sie das östliche

Paradigma vorgezeichnet hat. Zu einer solchen aber scheint heute
niemand wirklich bereit zu sein, auch nicht die ökologische Bewegung, die zwar
Verzicht und Selbstbeschränkung statt grenzenloser Expansion predigt, aber

an den Vorteilen der westlichen Zivilisation festhält.


	Natur im westlichen und östlichen Verständnis

