
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Verantwortung und moralische Gefühle

Autor: Flury, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andreas Flury

Verantwortung und moralische Gefühle

R. Jay Wallace untersucht in seinem Buch Responsibility and the Moral
Sentiments^ die für das menschliche Selbstverständnis und die Moralphilosophie
kardinale Frage, welche Art von Freiheit bzw. welche Fähigkeiten wir bei
erwachsenen Menschen voraussetzen müssen, um sie legitimerweise als moralisch

für ihr Flandeln verantwortlich auffassen zu können. Nun spielt die
Lokalisierung des Menschen zwischen den Polen absoluter Freiheit und
vollständiger Determiniertheit auch in anderen philosophischen Fragestellungen
eine ausschlaggebende Rolle. So ist etwa der Begriff der Person entscheidend
dadurch bestimmt, ob die Freiheit - in einem genauer zu bestimmenden Sinne -
als conditio sine qua non zur Erlangung dieses Status' verstanden wird. Aber
auch die Frage, ob wir wirklich als eigenständig Wertende aufgefaßt werden
dürfen oder wahrhaft frei entscheiden, hängt hauptsächlich davon ab, wie die
Freiheit des Menschen bestimmt und gedeutet wird. In all diesen Fällen ist die
jeweils als nötig festgestellte Freiheit durch den Erklärungsanspruch des

Determinismus bedroht. Wallace hebt jedoch hervor, daß die Konsequenzen
für die moralische Verantwortlichkeit menschlichen Handelns bei weitem am

beunruhigendsten wären, sollte in einer durchgängig deterministisch bestimmten

Welt Freiheit in einem starken Sinne ausgeschlossen sein. Während nämlich

für die anderen angesprochenen Aspekte menschlichen Selbstverständnisses

eine (z. B. durch die Quantentheorie erklärbare) epistemische
Unbestimmtheit des Geschehens ausreichend sein mag, um das entsprechende
menschliche Vermögen nicht als Illusion zu entlarven, scheint für die
moralische Verantwortlichkeit des Menschen eine wirkliche Wahl- und
Entscheidungsfreiheit unabdingbar zu sein.

Angesichts dieser Gefährdung der moralischen Verantwortlichkeit durch
den Erklärungsanspruch des Determinismus ergeben sich zwei möglich
Positionen: Die Inkompatibilisten («incompatibilists») vertreten die Auffassung,
Menschen könnten nur dann als wirklich moralisch verantwortlich aufgefaßt
werden, wenn sie über Freiheit im starken Sinne des Wortes verfügten.
Demgegenüber behaupten die Kompatibilisten («compatibilists»), daß die morali-

' Wallace, R. Jay, Responsibility and the Moral Sentiments, Harvard University
Press, Cambridge (Massachusetts) und London 1994, 275 S.



Verantwortung und moralische Gefühle 153

sehe Verantwortlichkeit des Menschen auch in einer allenfalls deterministischen

Welt legitimerweise aufrechterhalten werden kann. Der Determinismus
ist dieser Position zufolge mit der moralischen Verantwortlichkeit des
Menschen verträglich oder kompatibel (daher der Name).

Im ersten Teil seines Werkes untersucht Wallace die moralische
Verantwortlichkeit anhand ihres Verhältnisses zu Gefühlen und Erwartungen. P.F.
Strawson vertrat in seinem Artikel «Freedom and Resentment» die Ansicht,
Gefühle (bzw. Einstellungen) wie Schuld, Verärgerung und Empörung bildeten

den Schlüssel für das Verständnis der moralischen Verantwortlichkeit und
ihrer Bedingungen. Diese Grundidee weiterführend, analysiert Wallace die
Einstellung des Verantwortlich/ni/tens. Er geht damit das Phänomen indirekt
an, indem er die Frage, was es bedeutet, moralisch verantwortlich zu sein, in
die Frage überführt, was es bedeutet, jemanden für einen Tatbestand moralisch

verantwortlich zu halten. Jemanden verantwortlich halten heißt nach
Wallace im wesentlichen, daß wir eine gewisse Einstellung («attitude») dieser
Person gegenüber einnehmen. Diese besteht darin, daß wir hinsichtlich dieser
Person gewisse Erwartungen hegen. Werden diese Erwartung nicht erfüllt,
löst dies bei uns moralische Entrüstung aus, oder wir hielten es zumindest für
angemessen, solche Gefühle zu empfinden (infolge der zweiten Möglichkeit
wird diese Haltung als «quasi-evaluation» bezeichnet).

In der Folge wird die These herausgearbeitet, daß das Phänomen des

(moralisch) Verantwortlichhaltens nicht lediglich als eine Verhaltensdisposition
aufgefaßt werden darf. Der moralische Tadel weist nämlich eine wesentliche

Einstellungsdimension auf, richtet sein Augenmerk in die Vergangenheit
und ist mit der Bereitschaft zu Sanktionen verbunden. Die weitere Analyse
ergibt, daß die reaktiven Einstellungen durch ihre Verbindung mit moralischen

Verpflichtungen ausgezeichnet sind, die wir für gültig halten. Jemanden
moralisch verantwortlich zu halten, bedeutet nach Wallace somit, daß wir
gegenüber der Person Erwartungen bezüglich ihres Verhaltens hegen und im
Falle der Nichterfüllung moralische Entrüstung empfinden oder doch der
Ansicht sind, diese Gefühle wären der Situation angemessen. Dies basiert auf
der Überzeugung, daß die betreffende Person moralische Verpflichtungen
mißachtet hat, die wir für gültig halten. Diese Interpretation bezeichnet Wallace

als die reaktive Deutung («reactive account») der moralischen
Verantwortlichkeit bzw. des Verantwortlichhaltens.

Bevor der zweite Fragenkomplex angegangen werden kann, sind die
methodischen Grundlagen zu klären. Dabei besteht die Hauptschwierigkeit darin,
daß gewisse Arten, die Frage nach der Verträglichkeit der moralischen
Verantwortlichkeit mit dem Determinismus zu stellen, bestimmte Lösungen
präjudizieren. Wird etwa die Problematik in die Frage gefaßt, ob dem
Menschen in einer deterministischen Welt verschiedene Möglichkeiten des
Handelns offenstehen, scheint die verneinende Antwort nahezu unumgänglich.
Umgekehrt tendiert eine Formulierung in Kompetenz-Begriffen zum Ergebnis,
daß der Determinismus keine Gefahr für die moralische Verantwortung
darstellt. Zur vorurteilsfreien Prüfung muß daher eine Ausgangsbasis gefunden
werden, von der her die Untersuchung unparteiisch angegangen werden kann.



154 Verantwortung und moralische Gefühle

Diese Grundlage besteht für Wallace in der normativen Deutung der Frage.
Gemäß dieser Interpretation ist S moralisch verantwortlich (für die Handlung x)
dann, und nur dann, wenn es angemessen wäre, S moralisch (für die Handlung
x) verantwortlich zu halten. Normativ ist die Deutung, weil die Frage von
Wallace dahingehend präzisiert wird, ob es unfair wäre, eine Person in einer
deterministischen Welt moralisch verantwortlich zu halten. Er geht damit der
beunruhigenden Frage nach, ob unsere alltägliche Praxis des (moralisch)
Verantwortlichhaltens im Grunde genommen moralisch nicht vertretbar ist,
wir sie aber - falls Strawson recht hat - gleichwohl nicht aufzugeben
vermögen.

Für die weitere Argumentation von Wallace sind zwei Gerechtigkeitsgrundsätze

entscheidend, nämlich zum einen das Prinzip der «Fairneß als
Verdienst» («fairneß as desert») und zum anderen das Prinzip der «Fairneß als

Zurechnungsfähigkeit» («fairness as reasonableness»). Das erste Prinzip
bezieht sich auf Handlungen. Es kann uns dazu veranlassen, eine Person für eine
bestimmte Handlung nicht moralisch verantwortlich zu halten, etwa im Falle
eines Mißgeschicks. Das zweite Prinzip betrifft Akteure. Ihm zufolge halten
wir gewisse Menschen grundsätzlich für nicht moralisch verantwortungsfähig,
z. B. Kleinkinder. Der Streit zwischen der inkompatibilistischen und kompa-
tibilistischen These wird von Wallace in die Frage gefaßt, ob sich aus der
hypothetischen Annahme der Richtigkeit der deterministischen These folgern
ließe, daß gemäß der erweiterten Anwendung der beiden Prinzipien der
Gerechtigkeit die moralische Verantwortlichkeit grundsätzlich in Abrede gestellt
werden müßte. Diesen inkompatibilistischen Argumentationsplan bezeichnet
Wallace als Verallgemeinerungsstrategie.

Diese Untersuchung wird im Falle des Prinzips der Fairneß als Verdienst
mittels der Analyse jener Gründe in Angriff genommen, die wir im Falle einer
Entschuldigung gelten lassen. Unsere Praxis des (moralisch) Verantwortlichhaltens

kann nach Wallace so rekonstruiert werden, daß wir einen Menschen
dann nicht für eine bestimmte Handlung moralisch verantwortlich machen,
wenn er die fragliche Handlung nicht beabsichtigt hat. Da nun aber die
grundsätzliche Möglichkeit intentionaler Erklärungen auch in einer deterministischen

Welt von Wallace ausdrücklich zu Beginn seines Werkes vorausgesetzt
worden ist, darf eine Handlung als beabsichtigt aufgefaßt werden, selbst wenn
die Willensfreiheit im starken Sinne ausgeschlossen wäre.

Bei der Frage der Zurechnungsfähigkeit ist zu klären, ob ein Mensch
grundsätzlich moralisch verantwortlich gemacht werden kann. Wallace geht
dabei so vor, daß er gemäß der methodischen Vorgabe des reflexiven
Gleichgewichts die Bedingungen herausarbeitet, die gegeben sein müssen, damit ein
Akteur moralisch verantwortlich gemacht werden darf. Dies ist nach Wallace
dann der Fall, wenn der Akteur in der Lage ist, moralische Gründe zu verstehen

und anzuwenden sowie sein Handeln im Lichte solcher Überlegungen zu

steuern. Aus der allfälligen Richtigkeit der deterministischen These folgt nun
nicht, daß wir die betreffenden Fähigkeiten verlieren würden. Diese sind nämlich

nach Wallace mit sprachlichen oder anderen allgemeinen geistigen Kom-



Verantwortung und moralische Gefühle 155

petenzen vergleichbar, über die wir unabhängig von der Richtigkeit des
Determinismus verfügen.

Responsibility and the Moral Sentiments ist ein überaus sorgfältig
konzipiertes und ausgeführtes philosophisches Werk. Die Untersuchung der
Verträglichkeit der deterministischen These mit der moralischen Verantwortlichkeit

wird gegenüber dem aktuellen Diskussionsstand in entscheidenden Aspekten

weitergeführt. Namentlich vermag Wallace die Brisanz der Fragestellung
deutlich aufzuzeigen. Gleichwohl weist das Werk meiner Ansicht nach gravierende

Schwächen auf, die nicht primär die einzelnen Analysen betreffen,
sondern die Triftigkeit des gesamten Gedankenganges selber. Das indirekte
Angehen der Fragestellung im ersten Teil des Werkes ermöglicht Wallace
allererst die Anwendung der Methodik des reflexiven Gleichgewichts. Allerdings

wird dieser vermeintliche methodische Vorteil mit einer gegenüber der
direkten Fragestellung neuen und erheblichen Komplikationsquelle erkauft.
Es stellt sich nämlich das Problem, daß in der untersuchten Fragestellung
nunmehr zwei moralisch urteilende Subjekte zu berücksichtigen sind, nämlich
die urteilende Person, die z. B. Verärgerung oder Empörung empfindet, und
die handelnde Person. Nun ist es aber nur selten der Fall, daß zwei Personen
vollkommen identische Vorstellungen bezüglich des moralisch Richtigen
vertreten. Die Frage, wann ich für eine bestimmte Handlung moralisch
verantwortlich bin, läßt sich aber nur dann unproblematischerweise in die von
Wallace vorgeschlagene Frage umformen, wann ich für eine bestimmte Handlung

moralisch verantwortlich gehalten werden darf, wenn die meine Handlung

beurteilenden Menschen genau die gleichen moralischen Ansichten
vertreten wie ich. Selbst unter der sehr starken Annahme, es sei möglich,
intersubjektiv verbindlich die jeweils moralisch richtige Handlungsweise zu
bestimmen, wäre der Fall, in dem ich für eine Handlung moralisch
verantwortlich gemacht werde, deren Falschheit ich nicht einsehe, ein gesondert zu
untersuchender Fall. So räumt Wallace selber ein, daß es wohl moralisch nicht
vertretbar ist, einen Menschen, der in einer durch und durch rassistischen
Gesellschaft aufgewachsen ist, für andere Volksgruppen diskriminierende
Handlungsweisen verantwortlich zu machen. Dieses Zugeständnis läßt sich
wohl mutatis mutandis auch auf sexistische oder unsoziale Erziehungsweisen
ausweiten, und es fragt sich, ob derartigen Einschränkungen überhaupt eine

wohlbegründete strikte Grenze gesetzt werden kann. Wallace übersieht aber
auch ein weiteres Problem, das von seiner indirekten Vorgehensweise
herrührt. Wir können nämlich bei der Beurteilung unserer eigenen Handlungsweise

durch die Möglichkeit der Introspektion mit einiger Sicherheit darauf
schließen, ob wir etwas, wofür wir uns moralisch verantwortlich fühlen,
deshalb tun, weil wir es für moralisch richtig halten, oder aber bloß die negativen
Reaktionen der Mitmenschen fürchten (in Kants Terminologie: ob wir aus

Pflicht oder pflichtgemäß handeln). Bei der indirekten Fragestellung können
wir aber bestenfalls aufgrund gewisser Indizien überlegen, ob die betreffende
Person etwas tut, weil sie die Richtigkeit der entsprechenden Handlungsweise
erkannt hat oder aber lediglich den befürchteten Sanktionen entgehen will.



156 Verantwortung und moralische Gefühle

Die kardinale Schwäche des Werkes liegt aber meiner Meinung nach in
der grundsätzlich verfehlten Strategie, mit der die Frage im zweiten Teil des
Werkes angegangen wird. Dabei muß vorgängig festgestellt werden, daß die
Uminterpretierung der Fragestellung bei Wallace im wesentlichen auf eine
Einengung derselben hinausläuft. Dies betrifft zum einen die Tatsache, daß
die moralische Verantwortlichkeit für gewisse Zustände unberücksichtigt
bleibt, obwohl sie im gesellschaftlichen Umfeld ein eminent wichtiges
Anwendungsfeld darstellt. Die moralische Verantwortlichkeit ist zudem wesentlich

auch auf Gegenwart und Zukunft bezogen, wie etwa die Verantwortung in
Familie und Gesellschaft deutlich erkennen läßt. Der ganze Argumentationsgang

behält zudem seine Gültigkeit ausdrücklich nur innerhalb einer
nichtutilitaristischen Ethik. (Der von Wallace festgestellte Sachverhalt, daß eine
utilitaristische Theorie grundsätzlich nicht in der Lage zu sein scheint, den

Streit zwischen Inkompatibilisten und Kompatibilisten normativ zu deuten, ist
bemerkenswert und vertiefter Nachforschung wert.) Daher prüft Wallace nicht
eigentlich die inkompatibilistische These, sondern zeigt strenggenommen
bestenfalls, daß wir bei der moralischen Beurteilung von Entschuldigungsgründen

und beim Feststellen der Nicht-Zurechnungsfähigkeit Prinzipien
vertreten, die durch die allfällige Richtigkeit der deterministischen These nicht
für alle Fälle ausgeweitet werden müßten.

Neben dieser limitierten Fragestellung muß aber vor allem bemängelt
werden, daß Wallace eine unparteiische Ausgangsbasis für seine Untersuchung

zwar redlich gesucht, aber m. E. nicht gefunden hat. Um nämlich die
Prüfung der rivalisierenden Thesen wirklich unvoreingenommen durchzuführen,

muß der Anspruch der Inkompatibilisten zumindest hypothetisch
ernstgenommen werden. Dies beinhaltete auch die Erwägung der Konsequenzen für
die anzustellende Untersuchung. Die wichtigste derartige Folge wäre nun aber
gerade, daß unsere moralische Praxis, Menschen für ihre Taten verantwortlich
machen, aus moralischen Gründen in Zweifel gezogen werden müßte. Können
nämlich die Handlungen aufgrund der durchgängigen Determiniertheit
jeglichen Geschehens den Akteuren nicht wirklich zugerechnet werden, weil
in ihnen im Grunde genommen nicht der Urspung und die Ursache der
vermeintlich unmoralischen Handlung gesehen werden können, so sind unsere
aus wohlerwogenen Einzelurteilen derivierten moralischen Prinzipien
fehlerhaft. Die inkompatibilistische These vertritt somit implizit die Annahme,

daß die wissenschaftliche Erkenntnis der durchgängigen kausalen
Bestimmtheit aller Ereignisse eine wichtige Annahme unserer Praxis des
moralischen Urteilens, nämlich die Zurechenbarkeit, als fehlerhaft erweisen könnte.

Erhebt nun aber Wallace die aus unserer moralischen Praxis (durch die
Methodik des reflexiven Gleichgewichts) gewonnenen Prinzipien zum Richtmaß

bei der Prüfung der Richtigkeit der inkompatibilistischen These, muß
darin eine petitio principii gesehen werden: Ob die Prinzipien, die wir in
unserer moralischen Praxis für wohlbegründet halten, im Falle der Richtigkeit
der deterministischen These aufrechterhalten werden können, ist ja gerade die
entscheidende Frage der Inkompatibilisten. Diese Prinzipien dürfen deshalb
nicht herbeigezogen werden, um die Streitfrage zu entscheiden.



Verantwortung und moralische Gefühle 157

Trotz der meiner Ansicht nach vorhandenen Schwächen enthält das Werk
außer den erwähnten Vorzügen viele weiterführende Überlegungen zur
untersuchten Problematik, die seine Lektüre - unbesehen vom Erfolg der
Gesamtstrategie - in jedem Fall als gewinnbringend erscheinen lassen.


	Verantwortung und moralische Gefühle

