
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Euthanasie-Diskussion in den USA : eine kritische Einführung

Autor: Holderegger, Adrian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760820

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Adrian Holderegger

Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Eine kritische Einführung

Die Sterbehilfe mit ihren ethischen, medizinischen, sozialen und insbesondere
juristischen Aspekten gehört in den USA sowohl im akademischen Bereich
wie in der Öffentlichkeit zur Zeit wohl zu den meist diskutierten Topoi1 der
medizinischen Ethik. Die Diskussion weist in den USA neben den spezifischen

kulturpolitischen Aspekten, neben den Besonderheiten der Rechtsprechung

und der Legislation ebenfalls weiterführende Elemente auf, die für die
kontinentaleuropäische Diskussion durchaus von Interesse sein können.
Bislang wurde in dieser Frage die US-amerikanische Debatte - vor allem, was
den philosophischen, fallbezogenen Argumentationsgang anbelangt - nur wenig

zur Kenntnis genommen. Dies mag zu weiten Teilen damit zusammenhängen,

daß die anglo-amerikanische philosophische Kultur mit der
«angewandten Ethik» eine Tradition hervorgebracht hat, die auf medizinische
Herausforderungen anders, viel flexibler und problemspezifischer reagiert als die
europäische Tradition. Umgekehrt gilt aber auch, daß die Sprache nach wie
vor ein großes Hindernis für die US-amerikanische Integration nicht-englischsprachiger,

namentlich der kontinentaleuropäischen Literatur darstellt.2 Dies
führt dazu, daß zwar eine stetig wachsende Rezeption der anglo-amerika-
nischen Fachdiskussion innerhalb der medizinischen Ethik erfolgt, nicht aber

umgekehrt eine Auseinandersetzung mit den eher generellen, humanistisch
ausgerichteten Denkrichtungen Europas.

1 Ethische Fragen zur Gentechnologie werden im Gegensatz zu Europa weit weniger

intensiv, aber auch weit weniger kontrovers und unter weit weniger Vorbehalten
diskutiert.

2 Margaret P. Battin, eine für diesen Fragenkomplex sehr beachtete Autorin, hat
den interessanten Versuch unternommen, die bundesdeutschen Gesetzgebung zu
«Euthanasie/Suizid» und die entsprechende Erfahrung auf die Relevanz für die amerikanische

Diskussion und Legislation hin zu prüfen. Sie kommt zu dem nüchternen
Ergebnis, daß ein Vergleich und ein «Lernen voneinander» viel schwieriger sei als
ursprünglich angenommen, nicht bloß aufgrund der sprachlichen Schwierigkeiten,
sondern vor allem auch aufgrund kultureller Unterschiede. Vgl. Dies.: Assisted Suicide:
Can We Learn from Germany?, in: Dies.: The Least Worst Death. Essays in Bioethics
on the End of Life, Oxford University Press, New York 1994, 254-270.



138 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Der folgende Beitrag beschäftigt sich mit der jüngeren, vorwiegend
ethischen Literatur und versucht anhand eines systematischen Leitfadens die
«mainstreams» der Euthanasie-Diskussion einzuordnen und kritisch zu
gewichten. Es wäre allerdings vermessen, wollte man auf einigen Seiten einen
umfassenden Überblick über den derzeitigen Stand der weitverzweigten
Debatte geben, da die Literatur hierzu ins Unüberblickbare gewachsen ist.3 Es
kann sich auch nicht darum handeln, die einzelnen Aspekte abschließend zu
diskutieren; sie sollen vielmehr im Zeichen der gegenwärtigen Diskussionslage

aufgeschlüsselt und ihre kontroversen und nicht ausdiskutierten Perspektiven

etwas geschärft herausgehoben werden.

I. Der Kontext

Tom L. Beauchamp, einer der prominentesten amerikanischen Medizin-Ethiker,

vermerkt im Vorwort eines kürzlich erschienenen Sammelbandes4, es gebe

in der medizinischen Ethik und in der medizinischen Praxis keine strengeren

moralischen Regeln als diejenigen, die gegen die direkte Beendigung des
Lebens eines Patienten gerichtet seien; aber besonders im Bereich der
Sterbehilfe sei ein Trend zum flexibleren Umgang mit diesen Normen festzustellen.

- Die Diskussion gerade um diese Normen verläuft in den USA wohl
insofern zugespitzter denn im europäischen Kontext, als sich das medizinische
Ethos und die medizinische Praxis in einem Konfliktfeld bewegen, das von
zwei gegensätzlichen Polen bestimmt ist: Einerseits wird es geprägt von der
bislang eher rigoros gehandhabten Regel der medizinischen Erhaltung
menschlichen Lebens mit der entsprechenden Auswirkung auf die Gerichtspraxis

mit den oft übertriebenen Genugtuungssummen; aus Angst nämlich,
vor Gericht angeklagt zu werden, ergreift die Ärzteschaft bei todkranken
Patienten oft Maßnahmen, die medizinisch nicht mehr angezeigt sind. Andererseits

ist das Konfliktfeld bestimmt von der immer entschiedener formulierten
Forderung nach Autonomie im Sinne des individuellen Selbstbestimmungsrechtes5,

das in der liberalen-amerikanischen Gesellschaft mit der traditionellen

Hochschätzung individueller Freiheitsrechte einen anderen Klang hat
als in Europa.

3 Einen ersten Überblick kann vermitteln: Keown John (ed.): Euthanasia
Examined. Ethical, Clinical and Legal Perspectives, University Press, Cambridge 1995.

4 Beauchamp, Tom L. (ed.), Intending Death. The Ethics of Assisted Suicide and
Euthanasia, Prentice Hall, New Jersey 1996.

5 Charlesworth, Max: Bioethics in a Liberal Society, University Press,
Cambridge 1993. Vgl. auch: BURGESS, John P.: Can I Know that my Time has come?
Euthanasia and Assisted Suicide, in: Theology Today 51 (1994) 204-218 («Modern
medicine seems to treat biological life as an absolute value Autonomy becomes an
absolute value», S.204f.). McCormick SJ, Richard A.: Technology, the Consistent
Ethic and Assisted Suicide, in: Origins 25 (1995) No 27, 450-464 spricht denn auch

von einer Verabsolutierung der Autonomie, die als Überreaktion auf den lange
praktizierten Paternalismus zu interpretieren sei.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 139

Daniel Callahan, der ehemalige Leiter des Hastings-Centers in New
York, ist einer der schärfsten und bekanntesten Kritiker dieser verabsolutierenden

Emphase des Selbstbestimmungsrechtes, die zwar als Reaktion auf den
exzessiven medizinischen Paternalismus zu verstehen, aber keineswegs zu
rechtfertigen sei. Er schärft sehr kritisch ein, Autonomie dürfe nicht mit
Autarkie verwechselt werden, da zu ersterer ebenfalls Abhängigkeit und
Angewiesenheit auf den anderen gehörten, insbesondere in der späten Lebensphase.6

Euthanasie sei nicht bloß eine Frage des individuellen Rechtes auf den

eigenen Tod, sondern auch eine Frage gesellschaftlicher Verwiesenheit des

Individuums und demnach auch eine Frage von gesellschaftlichen Interessen.
Ferner gilt als wesentlicher Faktor, der diese Debatte bestimmt, die

starke, im allgemeinen Trend liegende «Säkularisierungstendenz» (McCor-
mick), dem die Medizin unterworfen sei; sie wird in der Meinung vieler
immer stärker den Regeln des «business» unterworfen, zunehmend «entpro-
fessionalisiert» und dementsprechend vom herkömmlichen Berufsethos
abgekoppelt. So wird das Arzt-Patienten-Verhältnis mehr und mehr bestimmt
vom merkantilen Gesetz von Angebot und Nachfrage. Das ist eine
Entwicklung, die wir auch hierzulande kennen, aber insgesamt verläuft sie in den

USA wohl dramatischer.7 Ein Symptom hierfür dürfte sein, daß ein relativ
hoher Prozentsatz von Ärzten und Ärztinnen mit ihrem Beruf nicht zufrieden
sind, da sie ihre humanitären Erwartungen in ihrer beruflichen Ausübung
nicht abgedeckt sehen.

Ein weiteres Element, das die Euthanasiedebatte bestimmt, ist in einer
medizin-internen Vernachlässigung der palliativen Medizin zu suchen,
insbesondere im Fehlen einer genügenden ärztlichen Ausbildung in der
Schmerzbekämpfung.8 Nach wie vor gelten das Nicht-Heilen-Können und das Sich-
Beschränken-Müssen auf lindernde Maßnahmen - und damit letztlich auch der
Tod - grundsätzlich als Mißerfolg der curativen Medizin.

In einem solchen, im wesentlichen von diesen Elementen beherrschten
Kontext gibt es daher - zwar nicht als logische Folge, aber davon wesentlich
determiniert - in verschiedenen Teilstaaten der USA Bestrebungen, die
medizinisch assistierte Beihilfe zur Selbsttötung von todkranken Patienten zu
legalisieren.9 Dabei steht zur Diskussion, ob die Freiheit zur Wahl von Zeit-

6 Vgl. Callahan, Daniel: The Troubled Dream of Life, Simon and Schuster, New
York 1993, bes. S.144ff.; Ders.: When self-determination runs amok, in: Hastings
Center Report 22 (1992) 2, 52-55.

7 Charakteristisch hierfür ist die Äußerung Joseph A. Califano'S, in: Ders.,
Radical Surgery, Times Books, New York 1994, 58: «Für viele Ärzte und Spitäler ist
die medizinische Praxis mehr Geschäft als praktizierte Medizin. Für mich wird es Jahr
für Jahr schwieriger, den Unterschied einer Geschäftsführung etwa bei Chrysler und
der eines Spitals deutlich zu machen».

8 Vgl. McCormick SJ, Richard A.: Physician-Assisted Suicide: Flight from
Compassion, in: Christian Century 108 (1991) 1133.

9 Bisher war in den USA nur die passive Sterbehilfe vom obersten Gericht
zugelassen. Die teilstaatlichen Initiativen und die Gerichtsentscheide in einzelnen
Bundesstaaten wollen eine Revision des bundesstaatlichen Verbotes aktiver Sterbehilfe



140 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

punkt und Art des eigenen Todes höher zu veranschlagen sei als das staatliche
Interesse, Sterbehilfe z.B. zum Schutz ökonomisch unterprivilegierter Schichten

zu verbieten. Es ist nicht zu übersehen, daß in letzter Zeit auch in der
entsprechenden Literatur insgesamt immer häufiger Argumente - gerade auch

von medizinischer und philosophischer Seite10 - für die Erfüllung des
Todeswunsches von Patienten beigebracht werden.

II. Der Kern der Debatte

Wenn man die derzeitige medizin-ethische Debatte in die Form der am
häufigsten gestellten und abgehandelten Fragen auffächert, ergibt sich folgendes
Set an Fragen, die Aufschluß geben über den Kern der ethischen Problemstellung":

Ist das Absetzen lebenerhaltender Maßnahmen bei todkranken Patienten

eine Form des Tötens (Definitionsfrage)? Ist diese Handlung als Suizid
oder als Euthanasie zu bezeichnen (fremdverursachte Eigenverfügung oder
selbstbestimmte Fremdverfügung)? Worin besteht der moralische Unterschied
zwischen dem direkten Beendigen des Lebens eines Menschen und dem
willentlichen Sterbenlassen eines Menschen? Gibt es überhaupt einen moralischen

Unterschied zwischen Töten und Sterbenlassen (Moralische Differenz
von Tun und Lassen)? Weiter wird gefragt, unter welchen medizinischen,
rechtlichen und ethischen Bedingungen bei einer Lockerung des Verbotes
Ärzten und Ärztinnen und dem Pflegepersonal eine Beihilfe zur Selbsttötung
erlaubt werden könnte (politisch-pragmatisches Lösungsmodell).

Einige dieser Fragen wurden im Laufe der Geschichte von Philosophen
und Theologen ausführlich und ergiebig diskutiert. Naturgemäß stand die Frage

des moralischen Rechtes auf Selbsttötung (Suizid) im Vordergrund.12 Plato,

Aristoteles und die Stoiker in der Antike, Augustinus und Thomas in der

erzwingen (vgl. Initiative 119 in Washington 1991, Proposition 161 in Californien
1992 und die Ballot Measure 16 in Oregon 1994). Ein Entscheid des Bundesgerichtes
steht aber immer noch aus.

10 Inzwischen beteiligen sich renommierte Philosophen wie Ronald Dworkin
(Oxford/New York), Thomas Nagel (New York), John Rawls (Harward) über die Form
des Manifestes am politisch-öffentlichen Diskurs.

11 Mittels philosophischer Schlüsselbegriffe (Déontologie, Konsequentialismus,
Pragmatismus) wurde die Debatte sehr hilfreich rekonstruiert von: FINS, Joseph/BAC-
CHETTA, Matthew: Framing the Physician-Assisted Suicide and Volontary Active
Euthanasia Debate: The Role of Deontology, Consequentialism, and Clinical Pragmatism,

in: Journal of the American Geriatrics Society 43 (1995) 563-568.
12 Hierzu gibt es eine Reihe ausgezeichneter Studien: Brody, Baruch (ed.):

Suicide and Euthanasia: Historical and Contemporary Themes, Kluwer Academic Publishers,

Dordrecht, Holland 1989; Droge, Arthur J.: A Noble Death: Suicide and
Martyrdom among Christians and Jews in Antiquitiy, Harper, San Francisco 1992; Goldstein,

Sidey: Suicide in Rabbinic Literature, Klav Pub. House, Hoboken, New York
1989. (Zuletzt erschienene anderssprachige Titel: Minois, Georges: Histoire du
suicide: la société occidentale face à la mort volontaire, Paris 1995; Hooff, Anton J.L.
van: Zelfdoding in the antieke wereld: van autothanasia tot suicide, Nijmegen 1990.)



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 141

Spätantike und im Mittelalter, John Donne13, Michel de Montaigne, David
Hume und Immanuel Kant in der Neuzeit haben eine ganze Reihe von
Argumenten hinterlassen, die in der anglo-amerikanischen Literatur zum großen
Teil auch heute noch Gegenstand kritischer Analysen sind.14 In der Antike
und im Mittelalter war — von einigen, wenngleich auch starken Ausnahmen
abgesehen - die Selbsttötung verboten. Allerdings begannen im 16. Jahrhundert

einige Philosophen, die Selbsttötung mehr und mehr als einen Akt
persönlicher Freiheit zu betrachten. Es gilt nun nicht, im einzelnen diese
geschichtliche Entwicklung nachzuzeichnen, sondern es gilt festzustellen, daß

damit in verschiedenen Ländern die Entkriminalisierung des Suizides eingeleitet

wurde, die mit der Aufhebung des entsprechenden Strafartikels in
England im Jahre 1971 für den okzidentalen Kulturraum als abgeschlossen
gelten kann. Gewissermaßen in Fortsetzung dazu steht derzeit die Frage zur
Diskussion, ob es ein (verfassungsmäßig) geschütztes Recht auf aktive
Beendigung des eigenen Lebens geben kann.15

In den Vereinigten Staaten beschäftigen sich zur Zeit mehrere Gerichtshöfe

mit dieser Frage. In dieser teils heftig geführten Debatte scheint inzwischen

nach einigen Irritationen wenigstens darin ein Konsens16 zu bestehen,
daß zu unterscheiden sei zwischen dem Verzicht auf lebenerhaltende
Maßnahmen und der Beihilfe zur Selbsttötung. Es hat sich die Meinung durchgesetzt,

daß Entscheidungen, die von Arzt und Patient getroffen werden, auf
lebenerhaltende Maßnahmen zu verzichten, nicht bloß moralisch vertretbar,
sondern angesichts heutiger hochentwickelter Medizin unumgänglich seien;
dagegen werden in gesetzlicher Hinsicht - von einigen Reformbestrebungen
abgesehen - im allgemeinen der medizinisch assistierte Freitod («assisted
suicide») wie auch die direkte Selbst-Beendigung des Lebens («euthanasia») als

13 DONNE, John: Biothanatos, 1647, kritisiert als erster die seit der Väterzeit und
dem Mittelalter überlieferten theologischen Argumente. Seine Kritik wird von David
Hume im wichtigen Traktat «On Suicide» (1776) aufgenommen.

14 Vgl. insbesondere Battin, Margaret Papst: Ethical Issues in Suicide, Practice-
Hall, New Jersey 1995, 26-130; Dies., The least worst Death: Essays in Bioethics on
the End of Life, Oxford University Press, New York 1994; Thomasma, David C.: An
Analysis of Arguments For and Against Euthanasia and Assisted Suicide, in:
Cambridge Quarterly of Health Care Ethics 5 (1996) 62-72; LEBACQZ, Karen/ENGEL-

hardt, Tristram: Suicide, in: Horan, Dennis J./Mall, David (eds.): Death, Dying,
and Euthanasia, Aletheia Books Univ. Publications of America 1980.

15 Eine große publikumswirksame Rolle spielt der Bestseller: Humphry, Derek:
Final Exit: The Practicalities of Self-Deliverance and Assisted Suicide for the Dying,
Secaucus, New York 1991. Brovins, Joan M., Dr. Death: Dr. Kevorkians' RX, Lifetime

Books, Hollywood 1993; Betzold, Michael: Appointment with Doctor Death,
Troy, Michigan 1993.

16 Vgl. Meisel, Alan: The Legal Consensus about Forgoing Life-Sustaining
Treatment: Its Status and its Prospects, in: Kennedy Institute of Ethics Journal 2

(1992) 309-345.



142 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

gesetzeswidrig betrachtet. Genau dies sind aber die entscheidenden
Herausforderungen an die Legislation.17

Das bedeutet, daß es bezüglich der Erlaubtheit der aktiven Lebensbeendigung

in der Öffentlichkeit wie auch in der «scientific community» keinen
Konsens gibt.18 Und ein solcher scheint auch naturgemäß nicht in Sicht zu
sein. Es besteht aber auf der anderen Seite Einigkeit darüber, daß das intendierte

Sterbenlassen unter bestimmten Umständen moralisch wie gesetzlich
vertretbar ist. Kaum moralische oder rechtliche Bedenken liegen beispielsweise

dann vor, wenn ein Todkranker aus eigenem Antrieb bei vollem
Bewußtsein und in voller Kenntnis der medizinischen Alternativen und
Konsequenzen auf weitere Behandlungen verzichtet. Auch wenn über die moralische
Legitimität eines solchen Aktes kaum Zweifel bestehen, so besteht hingegen
aufgrund uneinheitlicher Definitions-Bestimmungen Uneinigkeit in der
Kennzeichnung, und damit letztlich doch auch in der moralischen Bewertung dieses
Aktes. Soll er als eine Form legitimer Selbsttötung bezeichnet werden oder
schlicht als eine Handlung, die den Tod «erlaubt» bzw. in Kauf nimmt? - Aus
diesem Zusammenhang heraus hat sich eine wichtige, im deutschen Sprachraum

so nicht geläufige sprachliche und sachliche Differenzierung
herausgebildet: «assisted suicide» und «euthanasia».

III. Eine terminologisch-sachliche Differenzierung:
der medizinisch assistierte Tod («assisted suicide») und

die Euthanasie («euthanasia»)

Das Wort Euthanasie weist bekanntlich in den verschiedenen Sprachkontexten
unterschiedliche Bedeutungen auf. Jeder ethische Diskurs setzt eine klare
Sprachregelung voraus, was nicht zuletzt in den verschiedenen Arbeiten zu
Definitionsfragen seinen Niederschlag findet.19 In diesem Zusammenhang ist
die Feststellung wichtig, daß in der US-amerikanischen Literatur bis ca. 1970
unter Euthanasie vorwiegend die aktive Beendigung des Lebens eines
todkranken Menschen durch einen Dritten verstanden wurde.20 Logischerweise

17 Vgl. Palermo, G.B.: Should Physician-Assisted Suicide be Legalized - A
Challenge for the 21st Century, in: Intern. Journal of Offender Therapy and Comparative

Criminology 39 (1995) 367-376.
18 Vgl. Moreno, Jonathan D.: Arguing Euthanasia: The Controversery over Mercy

Killing, Assisted Suicide, and the «Right to Die», Simon and Schuster, New York
1995; UROVSKY Melvin I. (ed.): The Right to Die: Two-Volume Anthology of Scholarly

Articles, Garland Publ., New York 1996.
19 Vgl.VEATCH, Robert M.: Death, Dying, and the Biological Revolution. Our last

Quest for Responsability, Yale University Press, New Haven and London 1989 (Rev.
Edition), 15ff.

20 Vgl. BEAUCHAMP, Tom B.: Intending Death, a.a.O. 3; Wreen, Michael: The
Definition of Euthanasia, in: Philosophy and Phenomenlogical Research 48 (1988) 4,
637-653; DERS.: The definition of suicide, in: Social Theory and Practice 14 (1988) 1-
23; Quill, Timothy E. et al.: Care of the Hopelessly 111: Proposed Criteria for Physician
Assisted Suicide, in: New England Journal ofMedicine 327 (1992) 1380-1384.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 143

wurde unter dieser Voraussetzung - allerdings sachlich auch bestritten - weiter

unterschieden in aktive/passive und in freiwillige/unfreiwillige Euthanasie.

Um nun die medizinisch assistierte Beihilfe zum Tod («assisted suicide»)
von diesen Formen der Euthanasie abheben und in ihrer spezifischen
ethischen Eigenart diskutieren zu können, wird eine genauere Definition der
Euthanasie vogeschlagen.21 Sie wird in der Literatur im allgemeinen stillschweigend

vorausgesetzt, wenn im Unterschied dazu von «assisted suicide» die Rede

ist.
Euthanasie liegt dann vor, wenn die folgenden und ausschließlich diese

Bedingungen erfüllt sind:
1. Der Tod ist mindestens durch eine weitere Person, deren Handlung zum
Tod beiträgt, gewollt.
2. Die Person, die stirbt, ist entweder schwer krank oder irreversibel
komatös (oder wird es bald sein); die Beendigung dieses Zustandes ist allein
der ausschlaggebende Grund für die Lebensbeendigung.
3. Die angewendeten Mittel müssen so schmerzlos sein wie möglich, oder
dann müssen genügend moralische Gründe gegeben sein für eine
schmerzhaftere Methode.

Der sogenannte «assisted suicide» (assistierter Tod) kann damit -jedenfalls in

begrifflicher Hinsicht - von der «euthanasia» klarer abgegrenzt werden. Er-
stere Handlung meint, daß diejenige Person, welche den Tod veranlaßt, selbst
die letzte und eigentliche Ursache des Todes ist (oder dann die Ursache einer
Kette von Umständen, die zum Tode führen), freilich unter Assistenz anderer.22

Dagegen meint die direkte und einverständliche Euthanasie, daß die
Ursache des Todes eine andere Person ist. Der Begriff «Suizid» indiziert des

weiteren den wichtigen Umstand, daß nicht unbedingt eine tödliche Krankheit
vorliegen muß. In dieser Hinsicht deckt also dieser Begriff mehr
Handlungsmöglichkeiten ab als der Begriff «Euthanasie». Daß die Frage der Lebensbeendigung

in anderen semantischen Kontexten und mit Begriffen, die unbelasteter

sind und in der Gesellschaft ohnehin freundlichere Konnotationen
wachrufen, diskutiert wird, scheint für die ethische Diskussion wie für die
Öffentlichkeit nicht unerheblich zu sein.23 Somit steht im Vordergrund die in
Geschichte, Theorie und Praxis weniger belastete Frage nach dem Recht der

Selbstverfügung über das eigene Leben (Selbsttötung), die dann nicht über
das Einfallstor der Euthanasie diskutiert werden muß. Soll man dies für einen

begrifflichen Trick oder für eine weise und für die Diskussion hilfreiche
Klärung halten?

21 Vgl. Art.: Death and Dying: Euthanasia and Sustaining Life, in: Encyclopedia
of Bioethics, Reich, Warren Thomas (ed.), 2"d edition, New York 1995, vol. I, 554—

577.
22 Watts, David T.; Howell, Timothy: Assisted Suicide is not Euthanasia, in:

Journal of the American Geriatrics Society 40 (1992) 10, 1043-1046.
23 Jedenfalls ist die Beobachtung interessant, daß der Begriff «Euthanasia» nicht

mehr eine prominente Rolle spielt.



144 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

IV. Verantwortung für den Tod

Mit der begrifflichen Differenzierung eröffnet sich ein großes Feld weiterer
Fragestellungen: Klärungsbedürftig bleibt bei aller begrifflichen Differenzierung

die Frage nach der Ursache bzw. nach dem verursachenden Grund des

Todes und damit die Frage der Zuschreibung der Verantwortlichkeiten. In
welcher Art und Weise sind die Ärzte und Ärztinnen bei einer «Assistenz»
involviert? Welche Verantwortung tragen sie, selbst wenn der Entscheid zur
Lebensbeendigung nicht bei ihnen liegt? Wenn Ärzte auf Ersuchen ihrer
Patienten hin die künstliche Beatmung abschalten oder die Nahrungszufuhr absetzen,

welche Rolle spielen sie in der Herbeiführung des Todes? Verursachen
sie den Tod des Patienten, und sind sie dafür voll verantwortlich? Noch bis
vor wenigen Jahren wurden diese Fragen dahingehend beantwortet, Ärzte und

Pflegepersonal würden an Patienten einen Tötungsakt begehen, wenn sie
lebenerhaltende Behandlungen - selbst im unwiderruflich terminalen Stadium -
absetzten. Den Patienten hinwiederum wurde unterstellt, sie begingen Suizid
und damit eine in sich verwerfliche Handlung.24

Bei diesem Diskussionsstand war das Bedenken der alten juristischen und
ethischen Unterscheidung in Sterbenlassen und Töten sehr hilfreich. Vor
allem die Gerichte bezogen sich darauf. Für die Legitimität des Sterbenlassens
bzw. für das Absetzen bestimmter Behandlungen machten sie folgende
Argumente geltend: Im Fall der Absetzung einer Behandlung ist das Versagen des

«biologischen Systems» der verursachende Grund des Todes. Die medizinische

Technik hat nur eine unterstützende Funktion. Das Leiden des Patienten
ist der einzige und entscheidende Grund des Todes. Wird die technische
Unterstützung abgesetzt, tritt der natürliche Tod ein, denn der natürliche Prozeß
nimmt seinen Lauf, den er ohne technische Hilfe genommen hätte. Diese
Argumentation war im sog. Quinlan-Fall im Staate New Jersey maßgeblich. Die
Entscheidung, daß lebenerhaltende Maßnahmen abgesetzt werden könnten,
hatte für andere Gerichte Signalwirkung.

Naturgemäß führte diese in rechtlicher Hinsicht für Ärzte und Pflegepersonal

entlastende Unterscheidung zu weiteren, vor allem philosophisch-ethischen

Nachfragen. Denn es gibt Fälle, in denen das Absetzen bestimmter
Maßnahmen keineswegs gerechtfertigt werden kann. Wenn ein Arzt
beispielsweise bei einem Querschnittgelähmten aus Versehen das Respirationsgerät

abschaltet, würden wir niemals behaupten, der Tod wäre nicht durch das

Handeln des Arztes verursacht worden, sondern er hätte lediglich dem Patienten

erlaubt zu sterben. Anders liegt der Fall allerdings bei einem auf den Tod
kranken Krebspatienten, der an einer akuten Lungenentzündung leidet und bei
dem die lebensverlängernden Maßnahmen abgesetzt werden. Im einen Fall

24 Vgl. Weir, Robert: Abating Treatment with Critically 111 Patients: Ethical and

Legal Limits to the Medical Prolongation of Life, Oxford University Press, New York
1989.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 145

würden wir das Abbrechen lebenerhaltender Maßnahmen, unabhängig von den

Motiven, als einen Tötungsakt bezeichnen, während wir im anderen Fall von
einem legitimen Sterbenlassen sprechen würden.

V. Der Begriff «Töten»

Damit stellt sich die Frage, ob Sterbenlassen und Töten moralisch
unterscheidbare Handlungen darstellen? Wenn ja, worin besteht der Unterschied?
Nun gibt es allerdings einige Autoren, die keinen Unterschied mehr sehen
zwischen Sterbenlassen und Töten, wenn Motive, Intention und Umstände
dieselben sind. James Rachels vertrat sehr einflußreich diese Position.25 Er
meinte, wenn es moralisch erlaubt sei, einen Patienten absichtlich sterben zu
lassen, dann könne die aktive Beendigung des Lebens ebenfalls erlaubt sein,
insbesondere dann, wenn damit weniger Schmerzen verbunden seien. Mit
Recht macht Tom L. Beauchamp darauf aufmerksam, daß wir im Falle der
Aufhebung der Unterschiede genötigt sind, einige begriffliche Klärungen
vorzunehmen: Beispielsweise müßte der Begriff «Töten» reserviert bleiben für
Handlungen, durch die jemand absichtlich und ungerechtfertigterweise den

Tod eines anderen Menschen verursacht.26 Viele Autoren gebrauchen deshalb
den Begriff Töten im Sinne von «ungerechtfertigtem Töten». Das heißt:
Ärztliches Handeln fällt dann nicht unter die Kategorie des Tötens, wenn unter
Zustimmung eines todkranken Patienten lebenerhaltende Maßnahmen abgesetzt

werden; dagegen wäre dann von einer Tötungshandlung zu sprechen,
wenn ein Arzt ohne rechtfertigbaren Grund eine Behandlung abbricht.
Schließt man allerdings das Sterbenlassen prinzipiell von Tötungshandlungen
aus, dann können jene Handlungen nicht mehr als Tötungshandlungen erfaßt
werden, durch die jemand gegen alle medizinischen Indikationen (beispielsweise

in krimineller Absicht) Behandlungen abbricht oder Apparate entfernt.
Aus diesem Grunde plädieren eine Reihe von Autoren für die Beibehaltung
der Unterscheidung. Damit bleibt aber die Frage nach jenen Momenten, welche

eine moralische Differenz begründen, bestehen.
Es dürfte unbestritten sein, daß die Richtigkeit oder Falschheit einer

Handlung von den rechtfertigenden Gründen abhängt. Nicht die phänomenologisch

richtige Beschreibung des Aktes, sondern die auf dem Spiele stehenden

Werte, Umstände und Motive spielen eine entscheidende Rolle. In der
Kontroverse um Sterbenlassen und Töten steht die Frage nach der Intention an

zentraler Stelle. Ist die Intention moralisch relevant? Heißt jemanden sterben

lassen, auch gleichzeitig dessen Tod intendieren? Heißt jemandem aktive
Beihilfe zum Tode leisten, seinen Tod intendieren, oder heißt dies nur, daß mit
diesem Akt allein sein Wunsch durchgesetzt werden soll?

25 Vgl. Ders.: Active and Passive Euthanasia, in: New England Journal of
Medicine 292 (1975) 78-80; vgl. Ders.: The End of Life: Euthanasia and Morality,
Oxford University Press 1986.

26 Beauchamp, Tom L.: Intending Death, a.a.O. 8f.



146 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Damit stellt sich die Frage nach dem Wesen der Intention und nach den

Kriterien, wonach intendierte von nichtintendierten Akten unterschieden werden

können. Darüber gibt es eine Fülle an Literatur.27 Bei aller Verschiedenheit

scheinen die Positionen gemeinsam ein Element hervorzuheben: Die
Handlungsabsicht setzt ein Handlungsprojekt (Plan, Idee) über die Mittel der
Handlungsrealisierung wie auch eine Grundidee der Handlungsziele voraus.
Oder umgekehrt formuliert: Zur Handlungsintention gehört zumindest in groben

Umrissen die Vorstellung, wie Handlungen realisiert werden sollen und
welches Ziel damit verfolgt werden soll. Und damit gehört das intendierte
Ergebnis notwendigerweise zum Handlungsprojekt. Das bedeutet, daß die
Handlungsabsicht zur Beurteilung der Handlung belangvoll ist und ein moralisch
relevantes Kriterium in der Beurteilung einer objektiv beschreibbaren Tat
darstellt.

In diesem Zusammenhang wird in den Handlungstheorien üblicherweise
unterschieden in Handlungen und Handlungsfolgen, in gewollte und
ungewollte, aber vorhergesehene Handlungsfolgen. In einem weiteren Sinn gehören

unbeabsichtigte Handlungsfolgen ebenfalls zum Handlungsprojekt, denn
Handlungsergebnisse können intendiert sein, auch wenn sie nicht erwünscht
sind (z. B. wenn bei einem chirurgischen Eingriff bei der Entfernung einer
bösartigen Geschwulst dadurch das ganze Organ - zwar intendiert, aber doch
unerwünscht - in Mitleidenschaft gezogen wird). Diese philosophische
Unterscheidung hat eine direkte und eine praktische Bedeutung für die Sterbehilfe.
Sie spielte eine große Rolle im sogenannten Fall «Rodriguez» in British
Columbia, wo einer an Alzheimer erkrankten 42jährigen Frau der medizinisch
assistierte Freitod mit dem Hinweis verweigert wurde, es handle sich hier
nicht bloß um einen in Kauf genommenen, sondern um einen intendierten,
aktiv herbeigeführten Tod.28 Der Gerichtshof argumentierte, es könne klar
zwischen einer palliativen, das Leben eventuell verkürzenden Pflege und
einem medizinisch direkt assistierten Tod unterschieden werden. Auch wenn
sich die Akte äußerlich glichen, läge der moralische Unterschied in der
unterschiedlichen Absicht begründet.

27 Kenny, Anthony: The History of Intention in Ethics, in: Ders.: Anatomy of the
Soul, Basil Blackwell Oxford 1973; Nagel, Thomas: The View from Nowhere,
Oxford University Press, New York 1986. Autoren wie A. Gerwith, J.L. Mackie, C.
Fried, A. Donagan, G.E.M. Anscombe haben sich damit beschäftigt. Vgl. Pelle-
GRINO, Edmund D.: The Place of Intention in the Moral Assessment of Assisted
Suicide and Active Euthanasia, in: Beauchamp, Tom L.: Intending Death, a.a.O. 163—

183.
28 Vgl. British Columbia Court of Appeal Rodriguez v. British Columbia (Attorney

General) [1993], B.C.J. No 641 (Q.L.) (B.C.C.A.).



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 147

VI. Die Theorie des doppelten Effektes

Um diese Problematik ethisch möglichst widerspruchsfrei lösen zu können,
wurde häufig auf das in der moraltheologischen Tradition29 herausgearbeitete
«Prinzip des doppelten Effektes» zurückgegriffen. Dieses handlungstheoretische

Lehrstück versucht das scheinbare Dilemma zwischen den beabsichtigten
und den in Kauf genommenen Folgen einer Handlung wie auch den Umstand,
daß eine Handlung gute und schlechte Folgen haben kann, in einer
widerspruchsfreien und plausiblen Theorie zu lösen.

Gemäß der Grundaussage dieser Theorie30 müssen vier Bedingungen, von
denen jede notwendig ist, für die moralische Richtigkeit einer Handlung mit
einem doppeltem Effekt erfüllt sein.31 Eine Handlung mit Doppelfolge ist nur
dann moralisch erlaubt, wenn alle Bedingungen, die folgende vier Aspekte
betreffen, erfüllt sind.

Die Handlung. Der Akt muß als solcher unabhängig von den Folgen
moralisch gut oder moralisch indifferent sein.
Die Intention. Der Handelnde darf allein den guten Effekt intendieren.
Der schlechte Effekt darf in Kauf genommen, aber nicht intendiert werden.

Das Mittel. Die schlechte Wirkung darf kein Mittel zur Erreichung eines

guten Zieles sein.
Die Verhältnismäßigkeit. Die guten Effekte müssen im Vergleich zu den
schlechten Wirkungen verhältnismäßig sein. Diese Verhältnismäßigkeit
rechtfertigt die in Kauf genommenen schlechten Folgen.

In der intensiven englisch-sprachigen Diskussion wurden die Theorie als
solche, aber auch die einzelnen Bedingungen einer scharfen Kritik unterworfen.
Im Zusammenhang der medizinischen Ethik war insbesondere die zweite
Bedingung Gegenstand der Auseinandersetzung.32

29 Vgl. Mangan, Joseph T.: An Historical Analysis of the Principle of Double
Effect, in: Theological Studies 10 (1949) 41-61. In der US-amerikanischen katholischen,

medizin-ethisch orientierten Literatur gilt dieses Prinzip im allgemeinen als ein
geeignetes theoretisches Instrument, um die Fragen der Sterbehilfe lösen zu können.
Vgl. die Dissertation von: Ross, Jeffrey M.: Proportionalism and the Principle of
Double Effect, Berkeley 1994 (Manus.).

30 Vgl. Boyle, Joseph: Toward understanding the principle of double effect, in:
Ethics 90 (1980) 527-538; Davis, Nancy: The doctrine of double effect: Problems of
interpretation, in: Pacific Philosophical Quarterly 65 (1984) 107-123; Gillon, Ra-
anan: The Principle of Double Effect and Medical Ethics, in: British Medical Journal
292/6514 (1986) 193-194; Marquis, Donald B.: Four versions of double effect, in:
The Journal ofMedicine and Philosophy 16 (1991) 515-544.

31 Vgl. zu den verschiedenen Formulierungen: Marquis Donald: Four Versions
of Double Effect, in: Journal ofMedicine and Philosophy 16 (1991) 515-544.

32 Vgl. FOOT, Philippa: The Problem of Abortion and the Doctrine of Double
Effect, in: Oxford Review 5 (1967) 59-70; Hart, H.L.A.: Punishment and Responsa-
bility, Clarendon Press, Oxford 1968; dagegen: Anscombe, Gertrude E.M., Action,
Intention, and Double Effect, in: Proceeding of the American Catholic Philos.
Association 54 (1982) 12-25.



148 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Der Haupteinwand besagt, daß es bei verschiedenen Fällen schwierig sei,
eine moralische Differenz auszumachen zwischen der Verabreichung von
schmerzstillenden Mitteln und der Verabreichung einer lebensbeenden Dosis.
In keinem der beiden Fälle will der Handelnde den Tod, und aus der alleinigen

Beschreibung der Fälle läßt sich keine moralische Differenz ableiten.
Kritiker (z. B. James Rachels, Philippa Foot) wenden ein, es sei nicht einsichtig
zu machen, warum eine Schmerzmedikamentation mit dem intendierten Tod
Tötung sein soll, dagegen die Handlung mit dem in Kauf genommenen Tod
nicht. Für diejenigen, die an einem moralischen Unterschied festhalten,
konzentriert sich demnach die Frage darauf, ob es Kriterien gibt, die es erlauben,
zwischen einem willentlich herbeigeführten und einem in Kauf genommenen
Tod unterscheiden zu können. Bei beiden Handlungen besteht die Intention
darin, den Patienten von Schmerzen zu befreien; Schmerzfreiheit ist das eigentliche

Ziel der Handlung, und nicht der Tod als «physisches Übel»; denn um
einen schmerzfreien Zustand zu erreichen, wählt wohl niemand das Mittel des

Todes, wenn dieses nicht erforderlich ist. Beide Positionen akzeptieren den

schlechten «Effekt», weil der gute nur so realisiert werden kann; der
Unterschied besteht in der Absicht. Gerade zu diesem Punkt dauert die
Diskussion an, die aufgrund von Vorbehalten und moralischen Intuitionen
eher für eine Beibehaltung der Unterscheidung spricht.33 Naturgemäß führt sie
zurück zu den zentralen Themen der Handlungstheorie und zur Frage nach
dem Wesen der Ursächlichkeit von Handlungen überhaupt. - Ein weiterer
Punkt gegen die Beibehaltung der Unterscheidung wird aus konsequentia-
listischer Sicht (J. Rachels, F. Foot, T. Quill u. a.) angeführt, weil das Prinzip
zu einigen unannehmbaren Konsequenzen führe. Beispielsweise würde eine
indirekte Herbeiführung des Todes bzw. eine langsame Verkürzung des
Lebens bei einer entsprechenden Schmerztherapie Tage und Wochen schmerzhaften

Lebens bedeuten, wo eine rasche Herbeiführung des Todes die Schmerzen

rasch beenden würden.
In der Tat ist dies ein Dilemma, das bei der Aufrechterhaltung des Prinzi-

pes bestehen bleibt. Denn das Prinzip geht von der fundamentalen Voraussetzung

aus, daß die direkte Verursachung des Todes ein fundamentales, aber
nicht absolutes Übel darstellt, das in der Regel nicht durch ein anderes Übel

(freilich aber unter Umständen durch ein fundamentales Gut) aufgewogen
werden kann. Das Prinzip des Doppeleffektes ist gerade darauf ausgerichtet,
die harten Folgen dieser Grundannahmen abzuschwächen. Ob man nun diesen

Ausgangspunkt anerkennt oder nicht, in beiden Fällen hat man sich der Frage
nach dem Wesen und nach dem Sinn des Todes und des Schmerzes zu stellen.
Daß man hierzu im Umfeld der Sterbehilfedebatte wenig Vertiefendes lesen
kann, mag mit dem Umstand zu tun haben, den Warren Reich als «Divorce of

33 Vgl. Kagan, Shelly: The Limits of Morality, Oxford University Press, New
York 1989 (prüft die Argumente pro und contra); Brody, Baruch: Withdrawal of
Treatment versus Killing of Patient, in: Beauchamp, Tom L.: Intending Death, a.a.O.
90-103 (Brody ist der Ansicht, der Unterschied von notwendiger Bedingung und
eigentlicher Ursache würde eine moralische Differenz begründen).



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 149

Norm and Meaning in Bioethics» bezeichnet.34 Oder anders gewendet: Es stehen

eher Fragen der technischen Kontrolle und des technischen Managements
des Todes und damit die entsprechenden ethischen Problemstellungen im
Vordergrund als Fragen nach der Anthropologie des Todes. William F. May
mag recht haben, wenn er meint, daß wir es hier mit einem spezifisch
amerikanischen Problem zu tun haben, nämlich mit der Obsession, alle Probleme
technisch lösen zu wollen.35

VII. Die einverständliche aktive Euthanasie

Die Argumente, die zugunsten der aktiven Euthanasie angeführt werden, lassen

sich mit den folgenden Schlüsselbegriffen kennzeichnen: Anerkennung
der Selbstbestimmung (autonomy), Gebot des Mitgefühls mit Sterbenden
(compassion with the dying), Beachtung sozialer Lasten (compassion with
caregivers), Kontrolle über den Tod (control of dying).36 Das Basisargument,
d. h. das Argument, in dem letztlich alle anderen rechtfertigenden Argumente
gründen, bildet das «Autonomie-Argument», das in der amerikanischen Literatur

bekanntlich einen anderen Klang hat; es meint: Selbstbestimmung,
Respektierung der Entscheidung.37 Das Hauptargument zu Gunsten der Euthanasie
lautet: Wenn entscheidungsfähige Personen ein moralisches und legales Recht
haben, Behandlungen zu verweigern38, dann gibt es (möglicherweise) auch ein
ähnliches moralisches Recht auf Beihilfe zur Lebensbeendigung von Seiten
der Medizin. Es stellt sich die Frage, ob es dann nicht moralisch richtig ist,
wenn Ärzte und Ärztinnen dabei assistieren? - 1989 haben zwölf prominente
amerikanische Ärzte die moralische Richtigkeit der medizinischen Assistenz

34 Vgl. Reich, Warren Thomas, in: VERHEY, Allen: Religion & Medical Ethics.
Looking back, Looking forward, B. Eerdmans Publishing, Michigan 1996, 97.

35 MAY, William F.: Active Euthanasia and Health Care Reform. Testing the
Medical Covenant, Eerdmans Publishing, Michigan 1996, 41. Der Autor setzt sich hier
mit den Folgen einer möglichen «Euthanasie-Praxis» bezüglich der medizinischen
Versorgung der Bevölkerung auseinander. Insgesamt stehen hier die sozialen
Implikationen und Folgen (Druck auf Patienten, vor allem auf die Nicht-Versicherten,
Ausweitung der Praxis usw.) zur Diskussion, von denen ansonsten eher nur beiläufig
die Rede ist.

36 Vgl. May, William F.: Active Euthanasia, a.a.O. 25ff.
37 Vgl. Mendiola, Michael M.: Autonomy, Impartial Rationality, and Public

Discourse, Diss. GTU, Berkeley 1991.
38 Die President's Commission for the Study of Ethical Problems in medicine hat

1983 mit der Studie: Deciding to Forego Life-Sustaining Treatment: A Report on the
Ethical, Medical, and Legal Issues in Treatment Decisions, Washington D.C., die
theoretische Grundlage für alle späteren Gerichtsentscheide gelegt, welche ein solches
Recht einfordern. Das Selbstbestimmungsrecht auf den Tod muß auf dem Hintergrund
dieses mittlerweile zum common sense gewordenen moralischen Standards gesehen
werden.



150 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

verteidigt. Ihr Hauptargument39 liegt genau auf dieser Linie. Sie argumentieren,

wenn die Behandlungsverweigerung aus Respekt vor der Autonomie
gerechtfertigt ist und die Gesellschaft mit diesen Konsequenzen leben kann,
dann muß dasselbe Recht reinterpretiert und erweitert werden. Es wäre eben
nicht konsistent zu begründen, warum die Autonomie das Recht auf die
Verweigerung einer Behandlung einschließt, das Recht aber auf die Herbeiführung

des eigenen Todes ausschließt. Medizinische Assistenz sollte dann
erlaubt sein, wenn die Bedingung für einen Patienten unerträglich wird, die
Schmerztherapie versagt und allein ein ärztlicher Eingriff Erleichterung bringen

kann. Auch wenn heute - so wird weiter argumentiert - in den allermeisten

Fällen die Schmerzen erträglich gemacht werden können, so bleibt doch
die grundsätzliche Frage nach der Vereinbarkeit der aktiven Euthanasie mit
dem Recht auf Selbstbestimmung.

Die (noch) vorherrschende Meinung unter den Ärzten und Ärztinnen
scheint zu sein, daß die Tötung, d. h. die direkte Herbeiführung des Todes, in
der Medizin moralisch nicht zu legitimieren, jedoch das Sterbenlassen bei
entsprechenden Voraussetzungen moralisch erlaubt und unter Umständen sogar
geboten sei. Die Kontroverse läßt sich dann auf den Punkt bringen: Kann das

Leben einen derartigen «Interessens-Status» begründen, der die Verfügungsautonomie

begrenzt und dementsprechend den (staatlichen) Schutz vor einer
direkten Verfügung einfordert? Die Interpretationen dieses «Interessens-Status»

gehen auseinander.
Autoren, die die herkömmliche medizinische und juristische Position

verteidigen, greifen in der Regel nicht auf metaphysische, sondern auf
berufsethische und sozialpolitische Argumente zurück: Das herkömmliche Berufsethos

mit seinem Heil- und Pflegeauftrag ist - so wird gefolgert - mit der
direkten Tötungshandlung unvereinbar; die «professionelle Integrität» (professional

integrity) stehe auf dem Spiel. Tötungshandlungen bzw. die Assistenz
seien mit den Zielen ärztlichen Handelns unvereinbar, denn diese bestünden
im Heilen, Wiederherstellen der Gesundheit und in der Hilfe zu einem
friedlichen und würdigen Tod.40

Das zweite Argument (bekannt als «wedge argument», «slippery slope
argument»41), das die negativen sozialpolitischen Folgen ins Spiel bringt, ist
seiner Natur nach komplexer: Empirische Voraussagen oder reine Mutmaßungen

bezüglich erosiver Veränderung des gesellschaftlichen Wertesystems, des

Risikos des Mißbrauchs, des Druckes auf Marginalisierte, auf Unter- und
NichtVersicherte sind schwierig, wenn nicht gar unmöglich. Viele teilen
diesbezügliche Befürchtungen. In diesem Kontext wird oft auf die Erfahrungs-

39 Vgl. New England Journal of Medicine 320 (1989) 844-849. Vgl. auch: DAVIS,
Ann N.: The Right to Refuse Treatment, in: Beauchamp, Tom L.: Intending Death,
a.a.O. 109-125 (Lit.).

40 Vgl. MILLER, Franklin G.; Brody, Howard: Professional Integrity and

Physician-Assisted Death, in: Hastings Center Report 25 (1995) 3, 8-17.
41 Vgl. Walton, Douglas: Sippery Slope Argument, Clarendon Press, Oxford

1992.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 151

werte der Niederlande42 rekurriert, die nebst Australien das einzige Land sind,
die die legale (medizinisch assistierte) Euthanasie kennen. Die Daten des
ersten offiziellen Berichtes43 geben aber meines Erachtens noch zu wenig Klarheit

und sind, wie die Diskussion zeigt, für unterschiedliche Interpretationen
offen.

In dieser kontrovers geführten Diskussion räumen verschiedene, nicht
(religiös44 orientierte) Ethiker und Ethikerinnen ein, daß zwar ernstzunehmende
Gründe für den medizinisch assistierten Freitod sprächen, daß sie aber für
eine Revision der derzeitigen Gesetze und für eine Revision der Gesundheitspolitik

nicht ausreichten. Denn es müßte eben klar unterschieden werden in
individuelle Regeln, die unmittelbar im Zusammenhang des Autonomieanspruches

stünden, und in gesellschaftliche Regeln, die andere Subjekte wie
auch die sozialfürsorglichen und medizinischen Institutionen mit-involvieren.
Diese Unterscheidung erscheint für einige so wichtig, daß sie einer Legalisierung

des «assisted suicide» und der «euthanasia» nicht zuzustimmen vermögen.45

(Abgeschlossen am 15. Januar 1997)

42 Vgl. Van der Maas, Paul J. et al.: Euthanasia and other Medical Decisions
Concerning the End of Life: An Investigation Performed Upon Request of the
Commission of Inquiry into the Medical Practice Concerning Euthanasia, Elsevier
Science Publishers, Amsterdam 1992.

43 Für Anfang 1997 wird der zweite Remmelink-Bericht (Rapport über die Situation

in Holland nach der Einführung des Euthanasiegesetzes) erwartet. Vor allem wird
von ihm Aufschluß über Einstellungsveränderungen und über Folgen im Health Care-
System erwartet.

44 Eine eingehende Auseinandersetzung mit den theologischen Positionen, die hier
nicht berücksichtigt werden, ist vorgesehen in dem für Frühjahr 1998 geplanten
Sammelband: Holderegger, Adrian (Hg.): Der medizinisch assistierte Tod. Beiträge
aus vier Disziplinen, Freiburg i.Ue. 1998. Die Studie geht auf die Anregung US-
amerikanischer Kolleginnen und Kollegen zurück.

45 Einer der prominentesten Vertreter dieser Position ist Daniel Callahan. Dies
ist im weiteren auch die Position der «American Medical Association» (vgl. deren
offizielles Publikationsorgan JAMA); dagegen allerdings Margaret Papst Battin.
Andere, grundsätzlichere Bedenken ergeben sich, wenn religiös-theologische Gesichtspunkt

berücksichtigt werden. Vgl. Previn, M.P.: Assisted Suicide and Religion -
Conflicting Conceptions of the Sanctity of Human Life, in: Georgetown Law Journal
84 (1996) 589-616.


	Zur Euthanasie-Diskussion in den USA : eine kritische Einführung

