Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Zur Euthanasie-Diskussion in den USA : eine kritische Einfuhrung
Autor: Holderegger, Adrian

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760820

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760820
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ADRIAN HOLDEREGGER

Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Eine kritische Einfiihrung

Die Sterbehilfe mit ihren ethischen, medizinischen, sozialen und insbesondere
juristischen Aspekten gehort in den USA sowohl im akademischen Bereich
wie in der Offentlichkeit zur Zeit wohl zu den meist diskutierten Topoi! der
medizinischen Ethik. Die Diskussion weist in den USA neben den spezifi-
schen kulturpolitischen Aspekten, neben den Besonderheiten der Rechtspre-
chung und der Legislation ebenfalls weiterfithrende Elemente auf, die fir die
kontinentaleuropdische Diskussion durchaus von Interesse sein kdnnen. Bis-
lang wurde in dieser Frage die US-amerikanische Debatte — vor allem, was
den philosophischen, fallbezogenen Argumentationsgang anbelangt — nur we-
nig zur Kenntnis genommen. Dies mag zu weiten Teilen damit zusammen-
hdngen, daB die anglo-amerikanische philosophische Kultur mit der «ange-
wandten Ethik» eine Tradition hervorgebracht hat, die auf medizinische Her-
ausforderungen anders, viel flexibler und problemspezifischer reagiert als die
europdische Tradition. Umgekehrt gilt aber auch, daB die Sprache nach wie
vor ein groBes Hindernis fiir die US-amerikanische Integration nicht-englisch-
sprachiger, namentlich der kontinentaleuropdischen Literatur darstellt.? Dies
filhrt dazu, daB zwar eine stetig wachsende Rezeption der anglo-amerika-
nischen Fachdiskussion innerhalb der medizinischen Ethik erfolgt, nicht aber
umgekehrt eine Auseinandersetzung mit den eher generellen, humanistisch
ausgerichteten Denkrichtungen Europas.

I Ethische Fragen zur Gentechnologie werden im Gegensatz zu Europa weit weni-
ger intensiv, aber auch weit weniger kontrovers und unter weit weniger Vorbehalten
diskutiert.

2 Margaret P. BATTIN, eine fiir diesen Fragenkomplex sehr beachtete Autorin, hat
den interessanten Versuch unternommen, die bundesdeutschen Gesetzgebung zu «Eu-
thanasie/Suizid» und die entsprechende Erfahrung auf die Relevanz fiir die amerika-
nische Diskussion und Legislation hin zu priifen. Sie kommt zu dem niichternen
Ergebnis, daB ein Vergleich und ein «Lernen voneinander» viel schwieriger sei als ur-
sprilnglich angenommen, nicht blof aufgrund der sprachlichen Schwierigkeiten, son-
dern vor allem auch aufgrund kultureller Unterschiede. Vgl. DIES.: Assisted Suicide:
Can We Learn from Germany?, in: DIES.: The Least Worst Death. Essays in Bioethics
on the End of Life, Oxford University Press, New York 1994, 254-270.



138 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Der folgende Beitrag beschiftigt sich mit der jiingeren, vorwiegend ethi-
schen Literatur und versucht anhand eines systematischen Leitfadens die
«mainstreams» der Euthanasie-Diskussion einzuordnen und kritisch zu ge-
wichten. Es wire allerdings vermessen, wollte man auf einigen Seiten einen
umfassenden Uberblick iiber den derzeitigen Stand der weitverzweigten De-
batte geben, da die Literatur hierzu ins Uniiberblickbare gewachsen ist.> Es
kann sich auch nicht darum handeln, die einzelnen Aspekte abschlieBend zu
diskutieren; sie sollen vielmehr im Zeichen der gegenwirtigen Diskussionsla-
ge aufgeschliisselt und ihre kontroversen und nicht ausdiskutierten Perspekti-
ven etwas geschirft herausgehoben werden.

I. Der Kontext

Tom L. Beauchamp, einer der prominentesten amerikanischen Medizin-Ethi-
ker, vermerkt im Vorwort eines kiirzlich erschienenen Sammelbandes*, es ge-
be in der medizinischen Ethik und in der medizinischen Praxis keine strenge-
ren moralischen Regeln als diejenigen, die gegen die direkte Beendigung des
Lebens eines Patienten gerichtet seien; aber besonders im Bereich der Ster-
behilfe sei ein Trend zum flexibleren Umgang mit diesen Normen festzustel-
len. — Die Diskussion gerade um diese Normen verlduft in den USA wohl
insofern zugespitzter denn im européischen Kontext, als sich das medizinische
Ethos und die medizinische Praxis in einem Konfliktfeld bewegen, das von
zwei gegensétzlichen Polen bestimmt ist: Einerseits wird es geprédgt von der
bislang eher rigoros gehandhabten Regel der medizinischen Erhaltung
menschlichen Lebens mit der entsprechenden Auswirkung auf die Gerichts-
praxis mit den oft tibertriecbenen Genugtuungssummen; aus Angst nédmlich,
vor Gericht angeklagt zu werden, ergreift die Arzteschaft bei todkranken Pa-
tienten oft MaBnahmen, die medizinisch nicht mehr angezeigt sind. Anderer-
seits ist das Konfliktfeld bestimmt von der immer entschiedener formulierten
Forderung nach Autonomie im Sinne des individuellen Selbstbestimmungs-
rechtes®, das in der liberalen-amerikanischen Gesellschaft mit der traditio-
nellen Hochschidtzung individueller Freiheitsrechte einen anderen Klang hat
als in Europa.

3 Einen ersten Uberblick kann vermitteln: KEOWN John (ed.): Euthanasia Exa-
mined. Ethical, Clinical and Legal Perspectives, University Press, Cambridge 1995.

4 BEAUCHAMP, Tom L. (ed.), Intending Death. The Ethics of Assisted Suicide and
Euthanasia, Prentice Hall, New Jersey 1996.

5> CHARLESWORTH, Max: Bioethics in a Liberal Society, University Press, Cam-
bridge 1993. Vgl. auch: BURGESS, John P.: Can I Know that my Time has come? Eu-
thanasia and Assisted Suicide, in: Theology Today 51 (1994) 204-218 («Modern me-
dicine seems to treat biological life as an absolute value ... Autonomy becomes an ab-
solute value», S.204f.). McCorMICK SJ, Richard A.: Technology, the Consistent
Ethic and Assisted Suicide, in: Origins 25 (1995) No 27, 450-464 spricht denn auch
von einer Verabsolutierung der Autonomie, die als Uberreaktion auf den lange
praktizierten Paternalismus zu interpretieren sei.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 139

Daniel Callahan, der ehemalige Leiter des Hastings-Centers in New
York, ist einer der schirfsten und bekanntesten Kritiker dieser verabsolutie-
renden Emphase des Selbstbestimmungsrechtes, die zwar als Reaktion auf den
exzessiven medizinischen Paternalismus zu verstehen, aber keineswegs zu
rechtfertigen sei. Er schirft sehr kritisch ein, Autonomie diirfe nicht mit Aut-
arkie verwechselt werden, da zu ersterer ebenfalls Abhéngigkeit und Ange-
wiesenheit auf den anderen gehorten, insbesondere in der spidten Lebens-
phase.® Euthanasie sei nicht bloB eine Frage des individuellen Rechtes auf den
eigenen Tod, sondern auch eine Frage gesellschaftlicher Verwiesenheit des
Individuums und demnach auch eine Frage von gesellschaftlichen Interessen.

Ferner gilt als wesentlicher Faktor, der diese Debatte bestimmt, die
starke, im allgemeinen Trend liegende «Sdkularisierungstendenz» (McCor-
mick), dem die Medizin unterworfen sei; sie wird in der Meinung vieler
immer stidrker den Regeln des «business» unterworfen, zunehmend «entpro-
fessionalisiert» und dementsprechend vom herkémmlichen Berufsethos ab-
gekoppelt. So wird das Arzt-Patienten-Verhédltnis mehr und mehr bestimmt
vom merkantilen Gesetz von Angebot und Nachfrage. Das ist eine Ent-
wicklung, die wir auch hierzulande kennen, aber insgesamt verlduft sie in den
USA wohl dramatischer.” Ein Symptom hierfiir diirfte sein, daB ein relativ ho-
her Prozentsatz von Arzten und Arztinnen mit ihrem Beruf nicht zufrieden
sind, da sie ihre humanitdren Erwartungen in ihrer beruflichen Ausiibung
nicht abgedeckt sehen.

Ein weiteres Element, das die Euthanasiedebatte bestimmt, ist in einer
medizin-internen Vernachlidssigung der palliativen Medizin zu suchen, insbe-
sondere im Fehlen einer geniigenden &drztlichen Ausbildung in der Schmerz-
bekdmpfung.® Nach wie vor gelten das Nicht-Heilen-Kénnen und das Sich-
Beschrinken-Miissen auf lindernde MaBnahmen — und damit letztlich auch der
Tod — grundsitzlich als MiBerfolg der curativen Medizin.

In einem solchen, im wesentlichen von diesen Elementen beherrschten
Kontext gibt es daher — zwar nicht als logische Folge, aber davon wesentlich
determiniert — in verschiedenen Teilstaaten der USA Bestrebungen, die medi-
zinisch assistierte Beihilfe zur Selbsttétung von todkranken Patienten zu le-
galisieren.’ Dabei steht zur Diskussion, ob die Freiheit zur Wahl von Zeit-

6 Vgl. CALLAHAN, Daniel: The Troubled Dream of Life, Simon and Schuster, New
York 1993, bes. S.144ff.; DERS.: When self-determination runs amok, in: Hastings
Center Report 22 (1992) 2, 52-55.

7 Charakteristisch hierfir ist die AuBerung Joseph A. CALIFANO’S, in: DERS.,
Radical Surgery, Times Books, New York 1994, 58: «Fir viele Arzte und Spitiler ist
die medizinische Praxis mehr Geschift als praktizierte Medizin. Fir mich wird es Jahr
fiir Jahr schwieriger, den Unterschied einer Geschiftsfithrung etwa bei Chrysler und
der eines Spitals deutlich zu machen».

8 Vgl. McCoORMICK SJ, Richard A.: Physician-Assisted Suicide: Flight from Com-
passion, in: Christian Century 108 (1991) 1133.

° Bisher war in den USA nur die passive Sterbehilfe vom obersten Gericht zuge-
lassen. Die teilstaatlichen Initiativen und die Gerichtsentscheide in einzelnen Bun-
desstaaten wollen eine Revision des bundesstaatlichen Verbotes aktiver Sterbehilfe



140 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

punkt und Art des eigenen Todes hoher zu veranschlagen sei als das staatliche
Interesse, Sterbehilfe z.B. zum Schutz 6konomisch unterprivilegierter Schich-
ten zu verbieten. Es ist nicht zu iibersehen, daB in letzter Zeit auch in der
entsprechenden Literatur insgesamt immer hiufiger Argumente — gerade auch
von medizinischer und philosophischer Seite'® — fiir die Erfiillung des Todes-
wunsches von Patienten beigebracht werden.

Il. Der Kern der Debatte

Wenn man die derzeitige medizin-ethische Debatte in die Form der am h&u-
figsten gestellten und abgehandelten Fragen auffichert, ergibt sich folgendes
Set an Fragen, die Aufschlul geben iiber den Kern der ethischen Problemstel-
lung'': Ist das Absetzen lebenerhaltender MaBinahmen bei todkranken Patien-
ten eine Form des Toétens (Definitionsfrage)? Ist diese Handlung als Suizid
oder als Euthanasie zu bezeichnen (fremdverursachte Eigenverfiigung oder
selbstbestimmte Fremdverfiigung)? Worin besteht der moralische Unterschied
zwischen dem direkten Beendigen des Lebens eines Menschen und dem wil-
lentlichen Sterbenlassen eines Menschen? Gibt es iiberhaupt einen morali-
schen Unterschied zwischen Téten und Sterbenlassen (Moralische Differenz
von Tun und Lassen)? Weiter wird gefragt, unter welchen medizinischen,
rechtlichen und ethischen Bedingungen bei einer Lockerung des Verbotes
Arzten und Arztinnen und dem Pflegepersonal eine Beihilfe zur Selbsttotung
erlaubt werden konnte (politisch-pragmatisches Lésungsmodell).

Einige dieser Fragen wurden im Laufe der Geschichte von Philosophen
und Theologen ausfiihrlich und ergiebig diskutiert. NaturgemiB stand die Fra-
ge des moralischen Rechtes auf Selbsttétung (Suizid) im Vordergrund.'? Pla-
to, Aristoteles und die Stoiker in der Antike, Augustinus und Thomas in der

erzwingen (vgl. Initiative 119 in Washington 1991, Proposition 161 in Californien
1992 und die Ballot Measure 16 in Oregon 1994). Ein Entscheid des Bundesgerichtes
steht aber immer noch aus.

10 Inzwischen beteiligen sich renommierte Philosophen wie Ronald Dworkin
(Oxford/New York), Thomas Nagel (New York), John Rawls (Harward) iiber die Form
des Manifestes am politisch-6ffentlichen Diskurs.

' Mittels philosophischer Schliisselbegriffe (Deontologie, Konsequentialismus,
Pragmatismus) wurde die Debatte sehr hilfreich rekonstruiert von: FINS, Joseph/BAcC-
CHETTA, Matthew: Framing the Physician-Assisted Suicide and Volontary Active Eu-
thanasia Debate: The Role of Deontology, Consequentialism, and Clinical Pragmat-
ism, in: Journal of the American Geriatrics Society 43 (1995) 563-568.

12 Hierzu gibt es eine Reihe ausgezeichneter Studien: BRODY, Baruch (ed.): Sui-
cide and Euthanasia: Historical and Contemporary Themes, Kluwer Academic Publi-
shers, Dordrecht, Holland 1989; DROGE, Arthur J.: A Noble Death: Suicide and Mar-
tyrdom among Christians and Jews in Antiquitiy, Harper, San Francisco 1992; GOLD-
STEIN, Sidey: Suicide in Rabbinic Literature, Klav Pub. House, Hoboken, New York
1989. (Zuletzt erschienene anderssprachige Titel: MINOIS, Georges: Histoire du sui-
cide: la société occidentale face a la mort volontaire, Paris 1995; HOOFF, Anton J.L.
van: Zelfdoding in the antieke wereld: van autothanasia tot suicide, Nijmegen 1990.)



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 141

Spitantike und im Mittelalter, John Donne'*, Michel de Montaigne, David
Hume und Immanuel Kant in der Neuzeit haben eine ganze Reihe von Argu-
menten hinterlassen, die in der anglo-amerikanischen Literatur zum groBen
Teil auch heute noch Gegenstand kritischer Analysen sind.'* In der Antike
und im Mittelalter war — von einigen, wenngleich auch starken Ausnahmen
abgesehen — die Selbsttotung verboten. Allerdings begannen im 16. Jahrhun-
dert einige Philosophen, die Selbstt6tung mehr und mehr als einen Akt per-
sonlicher Freiheit zu betrachten. Es gilt nun nicht, im einzelnen diese ge-
schichtliche Entwicklung nachzuzeichnen, sondern es gilt festzustellen, dafl
damit in verschiedenen Léndern die Entkriminalisierung des Suizides einge-
leitet wurde, die mit der Aufhebung des entsprechenden Strafartikels in
England im Jahre 1971 fiir den okzidentalen Kulturraum als abgeschlossen
gelten kann. GewissermaBen in Fortsetzung dazu steht derzeit die Frage zur
Diskussion, ob es ein (verfassungsmiBig) geschiitztes Recht auf aktive Been-
digung des eigenen Lebens geben kann.'?

In den Vereinigten Staaten beschiftigen sich zur Zeit mehrere Gerichts-
hofe mit dieser Frage. In dieser teils heftig gefiihrten Debatte scheint inzwi-
schen nach einigen Irritationen wenigstens darin ein Konsens'® zu bestehen,
daB zu unterscheiden sei zwischen dem Verzicht auf lebenerhaltende MaB-
nahmen und der Beihilfe zur Selbsttétung. Es hat sich die Meinung durchge-
setzt, daB Entscheidungen, die von Arzt und Patient getroffen werden, auf
lebenerhaltende MaBnahmen zu verzichten, nicht bloB moralisch vertretbar,
sondern angesichts heutiger hochentwickelter Medizin unumgénglich seien;
dagegen werden in gesetzlicher Hinsicht — von einigen Reformbestrebungen
abgesehen — im allgemeinen der medizinisch assistierte Freitod («assisted sui-
cide») wie auch die direkte Selbst-Beendigung des Lebens («euthanasia») als

13 DONNE, John: Biothanatos, 1647, kritisiert als erster die seit der Viterzeit und
dem Mittelalter iiberlieferten theologischen Argumente. Seine Kritik wird von David
HUME im wichtigen Traktat «On Suicide» (1776) aufgenommen.

4 vgl. insbesondere BATTIN, Margaret Papst: Ethical Issues in Suicide, Practice-
Hall, New Jersey 1995, 26-130; DIES., The least worst Death: Essays in Bioethics on
the End of Life, Oxford University Press, New York 1994; THOMASMA, David C.: An
Analysis of Arguments For and Against Euthanasia and Assisted Suicide, in: Cam-
bridge Quarterly of Health Care Ethics 5 (1996) 62-72; LEBACQZ, Karen/ENGEL-
HARDT, Tristram: Suicide, in: HORAN, Dennis J./MALL, David (eds.): Death, Dying,
and Euthanasia, Aletheia Books Univ. Publications of America 1980.

'S Eine groBe publikumswirksame Rolle spielt der Bestseller: HUMPHRY, Derek:
Final Exit: The Practicalities of Self-Deliverance and Assisted Suicide for the Dying,
Secaucus, New York 1991. BROVINS, Joan M., Dr. Death: Dr. Kevorkians’ RX, Life-
time Books, Hollywood 1993; BETZOLD, Michael: Appointment with Doctor Death,
Troy, Michigan 1993.

16 Vgl. MEISEL, Alan: The Legal Consensus about Forgoing Life-Sustaining
Treatment: Its Status and its Prospects, in: Kennedy Institute of Ethics Journal 2
(1992) 309-345.



142 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

gesetzeswidrig betrachtet. Genau dies sind aber die entscheidenden Heraus-
forderungen an die Legislation.!?

Das bedeutet, daB es beziiglich der Erlaubtheit der aktiven Lebensbeendi-
gung in der Offentlichkeit wie auch in der «scientific community» keinen
Konsens gibt.'"® Und ein solcher scheint auch naturgemiB nicht in Sicht zu
sein. Es besteht aber auf der anderen Seite Einigkeit dariiber, daB das inten-
dierte Sterbenlassen unter bestimmten Umstinden moralisch wie gesetzlich
vertretbar ist. Kaum moralische oder rechtliche Bedenken liegen beispiels-
weise dann vor, wenn ein Todkranker aus eigenem Antrieb bei vollem Be-
wuBltsein und in voller Kenntnis der medizinischen Alternativen und Konse-
quenzen auf weitere Behandlungen verzichtet. Auch wenn iiber die moralische
Legitimitéit eines solchen Aktes kaum Zweifel bestehen, so besteht hingegen
aufgrund uneinheitlicher Definitions-Bestimmungen Uneinigkeit in der Kenn-
zeichnung, und damit letztlich doch auch in der moralischen Bewertung dieses
Aktes. Soll er als eine Form legitimer Selbsttétung bezeichnet werden oder
schlicht als eine Handlung, die den Tod «erlaubty bzw. in Kauf nimmt? — Aus
diesem Zusammenhang heraus hat sich eine wichtige, im deutschen Sprach-
raum so nicht geldufige sprachliche und sachliche Differenzierung heraus-
gebildet: «assisted suicide» und «euthanasia».

I11. Eine terminologisch-sachliche Differenzierung:
der medizinisch assistierte Tod («assisted suicide») und
die Euthanasie («euthanasia»)

Das Wort Euthanasie weist bekanntlich in den verschiedenen Sprachkontexten
unterschiedliche Bedeutungen auf. Jeder ethische Diskurs setzt eine klare
Sprachregelung voraus, was nicht zuletzt in den verschiedenen Arbeiten zu
Definitionsfragen seinen Niederschlag findet.!” In diesem Zusammenhang ist
die Feststellung wichtig, daB in der US-amerikanischen Literatur bis ca. 1970
unter Euthanasie vorwiegend die aktive Beendigung des Lebens eines tod-
kranken Menschen durch einen Dritten verstanden wurde.?’ Logischerweise

17 vgl. PALERMO, G.B.: Should Physician-Assisted Suicide be Legalized — A
Challenge for the 21* Century, in: Intern. Journal of Offender Therapy and Compa-
rative Criminology 39 (1995) 367-376.

18 Vgl. MORENO, Jonathan D.: Arguing Euthanasia: The Controversery over Mercy
Killing, Assisted Suicide, and the «Right to Die», Simon and Schuster, New York
1995; UROVSKY Melvin 1. (ed.): The Right to Die: Two-Volume Anthology of Scho-
larly Articles, Garland Publ., New York 1996.

19 Vgl.VEATCH, Robert M.: Death, Dying, and the Biological Revolution. Our last
Quest for Responsability, Yale University Press, New Haven and London 1989 (Rev.
Edition), 15ff.

20 ygl. BEAUCHAMP, Tom B.: Intending Death, a.a.0. 3; WREEN, Michael: The
Definition of Euthanasia, in: Philosophy and Phenomenlogical Research 48 (1988) 4,
637-653; DERS.: The definition of suicide, in: Social Theory and Practice 14 (1988) 1-
23; QuiLL, Timothy E. et al.: Care of the Hopelessly Ill: Proposed Criteria for Physician
Assisted Suicide, in: New England Journal of Medicine 327 (1992) 1380-1384.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 143

wurde unter dieser Voraussetzung — allerdings sachlich auch bestritten — wei-
ter unterschieden in aktive/passive und in freiwillige/unfreiwillige Euthana-
sie. Um nun die medizinisch assistierte Beihilfe zum Tod («assisted suicide»)
von diesen Formen der Euthanasie abheben und in ihrer spezifischen ethi-
schen Eigenart diskutieren zu kénnen, wird eine genauere Definition der Eu-
thanasie vogeschlagen.?! Sie wird in der Literatur im allgemeinen stillschwei-
gend vorausgesetzt, wenn im Unterschied dazu von «assisted suicide» die Re-
de ist.

Euthanasie liegt dann vor, wenn die folgenden und ausschlieflich diese
Bedingungen erfiillt sind:

1. Der Tod ist mindestens durch eine weitere Person, deren Handlung zum

Tod beitriagt, gewollt.

2. Die Person, die stirbt, ist entweder schwer krank oder irreversibel ko-

matds (oder wird es bald sein); die Beendigung dieses Zustandes ist allein

der ausschlaggebende Grund fiir die Lebensbeendigung.

3. Die angewendeten Mittel miissen so schmerzlos sein wie méglich, oder

dann miissen geniigend moralische Griinde gegeben sein fiir eine

schmerzhaftere Methode.
Der sogenannte «assisted suicide» (assistierter Tod) kann damit — jedenfalls in
begrifflicher Hinsicht — von der «euthanasia» klarer abgegrenzt werden. Er-
stere Handlung meint, daB diejenige Person, welche den Tod veranlaBt, selbst
die letzte und eigentliche Ursache des Todes ist (oder dann die Ursache einer
Kette von Umstinden, die zum Tode fiithren), freilich unter Assistenz ande-
rer.?2 Dagegen meint die direkte und einverstindliche Euthanasie, daB die Ur-
sache des Todes eine andere Person ist. Der Begriff «Suizid» indiziert des
weiteren den wichtigen Umstand, daB nicht unbedingt eine tédliche Krankheit
vorliegen muB. In dieser Hinsicht deckt also dieser Begriff mehr Handlungs-
moglichkeiten ab als der Begriff «Euthanasie». Dall die Frage der Lebensbe-
endigung in anderen semantischen Kontexten und mit Begriffen, die unbela-
steter sind und in der Gesellschaft ohnehin freundlichere Konnotationen
wachrufen, diskutiert wird, scheint fiir die ethische Diskussion wie fiir die Of-
fentlichkeit nicht unerheblich zu sein.? Somit steht im Vordergrund die in
Geschichte, Theorie und Praxis weniger belastete Frage nach dem Recht der
Selbstverfiijgung iiber das eigene Leben (Selbsttétung), die dann nicht iiber
das Einfallstor der Euthanasie diskutiert werden muB}. Soll man dies fiir einen
begrifflichen Trick oder fiir eine weise und fiir die Diskussion hilfreiche Kla-
rung halten?

21 Vgl. Art.: Death and Dying: Euthanasia and Sustaining Life, in: Encyclopedia
of Bioethics, REICH, Warren Thomas (ed.), 2" edition, New York 1995, vol. I, 554
377.

22 WATTS, David T.; HOWELL, Timothy: Assisted Suicide is not Euthanasia, in:
Journal of the American Geriatrics Society 40 (1992) 10, 1043-1046.

2 Jedenfalls ist die Beobachtung interessant, daB der Begriff «Euthanasia» nicht
mehr eine prominente Rolle spielt.



144 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

IV. Verantwortung fiir den Tod

Mit der begrifflichen Differenzierung eréffnet sich ein groBles Feld weiterer
Fragestellungen: Kliarungsbediirftig bleibt bei aller begrifflichen Differenzie-
rung die Frage nach der Ursache bzw. nach dem verursachenden Grund des
Todes und damit die Frage der Zuschreibung der Verantwortlichkeiten. In
welcher Art und Weise sind die Arzte und Arztinnen bei einer «Assistenz» in-
volviert? Welche Verantwortung tragen sie, selbst wenn der Entscheid zur
Lebensbeendigung nicht bei ihnen liegt? Wenn Arzte auf Ersuchen ihrer Pati-
enten hin die kiinstliche Beatmung abschalten oder die Nahrungszufuhr abset-
zen, welche Rolle spielen sie in der Herbeifithrung des Todes? Verursachen
sie den Tod des Patienten, und sind sie dafiir voll verantwortlich? Noch bis
vor wenigen Jahren wurden diese Fragen dahingehend beantwortet, Arzte und
Pflegepersonal wiirden an Patienten einen Toétungsakt begehen, wenn sie le-
benerhaltende Behandlungen — selbst im unwiderruflich terminalen Stadium —
absetzten. Den Patienten hinwiederum wurde unterstellt, sie begingen Suizid
und damit eine in sich verwerfliche Handlung.*

Bei diesem Diskussionsstand war das Bedenken der alten juristischen und
ethischen Unterscheidung in Sterbenlassen und Téten sehr hilfreich. Vor al-
lem die Gerichte bezogen sich darauf. Fiir die Legitimitidt des Sterbenlassens
bzw. fiir das Absetzen bestimmter Behandlungen machten sie folgende Argu-
mente geltend: Im Fall der Absetzung einer Behandlung ist das Versagen des
«biologischen Systems» der verursachende Grund des Todes. Die medizini-
sche Technik hat nur eine unterstiitzende Funktion. Das Leiden des Patienten
ist der einzige und entscheidende Grund des Todes. Wird die technische Un-
terstiitzung abgesetzt, tritt der natiirliche Tod ein, denn der natiirliche Prozef
nimmt seinen Lauf, den er ohne technische Hilfe genommen hitte. Diese Ar-
gumentation war im sog. Quinlan-Fall im Staate New Jersey maligeblich. Die
Entscheidung, daB lebenerhaltende MaBBnahmen abgesetzt werden kd&nnten,
hatte fiir andere Gerichte Signalwirkung.

NaturgemaB fithrte diese in rechtlicher Hinsicht fiir Arzte und Pflegeper-
sonal entlastende Unterscheidung zu weiteren, vor allem philosophisch-ethi-
schen Nachfragen. Denn es gibt Fille, in denen das Absetzen bestimmter
MaBnahmen keineswegs gerechtfertigt werden kann. Wenn ein Arzt bei-
spielsweise bei einem Querschnittgeldhmten aus Versehen das Respirationsge-
rit abschaltet, wiirden wir niemals behaupten, der Tod wére nicht durch das
Handeln des Arztes verursacht worden, sondern er hitte lediglich dem Patien-
ten erlaubt zu sterben. Anders liegt der Fall allerdings bei einem auf den Tod
kranken Krebspatienten, der an einer akuten Lungenentziindung leidet und bei
dem die lebensverldngernden MaBnahmen abgesetzt werden. Im einen Fall

24 Vgl. WEIR, Robert: Abating Treatment with Critically Il Patients: Ethical and
Legal Limits to the Medical Prolongation of Life, Oxford University Press, New York
1989.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 145

wiirden wir das Abbrechen lebenerhaltender MaBnahmen, unabhingig von den
Motiven, als einen Tdtungsakt bezeichnen, wihrend wir im anderen Fall von
einem legitimen Sterbenlassen sprechen wiirden.

V. Der Begriff « Toten»

Damit stellt sich die Frage, ob Sterbenlassen und To6ten moralisch unter-
scheidbare Handlungen darstellen? Wenn ja, worin besteht der Unterschied?
Nun gibt es allerdings einige Autoren, die keinen Unterschied mehr sehen
zwischen Sterbenlassen und Toten, wenn Motive, Intention und Umstinde
dieselben sind. James Rachels vertrat sehr einfluBreich diese Position.?® Er
meinte, wenn es moralisch erlaubt sei, einen Patienten absichtlich sterben zu
lassen, dann konne die aktive Beendigung des Lebens ebenfalls erlaubt sein,
insbesondere dann, wenn damit weniger Schmerzen verbunden seien. Mit
Recht macht Tom L. Beauchamp darauf aufmerksam, daB wir im Falle der
Aufhebung der Unterschiede gendtigt sind, einige begriffliche Kldarungen vor-
zunehmen: Beispielsweise miiite der Begriff «Toten» reserviert bleiben fiir
Handlungen, durch die jemand absichtlich und ungerechtfertigterweise den
Tod eines anderen Menschen verursacht.?® Viele Autoren gebrauchen deshalb
den Begriff Téten im Sinne von «ungerechtfertigtem Téten». Das heiBt: Arzt-
liches Handeln fillt dann nicht unter die Kategorie des Tdétens, wenn unter
Zustimmung eines todkranken Patienten lebenerhaltende Mafinahmen abge-
setzt werden; dagegen wire dann von einer Toétungshandlung zu sprechen,
wenn ein Arzt ohne rechtfertigbaren Grund ecine Behandlung abbricht.
Schliefit man allerdings das Sterbenlassen prinzipiell von Tétungshandlungen
aus, dann koénnen jene Handlungen nicht mehr als Tétungshandlungen erfaft
werden, durch die jemand gegen alle medizinischen Indikationen (beispiels-
weise in krimineller Absicht) Behandlungen abbricht oder Apparate entfernt.
Aus diesem Grunde plddieren eine Reihe van Autoren fiir die Beibehaltung
der Unterscheidung. Damit bleibt aber die Frage nach jenen Momenten, wel-
che eine moralische Differenz begriinden, bestehen.

Es diirfte unbestritten sein, daB die Richtigkeit oder Falschheit einer
Handlung von den rechtfertigenden Griinden abhéngt. Nicht die phdnomeno-
logisch richtige Beschreibung des Aktes, sondern die auf dem Spiele stehen-
den Werte, Umstinde und Motive spielen eine entscheidende Rolle. In der
Kontroverse um Sterbenlassen und Téten steht die Frage nach der Intention an
zentraler Stelle. Ist die Intention moralisch relevant? Heit jemanden sterben
lassen, auch gleichzeitig dessen Tod intendieren? HeiBt jemandem aktive Bei-
hilfe zum Tode leisten, seinen Tod intendieren, oder heilt dies nur, daB mit
diesem Akt allein sein Wunsch durchgesetzt werden soll?

25 Vgl. DERS.: Active and Passive Euthanasia, in: New England Journal of
Medicine 292 (1975) 78-80; vgl. DERS.: The End of Life: Euthanasia and Morality,
Oxford University Press 1986.

26 BEAUCHAMP, Tom L.: Intending Death, a.a.O. 8f.



146 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Damit stellt sich die Frage nach dem Wesen der Intention und nach den
Kriterien, wonach intendierte von nichtintendierten Akten unterschiéden wer-
den konnen. Dariiber gibt es eine Fiille an Literatur.?’ Bei aller Verschieden-
heit scheinen die Positionen gemeinsam ein Element hervorzuheben: Die
Handlungsabsicht setzt ein Handlungsprojekt (Plan, Idee) iiber die Mittel der
Handlungsrealisierung wie auch eine Grundidee der Handlungsziele voraus.
Oder umgekehrt formuliert: Zur Handlungsintention gehdrt zumindest in gro-
ben Umrissen die Vorstellung, wie Handlungen realisiert werden sollen und
welches Ziel damit verfolgt werden soll. Und damit gehort das intendierte Er-
gebnis notwendigerweise zum Handlungsprojekt. Das bedeutet, daBl die Hand-
lungsabsicht zur Beurteilung der Handlung belangvoll ist und ein moralisch
relevantes Kriterium in der Beurteilung einer objektiv beschreibbaren Tat
darstellt.

In diesem Zusammenhang wird in den Handlungstheorien iiblicherweise
unterschieden in Handlungen und Handlungsfolgen, in gewollte und unge-
wollte, aber vorhergesehene Handlungsfolgen. In einem weiteren Sinn geho-
ren unbeabsichtigte Handlungsfolgen ebenfalls zum Handlungsprojekt, denn
Handlungsergebnisse konnen intendiert sein, auch wenn sie nicht erwiinscht
sind (z. B. wenn bei einem chirurgischen Eingriff bei der Entfernung einer
bosartigen Geschwulst dadurch das ganze Organ — zwar intendiert, aber doch
unerwiinscht — in Mitleidenschaft gezogen wird). Diese philosophische Unter-
scheidung hat eine direkte und eine praktische Bedeutung fiir die Sterbehilfe.
Sie spielte eine groe Rolle im sogenannten Fall «Rodriguez» in British Co-
lumbia, wo einer an Alzheimer erkrankten 42jéhrigen Frau der medizinisch
assistierte Freitod mit dem Hinweis verweigert wurde, es handle sich hier
nicht blof um einen in Kauf genommenen, sondern um einen intendierten,
aktiv herbeigefiihrten Tod.?® Der Gerichtshof argumentierte, es konne klar
zwischen einer palliativen, das Leben eventuell verkiirzenden Pflege und
einem medizinisch direkt assistierten Tod unterschieden werden. Auch wenn
sich die Akte duBerlich glichen, ldge der moralische Unterschied in der unter-
schiedlichen Absicht begriindet.

27 KENNY, Anthony: The History of Intention in Ethics, in: DERS.: Anatomy of the
Soul, Basil Blackwell Oxford 1973; NAGEL, Thomas: The View from Nowhere, Ox-
ford University Press, New York 1986. Autoren wie A. GERWITH, J.L. MACKIE, C.
FRIED, A. DONAGAN, G.E.M. ANSCOMBE haben sich damit beschéftigt. Vgl. PELLE-
GRINO, Edmund D.: The Place of Intention in the Moral Assessment of Assisted Sui-
cide and Active Euthanasia, in: BEAUCHAMP, Tom L.: Intending Death, a.a.0. 163-
183.

28 Vgl. British Columbia Court of Appeal Rodriguez v. British Columbia (Attor-
ney General) [1993], B.C.J. No 641 (Q.L.) (B.C.C.A.).



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 147

VI. Die Theorie des doppelten Effektes

Um diese Problematik ethisch méglichst widerspruchsfrei 16sen zu kdnnen,
wurde hdufig auf das in der moraltheologischen Tradition?® herausgearbeitete
«Prinzip des doppelten Effektes» zuriickgegriffen. Dieses handlungstheoreti-
sche Lehrstiick versucht das scheinbare Dilemma zwischen den beabsichtigten
und den in Kauf genommenen Folgen einer Handlung wie auch den Umstand,
daB eine Handlung gute und schlechte Folgen haben kann, in einer wider-
spruchsfreien und plausiblen Theorie zu 18sen.

GemiB der Grundaussage dieser Theorie’® miissen vier Bedingungen, von
denen jede notwendig ist, fiir die moralische Richtigkeit einer Handlung mit
einem doppeltem Effekt erfiillt sein.3! Eine Handlung mit Doppelfolge ist nur
dann moralisch erlaubt, wenn alle Bedingungen, die folgende vier Aspekte be-
treffen, erfiillt sind.

Die Handiung. Der Akt muB als solcher unabhidngig von den Folgen mo-

ralisch gut oder moralisch indifferent sein.

Die Intention. Der Handelnde darf allein den guten Effekt intendieren.

Der schlechte Effekt darf in Kauf genommen, aber nicht intendiert wer-

den.

Das Mittel. Die schlechte Wirkung darf kein Mittel zur Erreichung eines

guten Zieles sein.

Die Verhdltnismdpigkeit. Die guten Effekte miissen im Vergleich zu den

schlechten Wirkungen verhéltnisméBig sein. Diese VerhiltnismidBigkeit

rechtfertigt die in Kauf genommenen schlechten Folgen.
In der intensiven englisch-sprachigen Diskussion wurden die Theorie als sol-
che, aber auch die einzelnen Bedingungen einer scharfen Kritik unterworfen.
Im Zusammenhang der medizinischen Ethik war insbesondere die zweite Be-
dingung Gegenstand der Auseinandersetzung.*?

29 Vgl. MANGAN, Joseph T.: An Historical Analysis of the Principle of Double
Effect, in: Theological Studies 10 (1949) 41-61. In der US-amerikanischen katholi-
schen, medizin-ethisch orientierten Literatur gilt dieses Prinzip im allgemeinen als ein
geeignetes theoretisches Instrument, um die Fragen der Sterbehilfe 16sen zu kénnen.
Vgl. die Dissertation von: Ross, Jeffrey M.: Proportionalism and the Principle of
Double Effect, Berkeley 1994 (Manus.).

30 vgl. BOYLE, Joseph: Toward understanding the principle of double effect, in:
Ethics 90 (1980) 527-538; DAVIS, Nancy: The doctrine of double effect: Problems of
interpretation, in: Pacific Philosophical Quarterly 65 (1984) 107-123; GILLON, Ra-
anan: The Principle of Double Effect and Medical Ethics, in: British Medical Journal
292/6514 (1986) 193-194; MARQUIS, Donald B.: Four versions of double effect, in:
The Journal of Medicine and Philosophy 16 (1991) 515-544.

31 vgl. zu den verschiedenen Formulierungen: MARQUIS , Donald: Four Versions
of Double Effect, in: Journal of Medicine and Philosophy 16 (1991) 515-544.

32 ygl. Foot, Philippa: The Problem of Abortion and the Doctrine of Double
Effect, in: Oxford Review 5 (1967) 59-70; HART, H.L.A.: Punishment and Responsa-
bility, Clarendon Press, Oxford 1968; dagegen: ANSCOMBE, Gertrude E.M., Action,
Intention, and Double Effect, in: Proceeding of the American Catholic Philos. As-
sociation 54 (1982) 12-25.



148 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

Der Haupteinwand besagt, daBl es bei verschiedenen Fillen schwierig sei,
eine moralische Differenz auszumachen zwischen der Verabreichung von
schmerzstillenden Mitteln und der Verabreichung einer lebensbeenden Dosis.
In keinem der beiden Fille will der Handelnde den Tod, und aus der alleini-
gen Beschreibung der Fille 148t sich keine moralische Differenz ableiten. Kri-
tiker (z. B. James Rachels, Philippa Foot) wenden ein, es sei nicht einsichtig
zu machen, warum eine Schmerzmedikamentation mit dem intendierten Tod
Totung sein soll, dagegen die Handlung mit dem in Kauf genommenen Tod
nicht. Fir diejenigen, die an einem moralischen Unterschied festhalten, kon-
zentriert sich demnach die Frage darauf, ob es Kriterien gibt, die es erlauben,
zwischen einem willentlich herbeigefiihrten und einem in Kauf genommenen
Tod unterscheiden zu kdnnen. Bei beiden Handlungen besteht die Intention
darin, den Patienten von Schmerzen zu befreien; Schmerzfreiheit ist das eigent-
liche Ziel der Handlung, und nicht der Tod als «physisches Ubel»; denn um
einen schmerzfreien Zustand zu erreichen, wihlt wohl niemand das Mittel des
Todes, wenn dieses nicht erforderlich ist. Beide Positionen akzeptieren den
schlechten «Effekt», weil der gute nur so realisiert werden kann; der
Unterschied besteht in der Absicht. Gerade zu diesem Punkt dauert die
Diskussion an, die aufgrund von Vorbehalten und moralischen Intuitionen
eher fiir eine Beibehaltung der Unterscheidung spricht.?* NaturgemiB fiihrt sie
zuriick zu den zentralen Themen der Handlungstheorie und zur Frage nach
dem Wesen der Ursidchlichkeit von Handlungen iiberhaupt. — Ein weiterer
Punkt gegen die Beibehaltung der Unterscheidung wird aus konsequentia-
listischer Sicht (J. Rachels, F. Foot, T. Quill u. a.) angefiihrt, weil das Prinzip
zu einigen unannehmbaren Konsequenzen fithre. Beispielsweise wiirde eine
indirekte Herbeifithrung des Todes bzw. eine langsame Verkiirzung des Le-
bens bei einer entsprechenden Schmerztherapie Tage und Wochen schmerz-
haften Lebens bedeuten, wo eine rasche Herbeifithrung des Todes die Schmer-
zen rasch beenden wiirden.

In der Tat ist dies ein Dilemma, das bei der Aufrechterhaltung des Prinzi-
pes bestehen bleibt. Denn das Prinzip geht von der fundamentalen Vorausset-
zung aus, daB die direkte Verursachung des Todes ein fundamentales, aber
nicht absolutes Ubel darstellt, das in der Regel nicht durch ein anderes Ubel
(freilich aber unter Umstdnden durch ein fundamentales Gut) aufgewogen
werden kann. Das Prinzip des Doppeleffektes ist gerade darauf ausgerichtet,
die harten Folgen dieser Grundannahmen abzuschwéchen. Ob man nun diesen
Ausgangspunkt anerkennt oder nicht, in beiden Féllen hat man sich der Frage
nach dem Wesen und nach dem Sinn des Todes und des Schmerzes zu stellen.
DaB man hierzu im Umfeld der Sterbehilfedebatte wenig Vertiefendes lesen
kann, mag mit dem Umstand zu tun haben, den Warren Reich als «Divorce of

33 vgl. KAGAN, Shelly: The Limits of Morality, Oxford University Press, New
York 1989 (priift die Argumente pro und contra); BRODY, Baruch: Withdrawal of
Treatment versus Killing of Patient, in: BEAUCHAMP, Tom L.: Intending Death, a.a.O.
90-103 (Brody ist der Ansicht, der Unterschied von notwendiger Bedingung und
eigentlicher Ursache wiirde eine moralische Differenz begriinden).



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 149

Norm and Meaning in Bioethics» bezeichnet.’ Oder anders gewendet: Es ste-
hen eher Fragen der technischen Kontrolle und des technischen Managements
des Todes und damit die entsprechenden ethischen Problemstellungen im
Vordergrund als Fragen nach der Anthropologie des Todes. William F. May
mag recht haben, wenn er meint, daB wir es hier mit einem spezifisch ameri-
kanischen Problem zu tun haben, nimlich mit der Obsession, alle Probleme
technisch l8sen zu wollen.?*

VII. Die einverstdndliche aktive Euthanasie

Die Argumente, die zugunsten der aktiven Euthanasie angefiihrt werden, las-
sen sich mit den folgenden Schliisselbegriffen kennzeichnen: Anerkennung
der Selbstbestimmung (autonomy), Gebot des Mitgefiihls mit Sterbenden
(compassion with the dying), Beachtung sozialer Lasten (compassion with
caregivers), Kontrolle iiber den Tod (control of dying).*® Das Basisargument,
d. h. das Argument, in dem letztlich alle anderen rechtfertigenden Argumente
griinden, bildet das «Autonomie-Argument», das in der amerikanischen Lite-
ratur bekanntlich einen anderen Klang hat; es meint: Selbstbestimmung, Res-
pektierung der Entscheidung.’” Das Hauptargument zu Gunsten der Euthanasie
lautet: Wenn entscheidungsfiahige Personen ein moralisches und legales Recht
haben, Behandlungen zu verweigern®, dann gibt es (mdglicherweise) auch ein
dhnliches moralisches Recht auf Beihilfe zur Lebensbeendigung von seiten
der Medizin. Es stellt sich die Frage, ob es dann nicht moralisch richtig ist,
wenn Arzte und Arztinnen dabei assistieren? — 1989 haben zw6lf prominente
amerikanische Arzte die moralische Richtigkeit der medizinischen Assistenz

3 vgl. REICH, Warren Thomas, in: VERHEY, Allen: Religion & Medical Ethics.
Looking back, Looking forward, B. Eerdmans Publishing, Michigan 1996, 97.

35 MAY, William F.: Active Euthanasia and Health Care Reform. Testing the Me-
dical Covenant, Eerdmans Publishing, Michigan 1996, 41. Der Autor setzt sich hier
mit den Folgen einer moglichen «Euthanasie-Praxis» beziiglich der medizinischen
Versorgung der Bevolkerung auseinander. Insgesamt stehen hier die sozialen Im-
plikationen und Folgen (Druck auf Patienten, vor allem auf die Nicht-Versicherten,
Ausweitung der Praxis usw.) zur Diskussion, von denen ansonsten eher nur beildufig
die Rede ist.

36 vgl. MAY, William F.: Active Euthanasia, a.a.0. 25ff.

37 ygl. MENDIOLA, Michael M.: Autonomy, Impartial Rationality, and Public
Discourse, Diss. GTU, Berkeley 1991.

38 Die President’s Commission for the Study of Ethical Problems in medicine hat
1983 mit der Studie: Deciding to Forego Life-Sustaining Treatment: A Report on the
Ethical, Medical, and Legal Issues in Treatment Decisions, Washington D.C., die
theoretische Grundlage fir alle spiteren Gerichtsentscheide gelegt, welche ein solches
Recht einfordern. Das Selbstbestimmungsrecht auf den Tod muB auf dem Hintergrund
dieses mittlerweile zum common sense gewordenen moralischen Standards gesehen
werden.



150 Zur Euthanasie-Diskussion in den USA

verteidigt. IThr Hauptargument®® liegt genau auf dieser Linie. Sie argumentie-
ren, wenn die Behandlungsverweigerung aus Respekt vor der Autonomie ge-
rechtfertigt ist und die Gesellschaft mit diesen Konsequenzen leben kann,
dann muf} dasselbe Recht reinterpretiert und erweitert werden. Es wire eben
nicht konsistent zu begriinden, warum die Autonomie das Recht auf die Ver-
weigerung einer Behandlung einschlieBt, das Recht aber auf die Herbeifiih-
rung des eigenen Todes ausschlieBt. Medizinische Assistenz sollte dann er-
laubt sein, wenn die Bedingung fiir einen Patienten unertriglich wird, die
Schmerztherapie versagt und allein ein drztlicher Eingriff Erleichterung brin-
gen kann. Auch wenn heute — so wird weiter argumentiert — in den allermei-
sten Fillen die Schmerzen ertrdglich gemacht werden kdnnen, so bleibt doch
die grundsitzliche Frage nach der Vereinbarkeit der aktiven Euthanasie mit
dem Recht auf Selbstbestimmung.

Die (noch) vorherrschende Meinung unter den Arzten und Arztinnen
scheint zu sein, daB die Tétung, d. h. die direkte Herbeifiihrung des Todes, in
der Medizin moralisch nicht zu legitimieren, jedoch das Sterbenlassen bei ent-
sprechenden Voraussetzungen moralisch erlaubt und unter Umstdnden sogar
geboten sei. Die Kontroverse 148t sich dann auf den Punkt bringen: Kann das
Leben einen derartigen «Interessens-Status» begriinden, der die Verfiigungs-
autonomie begrenzt und dementsprechend den (staatlichen) Schutz vor einer
direkten Verfiigung einfordert? Die Interpretationen dieses «Interessens-Sta-
tus» gehen auseinander.

Autoren, die die herkommliche medizinische und juristische Position ver-
teidigen, greifen in der Regel nicht auf metaphysische, sondern auf berufs-
ethische und sozialpolitische Argumente zuriick: Das herkémmliche Berufs-
ethos mit seinem Heil- und Pflegeauftrag ist — so wird gefolgert — mit der di-
rekten Totungshandlung unvereinbar; die «professionelle Integritédty (profes-
sional integrity) stehe auf dem Spiel. Tétungshandlungen bzw. die Assistenz
seien mit den Zielen drztlichen Handelns unvereinbar, denn diese bestiinden
im Heilen, Wiederherstellen der Gesundheit und in der Hilfe zu einem fried-
lichen und wiirdigen Tod.*

Das zweite Argument (bekannt als «wedge argument», «slippery slope ar-
gument»*'), das die negativen sozialpolitischen Folgen ins Spiel bringt, ist
seiner Natur nach komplexer: Empirische Voraussagen oder reine MutmafBun-
gen beziiglich erosiver Verdnderung des gesellschaftlichen Wertesystems, des
Risikos des MiBBbrauchs, des Druckes auf Marginalisierte, auf Unter- und
Nichtversicherte sind schwierig, wenn nicht gar unmdéglich. Viele teilen dies-
beziigliche Befiirchtungen. In diesem Kontext wird oft auf die Erfahrungs-

39 vgl. New England Journal of Medicine 320 (1989) 844-849. Vgl. auch: DAVIS,
Ann N.: The Right to Refuse Treatment, in: BEAUCHAMP, Tom L.: Intending Death,
a.2.0. 109-125 (Lit.).

40 ygl. MILLER, Franklin G.; BRoODY, Howard: Professional Integrity and
Physician-Assisted Death, in: Hastings Center Report 25 (1995) 3, 8-17.

41 Vgl. WALTON, Douglas: Sippery Slope Argument, Clarendon Press, Oxford
1992.



Zur Euthanasie-Diskussion in den USA 151

werte der Niederlande*? rekurriert, die nebst Australien das einzige Land sind,
die die legale (medizinisch assistierte) Euthanasie kennen. Die Daten des er-
sten offiziellen Berichtes®* geben aber meines Erachtens noch zu wenig Klar-
heit und sind, wie die Diskussion zeigt, fiir unterschiedliche Interpretationen
offen.

In dieser kontrovers gefithrten Diskussion rdiumen verschiedene, nicht (re-
ligios* orientierte) Ethiker und Ethikerinnen ein, daB zwar ernstzunehmende
Griinde fir den medizinisch assistierten Freitod sprdchen, daB sie aber fiir
eine Revision der derzeitigen Gesetze und fiir eine Revision der Gesundheits-
politik nicht ausreichten. Denn es miiite eben klar unterschieden werden in
individuelle Regeln, die unmittelbar im Zusammenhang des Autonomiean-
spruches stiinden, und in gesellschaftliche Regeln, die andere Subjekte wie
auch die sozialfiirsorglichen und medizinischen Institutionen mit-involvieren.
Diese Unterscheidung erscheint fiir einige so wichtig, daB sie einer Legalisie-
rung des «assisted suicide» und der «euthanasia» nicht zuzustimmen vermo-
gen.®

(Abgeschlossen am 15. Januar 1997)

42 ygl. VAN DER MAAS, Paul J. et al.: Euthanasia and other Medical Decisions
Concerning the End of Life: An Investigation Performed. Upon Request of the
Commission of Inquiry into the Medical Practice Concerning Euthanasia, Elsevier
Science Publishers, Amsterdam 1992.

43 Fir Anfang 1997 wird der zweite Remmelink-Bericht (Rapport iiber die Situa-
tion in Holland nach der Einfithrung des Euthanasiegesetzes) erwartet. Vor allem wird
von ihm AufschluB iiber Einstellungsverdnderungen und tiber Folgen im Health Care-
System erwartet.

4 Eine eingehende Auseinandersetzung mit den theologischen Positionen, die hier
nicht beriicksichtigt werden, ist vorgesehen in dem fiir Frithjahr 1998 geplanten
Sammelband: HOLDEREGGER, Adrian (Hg.): Der medizinisch assistierte Tod. Beitrige
aus vier Disziplinen, Freiburg i.Ue. 1998. Die Studie geht auf die Anregung US-
amerikanischer Kolleginnen und Kollegen zuriick.

45 Einer der prominentesten Vertreter dieser Position ist Daniel CALLAHAN. Dies
ist im weiteren auch die Position der «American Medical Association» (vgl. deren
offizielles Publikationsorgan JAMA); dagegen allerdings Margaret Papst BATTIN.
Andere, grundsitzlichere Bedenken ergeben sich, wenn religios-theologische Gesichts-
punkt beriicksichtigt werden. Vgl. PREVIN, M.P.: Assisted Suicide and Religion —
Conflicting Conceptions of the Sanctity of Human Life, in: Georgetown Law Journal
84 (1996) 589-616.



	Zur Euthanasie-Diskussion in den USA : eine kritische Einführung

