Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Normativité chez Max Scheler et vérification immanentes des valeurs :
réponse a Jean-Yves Lacoste

Autor: Porée, Jérbme

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760818

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEROME POREE

Normativité chez Max Scheler et
vérification immanentes des valeurs

Réponse a Jean-Yves Lacoste

I1 est difficile de discuter un exposé dont on partage la plupart des te-
nants et des aboutissants et dont, en outre, on admire le style. Ces tenants
et ces aboutissants sont indiqués dans un titre — «Du phénoméne de la
valeur au discours de la norme» — dans lequel on peut accentuer presque
indifféremment le couple formé par le «phénoméne» et le «discours» ou
le couple formé par la «valeur» et la «<norme» — presque indifféremment,
car on distingue, dans un cas, deux méthodes en vigueur en philosophie
morale et I’on oppose, dans I’autre, deux conceptions différentes de 1’ 0b-
jet de la morale. A une phénoménologie des valeurs, faut-il donc préférer
une éthique du discours?

Cette thése pourtant n’est pas celle de Jean-Yves Lacoste: entre le
phénomeéne et le discours, comme entre la valeur et la norme, les articu-
lations lui importent davantage que les oppositions; elles suggérent une
continuité plus forte et plus nécessaire que toutes les ruptures.

De"fait, comment choisir? Car si, d’un c6té, les valeurs s’éprouvent
mais ne se prouvent pas, de 1’autre — je prends le risque de cette symétrie
un peu facile —, les normes se prouvent mais ne s’éprouvent pas. En té-
moignent déja les apories liées, chez Kant, a la question du «mobile pra-
tique»' . En témoigne encore aujourd’hui I’impuissance de I’éthique de
la discussion, ou prime la régle du meilleur argument, non seulement a
résoudre mais encore a reconnaitre les distorsions du vouloir- et du pou-
voir-vivre. Et je ne parle pas de I’inflation sémantique suscitée ces der-
nieres décennies par une méta-éthique exclusivement préoccupée par
I’analyse des énoncés moraux.

I' Autrement dit de I’auto-affection du principe d’abord déduit a priori par la pure
réflexion de la raison sur elle-méme. Cf., sur ces apories, le troisieme chapitre de
I’ Analytique de la raison pratique.



Normativité et vérification immanentes des valeurs 105

La norme, qu’on lui donne pour fondement une législation apriori-
que purement formelle, une convention identique a celle que suppose la
loi positive ou les présuppositions a I’oeuvre dans la communication lin-
guistique — la norme donc ne commence rien; elle continue quelque chose.
Je pense ici au titre d’un article de Paul Ricoeur: «Avant la loi morale:
I’éthiquen?, ou I’«éthique» désigne le désir de la vie bonne et la «loi
morale» une condition de satisfaction d’un tel désir et une médiation
intérieure a cette vie elle-méme.

[l faudrait donc accorder a Scheler qu’il existe une expérience mo-
rale plus primitive que tout jugement moral explicitement formulé et
plus riche que toute légalité d’origine logique, contractuelle ou argumen-
tative, mais nier qu’une telle expérience détermine seule le contenu de ce
jugement ou ait par elle-méme force de loi. Le titre choisi par J.Y. La-
coste aurait pu étre alors, s’il n’avait pas dénoncé paradoxalement la trop
grande richesse axiologique attribuée par Scheler a la perception affec-
tive, «Grandeur et misére d’une phénoménologie des valeurs».

Ce refus des exclusives lui est facilité par I’intérét qu’il porte moins
au probléme métaphysique du fondement qu’a la question €pistémologi-
que de la vérification. Ce sont surtout, en effet, leurs conceptions oppo-
sées du fondement de la morale qui creusent, entre Scheler et Kant, une
distance infranchissable3. Or cette distance serait peut-étre moins grande
si I’on se situait, non sur le trajet régressif de la fondation, mais sur le
trajet progressif de ’effectuation de la vie morale. Sur cette voie, la
question principale est de savoir quelle garantie nous avons que les va-
leurs ont bien pour tous I’objectivité que chacun leur préte sur la base
d’une «perception affective» ou d’une «intuition axiologique» par défi-
nition singuliére. Quand Scheler, a la suite de Pascal, admet un «ordre du
coeur» et attribue ainsi a la sensibilité un pouvoir de révélation a part
entiére, ne sommes-nous pas en droit de réclamer des preuves complé-
mentaires?

Ce qu’on demande alors est une vérité sur les valeurs dont les crité-
res, loin d’étre compris dans I’expérience qui nous les révele, supposent
leur reprise et leur communication réglées. On admettra donc qu’il existe
une connaissance affective mais I’on niera qu’il soit possible de traiter
les sentiments comme des idées claires et distinctes et ’on appliquera a
cette connaissance un fort coefficient d’incertitude.

La critique de D’intuitionnisme de Scheler doit-elle étre traduite
alors, sur le plan épistémologique, dans les termes du débat qui oppose

: Encyclopaedia universalis.
3 Quelles que soient en outre leurs conceptions différentes du bien moral.



106 Normativité et vérification immanentes des valeurs

évidence et consensus? Les doutes qui pésent sur la «justesse du sentiry»
paraissent aller de pair, en effet, avec ceux que suscite le Mitfiihlen, le
«co-sentir» dont Scheler introduit plusieurs fois la notion: c’est I’incom-
municabilité du sentiment qui I’empéche de prétendre a la vérité. Il sem-
ble alors qu’il faille concevoir la norme comme le lieu d’un consensus?
sur les valeurs dont le discours fournit seul le principe.

Mais comment envisager ce consensus? S’agira-t-il d’un consensus
actuel donnant un rdle déterminant au débat public ou d’un consensus
virtuel simplement présupposé par nos actes de langage et spécialement
par nos actes de langage argumentatifs? Et ne pourra-t-on douter dans les
deux cas de la valeur opératoire du critere? Des valeurs authentiques
supposent en effet, dans cette perspective, une communication authenti-
que. Or ne se heurte-t-on pas, d’un c6té, aux distorsions de la communi-
cation réelle? Et ne métamorphose-t-on pas, de 1’autre, une simple pré-
supposition en motif?

Il est remarquable que Scheler affronte explicitement cette difficulté
mais lui ménage une issue opposée. Il écrit ainsi que les critéres qu’il
faut présupposer pour s’assurer de I’identité des contenus intuitifs pro-
pres aux membres d’une communauté donnée, «doivent eux-mémes étre
saisis intuitivement»>. Dans Zur Ethik und Erkenntnislehre, il se de-
mande a nouveau si quelque chose nous assure contre 1’illusion axiolo-
gique qui consiste, dans sa forme la plus grossiére, a prendre pour des es-
sences dotées d’une objectivité véritable de simples états subjectifs d’ordre
privé, et il rejette la question elle-méme comme dénuée de sens®. Toute
question relative aux critéres ne s’impose, en effet, que la ol manque
une donation appropriée. Elle situe donc celui qui I’énonce en dehors de
la sphére ou des valeurs en général peuvent étre saisies. La recherche
d’une vérité sur les valeurs suppose que la vérité ne soit pas elle-méme
une valeur (ce que pense Scheler’); mais, si la vérité n’est pas une va-
leur, alors elle est étrangére a I’ordre méme qu’elle prétend régenter.

4 Yintroduis un terme étranger au vocabulaire philosophique de J.Y. Lacoste et
prends ainsi la responsabilité d’une hypothése qui, certes, n’est pas la sienne mais ne
m’en parait pas moins appelée par sa critique.

5 Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Gesammelte Werke,
t. 2, 554, trad. fr. par M. DE GANDILLAC, Le Formalisme en éthique et I’éthique maté-
riale des valeurs. Paris, Gallimard 1955, 532, note 2.

6 Cité par M. Duruy, La Philosophie de Max Scheler. Paris, P.U.F. 1959, t. 1,
240.

7 Der Formalismus, 191, trad. fr. 205: «La vérité n’est aucunement une <valeur.
Sans doute peut-on en un sens attribuer une valeur a la recherche du vrai et aussi a la
certitude que telle proposition est vraie (...) mais la vérité en tant que telle n’est pas
une valeur; elle est une idée, distincte de toutes les valeurs, et qui s’effectue lorsque



Normativité et vérification immanentes des valeurs 107

I1 existe sans doute des illusions d’évidence mais aucune communi-
cation ne peut nous en préserver. Cette communication risquerait plutét
d’entretenir 1’illusion. Nous le savons: I’échec social d’une valeur n’est
pas un argument contre elle; il y a des valeurs véritables qui ne sont ac-
cessibles qu’a une personne individuelle ou qui ne se développent qu’a
une époque ou dans une aire culturelle particuliéres. Symétriquement, un
accord, méme unanime, sur une valeur, ne prouve pas son authenticité ou
sa supériorité sur une autre valeur®. Il faudrait sans cela mettre aujourd’-
hui les valeurs de I’agréable et de I’utile au-dessus des valeurs spiritu-
elles et des valeurs personnelles...

Mais ne peut-on douter pour ces raisons mémes, encore une fois, de
I’aptitude réelle du discours a fournir lui-méme le critére qui vérifierait
I’intuition axiologique et «authentifierait» ainsi la valeur donnée en elle?

[l est vrai que J.Y. Lacoste a, du discours, une conception qui parait
relever moins d’une pragmatique que d’une herméneutique. Mais avant
de revenir dans un instant a cette option herméneutique — méthodologi-
quement décisive puisqu’elle assure sur ce plan la continuité entre I’im-
médiateté du phénomeéne et la médiation du signe —, je voudrais m’at-
tarder un instant sur ce qui, négativement, rapproche ces deux concep-
tions: leur commun rejet de 1’évidence.

Ce rejet passe en effet par I’exténuation de la différence, sans cesse
rappelée par Scheler dans le combat qu’il méne contre le psychologisme
et auquel il met autant d’ardeur qu’a celui qui ’oppose au formalisme,
entre I’intuition empirique et I’intuition phénoménologique. Or ces deux
intuitions s’opposent a la fois par leur nature et par leur objet. Sans
doute, Scheler affirme — et cela dés sa thése de doctorat?® — Dirré-
ductibilité des principes éthiques aux principes logiques; c’est I’un des
sens de I’affirmation anti-kantienne selon laquelle «les buts du Diable ne
sont pas moins «systématiques> que les buts de Dieu»!?. Mais sa con-

les constituants de signification d’un jugement (exprimé en forme de proposition)
s’accordent avec une structure réale, et que cet accord lui-méme est donné de fagon
évidente.»

8 Cf. ici: Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 2. Bonn, F. Cohen 1923, 209,
trad. fr. par M. LEFEBVRE, Nature et formes de la sympathie. Paris, Payot 1928, 268-
269: «Le rang qu’une valeur occupe dans I’échelle objective et dans la chaine des
existences relatives s’étendant jusqu’a 1’absolu n’est pas fonction du degré de sa dif-
fusion, de la facilité avec laquelle elle se laisse communiquer et inculquer d’esprit a
esprit, bref de sa «généralité) (...) Une valeur est ce qu’elle est uniquement en vertu de
sa nature phénoménale interne.»

9Be:itrage zur Feststellung der Beziehungen zwischen den logischen und ethi-
schen Prinzipien, Gesammelte Werke, t. 1.

10 per Formalismus, 20, trad. fr. 49.



108 Normativité et vérification immanentes des valeurs

ception des valeurs n’en suit pas moins la voie tracée dans les Recher-
ches logiques de Husserl. Il voit en effet en elles des unités de signifi-
cation idéales, indépendantes autant de nos états psychiques particuliers
que de la structure de notre organisme. Que ces unités de signification
soient données au sentiment ne ruine nullement a ses yeux leur objecti-
vité. Une philosophie morale voyant dans le sentiment un mode de mani-
festation a part entiére n’est pas une morale du sentiment. C’est ce que
montre notamment, par I’opprobre qu’elle jette sur les théories psycho-
génétiques, la conception schélérienne de la sympathie. Dans ses formes
authentiques, en effet, celle-ci se distingue de toute sorte de contagion
affective; elle se montre irréductible aux mécanismes de projection et
d’identification que croient découvrir en elle les partisans d’un égo-
centrisme théorique dont les présupposés doivent étre mis en question!!.
Dans le cas contraire, toute solidarité morale dépassant le rapport pure-
ment extérieur et contingent des individus qui composent une com-
munauté particuliére devrait étre considérée comme une illusion. Tel est
I’enjeu de la distinction établie par Scheler entre Fiihlen (perception af-
fective) et Gefiihl (état affectif). Loin que les valeurs soient relatives a
nos inclinations et a nos désirs (comme le voudraient, de deux maniéres
différentes, I’«éthique du succeés» et I’«éthique des biens en des buts»'2),
ce sont elles, au contraire, qui donnent a ces derniers leur mesure. Une
chose n’est pas bonne parce que je la désire: je la désire parce qu’elle est
bonne. Au subjectivisme que semblent impliquer les notions de «pré-
férence» et de «perception affective», Scheler oppose un réalisme des
essences qui le situe aussi loin de Nietzsche que de Kant.

Les quatre modalités axiologiques distinguées par lui (agréable/dés-
agréable; noble/ignoble; juste/injuste!3, sacré/profane) montrent d’ail-
leurs que ces essences correspondent moins & des contenus qu’a des for-
mes de valeur. Elles fondent des axiologies régionales que I’on peut

1T Cest cet égocentrisme, en effet, qui est le postulat commun de toutes les théo-
ries psychogénétiques de la sympathie examinées par Scheler dans le chapitre III de la
I°" partie de I’ouvrage qu’il consacre a cette question. Toutes sont ainsi conduites
réduire ce phénomene & une réaction idiopathique a la faveur de laquelle notre moi
prend intérét a ses propres états internes et se donne trompeusement pour le moi
d’autrui.

12 En termes contemporains: une éthique de type conséquentialiste et une éthique
de type téléologique.

13 Je simplifie. Les «valeurs spirituelles» sont plus exactement a) les valeurs du
beau et du laid et tout le domaine des valeurs purement esthétiques, b) les valeurs du
juste et de I’injuste (définis alors indépendamment de toute idée de loi et a plus forte
raison de toute législation positive), ¢) les valeurs de connaissance (Der Formalismus,
107-108, trad. fr. 128-129).



Normativité et vérification immanentes des valeurs 109

mettre en paralléle, ici encore, avec les «ontologies régionales» délimi-
tées par Husserl, et qui supposent elles-mémes les garanties carac-
téristiques, dans les Ideen de 1913, d’une «science intuitive»: la réduc-
tion et la variation éidétique!4. C’est peut-étre ce qui explique que Sche-
ler n’examine aucun dilemme moral. Certes, tout dilemme peut étre in-
terprété comme un conflit entre des valeurs dont la révélation doit donc
étre présupposée. Mais seuls des contenus de valeurs peuvent entrer en
conflit, non les essences formelles dont ils dépendent et dont la hiérar-
chie est fondée a priori.

Bref, méme si les essences données a la perception affective
n’avaient, selon le mot du poéte, que 1’«obscure clarté qui tombe des
étoiles», serait-on pour autant autorisé a interpréter I’intuitionnisme de
Scheler comme une forme déguisée d’émotivisme? Et cette interpréta-
tion, si elle était fondée, n’obligerait-elle pas J.Y. Lacoste a revenir sur
sa concession premiere: celle d’un pouvoir cognitif de I’affect?

Il est vrai que I’on ne peut pas traiter les valeurs comme des choses
et qu’une thése valable dans la sphére théorique ne I’est pas forcément
dans la sphére axiologique. Un sentiment, demandera-t-on en substance,
peut-il prétendre a la méme clarté intuitive qu’une représentation? C’est
moins, alors, I’intuitionnisme husserlien que sa transposition schélé-
rienne qui est en cause. Dans une perspective différente, cette critique est
formulée déja par Michel Henry. L’auteur de L 'Essence de la manifesta-
tion'> reproche en effet a Scheler d’avoir projeté indiiment sur 1’affec-
tivité la structure de la représentation qui commande de part en part,
selon lui, la conception husserlienne de I’intentionnalité et d’avoir mé-
connu ainsi la spécificité du sentiment. Mais la thése de J.Y. Lacoste le
situe au plus loin de I’idée d’une affectivité transcendantale. Ce qu’il
rejette au fond chez Scheler (et rejetterait plus encore chez M. Henry),
c’est I’idée d’un a priori matériel. Entre une phénoménologie matérielle
et une phénoménologie herméneutique, son choix est fait, et il va dans le
deuxiéme sens.

Si les valeurs, en effet, ne sont pas données au sentiment comme des
idées claires et distinctes, alors elles doivent étre traitées comme le sont,
dans la langue, les expressions a double sens. A ’interprétation revient
donc la tdche d’élucidation qui permettrait d’en authentifier le contenu.
Ce terme commun a la phénoménologie et a la philosophie du langage
assure la continuité recherchée entre 1’expérience et le discours. Et il

14 Méme si celles-ci font plus souvent I’objet, chez Scheler, d’une pratique que
d’une théorie explicite, et ignorent les sophistications méthodologiques du transcen-
dantalisme husserlien.

15 paris, P.U.F. 1963.



110 Normativité et vérification immanentes des valeurs

donne au «discours» lui-méme un sens différent de celui que j’évoquais
plus haut a propos de la pragmatique et de I’éthique de la discussion.
Heidegger devient alors la référence majeure. C’est pourquoi il faudrait
parler — par analogie avec celui que forment, dans Etre et temps, le
comprendre et |’interpréter — du cercle de la valeur et de la norme. La
norme ainsi ne serait pas surimposée a des contenus axiologiques d’abord
complétement dévoilés au sentiment: elle serait un moment constitutif de
leur vie elle-méme. Et ’expérience morale dans son entier serait 1’auto-
explicitation systématique de ce qui se trouve d’avance compris — mais
aussi, nécessairement, pour partie mécompris — dans I’amour et dans la
haine. Car si I’affection est bien, pour Heidegger lui-méme, une dimen-
sion du comprendre!®, il n’en faut pas moins opposer son indétermina-
tion foncieére a I’aveuglante clarté de la Wertfiihlung schélérienne: elle
est le lieu de toutes les questions mais ne donne elle-méme aucune ré-
ponse. De cette indétermination témoigne par excellence la «tonalité af-
fective fondamentale» qu’est ’angoisse.

Mais, a ce point, trois questions s’imposent:

a) Ne passe-t-on pas ainsi, sur le plan axiologique, d’un excés a un
défaut de détermination? Trop, c’est trop; mais trop peu, c’est trop peu!
J.Y. Lacoste lui-méme admet que, lorsque se pose sérieusement la ques-
tion de ce que nous avons a faire, 1a cesse le domaine de ce que Heideg-
ger appelle I’«existential» et commence celui de ce qu’il nomme 1’«exi-
stentiel», lequel, ajoute-t-il, «releéve de [’histoire propre de chacun».
L’angoisse, de fait, ignore 1’opposition du bien et du mal; elle ne connait
que celle de I’étre et du néant. Cette indigence axiologique ne renvoie-t-
elle pas dos a dos une éthique sans ontologie et une ontologie sans
éthique? Quel peut étre le sens d’une reprise interprétative de la com-
préhension propre a I’affectivité, si cette compréhension est elle-méme
vierge de toute prescription mais aussi de toute évaluation morale?!’

b) Cette question peut étre répétée sur le plan épistémologique. Il
faut dissocier en effet, sur ce plan, le sens et la vérité d’une interpréta-
tion. Or, étant donné une compréhension axiologiquement incertaine,
comment garantir la vérité de I’interprétation correspondante? Le fait
que toute interprétation est portée par une tradition particuliére renforce

16 Sein und Zeit, § 29.

17 Dans la conclusion de L’'Etre et le néant, de méme, J.P. Sartre nie que
I’ontologie puisse «tirer des impératifs de ses indicatifs» (Paris, Gallimard 1943,
720). Cette thése, sans doute, est en tant que telle discutable: elle ignore la relation
immédiatement nouée, dans certains phénoménes, entre I’étre et le devoir-étre (ainsi
dans la souffrance; je me permets de renvoyer ici @ ma Philosophie a l'épreuve du
mal, Paris, Vrin 1993). Mais elle suit bien de la conception sartrienne et a fortiori de
la conception heideggerienne de I’ontologie.



Normativité et vérification immanentes des valeurs 111

ici I’objection que n’a cessé d’élever contre elle I’idée d’une phénomé-
nologie herméneutique. Cette phénoménologie ne doit-elle pas renoncer
en effet, pour les normes dont elle fixe le sens, a Iuniversalité'®?

Ne peut-on craindre donc en résumé que, dans I’ontologie fondamen-
tale, les valeurs ne s'éprouvent ni ne se prouvent, et que le cercle hermé-
neutique soit lui-méme un cercle vicieux!9?

c) Mais, a propos de Heidegger, je voudrais formuler une derniére
question. Liée aux précédentes, elle est suscitée plus particulierement par
le rappel opportun, par J.Y. Lacoste, de ce que I’auteur de Etre et temps
donne pour la structure fondamentale du Dasein: I’étre-au-monde. Il s’agit
du rapport entre I’existence et la personne. Les valeurs personnelles
occupent en effet pour Scheler, dans la hiérarchie dont elles dépendent,
le rang le plus élevé. Elles sont les seules valeurs véritablement auto-
nomes et substantielles. Elles sont, en d’autres termes, les seules valeurs
absolues — le seul sacré. Tout en reconnaissant que I’«on aboutit a de
graves erreurs lorsque (I’)on traite les problémes de valeur indépen-
damment des problémes d’existence»2?, ’auteur du Formalisme ne tient
pas sans motif I’«évidence du foi» pour irréductible au sentiment d’ap-
partenance de |’individu 2 un méme monde ambiant ou & une méme com-
munauté vitale. Quels que puissent étre, en effet, les intéréts vitaux des

18 Ou bien faut-il penser cette universalité, ici encore, comme un idéal visé dans
une communication élargie aux sociétés et aux cultures? Je songe ici au débat bien
connu qui a opposé, il y a une vingtaine d’années, Habermas et Gadamer, et qui ne me
parait pas avoir trouvé depuis, malgré les remarquables essais de médiation qui furent,
en France, 1’oeuvre de Paul Ricoeur, de solution satisfaisante.

19 C’est le cas en particulier, me semble-t-il, du cercle noué, dans Etre et temps,
entre I’angoisse et le souci dans la perspective d’un mode d’étre et d’une interpréta-
tion «authentiques» du Dasein (méme si on laisse de cOté la provenance énigmatique,
dans ce contexte, de la différence méme entre eigentlich et uneigentlich). Car, si la
fuite devant I’angoisse commence en méme temps que |’angoisse elle-méme, alors le
souci, sans doute, «vérifien I’angoisse, mais une telle «vérification» — une telle Be-
zeugung — est elle-méme équivoque. Cette équivoque, certes, est accordée a la défini-
tion heideggerienne du phénomene, elle-méme frappée d’une ambiguité fondamentale.
Mais il faut demander justement dans ces conditions comment I’angoisse peut fonder
la possibilité d’une interprétation dont elle a d’abord besoin pour se comprendre elle-
méme. L’analyse de la conscience morale, dans les §§ 54 a 60, aggrave la difficulté.
Car cette conscience, chargée, d’un c6té, de fournir une «attestation par le Dasein de
son pouvoir-&tre authentique», est présentée, d’un autre coté, comme une excroissance
tardive, comme un mode non originaire mais dérivé de |’étre du Dasein. Et c’est,
ainsi, ’analytique existentiale dans son entier qui manque de ce que Heidegger lui-
méme nomme, dans le § 60, sa propre «transparence a soi-méme» (Durchsichtigkeit).
(Sur cette critique aussi je me permets de renvoyer @ ma Philosophie a l'épreuve du
mal [chap. IV]).

20 Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 2, 266, trad. fr. 337.



112 Normativité et vérification immanentes des valeurs

individus et les rapports de coopération qu’ils déterminent, il y a loin
d’une telle communauté a celle que forment d’authentiques personnes
spirituelles. La seconde peut-elle étre «d’avance comprise» dans la pre-
miere? Le moins parfait peut-il fonder le plus parfait? La question sera
d’autant plus aigué& que I’on passera de la communauté que forment des
personnes humaines a celle qui unit «chaque personne et Dieu». Car
cette communauté, bien qu’elle semble n’étre qu’un «cas spécial» de la
tendance générale de I’homme a s’intégrer a une collectivité, est en vé-
rité «la condition fondamentale (et) la possibilité idéale de toutes les au-
tres intégrations»?!. A cet égard, Scheler parle d’une «personne infinie»,
objet d’un «amour infini» et se vérifiant dans une «communication infi-
nien22, Cette personne infinie est téléologiquement «présupposée» par
toute communication entre personnes finies et détermine les rangs res-
pectifs des différentes espéces d’unités formées par ces derniéres?3. 1l
soutient donc la thése d’une «interpersonnalité» a la fois idéale et con-
créte dont il situe la racine dans le sentiment et dont il trouve des preu-
ves, entre autres, dans la compassion et dans la promesse?*. Or Heideg-
ger, sans doute, fait lui-méme de la «sollicitudey» (Firsorge) une moda-
lité du «souci» (Sorge) et de I’étre-avec-les-autres une dimension consti-
tutive de 1’étre-au-monde. Mais le Dasein n’en rencontre pas moins
d’abord I’autre Dasein a titre d’existant «affairé» et «préoccupé», lui
aussi, par la poursuite d’objectifs communs dans un monde défini d’abord
comme un systéme d’outils®>. Si «le monde du Dasein est un monde
commun»2®, il ne tient donc nullement cette propriété d’une con-
naissance autonome et préalable d’autrui comme personne; une telle
connaissance, au contraire, présuppose elle-méme I’«ambiance» d’un
monde ou chaque objet renvoie de maniére significative a 1’ensemble
dont il fait partie?’ et ou le Dasein, de méme, existe d’ores et déja de

© 2l 1bid., 265, trad. fr. 336.
22 per Formalismus, 546, trad. fr. 525.

23 Dans I’ordre: la «masse», la «communauté vitale» (Lebensgemeinschaft), la
«société» proprement dite (fondée par contrat), enfin I’unité formée par «des person-
nes singuliéres, autonomes, spirituelles et individuelles» dans une «personne com-
mune» elle-méme «autonome spirituelle et individuelle», unité dont le principe est
I’amour. '

24 | ’évidence morale attachée a la promesse reste cachée «tant que 1’on n’a pas
recours a Dieu» comme a la «contrepartie d’un rapport personnel antérieur a tous les
autres» (Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 2, 266, trad. fr. 336).

25 Etre et temps, § 26: «L’étre-1"un-avec-1’autre se fonde de prime abord (...) dans
ce qui fait I’objet d’une préoccupation commune.»

26 1bid.
27 Ibid., § 18.



Normativité et vérification immanentes des valeurs 113

concert avec d’autres?®. Certes, autrui n’est pas lui-méme un objet du
monde: le Dasein n’en «dispose» pas comme il dispose des autres étants.
Bien plus: aux solidarités réglées par les contraintes objectives de la so-
ciété, du travail ou de la technique, Heidegger oppose une «solidarité
authentique» visant ’autre en et pour lui-méme. Mais cette forme émi-
nente de la coexistence s’accorde-t-elle, justement, avec la thése du monde
compris d’abord comme le medium de toute rencontre et de toute com-
munication possibles entre les hommes? Correspond-elle a une pos-
sibilité réellement incluse dans I’étre du Dasein? Et n’y aurait-il pas loin,
méme alors, de la sollicitude & I’amour du prochain? Est-il possible, au-
trement dit, de dériver /’interpersonnalité telle que la pense Scheler — et
que la supposent sans doute aussi bien le respect que 1’amour —, de /’in-
tersubjectivité constitutive de 1’étre-au-monde??’

Les valeurs se constituent-elles seulement dans le sentiment et se
vérifient-elles seulement dans le discours? Pour partager la premiére
thése, c’est la seconde que j’ai discutée dans ce qui précede. Il faut par-
ler, sans doute, du cercle de la valeur et de la norme. Dire: «Cela est
bien» est signifier toujours: «Cela doit €tre»; dire: «Cela doit-étre» est
sous-entendre nécessairement: «Cela est bien». Mais ce cercle n’est-il
pas noué avant toute argumentation et avant toute interprétation explici-
tes? Scheler parle lui-méme de la normativité immanente des valeurs.
Si I’on maintient I’idée d’un prolongement et d’une vérification des va-
leurs dans les normes, alors ne faut-il pas parler aussi a leur propos
d’une vérification immanente?

Deux phénomeénes me paraissent pouvoir illustrer ici mon propos: la
plainte et la caresse. L un et ’autre engagent la relation interpersonnelle

28 1pid., § 26: «Les autres font encontre depuis le monde o le Dasein préoccupé
et circonspect se tient essentiellement.» '

29 Cest a le nier, me semble-t-il, que s’emploie J.Y. Lacoste dans son dernier li-
vre. Au relatif d’une «expérience» originairement limitée par la mort, par I’histoire et
par le monde, s’oppose alors 1’«absolu» de la relation a Dieu comme personne. Or
cette opposition ne laisse nulle place a la thése — attribuée a J. Maréchal, P. Scheuer,
J.B. Lotz et K. Rahner — selon laquelle I’absolu appartient lui-méme, préthématique-
ment, aux conditions transcendantales de I’expérience (Expérience et absolu, Paris,
P.U.F. 1994, 41, note). La possibilité de l’expérience est présentée au contraire
comme |’impossibilité de la «liturgie». Dans ces belles pages, 1’auteur nous semble
donc plus proche de Scheler que de Heidegger.

30 Cf. Der Formalismus, chap. IV, 187, trad. fr. 202: «Tout devoir-étre se fonde
sur une valeury; et plus précisément 210, trad. fr. 222: «Le rapport (entre 1’obligation
idéale et les valeurs) se fonde sur deux axiomes fondamentaux: tout ce qui posséde
une valeur positive doit étre, et tout ce qui posséde une valeur négative ne doit pas
étre.»



114 Normativité et vérification immanentes des valeurs

au sens de Scheler. L un et I’autre, en outre, se répondent et se complé-
tent. '

a) La plainte est la somme de trois paradoxes, que I’on peut présen-
ter aussi comme trois cercles superposables:

Le premier est celui que forment le silence et la parole. Dans la
plainte, le silence parle. Le point d’exténuation du langage est le point
d’appel d’une parole survivant on ne sait comment a sa propre ruine. Ce
dont on ne peut parler, il faut le dire!

Le deuxiéme est précisément celui que forment la valeur et la norme.
Scheler insiste sur la forme essentiellement négative de la norme dans
une éthique impérative: quelque chose doit étre parce que quelque chose
ne doit pas étre?!. La plainte vérifie en partie cette thése: pure expression
d’une pure impossibilité, elle a la forme de la protestation. Mais elle n’a
pas moins la forme de I’invocation: elle en appelle @ un Autre comme a
la source méme des possibilités dont elle déplore la ruine. La révolte
contre le mal est consentement a ce qui n’est pas lui. Elle articule un de-
voir et un désir. L’effondrement de toutes les valeurs instituées n’y co-
incide pas seulement avec la promotion d’un nouvel ordre axiologique; il
situe encore, d’un tel ordre, le principe en I’ Autre.

Un troisiéme cercle se trouve ainsi introduit: celui de la liberté et de
la grace — comprise précisément comme grace de I’ Autre.

b) Mais, d’un tel cercle, la caresse porte plus positivement témoi-
gnage: elle est I’acte de deux libertés qui s’offrent ’'une a 1’autre et re-
foulent ensemble leur tendance naturelle a la violence. Le point décisif
est ici celui de I’intentionnalité du sentir. Car la caresse n’est pas plus
réductible au fait physique et psychique du contact que la parole ne I’est
a une production de sons: elle n’est pas la pure et insignifiante concomi-
tance de deux sensations ponctuelles. On ne peut au vrai lui appliquer ni
I’opposition chronologique de la simultanéité et de la succession ni I’op-
position géométrique du proche et du lointain: elle éloigne ce qu’elle ap-
proche et rapproche ce qu’elle €éloigne; infiniment riche, elle reste aussi
infiniment pauvre; affamée d’elle-méme, elle est ouverte a un avenir
dont elle est, ensemble, la promesse toujours tenue et I’échéance sans
cesse reportée. Ne peut-on par conséquent parler a son propos d’une ef-
fective communauté de sentiment dont 1’authenticité est avérée par la

31 1bid., 196, trad. fr. 210: «Le devoir présente un caractére essentiellement néga-
tif (...). Je n’entends pas seulement par 13, comme on |’a parfois soutenu, que la con-
science-de-devoir proscrit plus qu’elle ne prescrit. Il me parait plutdt que, 12 ol un
contenu nous est donné comme devoir au sens de précepte, ce contenu nous est donné
comme un contenu par rapport a quoi d’autres contenus sont <impossibles>. Ce qui
nous est prescrit se présente d’abord comme tel par la mise a I’épreuve de ce qui doit
ne pas étre.»



Normativité et vérification immanentes des valeurs 115

poursuite méme de la relation? Ne peut-on parler d’une participation af-
fective au gré de laquelle le sentiment se vérifie sans cesser d’étre lui-
méme? Cette notion de «participation» est décisive, on le sait, dans la
description que Scheler propose de la relation a autrui. L’autre personne
ne m’est révélée, en effet, que «pour autant que je participe a ses actes».
Ainsi le noyau moral de la personne de Jésus ne se réveéle qu’a ceux qui
le suivent: «Pour recevoir cette révélation, il faut devenir disciple et
adepte». Aimer est connaitre mais connaitre est participer. Or — c’est
I’un des points sur lesquels Scheler, comme je I’ai déja remarqué, revient
avec le plus d’insistance — participation n’est pas fusion. Pour tout coeur
qui se penche sur la tristesse que Jésus a éprouvée a Gethsémani, cette
tristesse constitue «non un moyen d’évocation mnémonique de ses pro-
pres souffrances, grandes ou petites, mais la révélation d’une souffrance
nouvelle et plus grande qu’il n’avait jamais éprouvée auparavant»?2.
Contre les théories métaphysiques de la sympathie — au premier rang
desquelles celle de Schopenhauer —, Scheler ne cesse de rappeler la dis-
tance phénoménologique qui fait des personnes des unités indépendantes
et non de simples modes ou de simples fonctions d’une réalité supraper-
sonnelle: «La sympathie, loin d’étre une preuve de I’identité essentielle
des personnes, suppose plutot leur différence essentielle». Ce pluralisme
est aux antipodes d’un panthéisme dont la sympathie, dans ses diverses
expressions, est la réfutation rigoureuse. La caresse, en particulier, en
témoigne: I’impénétrabilité mutuelle des ames n’est pas moins supposée
par elle que celle des corps; chacun s’y abandonne librement a la liberté
d’un autre; c’est la présence intime d’une extériorité radicale. La partici-
pation affective ne donne donc pas I’assurance d’un sentiment identi-
quement éprouvé par chacun — requéte solipsiste qui prouverait plutét, si
elle était satisfaite, I’absence de toute relation véritable — mais celle d’un
sentiment réciproquement vécu par tous. «Co-sentir» n’est pas sentir la
méme chose mais sentir ensemble. A 1’égard d’un tel sentiment, la par-
ticipation joue le méme réle que, chez Husserl, ’intuition remplissante a
I’égard de ’intention visant d’abord I’objet «a vide» — a ces deux diffé-
rences prés qu’ici, I’intention n’est jamais vide et a son origine elle-
méme en partage. Dans la caresse, précisément, |I’auto-constitution et
’auto-confirmation du sentiment sont une seule et méme chose. A aucun
moment celui-ci n’y est la marque d’une intériorité close, d’une expé-
rience privée, d’un savoir incommunicable. C’est bien pourquoi, a la

32 wesen und Formen der Sympathie, Bd. 1, 55, trad. fr. 80.



116 Normativité et vérification immanentes des valeurs

valeur objectivement donnée en lui, correspondent subjectlvement sa
propre expansion et sa propre augmentation indéfinies 3.

Ne peut-on donc, encore une fois, parler non seulement d’une nor-
mativité mais encore d’une vérification immanentes des valeurs? Que les
valeurs ici en jeu soient les valeurs personnelles et que la personne soit
elle-méme valeur au supréme degré, n’est-ce pas, en outre, ce qui pour-
rait nous faire considérer cette participation comme le préalable et peut-
étre comme le paradigme de toute articulation ultérieure entre le phéno-
meéne de la valeur et le discours de la norme34?

33 Cf. Der Formalismus, 559-560, Le Formalisme, 537-538: «Avec chaque acte
singulier de valeur moralement positive s’accroit le pouvoir d’effectuer des actes du
méme ordre.» Cela est particulierement vrai de «l’accroissement d’amour qui résulte
de I’amour en retour»: lui aussi «(dépend) de lois essentiales et non des régles
d'association tirées de |'expérience» (je souligne).

34 L ’évidence du sentir, certes, ne dispense pas du débat; mais tout débat sur les
valeurs regoit sa régle de ce qui se trouve premiérement donné en elle et constitue
donc, d’une telle évidence, la multiple et vivante réactivation. La justesse du sentir,
de méme, ne se substitue pas a la volonté libre; elle sollicite au contraire celle-ci con-
tre sa propre tendance a la dissimulation. Et s’il est bien vrai, comme I’écrit J.Y. La-
coste, qu’a ’apparition d’une valeur, nous pouvons toujours refuser notre approba-
tion, c’est l1a précisément la raison pour laquelle I’évidence affective des valeurs, loin
d’en fermer la perspective exigeante, ouvre au contraire en nous les chemins de la li-
berté.



	Normativité chez Max Scheler et vérification immanentes des valeurs : réponse à Jean-Yves Lacoste

