
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Normativité chez Max Scheler et vérification immanentes des valeurs :
réponse à Jean-Yves Lacoste

Autor: Porée, Jérôme

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760818

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760818
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JÉRÔME PORÉE

Normativité chez Max Scheler et
vérification immanentes des valeurs

Réponse à Jean-Yves Lacoste

Il est difficile de discuter un exposé dont on partage la plupart des

tenants et des aboutissants et dont, en outre, on admire le style. Ces tenants
et ces aboutissants sont indiqués dans un titre - «Du phénomène de la
valeur au discours de la norme» - dans lequel on peut accentuer presque
indifféremment le couple formé par le «phénomène» et le «discours» ou
le couple formé par la «valeur» et la «norme» - presque indifféremment,
car on distingue, dans un cas, deux méthodes en vigueur en philosophie
morale et l'on oppose, dans l'autre, deux conceptions différentes de Y objet

de la morale. A une phénoménologie des valeurs, faut-il donc préférer
une éthique du discours?

Cette thèse pourtant n'est pas celle de Jean-Yves Lacoste: entre le

phénomène et le discours, comme entre la valeur et la norme, les
articulations lui importent davantage que les oppositions; elles suggèrent une
continuité plus forte et plus nécessaire que toutes les ruptures.

De'fait, comment choisir? Car si, d'un côté, les valeurs s'éprouvent
mais ne se prouvent pas, de l'autre - je prends le risque de cette symétrie
un peu facile -, les normes se prouvent mais ne s'éprouvent pas. En
témoignent déjà les apories liées, chez Kant, à la question du «mobile
pratique»1 En témoigne encore aujourd'hui l'impuissance de l'éthique de
la discussion, où prime la règle du meilleur argument, non seulement à

résoudre mais encore à reconnaître les distorsions du vouloir- et du pou-
voir-vivre. Et je ne parle pas de l'inflation sémantique suscitée ces
dernières décennies par une méta-éthique exclusivement préoccupée par
l'analyse des énoncés moraux.

1 Autrement dit de l'auto-affection du principe d'abord déduit a priori par la pure
réflexion de la raison sur elle-même. Cf., sur ces apories, le troisième chapitre de

l'Analytique de la raison pratique.



Normativité et vérification immanentes des valeurs 105

La norme, qu'on lui donne pour fondement une législation apriori-
que purement formelle, une convention identique à celle que suppose la
loi positive ou les présuppositions à l'oeuvre dans la communication
linguistique - la norme donc ne commence rien; elle continue quelque chose.
Je pense ici au titre d'un article de Paul Ricoeur: «Avant la loi morale:
l'éthique»2, où l'«éthique» désigne le désir de la vie bonne et la «loi
morale» une condition de satisfaction d'un tel désir et une médiation
intérieure à cette vie elle-même.

Il faudrait donc accorder à Scheler qu'il existe une expérience morale

plus primitive que tout jugement moral explicitement formulé et
plus riche que toute légalité d'origine logique, contractuelle ou argumentative,

mais nier qu'une telle expérience détermine seule le contenu de ce

jugement ou ait par elle-même force de loi. Le titre choisi par J.Y.
Lacoste aurait pu être alors, s'il n'avait pas dénoncé paradoxalement la trop
grande richesse axiologique attribuée par Scheler à la perception affective,

«Grandeur et misère d'une phénoménologie des valeurs».
Ce refus des exclusives lui est facilité par l'intérêt qu'il porte moins

au problème métaphysique du fondement qu'à la question épistémologi-
que de la vérification. Ce sont surtout, en effet, leurs conceptions opposées

du fondement de la morale qui creusent, entre Scheler et Kant, une
distance infranchissable3. Or cette distance serait peut-être moins grande
si l'on se situait, non sur le trajet régressif de la fondation, mais sur le

trajet progressif de Y effectuation de la vie morale. Sur cette voie, la

question principale est de savoir quelle garantie nous avons que les
valeurs ont bien pour tous l'objectivité que chacun leur prête sur la base

d'une «perception affective» ou d'une «intuition axiologique» par
définition singulière. Quand Scheler, à la suite de Pascal, admet un «ordre du

coeur» et attribue ainsi à la sensibilité un pouvoir de révélation à part
entière, ne sommes-nous pas en droit de réclamer des preuves
complémentaires?

Ce qu'on demande alors est une vérité sur les valeurs dont les critères,

loin d'être compris dans l'expérience qui nous les révèle, supposent
leur reprise et leur communication réglées. On admettra donc qu'il existe

une connaissance affective mais l'on niera qu'il soit possible de traiter
les sentiments comme des idées claires et distinctes et l'on appliquera à

cette connaissance un fort coefficient d'incertitude.
La critique de l'intuitionnisme de Scheler doit-elle être traduite

alors, sur le plan épistémologique, dans les termes du débat qui oppose

2 Encyclopaedia universalis.
3 Quelles que soient en outre leurs conceptions différentes du bien moral.



106 Normativité et vérification immanentes des valeurs

évidence et consensus? Les doutes qui pèsent sur la «justesse du sentir»
paraissent aller de pair, en effet, avec ceux que suscite le Mitfühlen, le
«co-sentir» dont Scheler introduit plusieurs fois la notion: c'est
l'incommunicabilité du sentiment qui l'empêche de prétendre à la vérité. Il semble

alors qu'il faille concevoir la norme comme le lieu d'un consensus4

sur les valeurs dont le discours fournit seul le principe.
Mais comment envisager ce consensus? S'agira-t-il d'un consensus

actuel donnant un rôle déterminant au débat public ou d'un consensus
virtuel simplement présupposé par nos actes de langage et spécialement
par nos actes de langage argumentatifs? Et ne pourra-t-on douter dans les

deux cas de la valeur opératoire du critère? Des valeurs authentiques
supposent en effet, dans cette perspective, une communication authentique.

Or ne se heurte-t-on pas, d'un côté, aux distorsions de la communication

réelle? Et ne métamorphose-t-on pas, de l'autre, une simple
présupposition en motif?

Il est remarquable que Scheler affronte explicitement cette difficulté
mais lui ménage une issue opposée. Il écrit ainsi que les critères qu'il
faut présupposer pour s'assurer de l'identité des contenus intuitifs propres

aux membres d'une communauté donnée, «doivent eux-mêmes être
saisis intuitivement»5. Dans Zur Ethik und Erkenntnislehre, il se
demande à nouveau si quelque chose nous assure contre l'illusion axiolo-
gique qui consiste, dans sa forme la plus grossière, à prendre pour des

essences dotées d'une objectivité véritable de simples états subjectifs d'ordre
privé, et il rejette la question elle-même comme dénuée de sens6. Toute
question relative aux critères ne s'impose, en effet, que là où manque
une donation appropriée. Elle situe donc celui qui l'énonce en dehors de

la sphère où des valeurs en général peuvent être saisies. La recherche
d'une vérité sur les valeurs suppose que la vérité ne soit pas elle-même
une valeur (ce que pense Scheler7); mais, si la vérité n'est pas une
valeur, alors elle est étrangère à l'ordre même qu'elle prétend régenter.

4 J'introduis un terme étranger au vocabulaire philosophique de J.Y. Lacoste et
prends ainsi la responsabilité d'une hypothèse qui, certes, n'est pas la sienne mais ne
m'en paraît pas moins appelée par sa critique.

5 Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Gesammelte Werke,
t. 2, 554, trad. fr. par M. DE Gandillac, Le Formalisme en éthique et l'éthique maté-
riale des valeurs. Paris, Gallimard 1955, 532, note 2.

6 Cité par M. Dupuy, La Philosophie de Max Scheler. Paris, P.U.F. 1959, t. 1,

240.
7 Der Formalismus, 191, trad. fr. 205: «La vérité n'est aucunement une <valeur>.

Sans doute peut-on en un sens attribuer une valeur à la recherche du vrai et aussi à la
certitude que telle proposition est vraie mais la vérité en tant que telle n'est pas
une valeur; elle est une idée, distincte de toutes les valeurs, et qui s'effectue lorsque



Normativité et vérification immanentes des valeurs 107

Il existe sans doute des illusions d'évidence mais aucune communication

ne peut nous en préserver. Cette communication risquerait plutôt
d'entretenir l'illusion. Nous le savons: l'échec social d'une valeur n'est
pas un argument contre elle; il y a des valeurs véritables qui ne sont
accessibles qu'à une personne individuelle ou qui ne se développent qu'à
une époque ou dans une aire culturelle particulières. Symétriquement, un
accord, même unanime, sur une valeur, ne prouve pas son authenticité ou
sa supériorité sur une autre valeur8. II faudrait sans cela mettre aujourd'hui

les valeurs de l'agréable et de l'utile au-dessus des valeurs spirituelles

et des valeurs personnelles...
Mais ne peut-on douter pour ces raisons mêmes, encore une fois, de

l'aptitude réelle du discours à fournir lui-même le critère qui vérifierait
l'intuition axiologique et «authentifierait» ainsi la valeur donnée en elle?

Il est vrai que J.Y. Lacoste a, du discours, une conception qui paraît
relever moins d'une pragmatique que d'une herméneutique. Mais avant
de revenir dans un instant à cette option herméneutique - méthodologi-
quement décisive puisqu'elle assure sur ce plan la continuité entre l'im-
médiateté du phénomène et la médiation du signe -, je voudrais
m'attarder un instant sur ce qui, négativement, rapproche ces deux conceptions:

leur commun rejet de l'évidence.
Ce rejet passe en effet par l'exténuation de la différence, sans cesse

rappelée par Scheler dans le combat qu'il mène contre le psychologisme
et auquel il met autant d'ardeur qu'à celui qui l'oppose au formalisme,
entre l'intuition empirique et l'intuition phénoménologique. Or ces deux
intuitions s'opposent à la fois par leur nature et par leur objet. Sans

doute, Scheler affirme - et cela dès sa thèse de doctorat9 -
l'irréductibilité des principes éthiques aux principes logiques; c'est l'un des

sens de l'affirmation anti-kantienne selon laquelle «les buts du Diable ne

sont pas moins <systématiques> que les buts de Dieu»10. Mais sa con¬

ies constituants de signification d'un jugement (exprimé en forme de proposition)
s'accordent avec une structure réale, et que cet accord lui-même est donné de façon
évidente.»

8 Cf. ici: Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 2. Bonn, F. Cohen 1923, 209,
trad. fr. par M. Lefebvre, Nature et formes de la sympathie. Paris, Payot 1928, 268-
269: «Le rang qu'une valeur occupe dans l'échelle objective et dans la chaîne des

existences relatives s'étendant jusqu'à l'absolu n'est pas fonction du degré de sa
diffusion, de la facilité avec laquelle elle se laisse communiquer et inculquer d'esprit à

esprit, bref de sa (généralité) Une valeur est ce qu'elle est uniquement en vertu de

sa nature phénoménale interne.»
9 Beiträge zur Feststellung der Beziehungen zwischen den logischen und

ethischen Prinzipien, Gesammelte Werke, t. 1.

10 Der Formalismus, 20, trad. fr. 49.



108 Normativité et vérification immanentes des valeurs

ception des valeurs n'en suit pas moins la voie tracée dans les Recherches

logiques de Husserl. Il voit en effet en elles des unités de signification

idéales, indépendantes autant de nos états psychiques particuliers
que de la structure de notre organisme. Que ces unités de signification
soient données au sentiment ne ruine nullement à ses yeux leur objectivité.

Une philosophie morale voyant dans le sentiment un mode de
manifestation à part entière n'est pas une morale du sentiment. C'est ce que
montre notamment, par l'opprobre qu'elle jette sur les théories
psychogénétiques, la conception schélérienne de la sympathie. Dans ses formes
authentiques, en effet, celle-ci se distingue de toute sorte de contagion
affective; elle se montre irréductible aux mécanismes de projection et
d'identification que croient découvrir en elle les partisans d'un égo-
centrisme théorique dont les présupposés doivent être mis en question".
Dans le cas contraire, toute solidarité morale dépassant le rapport purement

extérieur et contingent des individus qui composent une
communauté particulière devrait être considérée comme une illusion. Tel est

l'enjeu de la distinction établie par Scheler entre Fühlen (perception
affective) et Gefühl (état affectif). Loin que les valeurs soient relatives à

nos inclinations et à nos désirs (comme le voudraient, de deux manières

différentes, l'«éthique du succès» et l'«éthique des biens en des buts»12),

ce sont elles, au contraire, qui donnent à ces derniers leur mesure. Une
chose n'est pas bonne parce que je la désire: je la désire parce qu'elle est
bonne. Au subjectivisme que semblent impliquer les notions de
«préférence» et de «perception affective», Scheler oppose un réalisme des

essences qui le situe aussi loin de Nietzsche que de Kant.
Les quatre modalités axiologiques distinguées par lui (agréable/désagréable;

noble/ignoble; juste/injuste13, sacré/profane) montrent d'ailleurs

que ces essences correspondent moins à des contenus qu'à des formes

de valeur. Elles fondent des axiologies régionales que l'on peut

" C'est cet égocentrisme, en effet, qui est le postulat commun de toutes les théories

psychogénétiques de la sympathie examinées par Scheler dans le chapitre III de la
Iore partie de l'ouvrage qu'il consacre à cette question. Toutes sont ainsi conduites à

réduire ce phénomène à une réaction idiopathique à la faveur de laquelle notre moi
prend intérêt à ses propres états internes et se donne trompeusement pour le moi
d'autrui.

12 En termes contemporains: une éthique de type conséquentialiste et une éthique
de type téléologique.

13 Je simplifie. Les «valeurs spirituelles» sont plus exactement a) les valeurs du
beau et du laid et tout le domaine des valeurs purement esthétiques, b) les valeurs du

juste et de l'injuste (définis alors indépendamment de toute idée de loi et à plus forte
raison de toute législation positive), c) les valeurs de connaissance (Der Formalismus,
107-108, trad. fr. 128-129).



Normativité et vérification immanentes des valeurs 109

mettre en parallèle, ici encore, avec les «ontologies régionales» délimitées

par Husserl, et qui supposent elles-mêmes les garanties
caractéristiques, dans les Ideen de 1913, d'une «science intuitive»: la réduction

et la variation éidétique14. C'est peut-être ce qui explique que Sche-
ler n'examine aucun dilemme moral. Certes, tout dilemme peut être

interprété comme un conflit entre des valeurs dont la révélation doit donc
être présupposée. Mais seuls des contenus de valeurs peuvent entrer en

conflit, non les essences formelles dont ils dépendent et dont la hiérarchie

est fondée a priori.
Bref, même si les essences données à la perception affective

n'avaient, selon le mot du poète, que l'«obscure clarté qui tombe des

étoiles», serait-on pour autant autorisé à interpréter l'intuitionnisme de

Scheler comme une forme déguisée d'émotivisme? Et cette interprétation,

si elle était fondée, n'obligerait-elle pas J.Y. Lacoste à revenir sur
sa concession première: celle d'un pouvoir cognitif de l'affect?

Il est vrai que l'on ne peut pas traiter les valeurs comme des choses

et qu'une thèse valable dans la sphère théorique ne l'est pas forcément
dans la sphère axiologique. Un sentiment, demandera-t-on en substance,

peut-il prétendre à la même clarté intuitive qu'une représentation? C'est
moins, alors, l'intuitionnisme husserlien que sa transposition schélé-
rienne qui est en cause. Dans une perspective différente, cette critique est

formulée déjà par Michel Henry. L'auteur de L'Essence de la manifestation15

reproche en effet à Scheler d'avoir projeté indûment sur l'affectivité

la structure de la représentation qui commande de part en part,
selon lui, la conception husserlienne de l'intentionnalité et d'avoir
méconnu ainsi la spécificité du sentiment. Mais la thèse de J.Y. Lacoste le

situe au plus loin de l'idée d'une affectivité transcendantale. Ce qu'il
rejette au fond chez Scheler (et rejetterait plus encore chez M. Henry),
c'est l'idée d'un a priori matériel. Entre une phénoménologie matérielle
et une phénoménologie herméneutique, son choix est fait, et il va dans le

deuxième sens.
Si les valeurs, en effet, ne sont pas données au sentiment comme des

idées claires et distinctes, alors elles doivent être traitées comme le sont,
dans la langue, les expressions à double sens. A Y interprétation revient
donc la tâche d'élucidation qui permettrait d'en authentifier le contenu.
Ce terme commun à la phénoménologie et à la philosophie du langage
assure la continuité recherchée entre l'expérience et le discours. Et il

14 Même si celles-ci font plus souvent l'objet, chez Scheler, d'une pratique que
d'une théorie explicite, et ignorent les sophistications méthodologiques du transcen-
dantalisme husserlien.

15 Paris, P.U.F. 1963.



110 Normativité et vérification immanentes des valeurs

donne au «discours» lui-même un sens différent de celui que j'évoquais
plus haut à propos de la pragmatique et de l'éthique de la discussion.
Heidegger devient alors la référence majeure. C'est pourquoi il faudrait
parler - par analogie avec celui que forment, dans Etre et temps, le

comprendre et l'interpréter - du cercle de la valeur et de la norme. La
norme ainsi ne serait pas surimposée à des contenus axiologiques d'abord
complètement dévoilés au sentiment: elle serait un moment constitutif de

leur vie elle-même. Et l'expérience morale dans son entier serait l'auto-
explicitation systématique de ce qui se trouve d'avance compris - mais
aussi, nécessairement, pour partie mécompris - dans l'amour et dans la
haine. Car si l'affection est bien, pour Heidegger lui-même, une dimension

du comprendre16, il n'en faut pas moins opposer son indétermination

foncière à l'aveuglante clarté de la Wertfühlung schélérienne: elle
est le lieu de toutes les questions mais ne donne elle-même aucune
réponse. De cette indétermination témoigne par excellence la «tonalité
affective fondamentale» qu'est l'angoisse.
Mais, à ce point, trois questions s'imposent:

a) Ne passe-t-on pas ainsi, sur le plan axiologique, d'un excès à un
défaut de détermination? Trop, c'est trop; mais trop peu, c'est trop peu!
J.Y. Lacoste lui-même admet que, lorsque se pose sérieusement la question

de ce que nous avons à faire, là cesse le domaine de ce que Heidegger

appelle l'«existential» et commence celui de ce qu'il nomme l'«exi-
stentiel», lequel, ajoute-t-il, «relève de l'histoire propre de chacun».

L'angoisse, de fait, ignore l'opposition du bien et du mal; elle ne connaît

que celle de l'être et du néant. Cette indigence axiologique ne renvoie-telle

pas dos à dos une éthique sans ontologie et une ontologie sans

éthique? Quel peut être le sens d'une reprise interprétative de la

compréhension propre à l'affectivité, si cette compréhension est elle-même

vierge de toute prescription mais aussi de toute évaluation morale?17

b) Cette question peut être répétée sur le plan épistémologique. Il
faut dissocier en effet, sur ce plan, le sens et la vérité d'une interprétation.

Or, étant donné une compréhension axiologiquement incertaine,
comment garantir la vérité de l'interprétation correspondante? Le fait
que toute interprétation est portée par une tradition particulière renforce

16 Sein und Zeit, § 29.
17 Dans la conclusion de L'Etre et le néant, de même, J.P. Sartre nie que

l'ontologie puisse «tirer des impératifs de ses indicatifs» (Paris, Gallimard 1943,
720). Cette thèse, sans doute, est en tant que telle discutable: elle ignore la relation
immédiatement nouée, dans certains phénomènes, entre l'être et le devoir-être (ainsi
dans la souffrance; je me permets de renvoyer ici à ma Philosophie à l'épreuve du

mal, Paris, Vrin 1993). Mais elle suit bien de la conception sartrienne et a fortiori de

la conception heideggerienne de l'ontologie.



Normativité et vérification immanentes des valeurs 111

ici l'objection que n'a cessé d'élever contre elle l'idée d'une phénoménologie

herméneutique. Cette phénoménologie ne doit-elle pas renoncer
en effet, pour les normes dont elle fixe le sens, à Vuniversalité1?

Ne peut-on craindre donc en résumé que, dans l'ontologie fondamentale,

les valeurs ne s'éprouvent ni ne se prouvent, et que le cercle
herméneutique soit lui-même un cercle vicieux19?

c) Mais, à propos de Heidegger, je voudrais formuler une dernière
question. Liée aux précédentes, elle est suscitée plus particulièrement par
le rappel opportun, par J.Y. Lacoste, de ce que l'auteur de Etre et temps
donne pour la structure fondamentale du Dasein: l'être-au-monde. Il s'agit
du rapport entre Y existence et la personne. Les valeurs personnelles
occupent en effet pour Scheler, dans la hiérarchie dont elles dépendent,
le rang le plus élevé. Elles sont les seules valeurs véritablement
autonomes et substantielles. Elles sont, en d'autres termes, les seules valeurs
absolues - le seul sacré. Tout en reconnaissant que l'«on aboutit à de

graves erreurs lorsque (l')on traîte les problèmes de valeur
indépendamment des problèmes d'existence»20, l'auteur du Formalisme ne tient
pas sans motif l'«évidence du toi» pour irréductible au sentiment
d'appartenance de l'individu à un même monde ambiant ou à une même
communauté vitale. Quels que puissent être, en effet, les intérêts vitaux des

18 Ou bien faut-il penser cette universalité, ici encore, comme un idéal visé dans

une communication élargie aux sociétés et aux cultures? Je songe ici au débat bien
connu qui a opposé, il y a une vingtaine d'années, Habermas et Gadamer, et qui ne me
paraît pas avoir trouvé depuis, malgré les remarquables essais de médiation qui furent,
en France, l'oeuvre de Paul Ricoeur, de solution satisfaisante.

19 C'est le cas en particulier, me semble-t-il, du cercle noué, dans Etre et temps,
entre l'angoisse et le souci dans la perspective d'un mode d'être et d'une interprétation

«authentiques» du Dasein (même si on laisse de côté la provenance énigmatique,
dans ce contexte, de la différence même entre eigentlich et uneigentlich). Car, si la
fuite devant l'angoisse commence en même temps que l'angoisse elle-même, alors le
souci, sans doute, «vérifie» l'angoisse, mais une telle «vérification» - une telle
Bezeugung - est elle-même équivoque. Cette équivoque, certes, est accordée à la définition

heideggerienne du phénomène, elle-même frappée d'une ambiguïté fondamentale.
Mais il faut demander justement dans ces conditions comment l'angoisse peut fonder
la possibilité d'une interprétation dont elle a d'abord besoin pour se comprendre elle-
même. L'analyse de la conscience morale, dans les §§ 54 à 60, aggrave la difficulté.
Car cette conscience, chargée, d'un côté, de fournir une «attestation par le Dasein de

son pouvoir-être authentique», est présentée, d'un autre côté, comme une excroissance
tardive, comme un mode non originaire mais dérivé de l'être du Dasein. Et c'est,
ainsi, l'analytique existentiale dans son entier qui manque de ce que Heidegger lui-
même nomme, dans le § 60, sa propre «transparence à soi-même» (Durchsichtigkeit).
(Sur cette critique aussi je me permets de renvoyer à ma Philosophie à l'épreuve du
mal [chap. IV]).

20 Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 2, 266, trad. fr. 337.



112 Normativité et vérification immanentes des valeurs

individus et les rapports de coopération qu'ils déterminent, il y a loin
d'une telle communauté à celle que forment d'authentiques personnes
spirituelles. La seconde peut-elle être «d'avance comprise» dans la
première? Le moins parfait peut-il fonder le plus parfait? La question sera
d'autant plus aiguë que l'on passera de la communauté que forment des

personnes humaines à celle qui unit «chaque personne et Dieu». Car
cette communauté, bien qu'elle semble n'être qu'un «cas spécial» de la
tendance générale de l'homme à s'intégrer à une collectivité, est en
vérité «la condition fondamentale (et) la possibilité idéale de toutes les
autres intégrations»21. A cet égard, Scheler parle d'une «personne infinie»,
objet d'un «amour infini» et se vérifiant dans une «communication
infinie»22. Cette personne infinie est téléologiquement «présupposée» par
toute communication entre personnes finies et détermine les rangs
respectifs des différentes espèces d'unités formées par ces dernières23. Il
soutient donc la thèse d'une «interpersonnalité» à la fois idéale et
concrète dont il situe la racine dans le sentiment et dont il trouve des preuves,

entre autres, dans la compassion et dans la promesse24. Or Heidegger,

sans doute, fait lui-même de la «sollicitude» (Fürsorge) une modalité

du «souci» (Sorge) et de l'être-avec-les-autres une dimension constitutive

de l'être-au-monde. Mais le Dasein n'en rencontre pas moins
d'abord l'autre Dasein à titre d'existant «affairé» et «préoccupé», lui
aussi, par la poursuite d'objectifs communs dans un monde défini d'abord
comme un système d'outils25. Si «le monde du Dasein est un monde
commun»26, il ne tient donc nullement cette propriété d'une
connaissance autonome et préalable d'autrui comme personne; une telle
connaissance, au contraire, présuppose elle-même l'«ambiance» d'un
monde où chaque objet renvoie de manière significative à l'ensemble
dont il fait partie27 et où le Dasein, de même, existe d'ores et déjà de

2' Ibid., 265, trad. fr. 336.
22 Der Formalismus, 546, trad. fr. 525.
23 Dans l'ordre: la «masse», la «communauté vitale» (Lebensgemeinschaft), la

«société» proprement dite (fondée par contrat), enfin l'unité formée par «des personnes

singulières, autonomes, spirituelles et individuelles» dans une «personne
commune» elle-même «autonome spirituelle et individuelle», unité dont le principe est
l'amour.

24 L'évidence morale attachée à la promesse reste cachée «tant que l'on n'a pas
recours à Dieu» comme à la «contrepartie d'un rapport personnel antérieur à tous les
autres» (Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 2, 266, trad. fr. 336).

25 Etre et temps, § 26: «L'être-l'un-avec-l'autre se fonde de prime abord dans

ce qui fait l'objet d'une préoccupation commune.»
26 Ibid.
27 Ibid., § 18.



Normativité et vérification immanentes des valeurs 113

concert avec d'autres28. Certes, autrui n'est pas lui-même un objet du

monde: le Dasein n'en «dispose» pas comme il dispose des autres étants.
Bien plus: aux solidarités réglées par les contraintes objectives de la
société, du travail ou de la technique, Heidegger oppose une «solidarité
authentique» visant l'autre en et pour lui-même. Mais cette forme émi-
nente de la coexistence s'accorde-t-elle, justement, avec la thèse du monde

compris d'abord comme le medium de toute rencontre et de toute
communication possibles entre les hommes? Correspond-elle à une
possibilité réellement incluse dans l'être du Dasein? Et n'y aurait-il pas loin,
même alors, de la sollicitude à l'amour du prochain? Est-il possible,
autrement dit, de dériver l'interpersonnalité telle que la pense Scheler - et

que la supposent sans doute aussi bien le respect que l'amour -, de

l'intersubjectivité constitutive de l'être-au-monde?29
Les valeurs se constituent-elles seulement dans le sentiment et se

vérifient-elles seulement dans le discours? Pour partager la première
thèse, c'est la seconde que j'ai discutée dans ce qui précède. Il faut parler,

sans doute, du cercle de la valeur et de la norme. Dire: «Cela est
bien» est signifier toujours: «Cela doit être»; dire: «Cela doit-être» est
sous-entendre nécessairement: «Cela est bien». Mais ce cercle n'est-il
pas noué avant toute argumentation et avant toute interprétation explicites?

Scheler parle lui-même de la normativité immanente des valeurs30.

Si l'on maintient l'idée d'un prolongement et d'une vérification des
valeurs dans les normes, alors ne faut-il pas parler aussi à leur propos
d'une vérification immanente?

Deux phénomènes me paraissent pouvoir illustrer ici mon propos: la

plainte et la caresse. L'un et l'autre engagent la relation interpersonnelle

28 Ibid., § 26: «Les autres font encontre depuis le monde où le Dasein préoccupé
et circonspect se tient essentiellement.»

29 C'est à le nier, me semble-t-il, que s'emploie J.Y. Lacoste dans son dernier
livre. Au relatif d'une «expérience» originairement limitée par la mort, par l'histoire et

par le monde, s'oppose alors l'«absolu» de la relation à Dieu comme personne. Or
cette opposition ne laisse nulle place à la thèse - attribuée à J. Maréchal, P. Scheuer,
J.B. Lötz et K. Rahner - selon laquelle l'absolu appartient lui-même, préthématique-
ment, aux conditions transcendantales de l'expérience (Expérience et absolu, Paris,
P.U.F. 1994, 41, note). La possibilité de l'expérience est présentée au contraire
comme l'impossibilité de la «liturgie». Dans ces belles pages, l'auteur nous semble
donc plus proche de Scheler que de Heidegger.

30 Cf. Der Formalismus, chap. IV, 187, trad. fr. 202: «Tout devoir-être se fonde
sur une valeur»; et plus précisément 210, trad. fr. 222: «Le rapport (entre l'obligation
idéale et les valeurs) se fonde sur deux axiomes fondamentaux: tout ce qui possède
une valeur positive doit être, et tout ce qui possède une valeur négative ne doit pas
être.»



114 Normativité et vérification immanentes des valeurs

au sens de Scheler. L'un et l'autre, en outre, se répondent et se complètent.

a) La plainte est la somme de trois paradoxes, que l'on peut présenter

aussi comme trois cercles superposables:
Le premier est celui que forment le silence et la parole. Dans la

plainte, le silence parle. Le point d'exténuation du langage est le point
d'appel d'une parole survivant on ne sait comment à sa propre ruine. Ce

dont on ne peut parler, il faut le dire!
Le deuxième est précisément celui que forment la valeur et la norme.

Scheler insiste sur la forme essentiellement négative de la norme dans

une éthique impérative: quelque chose doit être parce que quelque chose

ne doit pas être31. La plainte vérifie en partie cette thèse: pure expression
d'une pure impossibilité, elle a la forme de la protestation. Mais elle n'a
pas moins la forme de Vinvocation: elle en appelle à un Autre comme à

la source même des possibilités dont elle déplore la ruine. La révolte
contre le mal est consentement à ce qui n'est pas lui. Elle articule un
devoir et un désir. L'effondrement de toutes les valeurs instituées n'y
coïncide pas seulement avec la promotion d'un nouvel ordre axiologique; il
situe encore, d'un tel ordre, le principe en l'Autre.

Un troisième cercle se trouve ainsi introduit: celui de la liberté et de

la grâce - comprise précisément comme grâce de l'Autre.
b) Mais, d'un tel cercle, la caresse porte plus positivement

témoignage: elle est l'acte de deux libertés qui s'offrent l'une à l'autre et
refoulent ensemble leur tendance naturelle à la violence. Le point décisif
est ici celui de l'intentionnalité du sentir. Car la caresse n'est pas plus
réductible au fait physique et psychique du contact que la parole ne l'est
à une production de sons: elle n'est pas la pure et insignifiante concomitance

de deux sensations ponctuelles. On ne peut au vrai lui appliquer ni
l'opposition chronologique de la simultanéité et de la succession ni
l'opposition géométrique du proche et du lointain: elle éloigne ce qu'elle
approche et rapproche ce qu'elle éloigne; infiniment riche, elle reste aussi

infiniment pauvre; affamée d'elle-même, elle est ouverte à un avenir
dont elle est, ensemble, la promesse toujours tenue et l'échéance sans

cesse reportée. Ne peut-on par conséquent parler à son propos d'une
effective communauté de sentiment dont l'authenticité est avérée par la

31 Ibid., 196, trad. fr. 210: «Le devoir présente un caractère essentiellement négatif
Je n'entends pas seulement par là, comme on l'a parfois soutenu, que la con-

science-de-devoir proscrit plus qu'elle ne prescrit. 11 me paraît plutôt que, là où un
contenu nous est donné comme devoir au sens de précepte, ce contenu nous est donné
comme un contenu par rapport à quoi d'autres contenus sont <impossibles>. Ce qui
nous est prescrit se présente d'abord comme tel par la mise à l'épreuve de ce qui doit
ne pas être.»



Normativité et vérification immanentes des valeurs 115

poursuite même de la relation? Ne peut-on parler d'une participation
affective au gré de laquelle le sentiment se vérifie sans cesser d'être lui-
même? Cette notion de «participation» est décisive, on le sait, dans la

description que Scheler propose de la relation à autrui. L'autre personne
ne m'est révélée, en effet, que «pour autant que je participe à ses actes».
Ainsi le noyau moral de la personne de Jésus ne se révèle qu'à ceux qui
le suivent: «Pour recevoir cette révélation, il faut devenir disciple et

adepte». Aimer est connaître mais connaître est participer. Or - c'est
l'un des points sur lesquels Scheler, comme je l'ai déjà remarqué, revient
avec le plus d'insistance - participation n'est pas fusion. Pour tout coeur
qui se penche sur la tristesse que Jésus a éprouvée à Gethsémani, cette
tristesse constitue «non un moyen d'évocation mnémonique de ses

propres souffrances, grandes ou petites, mais la révélation d'une souffrance
nouvelle et plus grande qu'il n'avait jamais éprouvée auparavant»32.
Contre les théories métaphysiques de la sympathie - au premier rang
desquelles celle de Schopenhauer -, Scheler ne cesse de rappeler la

distance phénoménologique qui fait des personnes des unités indépendantes
et non de simples modes ou de simples fonctions d'une réalité supraper-
sonnelle: «La sympathie, loin d'être une preuve de l'identité essentielle
des personnes, suppose plutôt leur différence essentielle». Ce pluralisme
est aux antipodes d'un panthéisme dont la sympathie, dans ses diverses

expressions, est la réfutation rigoureuse. La caresse, en particulier, en

témoigne: l'impénétrabilité mutuelle des âmes n'est pas moins supposée

par elle que celle des corps; chacun s'y abandonne librement à la liberté
d'un autre; c'est la présence intime d'une extériorité radicale. La participation

affective ne donne donc pas l'assurance d'un sentiment
identiquement éprouvé par chacun - requête solipsiste qui prouverait plutôt, si

elle était satisfaite, l'absence de toute relation véritable — mais celle d'un
sentiment réciproquement vécu par tous. «Co-sentir» n'est pas sentir la
même chose mais sentir ensemble. A l'égard d'un tel sentiment, la

participation joue le même rôle que, chez Husserl, l'intuition remplissante à

l'égard de l'intention visant d'abord l'objet «à vide» - à ces deux
différences près qu'ici, l'intention n'est jamais vide et a son origine elle-
même en partage. Dans la caresse, précisément, l'auto-constitution et

l'auto-confirmation du sentiment sont une seule et même chose. A aucun
moment celui-ci n'y est la marque d'une intériorité close, d'une
expérience privée, d'un savoir incommunicable. C'est bien pourquoi, à la

32 Wesen und Formen der Sympathie, Bd. 1, 55, trad. fr. 80.



116 Normativité et vérification immanentes des valeurs

valeur objectivement donnée en lui, correspondent subjectivement sa

propre expansion et sa propre augmentation indéfinies 33.

Ne peut-on donc, encore une fois, parler non seulement d'une
normativité mais encore d'une vérification immanentes des valeurs? Que les

valeurs ici en jeu soient les valeurs personnelles et que la personne soit
elle-même valeur au suprême degré, n'est-ce pas, en outre, ce qui pourrait

nous faire considérer cette participation comme le préalable et peut-
être comme le paradigme de toute articulation ultérieure entre le phénomène

de la valeur et le discours de la norme34?

33 Cf. Der Formalismus, 559-560, Le Formalisme, 537-538: «Avec chaque acte

singulier de valeur moralement positive s'accroît le pouvoir d'effectuer des actes du
même ordre.» Cela est particulièrement vrai de «l'accroissement d'amour qui résulte
de l'amour en retour»: lui aussi «(dépend) de lois essentiales et non des règles
d'association tirées de l'expérience» (je souligne).

34 L'évidence du sentir, certes, ne dispense pas du débat; mais tout débat sur les
valeurs reçoit sa règle de ce qui se trouve premièrement donné en elle et constitue
donc, d'une telle évidence, la multiple et vivante réactivation. La justesse du sentir,
de même, ne se substitue pas à la volonté libre; elle sollicite au contraire celle-ci contre

sa propre tendance à la dissimulation. Et s'il est bien vrai, comme l'écrit J.Y.
Lacoste, qu'à Vapparition d'une valeur, nous pouvons toujours refuser notre approbation,

c'est là précisément la raison pour laquelle l'évidence affective des valeurs, loin
d'en fermer la perspective exigeante, ouvre au contraire en nous les chemins de la
liberté.


	Normativité chez Max Scheler et vérification immanentes des valeurs : réponse à Jean-Yves Lacoste

