
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen des religiösen Diskurses

Autor: Bremer, Manuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760815

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manuel Bremer

Möglichkeits- und

Unmöglichkeitsbedingungen des

religiösen Diskurses

I. Einleitung: «Über» Religion reden und religiöses Reden

Der folgende Essay behandelt nicht die Religionsphilosophie im
allgemeinen, sondern geht der spezifischeren Frage der Möglichkeits- bzw.
Unmöglichkeitsbedindungen des religiösen Diskurses nach. Unter
«religiösem Diskurs» wird dabei nicht der Diskurs über Religion verstanden,
so wie er z. B. in der Religionswissenschaft geführt wird. Vielmehr soll
untersucht werden, was der Geltungsanspruch ist, der in der religiösen
Rede, in Glaubensäußerungen erhoben wird, und ob es einen zu diesem

Geltungsanspruch korrespondierenden Diskurs zur Bewährung dieses

Geltungsanspruches gibt, so wie der theoretische Diskurs dem mit
Aussagen verknüpften Geltungsanspruch der Wahrheit korrespondiert. Der
Ausdruck «Diskurs» wird hier also im Sinne der Formalen Pragmatik
verstanden: Unter «Diskurs» wird dasjenige kommunikative Handeln
verstanden, das sich durch Verfahrensregeln konstituiert, die darauf
ausgerichtet sind, problematisierte Geltungsansprüche von Äußerungen
intersubjektiv begründet zu akzeptieren oder zurückzuweisen. Zu diesen

Verfahrensregeln gehören prozedurale Regeln (wie das ungezwungene
Rederecht der Diskursteilnehmer und die jederzeit angestrebte Erweiterung

des Teilnehmerkreises), allgemeine Argumentationsregeln (wie die
Regeln der Logik) sowie für einen Diskurstyp spezielle Argumentations-



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 45
des religiösen Diskurses

formen (wie induktive Argumente in den empirischen Wissenschaften
oder moralische Begründungsprinzipien des praktischen Diskurses).1

Die dementsprechend zu untersuchenden Fragen lauten nun: Gibt es

einen religiösen Diskurs? Wenn es keinen religiösen Diskurs gäbe, sind
dann die religiöse Rede sinnlos und die religiöse Einstellung undefinierbar?

Zu ihrer Beantwortung wird zunächst auf das religiöse Reden

eingegangen - eine Untersuchung, die oft mit der analytischen
Religionsphilosophie einfach gleichgesetzt wird -, um davon ausgehend jedoch
das Problem unabweisbarer religiöser Fragen anzusprechen. Mit oder
neben diesen religiösen Fragen stellt sich die Thematik der besonderen

Argumentationsformen, mit diesen Fragen umzugehen.2

II. Das religiöse Reden

Oft wird unter derzeitiger analytischer Religionsphilosophie nur die Des-

kription des Sprachspiels, das man «religiöses Reden» nennt, verstanden.
Eine analytische Untersuchung der religiösen Rede wird im Gegensatz

zu soziolinguistischen oder anthropologischen Untersuchungen der

religiösen Sprache aber nicht (nur) deskriptiv sein. Im Sinne des
metawissenschaftlichen Standpunktes der Untersuchung der wissenschaftlichen

Redeweisen und den Bedingungen ihrer Wahrheitsfähigkeit, der
nicht nur zur Rekonstruktion, sondern auch zur Neufestsetzung von
Wissenschaftssprache führt3, kann auch eine rekonstruierende, normative
Untersuchung der religiösen Sprache durchgeführt werden.4 Solche
Untersuchungen sind rekonstruierend, insofern sie nach den dieses Sprechen

konstituierenden Grundnormen und -bedingungen fragen (etwa als

Erläuterung der im theoretischen Diskurs zugrundegelegten logischen
Prinzipien). Solche Untersuchungen sind normativ, insofern sie im Falle

1

Vgl. Habermas, Jürgen, Theorie des Kommunikativen Handelns. Band I. Frankfurt

a.M. 41987, 397-454.
2 Dabei fragen wir, ob es heute in der funktional differenzierten Gesellschaft, in

der es ausdifferenzierte Geltungsbereiche (wie Wissenschaft, Recht, Moral usw.) gibt,
wir uns also jenseits der mythischen (totalen) Weltbilder befinden, einen eigenständigen

Geltungsbereich Religion mit einem korrespondierenden Diskurs geben muß.
3 Vgl. Lauener, Henri, Philosophie als normative Tätigkeit, in: Dialectica 41

(1987); Bremer, Manuel, Epistemische und logische Aspekte des semantischen
Regelfolgens. Aachen 1993, 282-99.

4 Solche Meta-Untersuchungen nennt man im allgemeinen «wissenschaftstheoretisch»

oder «erkenntnistheoretisch». Eine globalere Kennzeichnung, die sich auf
verschiedenste Formen des untersuchten Sprechens bezieht, wäre «metadiskursiv». Darin
wird zwar «diskursiv» in einem verallgemeinerten Sinne verwendet (nicht nur auf
Diskurse im hier verstandenen Sinne), aber der Begriff «metasprachlich» ist in der
Formalen Semantik anders besetzt.



46 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

durch Analyse aufgedeckter unverträglicher oder wenig kohärenter
Elemente dieses Sprechens eine kohärentere Formulierung der für ein
solchen Sprechen konstituierenden Grundregeln festlegen, wenn es denn
seine Ziele erreichen soll (etwa durch eine Hierarchie von Folgerungsoder

Begründungsregeln, die vorher durch Inkrafttreten inkompatibler
Folgerungsregeln aufgetretene Inkohärenzen überwindet).

Ein Beispiel für eine solche meta-diskursive Untersuchung ist die
Frage nach der argumentativen Funktion des Verweises auf Offenbarung.
Eine solche Untersuchung fragt nach den Bedingungen der Möglichkeit
des religiösen Diskurses.

Aussagen der Religion wie «Jesus ist Gottes Sohn» sollen wahr sein.
Für den Glauben ist es der Fall, daß Jesus Gottes Sohn ist. Wäre Religion
allein handlungsanleitend durch moralische Normen (etwa durch Erlasse
wie die Zehn Gebote), könnte sie als Bestandteil des praktischen Diskurses,

der moralische Normen (wie konkrete Erlaubnisse und Verbote)
begründet, angesehen werden. Zum einen will die Religion aber mehr als
Sittenlehre sein, und zum anderen sollen die Handlungsanleitungen auf
religiöse Tatsachen zurückgehen (etwa, daß es der Fall ist, daß Gott die
Welt schuf, daß Gott Gebote gegeben hat, usw.). In der religiösen Rede
kommen darüber hinaus neben Aussagen und Normen auch andere

Sprechakte vor (wie Ausrufe «Erhöre uns, Herr!» oder Gesänge). Kultische

Handlungen unterscheiden sich indessen erst dann vom Theater (also
dem Bereich der Kunst), wenn beansprucht wird, daß es die dort
angesprochenen Objekte gibt. Die konstative Rede ist also für die Religion
grundlegend.5

Offenbarung soll nun eine Erfahrungsquelle sein, die dieser Art von
konstativer Rede zu einer Rechtfertigung verhilft. Statt der herkömmlichen

Begründung gewährleistet Offenbarung:
(a) Individuen und Eigenschaften müssen nicht mehr wie in der

gewöhnlichen Rede identifiziert werden: Sie zeigen sich selbst an.

(b) Ein epistemisches Fundament analog einer unmittelbaren
Evidenz liegt vor.

(c) Der privilegierte Zugang zur Offenbarung kann weitere
Begründungsnachfragen blockieren.

Die Berufung auf Offenbarung zeichnet das religiöse Reden -
zumindest in einigen Religionen - aus. Als Zug im religiösen Sprachspiel
scheint sie sich, analog dem Zug im theoretischen Diskurs empirischer
Wissenschaften, sich auf experimentelle Daten zu berufen, zu verhalten.
Dabei kann Offenbarung im religiösen Reden auch eine indirekte, zu-

5 Vgl. auch Wainwright, William, Theism, Metaphysics, and D.Z. Phillips, in:
Topoi 14 (1995) 87-93.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

47

nächst verdeckte, Rolle spielen, etwa wenn ein Theologe, zunächst an
das Themenfeld Argumentation anknüpfend von Überzeugung durch
Gründe im scheinbar gewöhnlichen Sinne spricht, dann jedoch eine
«theologische Erkenntnisstruktur» postuliert, in der die Bibel «als Zentrum und
Kriterium» fungiert.6 Offenbarung kann ebenfalls unter dem Titel «religiöse

Erfahrung» oder «Sinnerfahrung» auftreten.7 Auch für diese gelten
dann die Bedingungen (a) bis (c). Bezüglich der religiösen Rede scheint
sich also eine konditionale Rechtfertigung rekonstruieren zu lassen:

Wenn es die religiöse Erfahrung gibt, dann lassen sich die religiösen
Wahrheitsansprüche rechtfertigen.8 Gibt es die Offenbarung (bzw. die reli-
göse Erfahrung), läßt sich sagen: Ausgehend von der Offenbarung
verfährt die religiöse Rede argumentativ, indem sie die schon evidente
Wahrheit erläutert und den daraus erwachsenden Begründungszusammenhang

nachvollzieht.9

Allerdings läßt sich Offenbarung nicht intersubjektiv reproduzieren,
wie wir dies von Experimenten verlangen. Gemäß dem Begründungsanspruch

intersubjektiver Verbindlichkeit zeigt sich ein grundsätzliches
Dilemma der Offenbarung: Da es viele Anwärter angeblicher Offenbarungen

gibt, muß darüberhinaus entweder die angebliche Offenbarungsquelle

selbst über allen Zweifel autorisiert worden sein (ein Regreß des

geoffenbarten Offenbarungscharakters droht), oder die Inhalte selbst

sprechen für die Authentizität der Offenbarung (dann sprechen die
Inhalte aber für sich selbst, und die Offenbarung ist überflüssig).10 Es zeigt
sich am Beispiel Offenbarung, daß eine Analyse des religiösen
Sprechens nicht nur deskriptiv, sondern auch rekonstruierend versucht werden

kann.
Ein anderes Beispiel wäre Dalferths Rekonstruktion religiöser

Existenzaussagen11, in der er die Möglichkeit der Individuierung auf eine

«eschatologische Lokalisierung» - also vorausgesetzte Glaubensgehalte —

zurückbezieht. Dalferth erläutert so das vorgefundene religiöse Sprechen
mittels eines rekonstruierenden Begriffsinstrumentariums (wie «Anrede»,

6 Beide Bemerkungen finden sich in KONG, Hans, Ewiges Leben? München 1982,
102f.

7 Vgl. Scherer, Georg, Sinnerfahrung und Unsterblichkeit. Darmstadt 1985,
96ff., 190f.

8 Vgl. Dalferth, Ingolf, Religiöse Rede von Gott. München 1981, 711.
9 Vgl. Dalferth, Ingolf, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche. Tübingen

1992, 51, 67ff„ 91.
10 Vgl. KUTSCHERA, Franz von, Vernunft und Glaube. Berlin/New York 1991, 89f.
11 Vgl. Dalferth, Religiöse Rede von Gott, 565-606, Anm. 8; Dalferth, Ingolf,

Existenz und Identifikation. Erwägungen zum Problem der Existenz Gottes im
Gespräch mit der analytischen Philosophie, in: Neue Zeitschrift für systematische Theologie

25 (1983) 178-202; Dalferth, Gott, 45-50, Anm. 9.



48 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

«christologische Erfahrung» usw.) als religiöses Sprechen in
Unterscheidung zu Behauptungen der empirischen Wissenschaften12.

Aber mit dieser Rekonstruierbarkeit ist noch nicht gezeigt, daß es ein

geltungsdefinites religiöses Sprechen gibt. In der Erläuterung des Offenbarten

wird zwar der Anspruch des Argumentierens, d. h. des Argumentierens

im herkömmlichen Sinne erhoben. Doch z. B. das Instrument
Offenbarung als das Fundament dieses Argumentierens konnte aufgrund
seines Dilemmas nicht als kohärentes Argumentationsmittel rekonstruiert
werden, da es sich wesentlich auf außerargumentative und zugleich nicht
intersubjektiv einholbare Geltungsgrundlagen beruft. Geltungsdefinit wäre
das religiöse Sprechen, wenn dem Sprechen in religiöser Einstellung
argumentative Verfahren der Einlösung seines Geltungsanspruches
zugeordnet werden könnten, die einen möglichen Opponenten begründet
widerlegen. Dazu ist der Begriff der religiösen Einstellung zu klären. Denn
der religiöse Diskurs sollte einem spezifischen religiösen Geltungsanspruch

so korrespondieren wie der theoretische Diskurs dem Geltungsanspruch

auf Wahrheit und Objektivität.

III. Die religiöse Einstellung

Wenn wir das religiöse Reden vom wissenschaftlichen unterscheiden

wollen, können wir versuchen, dies über eine Definition der religiösen
Einstellung zu tun. Religiös wäre jene Einstellung, die der Sprecher zur
Geltungsfrage der von ihm gemachten Äußerungen hat. Es handelte sich

um einen besonderen Geltungsanspruch. Die Frage wäre, ob sich neben
der auf Aussagenwahrheit ausgerichteten wissenschaftlichen Einstellung,
daß sich die Dinge intersubjektiv bewährbar so verhalten, wie mit der

Aussage behauptet, eine religiöse Einstellung definieren läßt. Eine solche

Definition läßt sich tatsächlich liefern. Ausgangspunkt ist gerade der

Umstand, daß sich die religiöse Einstellung zur Geltung einer Aussage
von der wissenschaftlichen unterscheiden müßte. Das Für-wahr-Halten
wird sich dann nicht (wie in der Wissenschaft) nach dem Bewährungsgrad

gemäß den Bewährungsverfahren der Wissenschaft richten bzw.
nach vorgebrachten wissenschaftlichen Argumenten. Wissenschaftliche
Äußerungen sind nämlich ausgesprochen täuschungsanfällig. Wissen-

12 Dalferth rekonstruiert in: Religiöse Rede von Gott, Anm. 8, religiöses Reden
über Gott als wahrheitsdifferent, indem er zum einen die Identifizierbarkeit des

Referenzgegenstandes Gott (über die These der «eschatologischen Lokalisation») behauptet

und auch Prädikationen bezüglich dieses Gegenstandes für sinnvoll erachtet; darauf

kommt mein Exkurs betreffs des Sinns religiöser Aussagen noch einmal zu
sprechen.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 49
des religiösen Diskurses

schaft besteht u. a. darin, solche Enttäuschungen von Theorien zu
provozieren. Verhält man sich gemäß den Regeln des wissenschaftlichen
Diskurses, wird man sich also nicht über die präsentierten und im
theoretischen Diskurs akzeptierten Belege hinaus auf eine Aussage festlegen.
Dies tut man aber in der religiösen Einstellung. Sie verlangt ausgezeichnete

Gewißheit:
[Evidencing procedures of the sort we use for establishing our right to
believe in the probable existence of a thing could not be the procedures
that are used to establish the truth of a religious adequade belief in
God.13

Die religiöse Einstellung läßt sich so definieren:
(D) Jemand befindet sich in der religiösen Einstellung bezüglich «p»,
wenn der subjektive Grad des Für-wahr-Haltens wissentlich und dauerhaft

vom Bestätigungsgrad von «p» abweicht.
Diese Definition ist jedoch sehr ungenau. Die bloße Abweichung des

Für-wahr-Haltens vom Bestätigungsgrad kennzeichnet auch viele
Hypothesen in der Wissenschaft. Trotzdem mag es für die Forschung rational
sein, die Möglichkeiten einer solchen Hypothese zunächst zu verfolgen.
Ein Glaube wird daraus erst, wenn dauerhaft (d. h. ohne das Auftreten
bestätigender Daten oder Argumente) an dieser Hypothese im Gegensatz
zu anderen festgehalten wird. Nun wird man einwenden: In diesem Sinne

mag ein so definierter Glaube auch in der Wissenschaft vorkommen. Die
Definition würde also wohl das religiöse Leben nicht treffen. Das ist
richtig. Hier soll es aber nur um eine Definition einer Form des Für-
wahr-Haltens gehen, die vom wissenschaftlichen Standard abweicht, und
zwar in einer Weise, die mit unserem intuitiven, unscharfen Begriff des

Glaubens zusammenhängt. Daß damit das religiöse Leben nicht erschöpfend

definiert wird, ergibt sich daraus, daß im religiösen Leben aus
einem solchen Glauben u. a. auch moralische Konsequenzen gezogen
werden. Darauf kommen wir noch zu sprechen. Die Qualifikation
«wissentlich» in der vorgeschlagenen Definition muß vorgenommen werden,
um Glauben von wissenschaftlichem Irrtum zu unterscheiden.

Wir können also den Begriff «religiöse Einstellung» definieren.
Diese Definition beruht auf formalen Aspekten dieser Einstellung und
nicht auf Inhalten - etwa, daß es der religiösen Einstellung wesentlich
wäre, von einem transzendenten Bereich zu handeln.14 Die religiöse
Einstellung mag sich auf anderes als Gott oder das Nirvana beziehen. Doch

13 Lyas, Colin, «The Groundlessness of Religious Belief», in: Brown, Stuart

(Hg.), Reason and Religion. Ithaca/London 1977, 158-180, 176.
14 So z. B. Grabner-Haider, Anton, Vernunft und Religion. Ansätze einer

analytischen Religionsphilosophie. Graz e.a. 1978, 15-21.



50 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

ist die religiöse Einstellung gemäß dieser Definition irrational, insofern
wir Rationalität verstehen gemäß den geklärten Begriffen des theoretischen

und praktischen Diskurses.15 Könnten wir einen religiösen Diskurs
vorweisen, würden wir auch den Rationalitätsbegriff entsprechend
erweitern müssen. Anstatt den Zugang zum religiösen Diskurs durch eine

Klärung der religiösen Einstellung zu suchen - wie am Ende des letzten
Absatzes ins Auge gefaßt -, wollen wir also das Vorgehen umkehren und

versuchen, einen anderen Zugang zum religiösen Diskurs zu finden, um
mittels seiner die Rationalität der religiösen Einstellung verteidigen zu
können.

IV. Unabweisbare religiöse Fragen als Thema des religiösen Diskurses?

Wenn wir zwar nicht die religiöse Einstellung durch bestimmte Inhalte
definieren, können wir vielleicht doch besondere Inhalte der Religion
aufspüren, wenn das Besondere der religiösen Einstellung auf der
Besonderheit bestimmter Fragen beruht? Der religiöse Diskurs muß aber

nicht auf bestimmten Inhalten beruhen. Er definiert sich - zumindest
zunächst ausgehend von der Definition der religiösen Einstellung -
dadurch, wie besonders mit irgendwelchen Gehalten umgegangen wird.
Wenn es einen religiösen Diskurs gibt, mag es spezifische religiöse Fragen

als Thema eines solches Diskurses geben. Können wir also den
Rationalitätsstatus der religiösen Einstellung retten durch den Nachweis un-
abweislicher religiöser Fragen, die nicht Fragen der Wissenschaft sind?
Das heißt: Müssen wir die religiöse Einstellung einnehmen? Wenn es

solche unabweisbaren Fragen gäbe, wäre es irrational, nicht zu ihnen
eine Position einzunehmen.16

Die Frage, die hier vor allem in Betracht kommt, ist die Sinnfrage:
«Was ist der Sinn unseres Lebens? Hat es überhaupt einen Sinn?» Diese

Frage stellt sich unabweislich - so mag ein Vertreter der These unab-
weislicher religiöser Fragen argumentieren -, wenn wir handeln, also ein
bestimmtes Ziel erreichen wollen.17 Denn dann drängt sich die Frage auf:
Hat es überhaupt einen Sinn, dieses Ziel erreichen zu wollen? Betrachten
wir sein Argument:

15 Vgl. Habermas, Jürgen, Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des
kommunikativen Handelns. Frankfurt a.M. 1984, 159-74.

16 Vgl. KENNY, Anthony, What is Faith? Essays in the Philosophy of Religion.
Oxford 1992, 3If.

17 Elemente einer solchen Argumentation finden sich etwa bei SCHERER,

Sinnerfahrung und Unsterblichkeit, 13-26, Anm. 7.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 51

des religiösen Diskurses

(S) 1. Handeln impliziert, daß wir im Handeln Sinn annehmen.
2. Wir handeln.
3. Wenn wir die grundsätzliche Sinnlosigkeit annehmen, nehmen wir

in keinem Einzelfall des Handelns Sinn an.
4. Nehmen wir die grundsätzliche Sinnlosigkeit an.

Aus 1., 2. mit Modus Ponens:
5. Wir nehmen im Handeln Sinn an.

Aus 3., 4. mit Modus Ponens:
6. Wir nehmen in keinem Einzelfall des Handelns Sinn an.

Aus 5., 6. mit Konjunktionseinführung:
7. Wir nehmen im Handeln Sinn an und nehmen in keinem Einzelfall

des Handelns Sinn an.
Gemäß der Widerspruchsregel wird relativ zu 7. die Annahme 4. für den

Widerspruch verantwortlich gemacht, so daß sich ergibt
8. Wir nehmen nicht die grundsätzliche Sinnlosigkeit an.

Durch Konditionalisierung ergibt sich aus 2., 8.

9. Daß wir handeln, impliziert, daß wir nicht annehmen, alles ist
sinnlos.

Das heißt: Wenn wir handeln, müssen wir die grundsätzliche
Sinnlosigkeitsannahme verneinen. Zumindest etwas muß sinnvoll sein. Damit
wissen wir aber nicht, was sinnvoll ist und ob sich dies auf das Gesamt

unserer Handlungen erstreckt. Dazu muß zusätzlich gezeigt werden, daß

eine einzelne Handlung nur dann sinnvoll sein kann, wenn das Gesamt
der Handlungen einer Person sinnvoll ist. Daß wir die grundsätzliche
Sinnlosigkeitsannahme nicht behaupten können, heißt nicht, daß eine

grundsätzliche Sinnannahme wahr ist, denn dies ist ja nur der konträre
Gegensatz. Wir können aber folgende eingeschränkte Konsequenz
ziehen: Wir müssen zumindest offenlassen, daß das Gesamt unserer
Handlungen einen Sinn hat, denn daß die grundsätzliche Sinnlosigkeitsannahme

falsch ist, zeigt (S), und ob die grundsätzliche Sinnannahme falsch
ist, wissen wir nicht. Aus dem Begriff des Handelns (1.), dem Umstand,
daß wir handeln (2.) und einer Tautologie (3.) ergibt sich, wenn wir im
Sinne der Annahmeeinführung einmal so tun, als ob wir die grundsätzliche

Sinnlosigkeit annehmen, ein Argument bezüglich notwendiger
S innVoraussetzungen des Handelns. Das Argument hängt also allein von
den Prämissen (1.), (2.), (3.) ab. (2.) wird niemand bestreiten. (3.) ist
tautologisch. Es kommt also auf (1.) an. Darauf kommen wir gleich zu
sprechen.

Je nachdem, ob wir das obige Argument prädikatenlogisch,
modallogisch oder in einer epistemischen Logik formalisieren, erhalten wir für
die Sinnannahme:



52 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

(*) 1. Mein Handeln hat irgendeinen Sinn.
2. Es ist möglich, daß mein Handeln einen Sinn hat.
3. Ich meine nicht, daß mein Handeln keinen Sinn hat.
Nun: Mit (*) beantworten wir die Sinnfrage hinreichend. Während

(*1) zu stark erscheint, reicht als Grundlage der Handlungsfähigkeit die
schwächste Version, (*3), aus. Selbst wenn es unmöglich wäre, daß mein
Leben einen Sinn hat (s. u.), müßte ich doch die Behauptung der Sinnlosigkeit

verneinen. Wir halten eine der Aussagen (*) für wahr, denn wir
haben einen Beweis für ihre Wahrheit. Und dieses Für-wahr-Halten
erhält unsere Handlungsfähigkeit. Damit ist (*) aber eine Aussage, die wir
begründet für wahr halten, als Aussage, für die es ein wissenschaftliches
(nämlich philosophisches) Argument gibt. Mehr verlangt die Sinnfrage
nicht. Den Boden der Religion haben wir dabei nicht betreten. Die
religiösen Annahmen unterscheiden sich von (*) dadurch, daß ein bestimmter

Sinn des Lebens beschrieben wird. Die Frage des Lebenssinns wird
nicht bloß offengelassen, sondern es werden Aussagen über den (einen)
Sinn des Lebens gemacht.

Aber ist (S) überhaupt ein zwingendes Argument? (S) verwendet an
verschiedenen Stellen den Ausdruck «Sinn.» Die Sinnlosigkeitshypothese

behauptet, daß unser Leben keinen Sinn hat, so daß sie impliziert,
daß auch jede einzelne Handlung keinen Sinn hat. Dabei wird allerdings
unterstellt, daß bei der Sinnunterstellung bezüglich einer einzelnen Handlung

in derselben Weise von «Sinn» geredet wird, wie beim Ausdruck
«Sinn des Lebens». Müssen wir bei jeder einzelnen Handlung nach deren

Einbettung in einen Gesamtsinn aller unserer Handlungen, also unseres
Lebens, fragen? Kann man die Frage nach dem Gesamtsinn des Lebens

(jenseits der Fragen nach dem Sinn von Handlungen) sinnvoll stellen?
Betrachten wir — in einem Exkurs - zwei Modelle der Begründung des

«Sinns» einer Handlung:
Modell 1: Daß eine Handlung einen Sinn hat, heißt, daß sie als

sinnvoller als andere Handlungen angesehen wird. Ihr Sinn ist das Erreichen
des Zustandes, der gegenüber anderen Weltzuständen (u. a. dem, der vor
Handlungsbeginn vorliegt) präferiert wird. Warum wird dieser Zustand
präferiert?

Läßt sich dies weiter begründen, so wird auf eine Einbettung der
Handlung in eine Handlungskette verwiesen. So wie eine Elementarhandlung

in Situationen eine bestimmte Relevanz hat, so ist eine Handlung

in einer Handlungskette bezüglich dessen, was man schon getan hat
und was man im allgemeinen will, relevant. Diese Einbettung in eine

Handlungskette führt durch weiteren Begründungsbedarf zwangsläufig
auf die Gesamtkette des Handelns, das Leben. Denn haben wir bezüglich



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 53
des religiösen Diskurses

einer Handlung begründet, daß sie sinnvoll ist bezüglich einer zweiten
Handlung, können wir die Frage bezüglich der zweiten Handlung erneuern,

usw. Eine Handlung wird dann gerechtfertigt bezogen auf den
gesamten Lebensplan. Diese Rechtfertigung kann nur dann gelingen, wenn
der Gesamtlebensplan als sinnvoll verteidigt werden kann, da jede
einzelne Handlung ja nur relativen Sinn besitzt, oder wenn zumindest die
Sinnfrage nicht negativ beantwortet wird. Es muß also die Frage nach dem
Gesamtsinn zumindest gestellt wenn nicht sogar - minimal gemäß (*) -
beantwortet werden. Entweder dient dann ein Gesamtsinnangebot als

übergeordnete Fundierung, oder der Lebenssinn liegt gerade in der
Sinnsuche, welche dann als Fundierung der anderen Präferenzen dient.

Betrachten wir jedoch ein zweites Modell des Handelns: Selbst wenn
das Vorliegen der Präferenz nicht begründbar ist - wir haben einfach
irgendwelche Präferenzen -, so muß doch im Rahmen einer instrumentel-
len Rationalität der Handlungsplan gerechtfertigt werden. Auch dies führt
auf den Lebensplan. Doch kann er jetzt genauso hingenommen werden wie
das Vorliegen der Präferenzen. Der Lebensplan besteht dann darin, mir
vorgegebene, sich bei mir einstellende Präferenzen zu befriedigen. Ich
bin dann bloßer Zuschauer dieses Ablaufes. Da schon bei einer
Einzelhandlung kein Handlungssinn gesetzt oder begründet wird - denn die
Präferenzen als Handlungsorientierungen stellen sich einfach bei mir ein

-, ergibt sich auch keine Verlängerung dieses Handlungssinnes auf einen
Gesamtsinn hin. Dieses Zuschauermodell des Handelns widerstreitet
unserem Freiheitsempfinden, sofern wir ein solches haben, und mag
gerade die Frage nach dem Sinn eines solchen Ablaufes hervorrufen.
Anders formuliert: Gerade hier würden wir nach dem Sinn fragen
wollen, denn dieses Modell widerspricht unserem Selbstverständnis von
sinnvollem Handeln, wenn wir denn ein solches haben. Wir haben dieses

Selbstverständnis, weil wir annehmen, daß wir unsere Präferenzen
begründen können, das heißt, weil wir annehmen, daß wir in unseren
Präferenzen nicht (völlig) determiniert sind, auch wenn wir einige Präferenzen,

wie Geschmack, einfach als Fakten hinnehmen. Wir nehmen also

an, daß wir sowohl unsere Präferenzen kritisch prüfen als auch in
Prozessen praktischen Räsonierens verändern können. Geben wir jedoch
diese Freiheitsannahme auf, entfällt auch die mit ihr im ersten
Handlungsmodell verknüpfte zwangsläufige Sinnfrage.

Die Frage nach dem Gesamtsinn stellt sich also von der Einzelhandlung

her notwendigerweise, wenn wir annehmen, daß wir unsere jeweiligen

Präferenzen bis zu einem gewissen Grad begründen können.
Entscheidend dabei ist zunächst nicht, ob diese Begründung fundamentalistisch

oder holistisch ist und ob die Begründung völlig frei oder psycho-



54 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

logisch determiniert abläuft. Das bloße Aussein auf Begründung verweist
auf einen weiteren Kontext des Handelns, d. h. auf den Lebensplan als
sinnstiftend.

Doch die Möglichkeit des Modells 2 scheint die Umgehung der Sinnfrage

zu erlauben. Können wir in unserem Selbstverständnis auf die
Begründung von Präferenzen verzichten? Der Begründungsverzicht bei

Meinungen kommt uns absurd vor: Meinungen sind etwas, das per defini-
tionem der Begründung bedarf: Wer etwas behauptet oder etwas für wahr
hält (d. h. meint, daß es der Fall sei), übernimmt als rationale Person
selbst oder durch Gewährsleute eine zumindest minimale Gewähr dafür,
das Vorliegen des betreffenden Sachverhaltes (und nicht das des

Gegenteils) begründen zu können. Warum sollten wir Präferenzen anders
behandeln? Gemäß Modell 1 können wir sie doch begründen.

Allerdings macht sich diese Begründung von einem Verweis auf die
Gesamtsinnfrage abhängig. Unser Selbstverständnis, Präferenzen
begründen zu können, verpflichtet uns also darauf, daß wir auch den
Lebenssinn begründen können müßten. Umgekehrt wäre ein Nachweis der
Unbeantwortbarkeit der Frage nach dem Lebenssinn ein Nachweis für
die Unbegründbarkeit einzelner Präferenzen, also ein Argument für das

zweite Modell, insofern man Unbegründbarkeit für uns mit tatsächlicher
Unbegründbarkeit gleichsetzt. Aber: Selbst wenn die Frage nach dem
Lebenssinn für uns unbeantwortbar ist, wird sie eine Antwort haben, da
sie nach etwas Objektivem fragt und alles Objektive vorliegt oder nicht
vorliegt (mein Leben hat einen Sinn, oder dies ist nicht der Fall).18

Bezogen auf diese Antwort auf die Frage nach dem Lebenssinn, sind
einzelne Präferenzen gut oder schlecht begründet. Im externen Sinne (also
von jenseits unseres Wissensstandes betrachtet) zumindest ließen sich
Präferenzen daher in diesem Fall begründen.19 Präferenzbegründung und
Gesamtsinnfrage verweisen aufeinander. Damit kann sich Modell 1

18 Die Sinnfrage stellt sich zwar für ein einzelnes Individuum, doch heißt dies
nicht, sie hätte keine objektive Antwort. Auch objektive Aussagen über meine
subjektiven Empfindungszustände betreffen mich. Objektives kann ebenso einen Raum
für subjektive Spezifikationen lassen. Trotzdem bleibt die gesuchte Antwort eine
objektive. Entweder gibt es den Sinn meines Lebens oder nicht, tertium non datur. Es

reicht mir nicht, daß ich mir bloß einen Sinn einbilde.
19 Es verhält sich dann bei der Sinnfrage ebenso wie beim Problem der

«epistemischen Kluft». So wie wir in der Erkenntnistheorie annehmen, es gäbe eine
Antwort auf die Frage, wie sich unsere Meinungen zur Wirklichkeit verhalten, und
beanspruchen, daß es dort eine positive Antwort gibt (vgl. Bremer, Manuel, Zwei
Doppelaspekttheorien der Wahrheit, in: Logos, N.F. [1995] 284-311), so nehmen wir
jetzt an, es gäbe eine Antwort auf die Sinnfrage. Dies ist Ausdruck eines Realismus.
Die Annahme, daß es sich um eine «positive» Antwort handeln wird, geht darüber
hinaus.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 55
des religiösen Diskurses

selbst erläutern: Angenommen wir fragen nach der Begründung von
Präferenzen, dann stellt sich die Sinnfrage; stellt sich die Sinnfrage, können
wir sie nicht negativ beantworten, um handeln zu können; beantworten
wir die Sinnfrage nicht negativ, sollten wir nach Antworten suchen; diese

Suche gibt den Rahmen unseres Lebens ab; unser Leben hat also eine

übergeordnete Präferenz; also lassen sich einzelne Präferenzen relativ
darauf begründen, also dürfen und müssen wir nach der Begründung von
Präferenzen fragen!

Die radikale Alternative liegt wiederum darin, die Begründbarkeit
von Präferenzen zu verneinen. Dies wäre nun indessen auch als externe
Unbegründbarkeit zu zeigen. Läßt sich dies extern nicht zeigen, könnten
wir zumindest konsistent annehmen, daß unsere Präferenzen in einem
Begründungszusammenhang (mit einem Lebenssinn) stehen, auch wenn
wir dies nicht selbst wissen. Das zweite Modell läßt sich nicht als
Gedankenmodell widerlegen. Doch es widerspricht unserem Selbstverständnis,

daß wir unsere Präferenzen nicht begründen können. Das Modell

1 läßt sich also kohärent erläutern. Und als Fazit dieses Exkurses
ergibt sich, daß sich das Argument (S) relativ zu diesem Handlungsmodell

aufrechterhalten läßt.
Zusammenfassend können wir zur Sinnfrage festhalten; Entweder

drängt sie sich als Bedingung des Handelns auf, dann gibt (*) innerhalb
der Philosophie als Wissenschaft die nötige Antwort, oder sie drängt sich
nicht auf, dann scheitert der Verweis auf unabweisliche religiöse Fragen
sowieso. In beiden Fällen ist die religiöse Einstellung nicht als erforderlich

erwiesen. Argumente für die Unabweislichkeit einer religiösen Frage,

wenn es sie denn gibt, drohen zugleich Argumente für eine
nichtreligiöse Lösung zu sein.

Eine Kritik der religiösen Einstellung ist indessen nicht vollständig,
wenn sie deren Auftreten nicht verständlich machen kann. Eine soziologische

Erklärung z. B. mag versuchen, sie auf einen Nutzen hin zu erklären,

wobei die Nutzenerwartung die unbewußte Ursache der religiösen
Einstellung ist. Stärker wäre eine nicht-reduktionistische Erklärung, die
sie als Anlage im Denken ausweist, die einem sich aufdrängenden
Problem begegnend in einen Trugschluß gerät, so wie Kant den «transzendentalen

Schein» aus dem falschen (konstituiven) Gebrauch der notwendigen

regulativen Ideen erklärt.
Relativ zum Gedankengang bezüglich (S) kommen wir zu folgender

These; Die religiöse Einstellung antwortet auf die Sinnfrage; damit
antwortet sie auf ein sich aufdrängendes Problem in unserer Handlungsfähigkeit;

der Fehler der religiösen Einstellung liegt darin, die Nichtbe-
hauptbarkeit der Sinnlosigkeit des Handelns in die Behauptung eines



56 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

bestimmten Lebenssinnes als unhintergehbarem Grund des Handelns zu
transformieren.

Wie sieht es nun mit anderen religiösen Thesen aus? Insofern die

Sinnfrage, soweit sie Grundfragen der Handlungstheorie (Bedingungen
der Möglichkeit, sich ein Ziel zu setzen) betrifft, zum Teil in der
Philosophie behandelt wird, könnte man versucht sein, andere Themen der

Religion (wie Unsterblichkeit und Gott) in die philosophische
Auseinandersetzung zu bringen. Während vermeintliche Beweise Gottes20 und die

Auseinandersetzung um seine Attribute oft behandelt werden, sei hier ein
Blick auf die Unsterblichkeit geworfen. Die These der Unsterblichkeit
geht über die These irgendeines möglichen Sinns meines Lebens hinaus,
da der Sinn meines Lebens sowohl diesseitig vorhanden sein mag als
auch von anderen festgestellt werden könnte, nachdem ich tot bin.21 Ist
die Unsterblichkeitsfrage eine unabweisbare religiöse Frage?

Beispielsweise könnte man über ein Argument der folgenden Art22

versuchen, Unsterblichkeit als Bedingung von Geltung und Sinnannahmen

einzuführen:
(U) 1. Wir erheben die Geltungsansprüche der Wahrheit und der
Richtigkeit.

2. Wer Geltungsansprüche erhebt, ist notwendig auf intersubjektive
Bewährung aus.

3. Intersubjektive Bewährung ist ein unabschließbarer Prozeß.
Also per Transitivität:

4. Wir sind notwendig auf den unabschließbaren Prozeß der intersubjektiven

Bewährung aus.
5. Indem wir auf Bewährung aus sind, müssen wir annehmen, am

unendlichen Prozeß des Bewährens unabbrechbar teilzuhaben.
Aus dem unbestreitbaren Erheben von Geltungsansprüchen (1.),

einer offensichtlichen Begriffserläuterung (2.) und einer weiteren
Begriffserläuterung (3.), die wir aufgrund der zeitlich bedingten jeweils
neuen Erfahrungen und Diskursteilnehmer wohl akzeptieren, soll die
Unerläßlichkeit der Annahme eines fortwährenden Lebens (also einer
Unsterblichkeit nach dem medizinischen Tode) folgen. Begründet werden

soll, daß es rational ist, auf ein Leben nach dem Tod zu hoffen (d. h.
es anzunehmen, obwohl wir nicht wissen, ob dieser Annahme objektiv

20 Vgl. die Übersicht in Kutschera, Vernunft und Glaube, Anm. 10.
21 Vgl. auch Edwards, Paul, «Unglaube, Pessimismus und Sinn des Lebens», in:

Hoerster, Norbert (Hg.), Glaube und Vernunft. Texte zur Religionsphilosophie. München

1979, 278-305.
22 Ein solches Argument wurde gelegentlich von Ulrich Wienbruch vorgebracht.

Argumente dieser Art gehen auf Kants Argumentation in der Kritik der praktischen
Vernunft (A220ff.) zurück.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 57
des religiösen Diskurses

etwas entspricht).23 (1.) ist unproblematisch, da selbst derjenige, der (1.)
bestreitet, damit einen Geltungsanspruch erheben muß. (2.) ist eine
Erläuterung des Ausdrucks «Geltungsanspruch»; wozu sollten wir diese

Ansprüche erheben, wenn wir nicht damit auf ihre Bewährung aus sind?
Auch (2.) scheint also unproblematisch zu sein. (3.) ist zwar gegenüber
(1.) und (2.) am ehesten als kontingente Annahme zu betrachten, aber als

eine, deren (eventuell bloß faktische) Wahrheit wir schnell einsehen
können.

Das Problem von (U) liegt damit im Übergang von (4.) zu (5.). Wenn
wir auf den unabschließbaren Prozeß des Bewährung «aus sind», heißt
das mehr, als daß wir daran teilnehmen, bzw. kontrafaktisch unsere
Bereitschaft bekunden, im Bedarfsfall in einen Diskurs einzutreten? Wahrheit

von einer Aussage zu behaupten, heißt sie bei Bedarf begründen
müssen. In diesem Sinne sind wir auf Bewährung aus. Aussagen, die
Argumentation und Anzweiflungen überstanden haben, rechnen wir sicherer

unserem Wissenssystem zu. Dabei handelt es sich also um einen
konditionalen Anspruch: Wenn wir etwas als wahr behaupten, müssen
wir (oder Experten, auf die wir verweisen) es gegen begründete Zweifel
zu verteidigen suchen. Wir können Geltungshaftigkeit sogar als Auftrag
auffassen, unsere Meinungen immer wieder aller Kritik auszusetzen.
Wenn ich sterbe, steige ich aus eben dieser Praxis aus. Oder? Der Proponent

von (U) würde die Floskel «immer wieder aller Kritik auszusetzen»
so auffassen, daß ich, indem ich diesen Diskursauftrag akzeptiere, auch
annehmen muß, für alle Zukunft meine Meinungen allen, die da noch
kommen werden, vorzulegen. Aber warum muß ich das meinen? Selbst

wenn dies naheliegen würde, läge es angesichts der Allgegenwart der
Sterblichkeit doch nahe, diesen Anspruch zugunsten des konditionalen
Anspruchs bezüglich meiner Lebenszeit aufzugeben. Und wenn der Prozeß

des Bewährens sowieso unabschließbar ist (nach 3.), warum ist dann
die kurzfristige Teilnahme an diesem Prozeß kognitiv weniger befriedigend

als die verlängerte? Zu jedem Zeitabschnitt gilt ja alles nur «bis auf
weiteres.» Unsterblichkeitskonzeptionen, die nur auf der Verlängerung
unseres jetzigen Daseins beruhen, sehen sich der Schwierigkeit ausgesetzt,

daß Sinn, wenn er in dieser Daseins/ora liegt, dann auch schon
vorher auffindbar war. Andererseits: Wenn die Unsterblichkeitsannahme
aus unserer jetzigen Daseinsform begründet werden soll, so darf die

23 Wenn wir philosophisch begründen könnten, daß wir auf ein Leben nach dem
Tod hoffen sollen, dann hoffen wir eben. Dies wäre dann eine Forderung unserer
Rationalität. Dadurch, daß etwas den Modus einer Hoffnung besitzt (also nicht als Aussage

auftritt), wird es nicht weniger rational, genauso wenig wie Gebote der Moral
bloß durch ihren Modus des Gebotenseins irrational sind.



58 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

Existenz nach dem Tode in ihren grundsätzlichen Beschaffenheiten nicht
von unserer jetzigen Vernunft abweichen. Philosophisch bedarf (U) einer
Untermauerung durch eine Theorie der besonderen Vorzüge der Verlängerung

des Daseins.24

Wie dem auch sei, es handelt sich um philosophische Argumente
bezüglich der Kohärenz von Unsterblichkeitskonzeptionen und der
Überzeugungskraft entsprechender Argumente. Es zeigt sich: Philosophisch
läßt sich über die Unsterblichkeitsthese und vermeintliche Vorzüge des

Dualismus debattieren.25 (Allerdings weisen die hier dargelegten
Argumente diese beiden Annahmen ab.26)

Erst recht gilt der Einschluß in die Philosophie für die Begründung
der Moral. Die Moralbegründung wurde in der Philosophie säkularisiert.

24 Und zwar auch deswegen, weil ansonsten der einzige, schnell psychologisier-
bare Nutzen der Verlängerung die Vermeidung des unerfreulichen Todes ist. KÜNG ist
sich in: Ewiges Leben?, Anm. 6, 147f., dieses Problems anscheinend teilweise
bewußt, denn er betont, das ewige Leben sei « nicht einfach ein endloses <Weiter>:
Weiterleben, Weitermachen, Weitergehen» (148), denn worin läge der Sinnzuwachs
eines solchen bloßen «Weiter so»? Dabei behauptet er aber, das ewige Leben sei «keine

Forsetzung dieses raumzeitlichen Lebens» (ebd.); und das ist schwer einzusehen,
denn sowohl unser Sprechen als auch unsere mentalen Ereignisse vollziehen sich in
die Zeit; wenn aber unser postmortales, nun ewiges, mentales Leben nicht mehr von
derselben Art ist wie unser jetziges mentales Leben, wie soll dann eine solche Le-
bens(?)form mit uns identisch oder irgendwie anschlußfähig sein können?

25 Vgl. Flew, Anthony, The Logic of Mortality. Oxford, 1987; Geach, Peter, «Die
Problematik des körperlosen Weiterlebens», in: Hoerster, Glaube und Vernunft,
Anm. 21, 204-218; SHOEMAKER, Sydney, Identity, Cause and Mind. Philosophical
Essays. London 1984.

26 Aus den gerade angeführten Quellen ließe sich eine weitere Argumentation zur
Problematik einer Unsterblichkeitsannahme zusammenstellen, indem dafür argumentiert

werden kann, daß selbst die Annahme des Dualismus alleine noch nicht für die
Unsterblichkeit ausreicht: Personalität ist erforderlich für die Zuschreibung mentaler
Prädikate. Personalität bedeutet körperliche Existenz. Benötigt wird also ein körperliches

Weiterleben nach dem Tod, will man nicht völlig neue Interaktionsmodalitäten
postulieren. Wenn der neue Körper nicht einfach eine Replik, sondern dieselbe Person
sein soll, muß sie Seele zwischenzeitlich irgendwo gespeichert werden oder sich
aufhalten, um dann wieder einen Körper beseelen zu können. Also benötigen wir einen
Dualismus und Interaktionismus (also eine für die Kausalität hinreichend komplexe
Seelenstruktur). Ein interaktionistischer Dualismus ist aber aufgrund der vorauszusetzenden

kausalen Wechselwirkungen von Teilen der Seele und des Körpers mit
Sterblichkeit (als Auseinanderfallen der komplexen Seele) kompatibel. Eine solche denkbare

Konzeption des Dualismus wäre, insofern es keine direkten experimentellen
Befunde für die Wahrheit (und nicht bloß die Möglichkeit) des Dualismus geben kann,
erst dann erwiesen, wenn sich entweder z. B. in der Theorie der Verursachung von
Handlungen zwingende Gründe für den Dualismus ergäben - was ich bezweifele, da
die dazu benötigte deviante Kausalität des Dualismus sich immer ontologisch einfacher

in die Physik verlagern ließe -, oder wenn es andere philosophisch zwingende
Argumente für die Unsterblichkeit gäbe, die dann indirekt den Dualismus stützen
würden. Kurzum: Die These der Unsterblichkeit steht und fällt für sich alleine.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 59
des religiösen Diskurses

Sowohl utilitaristische Ethiken als auch deontologische Ethiken (wie die
Kantische oder die Diskursethik) müssen sich in ihrer Begründung
objektiver moralischer Normen nicht auf den Glauben berufen.27

Die angeblich ausgezeichneten religiösen Fragen erweisen sich daher
als Fragen, die innerhalb der Wissenschaft (nämlich der Philosophie),
also innerhalb des theoretischen Diskurses behandelt werden können.
Wenn z. B. die Sinnfrage die Notwendigkeit der religiösen Einstellung
zeigen sollte, dann hat sich gezeigt, daß, sofern die Sinnfrage überhaupt
beantwortet werden muß (nämlich als Zurückweisung der Sinnlosigkeitsbehauptung),

die dazu nötige Antwort innerhalb der Philosophie als
Annahme begründet werden kann. Bricht das philosophische Argument für
diese Antwort oder für die Unabweisbarkeit der Sinnfrage (im Kontext
der Handlungstheorie) zusammen, werden wir - ob wir uns das heute

27 Eine begriffliche Anmerkung zum mehrdeutigen Ausdruck «Normbegründung»,
der hier im Sinne der Begründung historisch konkreter moralischer Normen verwendet
wurde. Zu unterscheiden sind - mindestens - epistemische, sprachliche und moralische

Normen und deren Begründungen. Epistemische Normen werden, soweit sie
Grundnormen sind, (z. B. allgemein das Aussein auf Wahrheit) in einem reflektierenden

philosophischen (also theoretischen) Diskurs erläutert und abgeleitete epistemische

Normen relativ zu ihnen instrumentell begründet (z. B. Maximen der geeigneten
Hypothesenwahl). Das verwendete instrumenteile (also theoretische) Begründungs-
schema ist: 1. Geboten:p, 2. Wenn p, dann q, also: Geboten:q (d. h. die Bedingungen
des epistemisch Gebotenen sind zu realisieren). Sprachliche Normen werden relativ zu
epistemischen Normen und Sachanalysen bei zu definierenden Begriffen (etwa, wie
der Begriff «Religion» sachgerecht zu verwenden sei) per definitionem festgesetzt.
Moralische Grundnormen werden in der philosophischen Ethik rekonstruiert, also im
theoretischen Diskurs. Diese Grundnormen konstituieren das Verfahren des praktischen

Diskurses und den prozeduralen Rahmen des theoretischen Diskurses (s.o.).
Sind die moralischen Normen der Religion Grundnormen in diesem Sinne, können sie
Gegenstand des theoretischen Diskurses (nämlich der Ethik) sein. Moralische Normen,
die nicht direkt aus den Grundnormen folgen, werden im praktischen Diskurs begründet.

Der praktische Diskurs ist eigenständig, da sich seine Begründungsregeln (wie
die Universalisierungsregel der Diskursethik) auf die moralischen Grundnormen
zurückführen lassen. Im praktischen Diskurs werden auf nicht instrumentelle Weise
Sollenssätze begründet. Besitzen wir ein solches Verfahren, Normen zu begründen,
dann können wir aus dem Feststellen einer Tatsache (nämlich: Das Normsetzungsverfahren

hat «p» als erlaubt erwiesen) einen Sollenssatz ableiten (nämlich: Es ist
erlaubt, daß p). Dabei handelt es sich nicht um einen «Naturalistischen Fehlschluß» im
schlechten Sinne, da die benutzte Tatsachenbeschreibung auf ein legitimiertes Verfahren

der Normbegründung verweist. Wenn der Gläubige in diesem Sinne auf die
Gesetzgebungsakte Gottes verweist, verweist er auf ein für ihn legitimiertes
Normsetzungsverfahren. Dieser Verweis stellt, nach dem gerade Gesagten, keinen besonderen
naturalistischen Fehlschluß des Gläubigen dar und begründet somit keine Besonderheit

der religiösen Rede oder einen «hybriden» Geltungsanspruch (so ZlMMERLl, Walther,

«<Wahr> und (richtig). Zur Differenz und Identität von deskriptiven und normativen

Geltungsansprüchen religiösen Wissens», in: OELMÜLLER, W. [Hg.], Wahrheitsansprüche

der Religionen heute. Paderborn e.a. 1986, 163-180).



60 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

vorstellen können oder nicht - sowohl diese Antwort als auch die Frage
fallenlassen können. Die religiöse Einstellung kann also nicht als
notwendig begründet werden.

V. Wo bleibt der religiöse Diskurs?

Neben den vermeintlich ausgezeichneten religiösen Fragen gibt es indessen

andere religiöse Aussagen (etwa über die Weise der Unsterblichkeit,
das Jenseits usw.). Diese sollen wahr sein. Entspricht ihnen ein religiöser
Diskurs? Ein zweiter Ansatz, den religiösen Diskurs zu finden, mag die
Frage nach der Verifizierbarkeit solcher religiöser Aussagen sein.28 Veri-
fizierbarkeit brächte nämlich ein Verfahren der Verifikation mit sich.

Die Chancen für die Verifizierbarkeit scheinen nach dem Scheitern
des epistemischen Fundamentalismus nicht schlecht zu stehen. Wenn
Verifikation holistisch ist, kann es Hypothesen geben, denen direkt keine
Daten konfrontierende Konsequenzen zugehören, die sich aber im Korpus

einer Theorie befinden und insofern indirekte empirische Signifikanz
besitzen. D. h. wir haben eine Struktur, die religiöse Aussage «p» und
die Rahmentheorie «r» betreffend: «—-(r q)»,«r a p d q» und «q» tritt
auf, so daß dies sowohl als Nichtfalsifikation von «p» gilt, da dazu
mindestens «-q» der Fall sein müßte, als auch als Bestätigung für die
Prognose- bzw. Erklärungsstärke der Theorie «r a p», wobei die Bestätigung
zwar nicht deduktiv zwingend ist - dies wäre ja der Trugschluß der
Bejahung des Konsequenz -, aber immerhin so, wie wir wissenschaftlich
«bis auf weiteres» bewähren.

Wenn diese Theorie die beste Theorie wäre (d. h. auch solche
Vorzüge wie Einfachheit, Konsistenz, Gesetzesartigkeit usw. besäße), wäre
auch die Hypothese «p» verifiziert. Jedoch: Dieses Vorgehen ist genau
das wissenschaftliche Vorgehen.29 Wäre die Annahme Gottes Bestandteil
der besten physikalischen Theorie, wäre Gott damit eben wissenschaftlich

etabliert (analog einem gelingenden Gottesbeweis). Die Annahme
Gottes wäre das Resultat eines wissenschaftlichen (d. h. theoretischen)
Diskurses.

Eine Reihe von Autoren versuchen die Rationalität religiöser Rede
dadurch zu verteidigen, daß sie zeigen, daß religiöser Glaube ähnlich

28 «Verifizierbar» in einem schwachen Sinn von «rechtfertigungsfähig» oder «gel-
tungsdefinit» verstanden, nicht in einem historisch belasteten Sinne (etwa des Wiener
Kreises).

29 Vgl. Quine/Ullian, The Web of Belief, Anm. 27.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

61

dem Festhalten an zentralen Theoremen einer Theorie ist;30 so sagt
Mitchell31 von der religiösen Weltsicht, sie sei «a metaphysical system
which is in competition with other such systems and must be judged by
its capacity to make sense of all the available evidence.» So versucht
Bochenski, die entsprechende Systematik als «Logik der Religion»
vorzuführen32, dabei wird «Logik» von Bochenski aber im allgemeinen Sinn
von «metadiskursiver Untersuchung» verwendet: Keine einzige eigene
religiöse Schlußregel - jenseits des Verweises auf Offenbarung - findet
sich dort. (Auch wenn die religiöse Sprache, nach Bochenski, eine
mehrwertige Logik benötigte33, wäre dies wiederum ein wissenschaftliches
Verfahren, wie es etwa in der linguistischen Theorie der Präsupposi-
tionen verwendet wird.)

Auf der anderen Seite wurden Paritätsargumente dahingehend
vorgebracht, daß die wissenschaftlichen Standards der Rationalität selbst
nicht so strikt sind, wie ihre Formulierung vermuten ließe.34 Selbst wenn
diese Gleichheit vorläge - was ich bestreite (u. a. weil es so etwas gibt
wie die religiöse Einstellung, wohingegen auch zentrale Theoreme der
Wissenschaft der holistischen Verifikation ausgesetzt werden) -, zeigte
sie eben, daß religiöse Aussagen gemäß den Rationalitätsstandards der
Wissenschaft zu behandeln sind. Die «Beförderung» religiöser Aussagen
von ihrem Status als Objekten der irrationalen religiösen Einstellung zu
Objekten der wissenschaftlichen Einstellung - anstatt der «Degradierung»

wissenschaftlicher Aussagen - wird hier also zugestanden. Aber
dann muß man sich auch über die Konsequenzen bezüglich der
Wahrheitsbeurteilung im klaren sein. Die Gleichsetzung führt nicht zu einem

religiösen Diskurs. Malcolms Gleichsetzung von Religion und Wissenschaft

bringt zwar das Versprechen mit sich «Within the framework of
each system there is criticism, explanation, justification»35, was dann
aber religiöse explanation und justification sein soll - oder ob es sich bloß
um eine metaphorische Redeweise handelt -, wird nicht gesagt. Darüber
hinaus muß auch bedacht werden, daß im Abwägen wissenschaftlicher
Theorien Kriterien wie Einfachheit und ontologische Sparsamkeit eine
Rolle spielen: Ist es so, daß sowohl die Annahme des ewigen Lebens wie

30 Vgl. z.B. MILLER, John, Science and Religion: Their Logical Similarity, in:
Religious Studies 5 (1969) 49-68; Mitchell, B., The Justification of Religious Belief.
London 1978.

31 Mitchell, The Justification of Religious Belief, 99, Anm. 30.
32 Vgl. Bochenski, Joseph, Logik der Religion, Köln 1968.
33 Vgl. ebd. 72f.
34 Vgl. z.B. KUTSCHERA, Vernunft und Glaube, 118ff., 131 f., Anm. 10.
35 Malcolm, Norman, «The Groundlessness of Religious Belief», in: Brown,

Reason and Religion, Anm. 13, 143-157, hier 152.



62 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

auch dessen Verneinung nicht bewiesen werden können, so ist damit
keineswegs ein Unentschieden erreicht36, sondern per Einfachheit als

Kriterium der Theorienwahl ist dann die These des ewigen Lebens
abzulehnen! Diesen Umstand (der Deckung der religiösen Argumentation

mit der wissenschaftlichen) mag man das «Dilemma der Verifi-
zierbarkeit» nennen.

Besonderen Status hat daneben die post mortem Veriflzierbarkeit der
Unsterblichkeit. Die Aussage «Es gibt ein Leben nach dem Tod» ist
verifizierbar, und man mag sie deshalb für wahr halten, weil man auf die
Verifikationssituation «wartet».37 Diese Verifizierbarkeit meint natürlich
nicht, daß sie verfiziert ist. So mögen auch Theorien der Geist-Körper-
Identität ihre Wahrheit zweifelhaft erscheinen lassen. Hicks ursprüngliche

These von der Veriflzierbarkeit des Theismus wurde vielfältig kritisiert,

eine Abschwächung bezüglich der Unsterblichkeitsthese mittels
eines etwas ausgedehnten Erfahrungsbegriffes ist aber möglich.38

Wie sieht es mit Falisifizierbarkeit aus? Wenn Falisifizierbarkeit die
Kehrseite der Veriflzierbarkeit wäre, hieße dies, der Gläubige wäre
bereit «bis auf weiteres» zu glauben und eine empirische Widerlegung seines

Glaubens zu akzeptieren. Insofern Glaubensaussagen Relevanz besitzen,

muß sich aus ihnen etwa herleiten lassen. Was in einer solchen
Ableitung als Prämisse fungiert, kann auch per modus tollens durch die
Falsifikation der Konklusion falsifizert werden. So denken Gläubige aber

nicht, obwohl sie beanspruchen, daß die Aussagen der Religion wahr
sind. Ein Glaubender wird die Fragen der Veriflzierbarkeit und Falsifi-
zierbarkeit nicht dadurch abweisen, daß er den Wahrheitsanspruch seiner
Aussagen aufgibt. Empirische Aussagen sind falsifizierbar, da sie einige
Tatsachen ausschließen. Nun sind religiöse Aussagen entweder nicht
falsifizierbar und wahr, dann müßte es aber absolute Letztbegründungsverfahren

geben, was zweifelhaft ist39, oder religiöse Aussagen werden
von Glaubenden als nicht falsifizierbar betrachtet (nämlich in der
religiösen Einstellung), obwohl sie falisifizierbar sind. Dann wäre die
religiöse Einstellung ihren Objekten (den religiösen Aussagen) nicht
angemessen. Dies mag man das «Dilemma der Falisifizierbarkeit» nennen.

Die angesprochenen religiösen Aussagen stehen mit diesen beiden
Dilemmata indessen nicht wider die Wissenschaft - im Gegenteil: Sofern

36 Wie z.B. KONG, Ewiges Leben?, 104f., Anm. 6, meint.
37 Vgl. auch HICK, John. Eschatological Verification Reconsidered, in: Religious

Studies 13 (1977) 189-202; Dalferth, Religiöse Rede von Gott, 699ff., Anm. 8.
38 Vgl. schon SCHLICK, Moritz, Meaning and Verification, in: The Philosophical

Review 45 (1936) 339-369.
39 Vgl. Bremer, Manuel, Ist die Transzendentalpragmatik letztbegründet oder

hol istisch?, in: Journal for General Philosophy ofScience 26 (1995) 153-168.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 63
des religiösen Diskurses

sie wahr sein sollen, unterliegen sie denselben holistischen
Verifikationsprozessen wie andere theoretische Aussagen. Wenn sich in der
Wissenschaft die Unsterblichkeit nachweisen ließe, wäre die These der
Unsterblichkeit zu akzeptieren, und nicht etwa die Wissenschaft zu verurteilen.

Sofern die Wissenschaft die entsprechenden Aussagen nicht verifiziert,

gibt es keine Gründe, entsprechende Annahmen zu machen: die
religiösen Aussagen sind falsch (nicht «sinnlos»40).

Gegen die Gefahr der Falsifikation der religiösen Aussagen, sofern
sie ja wahr sein sollen, hilft dann nur die Einnahme der religiösen
Einstellung, die entweder einfach die Wahrheit betreffender Aussagen
festsetzt oder sie zu «offenen Fragen» jenseits aller Begründbarkeiten
erklärt, aber:

disproof seems to be avoided only by ensuring that <the religious
hypothesis) carries no implication which are even in principle falsifiable in
the here and now. But the existence of fairies does not become an

open question immediately you choose to specify that they are of course
essentially undetectable.41

Damit kommen wir zu einem allgemein negativen Ergebnis: Bezogen auf
das religiöse Sprechen lassen sich so etwas wie spezielle Argumentationsweisen

für die religiöse Rede aufweisen (etwa der zulässige Verweis
auf Offenbarung). Genau genommen handelt es sich aber gerade nicht um
Argumentationsweisen. Mit ihnen werden allein die sprachlichen
Umgangsformen von Glaubenden als Glaubenden beschrieben. Denn ihnen
geht das entscheidende Merkmal der andere Diskurstypen definierenden
Argumentationsweisen ab: Sie sind nicht begründend. Das heißt: Ihre
Anwendung kann prinzipiell keinen begründeten Konsens (oder
erreichten Begründungsstand) unter beliebigen Diskursteilnehmern (d. h.
auch solchen, die nicht schon der Offenbarungsquelle glauben) garantieren,

sofern sich diese überhaupt nur auf Argumentation einlassen. Neben
der Rationalität der Teilnehmer solcher Debatten - eben keiner Diskurse

- muß ihr Glaube schon vorausgesetzt werden. Das heißt: Bezogen auf
die Frage «Gibt es einen religiösen Diskurs?» muß die Antwort «Nein»
lauten, da «Diskurs» allein über Rationalität definiert ist. Insofern mag
das Ergebnis unserer Untersuchung hier als angelegt im zugrundegelegten

Diskursbegriff erscheinen; der Erkenntniswert der vorgelegten
Argumentation liegt darin, daß es eine Rekonstruktion der religiösen Rede,
eine Definition der religiösen Einstellung und eine Verifizierbarkeit
religiöser Aussagen geben kann, obwohl neben dem theoretischen und
praktischen Diskurs kein religiöser Diskurs eingeführt werden muß.

40 Genauer: Religiöse Aussagen mögen sinnvoll sein; vgl. dazu den Anhang.
41 Flew, Anthony, God. A Critical Enquiry. LaSalle/lllinois 21988, 188.



64 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

Die religiöse Einstellung definiert keinen eigenständigen Geltungsanspruch

(wie «Wahrheit» bei Aussagen und «Richtigkeit» bei Normen),
sondern kann als eine bestimmte Haltung zum Geltungsanspruch
«Wahrheit» charakterisiert werden. Das Prinzip, daß einem bestimmten
Geltungsanspruch eine bestimmte Diskursform korrespondiert, bleibt
also gültig. Es gibt keinen religiösen Diskurs, weil es keinen
religionsspezifischen Geltungsanspruch gibt. Die relevanten Fragen verschwinden
aus der religiöse Rede. Sie allein kann keine beantwortbaren Fragen
stellen. Beantwortbare Fragen lassen sich nur im Diskurs stellen. Die
vermeintlich typisch religiösen Fragen lösen sich auf in die philosophische

Begründung von Sinnfragen, die philosophische Ethik und die
wissenschaftliche Untersuchung von angeblich trans-wissenschaftlichen
Phänomenen (wie der «Grenzwissenschaft» Parapsychologie42). Dadurch
werden diese Fragen keineswegs weniger wichtig. Im Gegenteil: Mit all
unserem wissenschaftlichen Instrumentarium sollten wir uns um ihre
Beantwortung bemühen. Daneben stehen bleibt die religiöse Einstellung.
Als erbauliches Sprachspiel ist Religion kognitiv irrelevant. Glaube und
Rationalität bleiben nebeneinander stehen.

Anhang: Sind religiöse Aussagen sinnvoll?

In der Argumentation bin ich davon ausgegangen, daß religiöse Aussagen

nicht per se sinnlos sind. Zu dieser Auffassung mag ein kleiner
Anhang sinnvoll sein, da sich ein Teil der Analytischen Religionskritik vor
allem auf die Frage nach dem Sinn religiöser Sätze bezog:

Religiösen Aussagen stellt sich die Frage, ob sie verifizierbar sind,
weil sie wahr sein wollen oder weil eine nicht verifizierbare Aussage
unter dem Verdacht steht, sinnlos zu sein. Auch in einer Semantik, die
nicht die strikten Forderungen des Wiener Kreises erhebt, wird die
Bedeutung einer Aussage nur dann wohlbestimmt sein, wenn es Bedingungen

gibt, unter denen ihre Anwendung - und nicht die Anwendung
irgendeiner anderen Aussage - als «richtig» beurteilt werden kann, und

Bedingungen, unter denen ihre Anwendung als «falsch» beurteilt werden
kann. Einige Aussagen können wir als Grenzfälle zulassen, da sie durch
Wortbildungsregeln auf bedeutungsvolle Aussagen zurückgehen, z. B.
«Es gibt etwas jenseits unserer Kategorien der Erfahrung.» Religiöse
Aussagen haben aber nicht diesen negativen Charakter. Sie wollen von
etwas Bestimmten etwas Bestimmtes sagen. Religiöse Aussagen wollen

42 Natürlich wäre dies dann keine «Para»-Psychologie mehr. Es gibt keine
«Grenz»-Wissenschaften.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 65
des religiösen Diskurses

im herkömmlichen Sinne wohlbestimmt sein. Ansonsten könnte auch die
konstative Rede nicht grundlegend für die religiöse Rede sein (s. o.).
Einen Ausdruck werden wir nun (im allgemeinen) als wohlbestimmt
betrachten, weil seine Anwendbarkeit auf die Wo\\\beschaffenheit der
Wirklichkeit zurückgeht - «im allgemeinen», wenn sich für
metaphysische/religiöse Aussagen eine Alternative böte. Eine solche Alternative ist
indessen nicht zu sehen. In einer Bedeutungstheorie der
Anwendbarkeitsbedingungen wird insbesondere die Verwendung eines Ausdrucks
durch solche Kriterien der Anwendbarkeit erklärt. Solche verifikationi-
stischen Theorien der Bedeutung und eine Gebrauchstheorie der Bedeutung

verweisen so aufeinander. Eine Gebrauchstheorie der religiösen
Ausdrücke allein43 kann das Problem der Verifizierbarkeit also nicht abweisen,

da die Frage nach der Begründung des Gebrauch eines bestimmten
Ausdrucks wie des Names «Odin» anstelle eines Ausdrucks «Thor»
bleibt. Werden die Verwendungsregeln zwar durch das System der
religiösen Rede (etwa Beschreibungen der verschiedenen Götter)
mitbestimmt, so gehen darin doch wohlbestimmte Ausdrücke mit
Anwendungskriterien (etwa «hat nur ein Auge») ein. Ohne Gehaltsentleerung
der religiösen Terme läßt sich dies nicht vermeiden. Neben der Identifikation

des Gegenstandes der religiösen Rede (s. II.) gibt es also auch ein
Prädizierbarkeitsproblem. Eine bloße Behauptung, die Ausdrücke, die in
religiösen Aussagen vorkommen, kämen dort nicht in ihrer gewöhnlichen

Bedeutung vor, sondern irgendwie übertragen, metaphorisch,
kommt in noch größere Schwierigkeiten: «If the words employed have to
be used in utterly different senses, then no warrant remains for using
these words and not others; and nothing whatever has been done to tell
us anything, in language which we can understand.»44 Insofern religiöse
Aussagen wahrheitsdifferent sein sollen, können sie nicht «anomal»45

sein : Wenn der Ausdruck «Gott» unter verschiedene und nicht beliebige
Prädikatoren fällt, muß die Verwendung eben dieser und nicht anderer
Prädikatoren auf - vielleicht uns nicht direkt zugänglichen - Tatsachen

bezüglich der Eigenschaften Gottes beruhen. Selbst im Falle der analogen

Rede muß die Verwendung einer Analogie auf einer objektiven
Struktur beruhen. Solche Ausdrücke können sinnvoll sein: Regeln der

Wortbildung (wie bei «unbeobachtbar» oder «allwissend») verschaffen
Ausdrücken wohlbestimmte Bedeutungen, auch wenn die Anwen-

43 Vgl. JUST, Wolf Dieter, Religiöse Sprache und analytische Philosophie. Stuttgart

u.a. 1975.
44 Flew, God, 32, Anm.41.
45 So HOFMEISTER, Heimo, Wahrheit und Glaube. Interpretation und Kritik der

sprachanalytischen Theorie der Religion. Wien/München 1978, 92-101.



66 Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen
des religiösen Diskurses

dungssituationen von uns nicht festgestellt werden. Zum einen gehören
zu diesen Grenzfällen aber nur wenige Aussagen. Und diese werden wir
im Rahmen einer Theorie (etwa einer realistischen Epistemologie
bezüglich unserer Erfahrungsvermögen) verwerfen oder annehmen. Das

heißt: Wenn solche Aussagen überprüfbar sind, werden sie im Rahmen

von Theorien geprüft. Damit ergibt sich wieder die im Dilemma der Ve-
rifizierbarkeit beschriebene Gleichsetzung von religiösen Aussagen mit
zentralen Aussagen eines Theoriesystems (also mit Aussagen der
Wissenschaft). Gegen diese eingeschränkte Rechtfertigung religiöser
Prädikationen (durch Analogie zu wissenschaftlichen Theorien) behauptet
Dalferth, daß in religiösen Aussagen zu Recht nicht nur solche Grenzfälle

von Prädikation wie «unbeobachtbar» vorkommen. Dazu muß er

zum einen die «eschatologische Lokalisation» des Gegenstandes der

religiösen Rede behaupten (vgl. //.). Gemeint ist damit im christlichen
Kontext die Identifikation von Jesus von Nazareth als Gott, vermittelt
durch entsprechende religiöse Erfahrungen. Ob das zeitlich einlösbar ist,
muß aufgrund des Verweises auf die Eschatologie bezweifelt werden.
Aber angenommen, es gelingt, Gott zu identifizieren, wie läßt sich dann

etwas von ihm prädizieren? Das Problem, daß unsere generellen Terme
nicht für die Anwendung auf religiöse bzw. transzendente Gegenstände
eingeführt wurden, versucht Dalferth dadurch zu umgehen, daß sich die
Prädikationen nicht auf Gott direkt beziehen, sondern auf diejenigen, die

Erfahrungen mit ihm gemacht haben.46 Erfahrungsberichte sind nun
unproblematisch, wenn sie von subjektiven Zuständen berichten. Dann wären

religiöse Aussagen jedoch bloß expressiv. Insofern sie von Gott handeln

wollen, können sie nur dann wahr sein, «wenn der Mensch diejenige
Perspektive auf Gott hat, die dieser selbst auf sich hat, »47. Damit
stellt sich aber wieder in voller Schärfe das Prädizierbarkeitsproblem, da

es aus Gottes Perspektive wieder um die gewöhnliche Verwendungsweise

der generellen Terme ginge. Es stellt sich wieder die Frage nach
der Wohlbestimmtheit dieser Prädikationen. Ian Crombie48 verweist nun
auf eine «parabolische» Verwendungsweise der generellen Terme in
solchen religiösen Kontexten und fallt damit der zitierten Kritik von Flew
zum Opfer: Wie läßt sich das «parabolische Sprechen» definieren, wenn
es verständlich sein soll und die Definition nicht ad hoc eingeführt wird?
Dalferth sieht dieses Problem und bestimmt den Sonderstatus dieser

46 Vgl. Dalferth, Religiöse Rede von Gott, 648ff., 670ff., Anm. 8.
47 Ebd. 651.
48 «Die Möglichkeit theologischer Aussagen», in: Dalferth, Ingolf (Hg.),

Sprachlogik des Glaubens. Texte analytischer Religionsphilosophie und Theologie zur
religiösen Sprache. München 1974, 96-145.



Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen 67
des religiösen Diskurses

Prädikationen dadurch, daß sie «Geschichten von religiösen Erfahrungen»

seien.49 Damit zeigt sich, daß selbst in der hoch elaborierten Theorie

von Dalferth schon die Bedingung der Möglichkeit der religiösen
Rede nur durch einen Verweis auf religiöse Erfahrung - also etwas, was
bei dieser S/nnklärung höchst problematisch voraussetzbar ist - gelingt.
Die stärkere Rechfertigung des Sinns religiöser Aussagen ist daher ihre
Gleichsetzung mit zentralen Aussagen von Theorien. Und damit stellt
sich das Verifikationsdilemma unausweichlich. Trotzdem könnten dann
solche Aussagen sinnvoll sein.

Daß alle metaphysichen Redeweisen sinnvoll (d. h. ihre Ausdrücke
mit wohlbestimmten Anwendungskriterien versehen) sind, werden wohl
wenige behaupten. Analog zur Definition theoretischer Terme in den
Wissenschaften ließen sich vielleicht solche Definitionen einführen, die
im obigen Sinne in das Bedeutungssystem einer Sprache mit
wohlbestimmten Ausdrücken eingebettet sind. Religiöse Aussagen, die so
wohldefiniert werden, werden also direkt oder indirekt beurteilbare
Anwendungskriterien besitzen. Aussagen, in denen sie vorkommen, werden -
im «herkömmlichen Sinne» - wahr oder falsch sein. Würden religiöse
Ausdrücke nur durch Definitionen eingeführt, in denen neben logischem
Vokabular nur andere religiöse Ausdrücke vorkämen, ließen sich bezüglich

ihrer natürlich wahre Aussagen ableiten. Eine solche «analytische
Theologie»50 bringt aber keine Gründe mit sich, warum man solche
Ausdrücke überhaupt einführen sollte. Ihre defïnitorische Isolation bringt
ihre (explanatorische) Irrelevanz mit sich. Kommen in der «analytischen
Theologie» jedoch auch nicht-theologisch definierte Ausdrücke vor,
stellt sich wieder das Problem ihrer Anwendbarkeit auf die rein theologischen

Gegenstände.
Fazit: Einer sinnvollen religiösen Rede stehen erhebliche Schwierigkeiten

im Weg. Es mag also so sein, daß die meisten religiösen Aussagen
im Umlauf sinnlos (nämlich nicht wohlbestimmt) sind, doch für unsere
Argumentation reicht die Annahme, daß sich einige hinreichend klären
lassen, so daß sie in logische Beziehungen mit anderen Aussagen eintreten

können.

49 Vgl. DALFERTH, Religiöse Rede von Gott, 660ff., Anm. 8.
50 Vgl. Zimmer, Christoph, «Was ist unter einer theologischen Aussage zu verstehen?»,

in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 36 (1989)311-340.


	Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen des religiösen Diskurses

