Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Maoglichkeits- und Unmdoglichkeitsbedingungen des religiosen Diskurses
Autor: Bremer, Manuel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760815

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760815
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MANUEL BREMER

Moglichkeits- und
Unmoglichkeitsbedingungen des
religidsen Diskurses

1. Einleitung: «Uber» Religion reden und religiéses Reden

Der folgende Essay behandelt nicht die Religionsphilosophie im allge-
meinen, sondern geht der spezifischeren Frage der Méglichkeits- bzw.
Unmoglichkeitsbedindungen des religidsen Diskurses nach. Unter «reli-
giosem Diskurs» wird dabei nicht der Diskurs #iiber Religion verstanden,
so wie er z. B. in der Religionswissenschaft gefithrt wird. Vielmehr soll
untersucht werden, was der Geltungsanspruch ist, der in der religiésen
Rede, in GlaubensduBerungen erhoben wird, und ob es einen zu diesem
Geltungsanspruch korrespondierenden Diskurs zur Bew#hrung dieses
Geltungsanspruches gibt, so wie der theoretische Diskurs dem mit Aus-
sagen verkniipften Geltungsanspruch der Wahrheit korrespondiert. Der
Ausdruck «Diskurs» wird hier also im Sinne der Formalen Pragmatik
verstanden: Unter «Diskurs» wird dasjenige kommunikative Handeln
verstanden, das sich durch Verfahrensregeln konstituiert, die darauf aus-
gerichtet sind, problematisierte Geltungsanspriiche von AuBerungen in-
tersubjektiv begriindet zu akzeptieren oder zuriickzuweisen. Zu diesen
Verfahrensregeln gehoren prozedurale Regeln (wie das ungezwungene
Rederecht der Diskursteilnehmer und die jederzeit angestrebte Erweite-
rung des Teilnehmerkreises), allgemeine Argumentationsregeln (wie die
Regeln der Logik) sowie fiir einen Diskurstyp spezielle Argumentations-



Méglichkeits- und Unmdoglichkeitsbedingungen 45
des religiosen Diskurses

formen (wie induktive Argumente in den empirischen Wissenschaften
oder moralische Begriindungsprinzipien des praktischen Diskurses).!

Die dementsprechend zu untersuchenden Fragen lauten nun: Gibt es
einen religiosen Diskurs? Wenn es keinen religiosen Diskurs gibe, sind
dann die religiose Rede sinnlos und die religiose Einstellung undefinier-
bar? Zu ihrer Beantwortung wird zunichst auf das religiose Reden ein-
gegangen — eine Untersuchung, die oft mit der analytischen Religi-
onsphilosophie einfach gleichgesetzt wird —, um davon ausgehend jedoch
das Problem unabweisbarer religioser Fragen anzusprechen. Mit oder ne-
ben diesen religiosen Fragen stellt sich die Thematik der besonderen Ar-
gumentationsformen, mit diesen Fragen umzugehen.?

II. Das religiose Reden

Oft wird unter derzeitiger analytischer Religionsphilosophie nur die Des-
kription des Sprachspiels, das man «religioses Reden» nennt, verstanden.

Eine analytische Untersuchung der religiésen Rede wird im Gegen-
satz zu soziolinguistischen oder anthropologischen Untersuchungen der
religiosen Sprache aber nicht (nur) deskriptiv sein. Im Sinne des meta-
wissenschaftlichen Standpunktes der Untersuchung der wissenschaftli-
chen Redeweisen und den Bedingungen ihrer Wahrheitsfahigkeit, der
nicht nur zur Rekonstruktion, sondern auch zur Neufestsetzung von Wis-
senschaftssprache fiihrt>, kann auch eine rekonstruierende, normative
Untersuchung der religiésen Sprache durchgefiihrt werden.* Solche Un-
tersuchungen sind rekonstruierend, insofern sie nach den dieses Spre-
chen konstituierenden Grundnormen und -bedingungen fragen (etwa als
Erlduterung der im theoretischen Diskurs zugrundegelegten logischen
Prinzipien). Solche Untersuchungen sind normativ, insofern sie im Falle

1 Vgl. HABERMAS, Jiirgen, Theorie des Kommunikativen Handelns. Band 1. Frank-
furt a.M. *1987, 397-454.

2 Dabei fragen wir, ob es heute in der funktional differenzierten Gesellschaft, in
der es ausdifferenzierte Geltungsbereiche (wie Wissenschaft, Recht, Moral usw.) gibt,
wir uns also jenseits der mythischen (totalen) Weltbilder befinden, einen eigenstin-
digen Geltungsbereich Religion mit einem korrespondierenden Diskurs geben muB.

3 Vgl. LAUENER, Henri, Philosophie als normative Titigkeit, in: Dialectica 41
(1987); BREMER, Manuel, Epistemische und logische Aspekte des semantischen Re-
gelfolgens. Aachen 1993, 282-99.

4 Solche Meta-Untersuchungen nennt man im allgemeinen «wissenschaftstheore-
tisch» oder «erkenntnistheoretisch». Eine globalere Kennzeichnung, die sich auf ver-
schiedenste Formen des untersuchten Sprechens bezieht, wire «metadiskursivy». Darin
wird zwar «diskursiv» in einem verallgemeinerten Sinne verwendet (nicht nur auf Dis-
kurse im hier verstandenen Sinne), aber der Begriff «metasprachlich» ist in der For-
malen Semantik anders besetzt.



46 Moglichkeits- und Unmaéglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

durch Analyse aufgedeckter unvertriglicher oder wenig kohérenter Ele-
mente dieses Sprechens eine kohdrentere Formulierung der fiir ein sol-
chen Sprechen konstituierenden Grundregeln festlegen, wenn es denn
seine Ziele erreichen soll (etwa durch eine Hierarchie von Folgerungs-
oder Begriindungsregeln, die vorher durch Inkrafttreten inkompatibler Fol-
gerungsregeln aufgetretene Inkohérenzen iiberwindet).

Ein Beispiel fiir eine solche meta-diskursive Untersuchung ist die
Frage nach der argumentativen Funktion des Verweises auf Offenbarung.
Eine solche Untersuchung fragt nach den Bedingungen der Moglichkeit
des religiosen Diskurses.

Aussagen der Religion wie «Jesus ist Gottes Sohn» sollen wahr sein.
Fiir den Glauben ist es der Fall, dal Jesus Gottes Sohn ist. Wére Religion
allein handlungsanleitend durch moralische Normen (etwa durch Erlasse
wie die Zehn Gebote), konnte sie als Bestandteil des praktischen Diskur-
ses, der moralische Normen (wie konkrete Erlaubnisse und Verbote) be-
griindet, angesehen werden. Zum einen will die Religion aber mehr als
Sittenlehre sein, und zum anderen sollen die Handlungsanleitungen auf
religiose Tatsachen zuriickgehen (etwa, daf} es der Fall ist, daB Gott die
Welt schuf, daf} Gott Gebote gegeben hat, usw.). In der religiosen Rede
kommen dariiber hinaus neben Aussagen und Normen auch andere
Sprechakte vor (wie Ausrufe «Erhore uns, Herr!» oder Gesdnge). Kulti-
sche Handlungen unterscheiden sich indessen erst dann vom Theater (also
dem Bereich der Kunst), wenn beansprucht wird, dal es die dort an-
gesprochenen Objekte gibt. Die konstative Rede ist also fiir die Religion
grundlegend.’

Offenbarung soll nun eine Erfahrungsquelle sein, die dieser Art von
konstativer Rede zu einer Rechtfertigung verhilft. Statt der herkommli-
chen Begriindung gewihrleistet Offenbarung:

(a) Individuen und Eigenschaften miissen nicht mehr wie in der ge-
wohnlichen Rede identifiziert werden: Sie zeigen sich selbst an.

(b) Ein epistemisches Fundament analog einer unmittelbaren Evi-
denz liegt vor.

(c) Der privilegierte Zugang zur Offenbarung kann weitere Begriin-
dungsnachfragen blockieren.

Die Berufung auf Offenbarung zeichnet das religiose Reden — zu-
mindest in einigen Religionen — aus. Als Zug im religiosen Sprachspiel
scheint sie sich, analog dem Zug im theoretischen Diskurs empirischer
Wissenschaften, sich auf experimentelle Daten zu berufen, zu verhalten.
Dabei kann Offenbarung im religiosen Reden auch eine indirekte, zu-

5 Vgl. auch WAINWRIGHT, William, Theism, Metaphysics, and D.Z. Phillips, in:
Topoi 14 (1995) 87-93.



Moglichkeits- und Unmaéglichkeitsbedingungen 47
des religiosen Diskurses

nichst verdeckte, Rolle spielen, etwa wenn ein Theologe, zunéchst an
das Themenfeld Argumentation ankniipfend von Uberzeugung durch
Griinde im scheinbar gewdhnlichen Sinne spricht, dann jedoch eine «theo-
logische Erkenntnisstruktur» postuliert, in der die Bibel «als Zentrum und
Kriterium» fungiert.® Offenbarung kann ebenfalls unter dem Titel «reli-
giose Erfahrung» oder «Sinnerfahrungy» auftreten.” Auch fiir diese gelten
dann die Bedingungen (a) bis (c). Beziiglich der religiosen Rede scheint
sich also eine konditionale Rechtfertigung rekonstruieren zu lassen:
Wenn es die religiose Erfahrung gibt, dann lassen sich die religitsen
Wahrheitsanspriiche rechtfertigen.® Gibt es die Offenbarung (bzw. die reli-
gose Erfahrung), 146t sich sagen: Ausgehend von der Offenbarung ver-
fahrt die religiose Rede argumentativ, indem sie die schon evidente
Wahrheit erldutert und den daraus erwachsenden Begriindungszusam-
menhang nachvollzieht.’?

Allerdings 148t sich Offenbarung nicht intersubjektiv reproduzieren,
wie wir dies von Experimenten verlangen. Gemifl dem Begriindungsan-
spruch intersubjektiver Verbindlichkeit zeigt sich ein grundsétzliches
Dilemma der Offenbarung: Da es viele Anwérter angeblicher Offenba-
rungen gibt, muf dariiberhinaus entweder die angebliche Offenbarungs-
quelle selbst {iber allen Zweifel autorisiert worden sein (ein Regref3 des
geoffenbarten Offenbarungscharakters droht), oder die Inhalte selbst
sprechen fiir die Authentizitdt der Offenbarung (dann sprechen die In-
halte aber fiir sich selbst, und die Offenbarung ist iiberfliissig).!? Es zeigt
sich am Beispiel Offenbarung, daB eine Analyse des religiosen Spre-
chens nicht nur deskriptiv, sondern auch rekonstruierend versucht wer-
den kann.

Ein anderes Beispiel wire Dalferths Rekonstruktion religioser Exi-
stenzaussagen!!, in der er die Mdglichkeit der Individuierung auf eine
«eschatologische Lokalisierung» —. also vorausgesetzte Glaubensgehalte —
zuriickbezieht. Dalferth erldutert so das vorgefundene religidse Sprechen
mittels eines rekonstruierenden Begriffsinstrumentariums (wie «Anrede»,

6 Beide Bemerkungen finden sich in KUNG, Hans, Ewiges Leben? Miinchen 1982,

102f,
e Vgl. SCHERER, Georg, Sinnerfahrung und Unsterblichkeit. Darmstadt 1985,

96ff., 190f.

8 Vgl. DALFERTH, Ingolf, Religiose Rede von Gott. Miinchen 1981, 711.

2 Vgl. DALFERTH, Ingolf, Gott. Philosophisch-theologische Denkversuche. Tiibin-
gen 1992, 51, 67ff., 91.

10 Vgl. KUTSCHERA, Franz von, Vernunft und Glaube. Berlin/New York 1991, 89f.

11 vgl. DALFERTH, Religiose Rede von Gott, 565-606, Anm. 8; DALFERTH, Ingolf,
Existenz und Identifikation. Erwidgungen zum Problem der Existenz Gottes im Ge-
sprich mit der analytischen Philosophie, in: Neue Zeitschrift fiir systematische Theo-
logie 25 (1983) 178-202; DALFERTH, Gott, 45-50, Anm. 9.



48 Maéglichkeits- und Unmdéglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

«christologische Erfahrung» usw.) als religioses Sprechen in Unter-
scheidung zu Behauptungen der empirischen Wissenschaften!2.

Aber mit dieser Rekonstruierbarkeit ist noch nicht gezeigt, daB3 es ein
geltungsdefinites religioses Sprechen gibt. In der Erlduterung des Offen-
barten wird zwar der Anspruch des Argumentierens, d. h. des Argumen-
tierens im herkémmlichen Sinne erhoben. Doch z. B. das Instrument Of-
fenbarung als das Fundament dieses Argumentierens konnte aufgrund
seines Dilemmas nicht als koh&rentes Argumentationsmittel rekonstruiert
werden, da es sich wesentlich auf aulerargumentative und zugleich nicht
intersubjektiv einholbare Geltungsgrundlagen beruft. Geltungsdefinit wire
das religiose Sprechen, wenn dem Sprechen in religioser Einstellung ar-
gumentative Verfahren der Einlosung seines Geltungsanspruches zuge-
ordnet werden konnten, die einen moglichen Opponenten begriindet wi-
derlegen. Dazu ist der Begriff der religiosen Einstellung zu klidren. Denn
der religiose Diskurs sollte einem spezifischen religiosen Geltungsan-
spruch so korrespondieren wie der theoretische Diskurs dem Geltungs-
anspruch auf Wahrheit und Objektivitt.

lIl. Die religiése Einstellung

Wenn wir das religiose Reden vom wissenschaftlichen unterscheiden
wollen, kbnnen wir versuchen, dies iiber eine Definition der religidsen
Einstellung zu tun. Religios wire jene Einstellung, die der Sprecher zur
Geltungsfrage der von ihm gemachten AuBerungen hat. Es handelte sich
um einen besonderen Geltungsanspruch. Die Frage wére, ob sich neben
der auf Aussagenwahrheit ausgerichteten wissenschaftlichen Einstellung,
daB sich die Dinge intersubjektiv bewdhrbar so verhalten, wie mit der
Aussage behauptet, eine religiose Einstellung definieren 146t. Eine sol-
che Definition 1d8t sich tatsdchlich liefern. Ausgangspunkt ist gerade der
Umstand, dafl sich die religiose Einstellung zur Geltung einer Aussage
von der wissenschaftlichen unterscheiden miite. Das Fiir-wahr-Halten
wird sich dann nicht (wie in der Wissenschaft) nach dem Bew#hrungs-
grad gemédB den Bewéhrungsverfahren der Wissenschaft richten bzw.
nach vorgebrachten wissenschaftlichen Argumenten. Wissenschaftliche
AuBerungen sind ndmlich ausgesprochen tduschungsanfillig. Wissen-

12 DALFERTH rekonstruiert in: Religitse Rede von Gott, Anm. 8, religioses Reden
{iber Gott als wahrheitsdifferent, indem er zum einen die Identifizierbarkeit des Refe-
renzgegenstandes Gott (iiber die These der «eschatologischen Lokalisation») behaup-
tet und auch Priadikationen beziiglich dieses Gegenstandes fiir sinnvoll erachtet; dar-
auf kommt mein Exkurs betreffs des Sinns religioser Aussagen noch einmal zu spre-
chen.



Maéglichkeits- und Unmdéglichkeitsbedingungen 49
des religiosen Diskurses

schaft besteht u. a. darin, solche Enttduschungen von Theorien zu pro-
vozieren. Verhélt man sich gemidB den Regeln des wissenschaftlichen
Diskurses, wird man sich also nicht iiber die prisentierten und im theo-
retischen Diskurs akzeptierten Belege hinaus auf eine Aussage festlegen.
Dies tut man aber in der religiosen Einstellung. Sie verlangt ausgezeich-
nete GewiBheit:

[E]videncing procedures of the sort we use for establishing our right to

believe in the probable existence of a thing could not be the procedures

that are used to establish the truth of a religious adequade belief in

God."3
Die religiose Einstellung 146t sich so definieren:

(D) Jemand befindet sich in der religidsen Einstellung beziiglich «p»,

wenn der subjektive Grad des Fiir-wahr-Haltens wissentlich und dauer-

haft vom Bestédtigungsgrad von «p» abweicht.

Diese Definition ist jedoch sehr ungenau. Die bloe Abweichung des
Fiir-wahr-Haltens vom Bestédtigungsgrad kennzeichnet auch viele Hypo-
thesen in der Wissenschaft. Trotzdem mag es fiir die Forschung rational
sein, die Moglichkeiten einer solchen Hypothese zunéchst zu verfolgen.
Ein Glaube wird daraus erst, wenn dauerhaft (d. h. ohne das Auftreten
bestdtigender Daten oder Argumente) an dieser Hypothese im Gegensatz
zu anderen festgehalten wird. Nun wird man einwenden: In diesem Sinne
mag ein so definierter Glaube auch in der Wissenschaft vorkommen. Die
Definition wiirde also wohl das religiése Leben nicht treffen. Das ist
richtig. Hier soll es aber nur um eine Definition einer Form des Fiir-
wahr-Haltens gehen, die vom wissenschaftlichen Standard abweicht, und
zwar in einer Weise, die mit unserem intuitiven, unscharfen Begriff des
Glaubens zusammenhéngt. Dal damit das religiose Leben nicht erschop-
fend definiert wird, ergibt sich daraus, daB8 im religiosen Leben aus
einem solchen Glauben u. a. auch moralische Konsequenzen gezogen
werden. Darauf kommen wir noch zu sprechen. Die Qualifikation «wis-
sentlich» in der vorgeschlagenen Definition muf3 vorgenommen werden,
um Glauben von wissenschaftlichem Irrtum zu unterscheiden.

Wir konnen also den Begriff «religiose Einstellung» definieren.
Diese Definition beruht auf formalen Aspekten dieser Einstellung und
nicht auf Inhalten — etwa, daB es der religiosen Einstellung wesentlich
wire, von einem transzendenten Bereich zu handeln.!* Die religiose Ein-
stellung mag sich auf anderes als Gott oder das Nirvana beziehen. Doch

13 LyAs, Colin, «The Groundlessness of Religious Belief», in: BROWN, Stuart
(Hg.?, Reason and Religion. Ithaca/London 1977, 158-180, 176.

450 z. B. GRABNER-HAIDER, Anton, Vernunft und Religion. Ansiétze einer ana-
lytischen Religionsphilosophie. Graz e.a. 1978, 15-21.



50 Maéglichkeits- und Unmaéglichkeitsbedingungen
des religidsen Diskurses

ist die religitse Einstellung gemaB dieser Definition irrational, insofern
wir Rationalitdt verstehen gemdB den gekliarten Begriffen des theoreti-
schen und praktischen Diskurses.!3 Kénnten wir einen religiésen Diskurs
vorweisen, wiirden wir auch den Rationalitdtsbegriff entsprechend
erweitern miissen. Anstatt den Zugang zum religidsen Diskurs durch eine
Kldrung der religiosen Einstellung zu suchen — wie am Ende des letzten
Absatzes ins Auge gefaflit —, wollen wir also das Vorgehen umkehren und
versuchen, einen anderen Zugang zum religiésen Diskurs zu finden, um
mittels seiner die Rationalitdt der religiosen Einstellung verteidigen zu
kdnnen.

1V. Unabweisbare religiose Fragen als Thema des religiosen Diskurses?

Wenn wir zwar nicht die religiose Einstellung durch bestimmte Inhalte
definieren, konnen wir vielleicht doch besondere Inhalte der Religion
aufspiiren, wenn das Besondere der religiosen Einstellung auf der Be-
sonderheit bestimmter Fragen beruht? Der religiose Diskurs muf aber
nicht auf bestimmten Inhalten beruhen. Er definiert sich — zumindest zu-
nichst ausgehend von der Definition der religiosen Einstellung — da-
durch, wie besonders mit irgendwelchen Gehalten umgegangen wird.
Wenn es einen religiésen Diskurs gibt, mag es spezifische religiose Fra-
gen als Thema eines solches Diskurses geben. Koénnen wir also den Ra-
tionalititsstatus der religidsen Einstellung retten durch den Nachweis un-
abweislicher religioser Fragen, die nicht Fragen der Wissenschaft sind?
Das heifit: Miissen wir die religidse Einstellung einnehmen? Wenn es
solche unabweisbaren Fragen gébe, wire es irrational, nicht zu ihnen
eine Position einzunehmen.!®

Die Frage, die hier vor allem in Betracht kommt, ist die Sinnfrage:
«Was ist der Sinn unseres Lebens? Hat es {iberhaupt einen Sinn?» Diese
Frage stellt sich unabweislich — so mag ein Vertreter der These unab-
weislicher religioser Fragen argumentieren —, wenn wir handeln, also ein
bestimmtes Ziel erreichen wollen.!” Denn dann dringt sich die Frage auf:
Hat es {iberhaupt einen Sinn, dieses Ziel erreichen zu wollen? Betrachten
wir sein Argument:

15 Vgl. HABERMAS, Jiirgen, Vorstudien und Ergénzungen zur Theorie des kom-
munikativen Handelns. Frankfurt a.M. 1984, 159-74.

16 yg]. KENNY, Anthony, What is Faith? Essays in the Philosophy of Religion. Ox-
ford 1992, 31f.

I7 Elemente einer solchen Argumentation finden sich etwa bei SCHERER, Sinner-
fahrung und Unsterblichkeit, 13-26, Anm. 7.



Maéglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen 51
des religiosen Diskurses

(S) 1. Handeln impliziert, daB wir im Handeln Sinn annehmen.

2. Wir handeln.

3. Wenn wir die grundsitzliche Sinnlosigkeit annehmen, nehmen wir
in keinem Einzelfall des Handelns Sinn an.

4. Nehmen wir die grundsitzliche Sinnlosigkeit an.

Aus 1., 2. mit Modus Ponens:
5. Wir nehmen im Handeln Sinn an.
Aus 3., 4. mit Modus Ponens:

6. Wir nehmen in keinem Einzelfall des Handelns Sinn an.
Aus 5., 6. mit Konjunktionseinfiihrung:

7. Wir nehmen im Handeln Sinn an und nehmen in keinem Einzelfall
des Handelns Sinn an.
Gemif der Widerspruchsregel wird relativ zu 7. die Annahme 4. fiir den
Widerspruch verantwortlich gemacht, so daB sich ergibt

8. Wir nehmen nicht die grundsitzliche Sinnlosigkeit an.
Durch Konditionalisierung ergibt sich aus 2., 8.

9. DaBl wir handeln, impliziert, daB wir nicht annehmen, alles ist
sinnlos.

Das heifit: Wenn wir handeln, miissen wir die grundsétzliche Sinn-
losigkeitsannahme verneinen. Zumindest etwas mufl sinnvoll sein. Damit
wissen wir aber nicht, was sinnvoll ist und ob sich dies auf das Gesamt
unserer Handlungen erstreckt. Dazu muf} zusitzlich gezeigt werden, daf3
eine einzelne Handlung nur dann sinnvoll sein kann, wenn das Gesamt
der Handlungen einer Person sinnvoll ist. Dal wir die grundsétzliche
Sinnlosigkeitsannahme nicht behaupten koénnen, heifit nicht, daB eine
grundsétzliche Sinnannahme wabhr ist, denn dies ist ja nur der kontrire
Gegensatz. Wir konnen aber folgende eingeschrinkte Konsequenz zie-
hen: Wir miissen zumindest offenlassen, dal das Gesamt unserer Hand-
lungen einen Sinn hat, denn daB die grundsétzliche Sinnlosigkeitsannah-
me falsch ist, zeigt (S), und ob die grundsitzliche Sinnannahme falsch
ist, wissen wir nicht. Aus dem Begriff des Handelns (1.), dem Umstand,
daB wir handeln (2.) und einer Tautologie (3.) ergibt sich, wenn wir im
Sinne der Annahmeeinfithrung einmal so tun, als ob wir die grundsétzli-
che Sinnlosigkeit annehmen, ein Argument beziiglich notwendiger
Sinnvoraussetzungen des Handelns. Das Argument héngt also allein von
den Priamissen (1.), (2.), (3.) ab. (2.) wird niemand bestreiten. (3.) ist
tautologisch. Es kommt also auf (1.) an. Darauf kommen wir gleich zu
sprechen.

Je nachdem, ob wir das obige Argument pridikatenlogisch, modal-
logisch oder in einer epistemischen Logik formalisieren, erhalten wir fiir
die Sinnannahme:



52 Mdoglichkeits- und Unmoglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

(*) 1. Mein Handeln hat irgendeinen Sinn.

2. Es ist moglich, dal mein Handeln einen Sinn hat.

3. Ich meine nicht, dal mein Handeln keinen Sinn hat.

Nun: Mit (*) beantworten wir die Sinnfrage hinreichend. Wihrend
(*1) zu stark erscheint, reicht als Grundlage der Handlungsféhigkeit die
schwichste Version, (*3), aus. Selbst wenn es unmdoglich wiére, dall mein
Leben einen Sinn hat (s. u.), miiBBte ich doch die Behauptung der Sinnlo-
sigkeit verneinen. Wir halten eine der Aussagen (*) fiir wahr, denn wir
haben einen Beweis fiir ihre Wahrheit. Und dieses Fiir-wahr-Halten er-
hélt unsere Handlungsfahigkeit. Damit ist (*) aber eine Aussage, die wir
begriindet fiir wahr halten, als Aussage, fiir die es ein wissenschaftliches
(ndmlich philosophisches) Argument gibt. Mehr verlangt die Sinnfrage
nicht. Den Boden der Religion haben wir dabei nicht betreten. Die reli-
giosen Annahmen unterscheiden sich von (*) dadurch, daB ein bestimm-
ter Sinn des Lebens beschrieben wird. Die Frage des Lebenssinns wird
nicht blofl offengelassen, sondern es werden Aussagen iiber den (einen)
Sinn des Lebens gemacht. »

Aber ist (S) iberhaupt ein zwingendes Argument? (S) verwendet an
verschiedenen Stellen den Ausdruck «Sinn.» Die Sinnlosigkeitshypo-
these behauptet, daB3 unser Leben keinen Sinn hat, so daf} sie impliziert,
daB auch jede einzelne Handlung keinen Sinn hat. Dabei wird allerdings
unterstellt, daf} bei der Sinnunterstellung beziiglich einer einzelnen Hand-
lung in derselben Weise von «Sinn» geredet wird, wie beim Ausdruck
«Sinn des Lebens». Miissen wir bei jeder einzelnen Handlung nach deren
Einbettung in einen Gesamtsinn aller unserer Handlungen, also unseres
Lebens, fragen? Kann man die Frage nach dem Gesamtsinn des Lebens
(jenseits der Fragen nach dem Sinn von Handlungen) sinnvoll stellen?
Betrachten wir — in einem Exkurs — zwei Modelle der Begriindung des
«Sinns» einer Handlung:

Modell 1: Dal} eine Handlung einen Sinn hat, heif3t, daf} sie als sinn-
voller als andere Handlungen angesehen wird. Ihr Sinn ist das Erreichen
des Zustandes, der gegeniiber anderen Weltzustinden (u. a. dem, der vor
Handlungsbeginn vorliegt) préferiert wird. Warum wird dieser Zustand
priferiert?

LBt sich dies weiter begriinden, so wird auf eine Einbettung der
Handlung in eine Handlungskette verwiesen. So wie eine Elementar-
handlung in Situationen eine bestimmte Relevanz hat, so ist eine Hand-
lung in einer Handlungskette beziiglich dessen, was man schon getan hat
und was man im allgemeinen will, relevant. Diese Einbettung in eine
Handlungskette fiithrt durch weiteren Begriindungsbedarf zwangslaufig
auf die Gesamtkette des Handelns, das Leben. Denn haben wir beziiglich



Maéglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen 53
des religiosen Diskurses

einer Handlung begriindet, daf sie sinnvoll ist beziiglich einer zweiten
Handlung, kénnen wir die Frage beziiglich der zweiten Handlung erneu-
ern, usw. Eine Handlung wird dann gerechtfertigt bezogen auf den ge-
samten Lebensplan. Diese Rechtfertigung kann nur dann gelingen, wenn
der Gesamtlebensplan als sinnvoll verteidigt werden kann, da jede ein-
zelne Handlung ja nur relativen Sinn besitzt, oder wenn zumindest die
Sinnfrage nicht negativ beantwortet wird. Es muB also die Frage nach dem
Gesamtsinn zumindest gestellt wenn nicht sogar — minimal gemaB (*) —
beantwortet werden. Entweder dient dann ein Gesamtsinnangebot als
ibergeordnete Fundierung, oder der Lebenssinn liegt gerade in der Sinn-
suche, welche dann als Fundierung der anderen Pridferenzen dient.

Betrachten wir jedoch ein zweites Modell des Handelns: Selbst wenn
das Vorliegen der Priferenz nicht begriindbar ist — wir haben einfach ir-
gendwelche Priferenzen —, so mul doch im Rahmen einer instrumentel-
len Rationalitdt der Handlungsplan gerechtfertigt werden. Auch dies fiihrt
auf den Lebensplan. Doch kann er jetzt genauso hingenommen werden wie
das Vorliegen der Prédferenzen. Der Lebensplan besteht dann darin, mir
vorgegebene, sich bei mir einstellende Préferenzen zu befriedigen. Ich
bin dann bloBer Zuschauer dieses Ablaufes. Da schon bei einer Einzel-
handlung kein Handlungssinn gesetzt oder begriindet wird — denn die
Priferenzen als Handlungsorientierungen stellen sich einfach bei mir ein
—, ergibt sich auch keine Verldngerung dieses Handlungssinnes auf einen
Gesamtsinn hin. Dieses Zuschauermodell des Handelns widerstreitet
unserem Freiheitsempfinden, sofern wir ein solches haben, und mag
gerade die Frage nach dem Sinn eines solchen Ablaufes hervorrufen.
Anders formuliert: Gerade hier wiirden wir nach dem Sinn fragen
wollen, denn dieses Modell widerspricht unserem Selbstverstdndnis von
sinnvollem Handeln, wenn wir denn ein solches haben. Wir haben dieses
Selbstverstandnis, weil wir annehmen, dall wir unsere Pridferenzen be-
griinden konnen, das heiflit, weil wir annehmen, dall wir in unseren Préfe-
renzen nicht (vollig) determiniert sind, auch wenn wir einige Priferen-
zen, wie Geschmack, einfach als Fakten hinnehmen. Wir nehmen also
an, da3 wir sowohl unsere Préferenzen kritisch priifen als auch in Pro-
zessen praktischen Résonierens verdndern konnen. Geben wir jedoch
diese Freiheitsannahme auf, entféllt auch die mit ihr im ersten Hand-
lungsmodell verkniipfte zwangsldufige Sinnfrage.

Die Frage nach dem Gesamtsinn stellt sich also von der Einzelhand-
lung her notwendigerweise, wenn wir annehmen, dafl wir unsere jeweili-
gen Priferenzen bis zu einem gewissen Grad begriinden konnen. Ent-
scheidend dabei ist zunichst nicht, ob diese Begriindung fundamentali-
stisch oder holistisch ist und ob die Begriindung vollig frei oder psycho-



54 Moglichkeits- und Unmoglichkeitsbedingungen
des religidsen Diskurses

logisch determiniert ablduft. Das bloBe Aussein auf Begriindung verweist
auf einen weiteren Kontext des Handelns, d. h. auf den Lebensplan als
sinnstiftend.

Doch die Moglichkeit des Modells 2 scheint die Umgehung der Sinn-
frage zu erlauben. Kénnen wir in unserem Selbstverstdndnis auf die Be-
grilndung von Priferenzen verzichten? Der Begriindungsverzicht bei Mei-
nungen kommt uns absurd vor: Meinungen sind etwas, das per defini-
tionem der Begriindung bedarf: Wer etwas behauptet oder etwas fiir wahr
hilt (d. h. meint, daB3 es der Fall sei), iibernimmt als rationale Person
selbst oder durch Gewihrsleute eine zumindest minimale Gewédhr dafiir,
das Vorliegen des betreffenden Sachverhaltes (und nicht das des Ge-
genteils) begriinden zu kénnen. Warum sollten wir Priferenzen anders
behandeln? Gemé&lB Modell 1 kénnen wir sie doch begriinden.

Allerdings macht sich diese Begriindung von einem Verweis auf die
Gesamtsinnfrage abhéngig. Unser Selbstverstindnis, Préferenzen be-
griinden zu konnen, verpflichtet uns also darauf, daB wir auch den Le-
benssinn begriinden kénnen miiten. Umgekehrt wire ein Nachweis der
Unbeantwortbarkeit der Frage nach dem Lebenssinn ein Nachweis fiir
die Unbegriindbarkeit einzelner Préferenzen, also ein Argument fiir das
zweite Modell, insofern man Unbegriindbarkeit fiir uns mit tatsdchlicher
Unbegriindbarkeit gleichsetzt. Aber: Selbst wenn die Frage nach dem
Lebenssinn fiir uns unbeantwortbar ist, wird sie eine Antwort haben, da
sie nach etwas Objektivem fragt und alles Objektive vorliegt oder nicht
vorliegt (mein Leben hat einen Sinn, oder dies ist nicht der Fall).!® Be-
zogen auf diese Antwort auf die Frage nach dem Lebenssinn, sind ein-
zelne Priferenzen gut oder schlecht begriindet. Im externen Sinne (also
von jenseits unseres Wissensstandes betrachtet) zumindest lieBen sich
Priferenzen daher in diesem Fall begriinden.!? Priferenzbegriindung und
Gesamtsinnfrage verweisen aufeinander. Damit kann sich Modell 1

18 Die Sinnfrage stellt sich zwar fiir ein einzelnes Individuum, doch heiBt dies
nicht, sie hitte keine objektive Antwort. Auch objektive Aussagen iiber meine sub-
jektiven Empfindungszustinde betreffen mich. Objektives kann ebenso einen Raum
fiir subjektive Spezifikationen lassen. Trotzdem bleibt die gesuchte Antwort eine ob-
jektive. Entweder gibt es den Sinn meines Lebens oder nicht, tertium non datur. Es
reicht mir nicht, daB ich mir bloB einen Sinn einbilde.

9 Es verhalt sich dann bei der Sinnfrage ebenso wie beim Problem der
«epistemischen Kluft». So wie wir in der Erkenntnistheorie annehmen, es gibe eine
Antwort auf die Frage, wie sich unsere Meinungen zur Wirklichkeit verhalten, und
beanspruchen, daB es dort eine positive Antwort gibt (vgl. BREMER, Manuel, Zwei
Doppelaspekttheorien der Wahrheit, in: Logos, N.F. [1995] 284-311), so nehmen wir
jetzt an, es gidbe eine Antwort auf die Sinnfrage. Dies ist Ausdruck eines Realismus.
Die Annahme, daB es sich um eine «positive» Antwort handeln wird, geht dariiber
hinaus.



Maoglichkeits- und Unmdoglichkeitsbedingungen 55
des religidsen Diskurses

selbst erldutern: Angenommen wir fragen nach der Begriindung von Pri-
ferenzen, dann stellt sich die Sinnfrage; stellt sich die Sinnfrage, kénnen
wir sie nicht negativ beantworten, um handeln zu kdnnen; beantworten
wir die Sinnfrage nicht negativ, sollten wir nach Antworten suchen; die-
se Suche gibt den Rahmen unseres Lebens ab; unser Leben hat also eine
iibergeordnete Préferenz; also lassen sich einzelne Prédferenzen relativ
darauf begriinden, also diirfen und miissen wir nach der Begriindung von
Priferenzen fragen!

Die radikale Alternative liegt wiederum darin, die Begriindbarkeit
von Priferenzen zu verneinen. Dies wére nun indessen auch als externe
Unbegriindbarkeit zu zeigen. LBt sich dies extern nicht zeigen, kénnten
wir zumindest konsistent annehmen, dall unsere Pridferenzen in einem
Begriindungszusammenhang (mit einem Lebenssinn) stehen, auch wenn
wir dies nicht selbst wissen. Das zweite Modell 148t sich nicht als Ge-
dankenmodell widerlegen. Doch es widerspricht unserem Selbstver-
stindnis, daB wir unsere Préferenzen nicht begriinden kdénnen. Das Mo-
dell 1 l4Bt sich also kohédrent erldutern. Und als Fazit dieses Exkurses
ergibt sich, dal} sich das Argument (S) relativ zu diesem Handlungsmo-
dell aufrechterhalten 14ft.

Zusammenfassend konnen wir zur Sinnfrage festhalten: Entweder
dringt sie sich als Bedingung des Handelns auf, dann gibt (*) innerhalb
der Philosophie als Wissenschaft die ndtige Antwort, oder sie dréngt sich
nicht auf, dann scheitert der Verweis auf unabweisliche religiése Fragen
sowieso. In beiden Fillen ist die religiose Einstellung nicht als erforder-
lich erwiesen. Argumente fiir die Unabweislichkeit einer religiésen Fra-
ge, wenn es sie denn gibt, drohen zugleich Argumente fiir eine nicht-
religiose Losung zu sein. | .

Eine Kritik der religiosen Einstellung ist indessen nicht vollsténdig,
wenn sie deren Auftreten nicht verstindlich machen kann. Eine soziolo-
gische Erkldrung z. B. mag versuchen, sie auf einen Nutzen hin zu erkl4-
ren, wobei die Nutzenerwartung die unbewuflite Ursache der religitsen
Einstellung ist. Stdarker wire eine nicht-reduktionistische Erkldrung, die
sie als Anlage im Denken ausweist, die einem sich aufdrdngenden Pro-
blem begegnend in einen Trugschlufl gerét, so wie Kant den «transzen-
dentalen Schein» aus dem falschen (konstituiven) Gebrauch der notwen-
digen regulativen Ideen erklirt.

Relativ zum Gedankengang beziiglich (S) kommen wir zu folgender
These: Die religiose Einstellung antwortet auf die Sinnfrage; damit ant-
wortet sie auf ein sich aufdringendes Problem in unserer Handlungsfa-
higkeit; der Fehler der religidsen Einstellung liegt darin, die Nichtbe-
hauptbarkeit der Sinnlosigkeit des Handelns in die Behauptung eines



56 Moglichkeits- und Unmdéglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

bestimmten Lebenssinnes als unhintergehbarem Grund des Handelns zu
transformieren.

Wie sieht es nun mit anderen religiosen Thesen aus? Insofern die
Sinnfrage, soweit sie Grundfragen der Handlungstheorie (Bedingungen
der Méglichkeit, sich ein Ziel zu setzen) betrifft, zum Teil in der Philo-
sophie behandelt wird, kénnte man versucht sein, andere Themen der
Religion (wie Unsterblichkeit und Gott) in die philosophische Auseinan-
dersetzung zu bringen. Wihrend vermeintliche Beweise Gottes?® und die
Auseinandersetzung um seine Attribute oft behandelt werden, sei hier ein
Blick auf die Unsterblichkeit geworfen. Die These der Unsterblichkeit
geht iiber die These irgendeines moglichen Sinns meines Lebens hinaus,
da der Sinn meines Lebens sowohl diesseitig vorhanden sein mag als
auch von anderen festgestellt werden konnte, nachdem ich tot bin.2! Ist
die Unsterblichkeitsfrage eine unabweisbare religiose Frage?

Beispielsweise kénnte man iiber ein Argument der folgenden Art?2
versuchen, Unsterblichkeit als Bedingung von Geltung und Sinnannah-
men einzufiithren:

(U) 1. Wir erheben die Geltungsanspriiche der Wahrheit und der Rich-
tigkeit.

2. Wer Geltungsanspriiche erhebt, ist notwendig auf intersubjektive
Bewihrung aus.

3. Intersubjektive Bewidhrung ist ein unabschlieBbarer Prozef3.

Also per Transitivitét:

4. Wir sind notwendig auf den unabschlieBbaren Prozef der intersub-
jektiven Bewidhrung aus.

5. Indem wir auf Bewidhrung aus sind, miissen wir annehmen, am
unendlichen ProzeBl des Bewidhrens unabbrechbar teilzuhaben.

Aus dem unbestreitbaren Erheben von Geltungsanspriichen (1.),
einer offensichtlichen Begriffserlduterung (2.) und einer weiteren Be-
griffserlduterung (3.), die wir aufgrund der zeitlich bedingten jeweils
neuen Erfahrungen und Diskursteilnehmer wohl akzeptieren, soll die
UnerldBlichkeit der Annahme eines fortwidhrenden Lebens (also einer
Unsterblichkeit nach dem medizinischen Tode) folgen. Begriindet wer-
den soll, dal} es rational ist, auf ein Leben nach dem Tod zu hoffen (d. h.
es anzunehmen, obwohl wir nicht wissen, ob dieser Annahme objektiv

20 yol. die Ubersicht in KUTSCHERA, Vernunft und Glaube, Anm. 10.

21 Vgl. auch EDWARDS, Paul, «Unglaube, Pessimismus und Sinn des Lebens», in:
HOERSTER, Norbert (Hg.), Glaube und Vernunft. Texte zur Religionsphilosophie. Miin-
chen 1979, 278-305.

22 Ein solches Argument wurde gelegentlich von Ulrich Wienbruch vorgebracht.
Argumente dieser Art gehen auf KANTs Argumentation in der Kritik der praktischen
Vernunft (A220ff.) zuriick.



Maéglichkeits- und Unmdglichkeitsbedingungen 57
des religidsen Diskurses

etwas entspricht).23 (1.) ist unproblematisch, da selbst derjenige, der (1.)
bestreitet, damit einen Geltungsanspruch erheben muB. (2.) ist eine Er-
lduterung des Ausdrucks «Geltungsanspruch»; wozu sollten wir diese
Anspriiche erheben, wenn wir nicht damit auf ihre Bewdhrung aus sind?
Auch (2.) scheint also unproblematisch zu sein. (3.) ist zwar gegeniiber
(1.) und (2.) am ehesten als kontingente Annahme zu betrachten, aber als
eine, deren (eventuell blof faktische) Wahrheit wir schnell einsehen
konnen.

Das Problem von (U) liegt damit im Ubergang von (4.) zu (5.). Wenn
wir auf den unabschlieBbaren Prozel des Bewdhrung «aus sind», heif3it
das mehr, als daBl wir daran teilnehmen, bzw. kontrafaktisch unsere Be-
reitschaft bekunden, im Bedarfsfall in einen Diskurs einzutreten? Wahr-
heit von einer Aussage zu behaupten, heiflt sie bei Bedarf begriinden
miissen. In diesem Sinne sind wir auf Bewéhrung aus. Aussagen, die Ar-
gumentation und Anzweiflungen iiberstanden haben, rechnen wir siche-
rer unserem Wissenssystem zu. Dabei handelt es sich also um einen
konditionalen Anspruch: Wenn wir etwas als wahr behaupten, miissen
wir (oder Experten, auf die wir verweisen) es gegen begriindete Zweifel
zu verteidigen suchen. Wir konnen Geltungshaftigkeit sogar als Auftrag
auffassen, unsere Meinungen immer wieder aller Kritik auszusetzen.
Wenn ich sterbe, steige ich aus eben dieser Praxis aus. Oder? Der Propo-
nent von (U) wiirde die Floskel «immer wieder aller Kritik auszusetzen»
so auffassen, daB ich, indem ich diesen Diskursauftrag akzeptiere, auch
annehmen muB, fiir alle Zukunft meine Meinungen allen, die da noch
kommen werden, vorzulegen. Aber warum muf8 ich das meinen? Selbst
wenn dies naheliegen wiirde, lige es angesichts der Allgegenwart der
Sterblichkeit doch nahe, diesen Anspruch zugunsten des konditionalen
Anspruchs beziiglich meiner Lebenszeit aufzugeben. Und wenn der Pro-
zel3 des Bewihrens sowieso unabschlieBbar ist (nach 3.), warum ist dann
die kurzfristige Teilnahme an diesem ProzeB kognitiv weniger befriedi-
gend als die verlidngerte? Zu jedem Zeitabschnitt gilt ja alles nur «bis auf
weiteres.» Unsterblichkeitskonzeptionen, die nur auf der Verldngerung
unseres jetzigen Daseins beruhen, sehen sich der Schwierigkeit ausge-
setzt, dal Sinn, wenn er in dieser Daseinsform liegt, dann auch schon
vorher auffindbar war. Andererseits: Wenn die Unsterblichkeitsannahme
aus unserer jetzigen Daseinsform begriindet werden soll, so darf die

23 Wenn wir philosophisch begriinden konnten, daB wir auf ein Leben nach dem
Tod hoffen sollen, dann hoffen wir eben. Dies wire dann eine Forderung unserer Ra-
tionalitdt. Dadurch, daB etwas den Modus einer Hoffnung besitzt (also nicht als Aus-
sage auftritt), wird es nicht weniger rational, genauso wenig wie Gebote der Moral
bloB durch ihren Modus des Gebotenseins irrational sind.



58 Mboglichkeits- und Unmdglichkeitsbedingungen
des religidsen Diskurses

Existenz nach dem Tode in ihren grundsétzlichen Beschaffenheiten nicht
von unserer jetzigen Vernunft abweichen. Philosophisch bedarf (U) einer
Untermauerung durch eine Theorie der besonderen Vorziige der Verlén-
gerung des Daseins.2*

Wie dem auch sei, es handelt sich um philosophische Argumente be-
ziiglich der Kohidrenz von Unsterblichkeitskonzeptionen und der Uber-
zeugungskraft entsprechender Argumente. Es zeigt sich: Philosophisch
1dBt sich iiber die Unsterblichkeitsthese und vermeintliche Vorziige des
Dualismus debattieren.?> (Allerdings weisen die hier dargelegten Argu-
mente diese beiden Annahmen ab.26)

Erst recht gilt der EinschluB} in die Philosophie fiir die Begriindung
der Moral. Die Moralbegriindung wurde in der Philosophie sdkularisiert.

24 Und zwar auch deswegen, weil ansonsten der einzige, schnell psychologisier-
bare Nutzen der Verlidngerung die Vermeidung des unerfreulichen Todes ist. KUNG ist
sich in: Ewiges Leben?, Anm. 6, 147f., dieses Problems anscheinend teilweise be-
wuBt, denn er betont, das ewige Leben sei « ... nicht einfach ein endloses «Weiten:
Weiterleben, Weitermachen, Weitergehen» (148), denn worin ldge der Sinnzuwachs
eines solchen bloBen «Weiter so»? Dabei behauptet er aber, das ewige Leben sei «kei-
ne Forsetzung dieses raumzeitlichen Lebensy» (ebd.); und das ist schwer einzusehen,
denn sowohl unser Sprechen als auch unsere mentalen Ereignisse vollziehen sich in
die Zeit; wenn aber unser postmortales, nun ewiges, mentales Leben nicht mehr von
derselben Art (!) ist wie unser jetziges mentales Leben, wie soll dann eine solche Le-
bens(?)form mit uns identisch oder irgendwie anschluBféhig sein kénnen?

25 Vgl. FLEW, Anthony, The Logic of Mortality. Oxford, 1987; GEACH, Peter, «Die
Problematik des korperlosen Weiterlebens», in: HOERSTER, Glaube und Vernunft,
Anm. 21, 204-218; SHOEMAKER, Sydney, Identity, Cause and Mind. Philosophical
Essays. London 1984.

26 Aus den gerade angefithrten Quellen lieBe sich eine weitere Argumentation zur
Problematik einer Unsterblichkeitsannahme zusammenstellen, indem dafiir argumen-
tiert werden kann, daB selbst die Annahme des Dualismus alleine noch nicht fiir die
Unsterblichkeit ausreicht: Personalitit ist erforderlich fiir die Zuschreibung mentaler
Priadikate. Personalitit bedeutet korperliche Existenz. Benotigt wird also ein korperli-
ches Weiterleben nach dem Tod, will man nicht v6llig neue Interaktionsmodalititen
postulieren. Wenn der neue Korper nicht einfach eine Replik, sondern dieselbe Person
sein soll, muB sie Seele zwischenzeitlich irgendwo gespeichert werden oder sich auf-
halten, um dann wieder einen Korper beseelen zu kénnen. Also bendtigen wir einen
Dualismus und Interaktionismus (also eine fiir die Kausalitdt hinreichend komplexe
Seelenstruktur). Ein interaktionistischer Dualismus ist aber aufgrund der vorauszuset-
zenden kausalen Wechselwirkungen von Teilen der Seele und des Korpers mit Sterb-
lichkeit (als Auseinanderfallen der komplexen Seele) kompatibel. Eine solche denk-
bare Konzeption des Dualismus wire, insofern es keine direkten experimentellen Be-
funde fiir die Wahrheit (und nicht bloB die Moéglichkeit) des Dualismus geben kann,
erst dann erwiesen, wenn sich entweder z. B. in der Theorie der Verursachung von
Handlungen zwingende Griinde fiir den Dualismus ergiben — was ich bezweifele, da
die dazu benétigte deviante Kausalitdt des Dualismus sich immer ontologisch einfa-
cher in die Physik verlagern lieBe —, oder wenn es andere philosophisch zwingende
Argumente fiir die Unsterblichkeit gibe, die dann indirekt den Dualismus stiitzen
wiilrden. Kurzum: Die These der Unsterblichkeit steht und féllt fiir sich alleine.



Maoglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen 59
des religiosen Diskurses

Sowohl utilitaristische Ethiken als auch deontologische Ethiken (wie die
Kantische oder die Diskursethik) miissen sich in ihrer Begriindung ob-
jektiver moralischer Normen nicht auf den Glauben berufen.?’

Die angeblich ausgezeichneten religiosen Fragen erweisen sich daher
als Fragen, die innerhalb der Wissenschaft (ndmlich der Philosophie),
also innerhalb des theoretischen Diskurses behandelt werden konnen.
Wenn z. B. die Sinnfrage die Notwendigkeit der religiosen Einstellung
zeigen sollte, dann hat sich gezeigt, daB3, sofern die Sinnfrage iiberhaupt
beantwortet werden muf (ndmlich als Zuriickweisung der Sinnlosigkeits-
behauptung), die dazu nétige Antwort innerhalb der Philosophie als An-
nahme begriindet werden kann. Bricht das philosophische Argument fiir
diese Antwort oder fiir die Unabweisbarkeit der Sinnfrage (im Kontext
der Handlungstheorie) zusammen, werden wir — ob wir uns das heute

27 Eine begriffliche Anmerkung zum mehrdeutigen Ausdruck «Normbegriindungy,
der hier im Sinne der Begriindung historisch konkreter moralischer Normen verwendet
wurde. Zu unterscheiden sind — mindestens — epistemische, sprachliche und morali-
sche Normen und deren Begriindungen. Epistemische Normen werden, soweit sie
Grundnormen sind, (z. B. allgemein das Aussein auf Wahrheit) in einem reflektieren-
den philosophischen (also theoretischen) Diskurs erldutert und abgeleitete epistemi-
sche Normen relativ zu ihnen instrumentell begriindet (z. B. Maximen der geeigneten
Hypothesenwahl). Das verwendete instrumentelle (also theoretische) Begriindungs-
schema ist: 1. Geboten:p, 2. Wenn p, dann q, also: Geboten:q (d. h. die Bedingungen
des epistemisch Gebotenen sind zu realisieren). Sprachliche Normen werden relativ zu
epistemischen Normen und Sachanalysen bei zu definierenden Begriffen (etwa, wie
der Begriff «Religion» sachgerecht zu verwenden sei) per definitionem festgesetzt.
Moralische Grundnormen werden in der philosophischen Ethik rekonstruiert, also im
theoretischen Diskurs. Diese Grundnormen konstituieren das Verfahren des prakti-
schen Diskurses und den prozeduralen Rahmen des theoretischen Diskurses (s.o0.).
Sind die moralischen Normen der Religion Grundnormen in diesem Sinne, konnen sie
Gegenstand des theoretischen Diskurses (ndmlich der Ethik) sein. Moralische Normen,
die nicht direkt aus den Grundnormen folgen, werden im praktischen Diskurs begriin-
det. Der praktische Diskurs ist eigenstdndig, da sich seine Begriindungsregeln (wie
die Universalisierungsregel der Diskursethik) auf die moralischen Grundnormen zu-
riickfithren lassen. Im praktischen Diskurs werden auf nicht instrumentelle Weise
Sollenssédtze begriindet. Besitzen wir ein solches Verfahren, Normen zu begriinden,
dann konnen wir aus dem Feststellen einer Tatsache (ndmlich: Das Normsetzungsver-
fahren hat «p» als erlaubt erwiesen) einen Sollenssatz ableiten (ndmlich: Es ist er-
laubt, daB p). Dabei handelt es sich nicht um einen «Naturalistischen FehlschluB» im
schlechten Sinne, da die benutzte Tatsachenbeschreibung auf ein legitimiertes Verfah-
ren der Normbegriindung verweist. Wenn der Gldubige in diesem Sinne auf die Ge-
setzgebungsakte Gottes verweist, verweist er auf ein fiir ihn legitimiertes Normset-
zungsverfahren. Dieser Verweis stellt, nach dem gerade Gesagten, keinen besonderen
naturalistischen FehlschluB des Gldubigen dar und begriindet somit keine Besonder-
heit der religidsen Rede oder einen «hybriden» Geltungsanspruch (so ZIMMERLI, Wal-
ther, ««Wahr> und crichtig>. Zur Differenz und Identitdt von deskriptiven und norma-
tiven Geltungsanspriichen religiosen Wissens», in: OELMULLER, W. [Hg.], Wahrheits-
anspriiche der Religionen heute. Paderborn e.a. 1986, 163-180).



60 Moglichkeits- und Unmoglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

vorstellen kdnnen oder nicht — sowohl diese Antwort als auch die Frage
fallenlassen konnen. Die religiose Einstellung kann also nicht als not-
wendig begriindet werden.

V. Wo bleibt der religiose Diskurs?

Neben den vermeintlich ausgezeichneten religiosen Fragen gibt es indes-
sen andere religiose Aussagen (etwa iiber die Weise der Unsterblichkeit,
das Jenseits usw.). Diese sollen wahr sein. Entspricht ihnen ein religioser
Diskurs? Ein zweiter Ansatz, den religiosen Diskurs zu finden, mag die
Frage nach der Verifizierbarkeit solcher religioser Aussagen sein.2® Veri-
fizierbarkeit brachte namlich ein Verfahren der Verifikation mit sich.

Die Chancen fiir die Verifizierbarkeit scheinen nach dem Scheitern
des epistemischen Fundamentalismus nicht schlecht zu stehen. Wenn
Verifikation holistisch ist, kann es Hypothesen geben, denen direkt keine
Daten konfrontierende Konsequenzen zugehoren, die sich aber im Kor-
pus einer Theorie befinden und insofern indirekte empirische Signifikanz
besitzen. D. h. wir haben eine Struktur, die religidse Aussage «p» und
die Rahmentheorie «r» betreffend: «—(r © q)»,«r A p D g» und «qg» tritt
auf, so daf} dies sowohl als Nichtfalsifikation von «p» gilt, da dazu min-
destens «—q» der Fall sein miiflte, als auch als Bestdtigung fiir die Pro-
gnose- bzw. Erklarungsstdrke der Theorie «r A p», wobei die Bestdtigung
zwar nicht deduktiv zwingend ist — dies wire ja der TrugschluB der Be-
jahung des Konsequenz —, aber immerhin so, wie wir wissenschaftlich
«bis auf weiteres» bewihren.

Wenn diese Theorie die beste Theorie wire (d. h. auch solche Vor-
ziige wie Einfachheit, Konsistenz, Gesetzesartigkeit usw. besidfe), wire
auch die Hypothese «p» verifiziert. Jedoch: Dieses Vorgehen ist genau
das wissenschaftliche Vorgehen.?® Wire die Annahme Gottes Bestandteil
der besten physikalischen Theorie, wire Gott damit eben wissenschaft-
lich etabliert (analog einem gelingenden Gottesbeweis). Die Annahme
Gottes wiare das Resultat eines wissenschaftlichen (d. h. theoretischen)
Diskurses.

Eine Reihe von Autoren versuchen die Rationalitdt religioser Rede
dadurch zu verteidigen, daB3 sie zeigen, daB religioser Glaube dhnlich

28 «Verifizierbar» in einem schwachen Sinn von «rechtfertigungsfihig» oder «gel-
tungsdefinit» verstanden, nicht in einem historisch belasteten Sinne (etwa des Wiener
Kreises).

29 vgl. QUINE/ULLIAN, The Web of Belief, Anm. 27.



Moglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen 61
des religiosen Diskurses

dem Festhalten an zentralen Theoremen einer Theorie ist;3° so sagt Mit-
chell®' von der religiosen Weltsicht, sie sei «a metaphysical system
which is in competition with other such systems and must be judged by
its capacity to make sense of all the available evidence.» So versucht
Bochenski, die entsprechende Systematik als «Logik der Religion» vor-
zufithren32, dabei wird «Logik» von Bochenski aber im allgemeinen Sinn
von «metadiskursiver Untersuchung» verwendet: Keine einzige eigene
religiose SchluBregel — jenseits des Verweises auf Offenbarung — findet
sich dort. (Auch wenn die religiése Sprache, nach Bochenski, eine mehr-
wertige Logik benotigte33, wire dies wiederum ein wissenschaftliches
Verfahren, wie es etwa in der linguistischen Theorie der Prdsupposi-
tionen verwendet wird.)

Auf der anderen Seite wurden Parititsargumente dahingehend vor-
gebracht, dal die wissenschaftlichen Standards der Rationalitdt selbst
nicht so strikt sind, wie ihre Formulierung vermuten lieBe.3* Selbst wenn
diese Gleichheit vorldge — was ich bestreite (u. a. weil es so etwas gibt
wie die religiose Einstellung, wohingegen auch zentrale Theoreme der
Wissenschaft der holistischen Verifikation ausgesetzt werden) —, zeigte
sie eben, daB religiose Aussagen gemdB den Rationalitdtsstandards der
Wissenschaft zu behandeln sind. Die «Beférderung» religioser Aussagen
von ihrem Status als Objekten der irrationalen religidsen Einstellung zu
Objekten der wissenschaftlichen Einstellung — anstatt der «Degradie-
rung» wissenschaftlicher Aussagen — wird hier also zugestanden. Aber
dann mufl man sich auch iiber die Konsequenzen beziiglich der Wahr-
heitsbeurteilung im klaren sein. Die Gleichsetzung fiihrt nicht zu einem
religiosen Diskurs. Malcolms Gleichsetzung von Religion und Wissen-
schaft bringt zwar das Versprechen mit sich « Within the framework of
each system there is criticism, explanation, justification»3’, was dann
aber religiose explanation und justification sein soll — oder ob es sich blof
um eine metaphorische Redeweise handelt —, wird nicht gesagt. Dariiber
hinaus mufl auch bedacht werden, dal im Abwégen wissenschaftlicher
Theorien Kriterien wie Einfachheit und ontologische Sparsamkeit eine
Rolle spielen: Ist es so, dal sowohl die Annahme des ewigen Lebens wie

30 Vgl. z.B. MILLER, John, Science and Religion: Their Logical Similarity, in:
Religious Studies 5 (1969) 49-68; MITCHELL, B., The Justification of Religious Belief.
London 1978.

3T MiTCHELL, The Justification of Religious Belief, 99, Anm. 30.

32 ygl. BOCHENSKI, Joseph, Logik der Religion, Koln 1968.

3 vgl. ebd. 72f.

34 ygl. z.B. KUTSCHERA, Vernunft und Glaube, 118ff., 131f., Anm. 10.

35 MaLcoLM, Norman, «The Groundlessness of Religious Belief», in: BROWN,
Reason and Religion, Anm. 13, 143-157, hier 152.



62 Maoglichkeits- und Unmoglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

auch dessen Verneinung nicht bewiesen werden kdnnen, so ist damit
keineswegs ein Unentschieden erreicht®®, sondern per Einfachheit als
Kriterium der Theorienwahl ist dann die These des ewigen Lebens
abzulehnen! Diesen Umstand (der Deckung der religiosen Argumen-
tation mit der wissenschaftlichen) mag man das «Dilemma der Verifi-
zierbarkeit» nennen. :

Besonderen Status hat daneben die post mortem Verifizierbarkeit der
Unsterblichkeit. Die Aussage «Es gibt ein Leben nach dem Tod» ist ve-
rifizierbar, und man mag sie deshalb fiir wahr halten, weil man auf die
Verifikationssituation «wartet».3” Diese Verifizierbarkeit meint natiirlich
nicht, daB sie verfiziert ist. So mégen auch Theorien der Geist-Korper-
Identitdt ihre Wahrheit zweifelhaft erscheinen lassen. Hicks urspriingli-
che These von der Verifizierbarkeit des Theismus wurde vielfiltig kriti-
siert, eine Abschwichung beziiglich der Unsterblichkeitsthese mittels
eines etwas ausgedehnten Erfahrungsbegriffes ist aber méglich.8

Wie sieht es mit Falisifizierbarkeit aus? Wenn Falisifizierbarkeit die
Kehrseite der Verifizierbarkeit wére, hieBe dies, der Gldubige wire be-
reit «bis auf weiteres» zu glauben und eine empirische Widerlegung sei-
nes Glaubens zu akzeptieren. Insofern Glaubensaussagen Relevanz besit-
zen, muB sich aus ihnen etwa herleiten lassen. Was in einer solchen Ab-
leitung als Primisse fungiert, kann auch per modus tollens durch die
Falsifikation der Konklusion falsifizert werden. So denken Gldubige aber
nicht, obwohl sie beanspruchen, daB3 die Aussagen der Religion wahr
sind. Ein Glaubender wird die Fragen der Verifizierbarkeit und Falsifi-
zierbarkeit nicht dadurch abweisen, dal er den Wahrheitsanspruch seiner
Aussagen aufgibt. Empirische Aussagen sind falsifizierbar, da sie einige
Tatsachen ausschlieBen. Nun sind religiose Aussagen entweder nicht
falsifizierbar und wahr, dann miite es aber absolute Letztbegriindungs-
verfahren geben, was zweifelhaft ist3?, oder religiése Aussagen werden
von Glaubenden als nicht falsifizierbar betrachtet (ndmlich in der reli-
giosen Einstellung), obwohl sie falisifizierbar sind. Dann wire die reli-
giose Einstellung ihren Objekten (den religiosen Aussagen) nicht ange-
messen. Dies mag man das «Dilemma der Falisifizierbarkeit» nennen.

Die angesprochenen religidsen Aussagen stehen mit diesen beiden
Dilemmata indessen nicht wider die Wissenschaft — im Gegenteil: Sofern

36 wie z.B. KUNG, Ewiges Leben?, 104f., Anm. 6, meint.

37 ygl. auch Hick, John. Eschatological Verification Reconsidered, in: Religious
Studies 13 (1977) 189-202; DALFERTH, Religitse Rede von Gott, 699ff., Anm. 8.

38 Vgl. schon SCHLICK, Moritz, Meaning and Verification, in: The Philosophical
Review 45 (1936) 339-369.

39 vgl. BREMER, Manuel, Ist die Transzendentalpragmatik letztbegriindet oder
holistisch?, in: Journal for General Philosophy of Science 26 (1995) 153-168.



Moglichkeits- und Unméglichkeitsbedingungen 63
des religidsen Diskurses

sie wahr sein sollen, unterliegen sie denselben holistischen Verifikati-
onsprozessen wie andere theoretische Aussagen. Wenn sich in der Wis-
senschaft die Unsterblichkeit nachweisen lieBe, wire die These der Un-
sterblichkeit zu akzeptieren, und nicht etwa die Wissenschaft zu verurtei-
len. Sofern die Wissenschaft die entsprechenden Aussagen nicht verifi-
ziert, gibt es keine Griinde, entsprechende Annahmen zu machen: die re-
ligiosen Aussagen sind falsch (nicht «sinnlos»*?).

Gegen die Gefahr der Falsifikation der religidsen Aussagen, sofern
sie ja wahr sein sollen, hilft dann nur die Einnahme der religiésen Ein-
stellung, die entweder einfach die Wahrheit betreffender Aussagen fest-
setzt oder sie zu «offenen Fragen» jenseits aller Begriindbarkeiten er-
klart, aber:

... disproof seems to be avoided only by ensuring that <the religious hy-

pothesis» carries no implication which are even in principle falsifiable in

the here and now. ... But the existence of fairies does not become an

open question immediately you choose to specify that they are of course

essentially undetectable.*!
Damit kommen wir zu einem allgemein negativen Ergebnis: Bezogen auf
das religiose Sprechen lassen sich so etwas wie spezielle Argumentati-
onsweisen fiir die religiose Rede aufweisen (etwa der zulédssige Verweis
auf Offenbarung). Genau genommen handelt es sich aber gerade nicht um
Argumentationsweisen. Mit ihnen werden allein die sprachlichen Um-
gangsformen von Glaubenden als Glaubenden beschrieben. Denn ihnen
geht das entscheidende Merkmal der andere Diskurstypen definierenden
Argumentationsweisen ab: Sie sind nicht begriindend. Das heifit: Thre
Anwendung kann prinzipiell keinen begriindeten Konsens (oder er-
reichten Begriindungsstand) unter beliebigen Diskursteilnehmern (d. h.
auch solchen, die nicht schon der Offenbarungsquelle glauben) garantie-
ren, sofern sich diese iiberhaupt nur auf Argumentation einlassen. Neben
der Rationalitdt der Teilnehmer solcher Debatten — eben keiner Diskurse
— muB ihr Glaube schon vorausgesetzt werden. Das heifit: Bezogen auf
die Frage «Gibt es einen religiésen Diskurs?» mufl die Antwort «Nein»
lauten, da «Diskurs» allein iiber Rationalitdt definiert ist. Insofern mag
das Ergebnis unserer Untersuchung hier als angelegt im zugrundegeleg-
ten Diskursbegriff erscheinen; der Erkenntniswert der vorgelegten Ar-
gumentation liegt darin, dal es eine Rekonstruktion der religiosen Rede,
eine Definition der religiésen Einstellung und eine Verifizierbarkeit re-
ligioser Aussagen geben kann, obwohl neben dem theoretischen und
praktischen Diskurs kein religioser Diskurs eingefithrt werden muf.

40 Genauer: Religitse Aussagen mogen sinnvoll sein; vgl. dazu den Anhang.
41 FLEw, Anthony, God. A Critical Enquiry. LaSalle/Illinois *1988, 188.



64 Moéglichkeits- und Unmdéglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

Die religiose Einstellung definiert keinen eigenstdandigen Geltungs-
anspruch (wie « Wahrheit» bei Aussagen und «Richtigkeit» bei Normen),
sondern kann als eine bestimmte Haltung zum Geltungsanspruch
«Wahrheit» charakterisiert werden. Das Prinzip, daB einem bestimmten
Geltungsanspruch eine bestimmte Diskursform korrespondiert, bleibt
also giiltig. Es gibt keinen religiosen Diskurs, weil es keinen religions-
spezifischen Geltungsanspruch gibt. Die relevanten Fragen verschwinden
aus der religiose Rede. Sie allein kann keine beantwortbaren Fragen
stellen. Beantwortbare Fragen lassen sich nur im Diskurs stellen. Die
vermeintlich typisch religiosen Fragen l6sen sich auf in die philosophi-
sche Begriindung von Sinnfragen, die philosophische Ethik und die wis-
senschaftliche Untersuchung von angeblich trans-wissenschaftlichen
Phinomenen (wie der «Grenzwissenschafty Parapsychologie*?). Dadurch
werden diese Fragen keineswegs weniger wichtig. Im Gegenteil: Mit all
unserem wissenschaftlichen Instrumentarium sollten wir uns um ihre Be-
antwortung bemiihen. Daneben stehen bleibt die religiose Einstellung.
Als erbauliches Sprachspiel ist Religion kognitiv irrelevant. Glaube und
Rationalitédt bleiben nebeneinander stehen.

Anhang: Sind religiose Aussagen sinnvoll?

In der Argumentation bin ich davon ausgegangen, daB religiose Aussa-
gen nicht per se sinnlos sind. Zu dieser Auffassung mag ein kleiner An-
hang sinnvoll sein, da sich ein Teil der Analytischen Religionskritik vor
allem auf die Frage nach dem Sinn religioser Sitze bezog:

Religiosen Aussagen stellt sich die Frage, ob sie verifizierbar sind,
weil sie wahr sein wollen oder weil eine nicht verifizierbare Aussage
unter dem Verdacht steht, sinnlos zu sein. Auch in einer Semantik, die
nicht die strikten Forderungen des Wiener Kreises erhebt, wird die Be-
deutung einer Aussage nur dann wohlbestimmt sein, wenn es Bedingun-
gen gibt, unter denen ihre Anwendung — und nicht die Anwendung ir-
gendeiner anderen Aussage — als «richtig» beurteilt werden kann, und
Bedingungen, unter denen ihre Anwendung als «falsch» beurteilt werden
kann. Einige Aussagen konnen wir als Grenzfille zulassen, da sie durch
Wortbildungsregeln auf bedeutungsvolle Aussagen zuriickgehen, z. B.
«Es gibt etwas jenseits unserer Kategorien der Erfahrung.» Religiose
Aussagen haben aber nicht diesen negativen Charakter. Sie wollen von
etwas Bestimmten etwas Bestimmtes sagen. Religidse Aussagen wollen

42 Natiirlich wire dies dann keine «Paran-Psychologie mehr. Es gibt keine
«Grenz»-Wissenschaften.



Moglichkeits- und Unmdglichkeitsbedingungen 65
des religiosen Diskurses

im herkémmlichen Sinne wohlbestimmt sein. Ansonsten kénnte auch die
konstative Rede nicht grundlegend fiir die religiose Rede sein (s. 0.).
Einen Ausdruck werden wir nun (im allgemeinen) als wohlbestimmt be-
trachten, weil seine Anwendbarkeit auf die Wohlbeschaffenheit der
Wirklichkeit zuriickgeht — «im allgemeinen», wenn sich fiir metaphysi-
sche/religiése Aussagen eine Alternative bote. Eine solche Alternative ist
indessen nicht zu sehen. In einer Bedeutungstheorie der Anwendbar-
keitsbedingungen wird insbesondere die Verwendung eines Ausdrucks
durch solche Kriterien der Anwendbarkeit erkldrt. Solche verifikationi-
stischen Theorien der Bedeutung und eine Gebrauchstheorie der Bedeu-
tung verweisen so aufeinander. Eine Gebrauchstheorie der religiosen Aus-
driicke allein®? kann das Problem der Verifizierbarkeit also nicht abwei-
sen, da die Frage nach der Begriindung des Gebrauch eines bestimmten
Ausdrucks wie des Names «Odin» anstelle eines Ausdrucks «Thor»
bleibt. Werden die Verwendungsregeln zwar durch das System der reli-
giosen Rede (etwa Beschreibungen der verschiedenen Gotter) mitbe-
stimmt, so gehen darin doch wohlbestimmte Ausdriicke mit Anwen-
dungskriterien (etwa «hat nur ein Auge») ein. Ohne Gehaltsentleerung
der religiosen Terme 146t sich dies nicht vermeiden. Neben der Identifi-
kation des Gegenstandes der religiésen Rede (s. /1.) gibt es also auch ein
Priadizierbarkeitsproblem. Eine bloe Behauptung, die Ausdriicke, die in
religiosen Aussagen vorkommen, kdmen dort nicht in ihrer gewhnli-
chen Bedeutung vor, sondern irgendwie iibertragen, metaphorisch,
kommt in noch groBere Schwierigkeiten: «If the words employed have to
be used in utterly different senses, then no warrant remains for using
these words and not others; and nothing whatever has been done to tell
us anything, in language which we can understand.»** Insofern religitse
Aussagen wahrheitsdifferent sein sollen, kénnen sie nicht «anomal»*’
sein : Wenn der Ausdruck «Gott» unter verschiedene und nicht beliebige
Préddikatoren féllt, muB3 die Verwendung eben dieser und nicht anderer
Prddikatoren auf — vielleicht uns nicht direkt zugédnglichen — Tatsachen
beziiglich der Eigenschaften Gottes beruhen. Selbst im Falle der analo-
gen Rede mufl die Verwendung einer Analogie auf einer objektiven
Struktur beruhen. Solche Ausdriicke kénnen sinnvoll sein: Regeln der
Wortbildung (wie bei «unbeobachtbar» oder «allwissend») verschaffen
Ausdriicken wohlbestimmte Bedeutungen, auch wenn die Anwen-

43 ygl. JusT, Wolf Dieter, Religitse Sprache und analytische Philosophie. Stutt-
gart u.a. 1975. :

44 FLEW, God, 32, Anm.41.

45 So HOFMEISTER, Heimo, Wahrheit und Glaube. Interpretation und Kritik der
sprachanalytischen Theorie der Religion. Wien/Miinchen 1978, 92-101.



66 Maoglichkeits- und Unmoglichkeitsbedingungen
des religiosen Diskurses

dungssituationen von uns nicht festgestellt werden. Zum einen gehoéren
zu diesen Grenzféllen aber nur wenige Aussagen. Und diese werden wir
im Rahmen einer Theorie (etwa einer realistischen Epistemologie be-
ziiglich unserer Erfahrungsvermodgen) verwerfen oder annehmen. Das
heiflit: Wenn solche Aussagen iiberpriifbar sind, werden sie im Rahmen
von Theorien gepriift. Damit ergibt sich wieder die im Dilemma der Ve-
rifizierbarkeit beschriebene Gleichsetzung von religidsen Aussagen mit
zentralen Aussagen eines Theoriesystems (also mit Aussagen der Wis-
senschaft). Gegen diese eingeschrinkte Rechtfertigung religioser Pridi-
kationen (durch Analogie zu wissenschaftlichen Theorien) behauptet
Dalferth, daB in religiosen Aussagen zu Recht nicht nur solche Grenz-
fdlle von Priddikation wie «unbeobachtbar» vorkommen. Dazu muB} er
zum einen die «eschatologische Lokalisation» des Gegenstandes der re-
ligiosen Rede behaupten (vgl. /I.). Gemeint ist damit im christlichen
Kontext die Identifikation von Jesus von Nazareth als Gott, vermittelt
durch entsprechende religiose Erfahrungen. Ob das zeitlich einl6sbar ist,
muf} aufgrund des Verweises auf die Eschatologie bezweifelt werden.
Aber angenommen, es gelingt, Gott zu identifizieren, wie 1dBt sich dann
etwas von ihm pridizieren? Das Problem, da} unsere generellen Terme
nicht fiir die Anwendung auf religiose bzw. transzendente Gegensténde
eingefiihrt wurden, versucht Dalferth dadurch zu umgehen, daB sich die
Priddikationen nicht auf Gott direkt beziehen, sondern auf diejenigen, die
Erfahrungen mit ihm gemacht haben.46 Erfahrungsberichte sind nun un-
problematisch, wenn sie von subjektiven Zustdnden berichten. Dann wi-
ren religiose Aussagen jedoch bloB expressiv. Insofern sie von Gott han-
deln wollen, kdnnen sie nur dann wahr sein, «wenn der Mensch diejenige
Perspektive auf Gott hat, die dieser selbst auf sich hat, ... »*7. Damit
stellt sich aber wieder in voller Schérfe das Prddizierbarkeitsproblem, da
es aus Gottes Perspektive wieder um die gewohnliche Verwendungs-
weise der generellen Terme ginge. Es stellt sich wieder die Frage nach
der Wohlbestimmtheit dieser Pridikationen. Ian Crombie*® verweist nun
auf eine «parabolische» Verwendungsweise der generellen Terme in sol-
chen religiésen Kontexten und féllt damit der zitierten Kritik von Flew
zum Opfer: Wie ldBt sich das «parabolische Sprechen» definieren, wenn
es verstdndlich sein soll und die Definition nicht ad hoc eingefiithrt wird?
Dalferth sieht dieses Problem und bestimmt den Sonderstatus dieser

46 vgl. DALFERTH, Religise Rede von Gott, 648ff., 670ff., Anm. 8.
47
Ebd. 651.
48 «Die Moglichkeit theologischer Aussagen», in: DALFERTH, Ingolf (Hg.),
Sprachlogik des Glaubens. Texte analytischer Religionsphilosophie und Theologie zur
religiosen Sprache. Miinchen 1974, 96-145.



Moglichkeits- und Unmaéglichkeitsbedingungen 67
des religidsen Diskurses

Prédikationen dadurch, daB sie «Geschichten von religidsen Erfahrun-
gen» seien.* Damit zeigt sich, daB selbst in der hoch elaborierten Theo-
rie von Dalferth schon die Bedingung der Mdglichkeit der religitsen
Rede nur durch einen Verweis auf religiose Erfahrung — also etwas, was
bei dieser Sinnkldrung hochst problematisch voraussetzbar ist — gelingt.
Die stidrkere Rechfertigung des Sinns religioser Aussagen ist daher ihre
Gleichsetzung mit zentralen Aussagen von Theorien. Und damit stellt
sich das Verifikationsdilemma unausweichlich. Trotzdem kénnten dann
solche Aussagen sinnvoll sein.

Dal} alle metaphysichen Redeweisen sinnvoll (d. h. ihre Ausdriicke
mit wohlbestimmten Anwendungskriterien versehen) sind, werden wohl
wenige behaupten. Analog zur Definition theoretischer Terme in den
Wissenschaften lieBen sich vielleicht solche Definitionen einfithren, die
im obigen Sinne in das Bedeutungssystem einer Sprache mit wohlbe-
stimmten Ausdriicken eingebettet sind. Religiése Aussagen, die so wohl-
definiert werden, werden also direkt oder indirekt beurteilbare Anwen-
dungskriterien besitzen. Aussagen, in denen sie vorkommen, werden —
im «herkdmmlichen Sinne» — wahr oder falsch sein. Wiirden religitse
Ausdriicke nur durch Definitionen eingefiihrt, in denen neben logischem
Vokabular nur andere religiose Ausdriicke vorkdmen, lieBen sich beziig-
lich ihrer natiirlich wahre Aussagen ableiten. Eine solche «analytische
Theologie»’? bringt aber keine Griinde mit sich, warum man solche Aus-
driicke iiberhaupt einfithren sollte. Ihre definitorische Isolation bringt
ihre (explanatorische) Irrelevanz mit sich. Kommen in der «analytischen
Theologie» jedoch auch nicht-theologisch definierte Ausdriicke vor,
stellt sich wieder das Problem ihrer Anwendbarkeit auf die rein theologi-
schen Gegenstinde. ‘

Fazit: Einer sinnvollen religiosen Rede stehen erhebliche Schwierig-
keiten im Weg. Es mag also so sein, dal} die meisten religidsen Aussagen
im Umlauf sinnlos (nd&mlich nicht wohlbestimmt) sind, doch fiir unsere
Argumentation reicht die Annahme, daB3 sich einige hinreichend kldren
lassen, so daB sie in logische Beziehungen mit anderen Aussagen eintre-
ten kénnen.

49 ygl. DALFERTH, Religivse Rede von Gott, 660ff., Anm. 8.
50 Vgl. ZIMMER, Christoph, «Was ist unter einer theologischen Aussage zu verste-
hen?», in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 36 (1989)311-340.



	Möglichkeits- und Unmöglichkeitsbedingungen des religiösen Diskurses

