Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Treue zwischen Faszination und Institution : moraltheologische
Uberlegungen zum Gelingen und Scheitern von Lebensbindungen

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760814

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS DEMMER

Treue zwischen Faszination und
Institution

Moraltheologische Uberlegungen zum
Gelingen und Scheitern von Lebensbindungen

Die wachsende Uniibersichtlichkeit des gesellschaftlichen Lebens mit all
seinen Zwingen macht auch vor den allerpersdnlichsten Entscheidungen
des einzelnen nicht halt. Zumal das bedachte Verhiltnis zur eigenen Le-
benszeit ist davon betroffen. Nur unter Schwierigkeiten will es gelingen,
mit dem eigenen Leben einen Entwurf zu verbinden, der erst mit dem
Tod sein Ende findet. Eine Lebensabschnittsmentalitit breitet sich aus,
ein Denken und Planen in iiberschaubaren Zeitspannen stellt so etwas
wie eine Signatur der Gegenwart dar. Die verstindliche Angst vor einer
Uberforderung der zuhandenen Kraft und Urteilskompetenz geht um.
Wer schreibt sich schon ein solches Maf} an Selbsterkenntnis zu, das als
sicheres Fundament einer Lebensentscheidung dienen kann! Hélt man
die eigene Entwicklung so sehr in der Hand, daB eine unabénderliche
Bindung realistisch erscheint? Allzu viele Bedingungen, so der erste
Eindruck, durchkreuzen auch die hochherzigste Planung.! Und das Schei-
tern so mancher Lebensgeschichte steht jedermann als Warnsignal vor
Augen; fehlenden guten Willen zu unterstellen wére Zeichen phariséi-
scher Uberheblichkeit, die auf ihre Standfestigkeit, sollte es einmal hart
auf hart gehen, noch zu priifen bliebe.

Kein Wunder also, wenn der Moraltheologe in die denkerische Ver-
antwortung genommen ist. Von ihm wird Hilfreiches erwartet, er soll
dem herrschenden Notstand gegensteuern und sich nicht resignierend mit

I Die vielfache Bedingtheit und mithin Riskiertheit von Lebensentscheidungen
zeichnet KRAMER, H., Unwiderrufliche Entscheidungen im Leben des Christen. Miin-
chen, Paderborn, Wien 1974.



Treue zwischen Faszination und Institution 19

ihm abfinden.? Eine Heilung an der Wurzel tut not, denn niemand fiihlt
sich angesichts der gegebenen Verhiltnisse wohl. Auch wer die Unver-
meidbarkeit einer Korrekturentscheidung im Einzelfall akzeptiert, weif3
instinktiv um die aufgebrochene und vielleicht niemals recht geheilte
Wunde. Man hat vor den Verhiltnissen, die iiberméchtig erschienen, ka-
pituliert; ein Gefiithl der Beschidmung bleibt zuriick, es 148t sich nicht
wegargumentieren. Und das gilt auch fiir all jene, die im Augenblick der
Lebenswahl, ihrem Eingestdndnis zufolge, schon mit dem Scheitern rech-
nen und sich so Realismus bescheinigen; die Herrschaft iiber die eigene
Lebensgeschichte ist ihnen aus der Hand geglitten, der eingetretene
Bruch kommt einer erlittenen Niederlage gleich, die man sich nur wider-
willig eingesteht.

Jedermann schreckt, ganz instinktiv, vor dem Alptraum eines ge-
scheiterten Lebens zuriick, welch konkrete Formen ein Scheitern auch
immer annehmen mag. Der Wunsch nach Gelingen ist unaustilgbar, ir-
gendein greifbarer Sinn soll sich mit der eigenen Lebensgeschichte ver-
binden, auch wenn verstédndliche und liebgewordene Wunschvorstellun-
gen durchkreuzt werden. Es ist dies eine Frage der Selbstachtung, ja der
Selbstliebe, und das treue Stehen zur Lebenswahl soll auf dieses Verlan-
gen eine Antwort bereithalten. Allen Unwégbarkeiten zum Trotz ist eine
konsequente Linie des Denkens und Handelns einzuhalten. Dies bringt
sich vornehmlich dann in Erinnerung, wenn man an die Grenzen der zu-
handenen Kraft stoBt, wenn Verzweiflung, Leere und Sinnlosigkeit die
Uberhand zu gewinnen scheinen. Nur keine Verzettelung des Hoffens
und Planens, so kénnte die Devise lauten. Die vielen Einzelentscheidun-
gen und die miteinander konkurrierenden Lebenskontexte diirfen einen
nicht aufsaugen noch um die fragile Identitét betriigen.? Ihnen kommt es
vielmehr zu, immer neue Krifte freizusetzen; das Leben ist nun einmal
ein stindiger TransformationsprozeB, der in der Innerlichkeit des Gedan-
kens beginnt. Der einmal ausgestellte Wechsel kann nur so eingeldst
werden, Verhértung ist der stille Feind der Treue. Dieser Herausforde-
rung hat sich die Moraltheologie zu stellen. Ihr Hauptproblem ist nicht:

2 Vgl. MAURER, A., Das humanwissenschaftliche Gesprich zum Verstidndnis sittli-
cher Kompetenz. Themen — Tendenzen — Einsichten, in: EID, V. u.a. (Hgg.), Morali-
sche Kompetenz. Chancen der Moralpiddagogik in einer pluralen Lebenswelt. Mainz
1995, 11-36, hier 17: Es bedarf integrativer Persdnlichkeitskonzepte und der ndtigen
Anregungsbedingungen; verwiesen wird auf die Bezogenheit von Normativitit und
Sinnorientierung (36).

3 Das leitende Anliegen der Lebensweltethiken besitzt eine lebensgeschichtliche
Dimension, hier liegt eine drangende Bew#dhrungsprobe. Vgl. LESCH, W., Gesellschaft
— Gemeinschaft — Gemeinwohl. Ethische Anmerkungen zum Kommunitarismus, in:
EID, V. u.a. (Hgg.), Moralische Kompetenz (Anm. 2), 117-142, hier 123-129.



20 Treue zwischen Faszination und Institution

Wie gehe ich verantwortlich mit dem Scheitern um? Die leitende Per-
spektive zielt vielmehr auf Prophylaxe.# Wie komme ich dem Scheitern,
so umfassend und frithzeitig wie moéglich, zuvor?

I. Individualethische Dimensionen der Treue

1. Das Phédnomen der Lebenswahl

Sittliche Praxis 14Bt sich nicht am Paradigma von Wirkhandlungen fest-
machen, sie besitzt in ihrem tiefsten Kern Ausdrucksqualitét, eine Selbst-
auslegung des Handelnden gibt sich ihre Bahn.’ Darum stehen Einzel-
entscheidungen auch niemals unverbunden nebeneinander; mag das Band
zwischen ihnen auch noch so locker gekniipft sein, immer verlangen sie
nach einer existentialen Hermeneutik, nach einer Riickfrage auf den
letzttragenden Lebensgrund. Die Moraltheologie war sich dessen wohl
bewuflt, als sie die Lehre von der Grundentscheidung entfaltete. Wer
hermeneutische Anstrengung nur auf das duBere Umfeld bezieht, be-
giinstigt unweigerlich eine Nivellierung personaler Urspriinglichkeit.
Dafl mit jeder Freiheitsgeschichte etwas unableitbar Neues aufbricht,
verblaBt zusehends.

Leitendes Anliegen war es, einer ldhmenden Zersplitterung sittlicher
Kraft zu wehren. Jede Einzelentscheidung nimmt an der Méchtigkeit der
Grundentscheidung ihr MaB. Sie fiigt sich in einen beherrschenden Ent-
wurf ein, indem sie die Erreichung von Einzelzielen gleich welcher Hohe
und Dringlichkeit mit ihm zu vermitteln sucht. Es scheint berechtigt, hier
von einem handlungsleitenden Paradigma zu sprechen, prinzipielles Selbst-
verstindnis des Handelnden wie Dynamik seiner Freiheit sind gleicher-
weise betroffen. Seine Autonomie bezeugt sich in der Kompetenz zu
solcher Vermittlungsarbeit; es werden Ziele ausgemacht, die den Tod
iberdauern und darum schon in diesem Leben unzerstérbar sind.®

Die Lebensentscheidung steht in der Konsequenz der so verstande-
nen Grundentscheidung. Sie ist, allem Anschein zum Trotz, eine mehr-
dimensionale GroBe, die sich dem schnellen Zugriff entzieht. Und alle

4 Die Moraltheologie ist kein Konkursverwalter; ihr Thema ist das gelingende und
nicht das scheiternde Leben. Hier 6ffnet sich die leitende Perspektive aller Denkan-
strengungen.

5 Darauf verweist, mit Bezug auf Schleiermacher, SCHOCKENHOFF, E., Naturrecht
und Menschenwiirde. Universale Ethik in einer geschichtlichen Welt. Mainz 1995,
208.

6 Eine Kurzdarstellung bei DEMMER, K., Optionalismus — Entscheidung und Grund-
entscheidung, in: MIETH, D. (Hg.), Moraltheologie im Abseits? Antwort auf die Enzy-
klika Veritatis splendor. Freiburg 1994, 69-87.



Treue zwischen Faszination und Institution 21

Dimensionen durchdringen einander, ohne ihren relationalen Eigenstand
aufzugeben.’

In einem ersten und sehr unprédzisen Sinn kann von der Wahl eines
Lebensprojektes die Rede sein, und der aufmerksame Leser mag sich fra-
gen, ob die Grenzziehung zur Grundentscheidung iiberhaupt eindeutig
gelingen kénne. Die Antwort hidngt von der Bedeutung ab, die man mit
dem Wort verbindet. In einem ersten gedanklichen Anlauf kommt einem
die Vorstellung eines Lebensplans in den Sinn: In das Rohmaterial der
noch ausstehenden Lebenszeit wird so etwas wie ein grober strategischer
Raster eingetragen. Der einzelne entwickelt ein vages, gleichsam ahnen-
des Vorauswissen von dem, was auf ihn zukommen kénnte, damit der
letztlich unplanbare Gang der Ereignisse, Widerfahrnisse und Durch-
kreuzungen ihn nicht véllig hilflos antreffe; Basiselemente einer prophy-
laktischen Kasuistik werden erdacht und bereitgehalten. SchlieBlich will
jedermann Herr seiner Lebensgeschichte bleiben und nicht das Los eines
stillen Opfers teilen. Es mag sich von selbst verstehen, da3 es dazu einer
unabdingbaren Voraussetzung bedarf, ndmlich eines Vorverstindnisses
vom Gelingen des eigenen Lebens. Man kann keine kluge Vorsehung iiber
Zeit und Umsténde ausiiben, wenn einem dieser Hintergrund abgeht.8

Daneben zieht ein weiterer Gesichtspunkt das Interesse auf sich. Je-
dermann, so er nur wachsam sein sittliches Leben gestaltet, entscheidet
sich fiir Lebensideale, an deren konsequenter Verwirklichung er Gelin-
gen oder MiBlingen seiner Lebensgeschichte miBt. Er verkniipft seine
Existenz mit leitenden Anliegen, die seine besten Kréfte herausfordern.
Sein Leben soll nicht in Belanglosigkeit oder gar Trivialitdt enden, so
daB am Ende nur die Frage bleibt, ob es iiberhaupt wert war, gelebt zu
werden. Der unaustilgbare Wunsch, eine Spur zu hinterlassen, steht Pate.
Je stidrker sich das SelbstbewuBitsein herausmodelliert, umso nachdriick-
licher meldet dieser Wunsch seine Anspriiche an, ja belegt das Denken
zunehmend mit Beschlag. Dabei hilt das gnadenlose Auslaufen der eige-
nen zubemessenen Lebenszeit noch einen Beschleunigungseffekt bereit:
Immer klarer und eindringlicher kristallisiert sich vor dem geistigen
Auge heraus, fiir welche Ziele es iiberhaupt lohnt, noch zu leben. Ganz

7 DEMMER, K., Die Lebensentscheidung. Ihre moraltheologischen Grundlagen. Miin-
chen, Paderborn, Wien 1974.

8 Das gelingende Leben ist zu einem Topos gegenwirtiger Moraltheologie auf-
gestiegen. Gelingen ist von eudamonistischer Verkiirzung freizuhalten, es bindet sich
an Sinnhaftigkeit. Sie liefert die entscheidenden Gesichtspunkte fiir prophylaktische
Kasuistik. Vgl. DEMMER, K., Das vergeistigte Gliick. Gedanken zum christlichen Eudi-
monieverstidndnis, in: Gregorianum 72 (1991) 99-115.



22 Treue zwischen Faszination und Institution

allméhlich formt sich dann eine sittliche Persénlichkeit mit ihrer unver-
wechselbaren Physiognomie heraus, und dies geschieht gleichsam unbe-
wufit und im Nebenher.?

Mit Lebensentscheidung kann endlich — und dies ist der géngige
Sprachgebrauch — die unwiderrufliche Wahl eines Lebensstandes ge-
meint sein. Die Unverwechselbarkeit des Selbst schafft sich die entspre-
chende gesellschaftliche Einbettung und Ausdrucksform, angesichts der
Offentlichkeit wird Verantwortung iibernommen; dem lduft der gewihrte
Rechtsschutz parallel. Nun gibt es klassische Bindungsformen, die aus
der Natur der Sache eine unwiderrufliche Entscheidung einfordern: Ge-
dacht ist an die unauflosliche, monogame Ehe, an Priestertum und Rite-
leben. Dennoch schopfen sie die gegebene Palette der Moglichkeiten
nicht aus. So kann man sich unwiderruflich binden ohne Anlehnung an
eine Institution staatlichen oder kirchlichen Rechts.!? Das belastet zwangs-
laufig die Widerstandskraft der Freiheit, denn die institutionellen Siche-
rungen fallen aus. Zwar gewinnt man ein Mehr an spontaner Gestal-
tungsfahigkeit, allein es ist um den Preis wachsender Ungeschiitztheit er-
kauft. Wie aber auch immer die Lebensentscheidung ausfillt, an ihrer
verborgenen Wurzel steht ein hohes SelbstbewuBtsein, es verbindet sich
mit dem ungebrochenen Vertrauen in den guten Ausgang der eigenen Le-
bensgeschichte. Ein Kunstwerk wird begonnen, dessen Fertigstellung
erst in der Todesstunde erreicht ist. Ein Vorzeichen wird gesetzt, das je-
der Einzelentscheidung den Stempel aufdriickt.

2. Die Herausforderungen an die Treue

Wer eine Lebensentscheidung fillt, stellt einen ungedeckten Wechsel auf
die Zukunft aus. Was an bislang ungekannten Erfahrungen und Einsich-
ten auf einen zukommt, liegt noch in barmherzigem Dunkel verdeckt.
Und niemand vermag vorauszusehen, wie er sich in Zukunft, angesichts
unbekannter Lebenskonstellationen, entwickeln wird. Ist er noch der glei-
che wie im gewil privilegierten Augenblick der einmal getroffenen Wahl?
Wie weit hélt er seine sittliche Identitdt tiberhaupt in der Hand? MuB er
eventuell vor seiner eigenen Entwicklung kapitulieren? Und wie steht es

9 DEMMER, K., Die sittliche Personlichkeit, in: DERS./DUCKE, K.H. (Hgg.), Mo-
raltheologie im Dienst der Kirche (FS W. Ernst). Leipzig 1992, 102-112; EID, V., Mo-
ralerziehung in pluraler Lebenswelt — und «christliche Moral»? Demokratische Moral
als moralpéddagogisches Ziel, in: DERS. u.a. (Hgg.), Moralische Kompetenz (Anm. 2),
143-174, hier 170: Gefragt ist selbsterarbeitete Uberzeugung, die in eingesehener
Sinnkonsistenz griindet, sie erméchtigt zu Gestaltungsverantwortung.

10 80 kann man im Beruf des Politikers, Wissenschaftlers oder Kiinstlers eine Be-
rufung erblicken, an die man sich lebenslang bindet.



Treue zwischen Faszination und Institution 23

um seine Widerstandskraft? Kann sie in auBergewohnlichen Situationen
an Grenzen stoBBen, und wieweit tridgt er dafiir Verantwortung? Niemand
weiB ja mit GewiBBheit zu sagen, ob der Wahlakt ein Ausdruck von Ver-
messenheit ist oder ob nicht ein Schufl gesunder Naivitét in ihn einflief3t.
Vielleicht 148t sich vermuten, da man in der Jugend noch ein ungebro-
chenes Verhiltnis zu sich selbst habe, dal man instinktiv um das wisse,
was zu einem palit. Aber dieses einmal unterstellte Grundwissen unter-
liegt dennoch einer Reihe von Brechungen, sobald die Konkretisierung
in einem oftmals verwirrenden Umfeld ansteht. Und die moderne Gesell-
schaft ist weit davon entfernt, diese Last zu erleichtern.!!

Aber wo liegen nun die Herausforderungen an die Treue? Sie begin-
nen — ganz unscheinbar — in der Weise des Wahrnehmens und Denkens,
kurz, in der erworbenen und erhaltenen Kultur der Innenwelt, die sich
dem Zuschauer entzieht.!2 Das Wort von der immerwi#hrenden Nachrei-
fung beschreibt den Tatbestand treffend. Es bezieht sich zuallererst auf
die beherrschende Motivschicht. Jedermann wird sich niichtern eingeste-
hen miissen, daB eine rundum ausgereifte Lebenswahl einer abstrakten
Utopie gleichkommt. Unbeschadet ihrer grundsitzlichen Wahrheit bleibt
sie doch notgedrungen der Reflex eines jeweils erreichten ganzmenschli-
chen Reifestandes. Davon betroffen sind zumal die Erwartungen, die
man an das Gelingen des eigenen Lebens stellt. Lauterungsarbeit tut not,
wahrhaft tragfihige Motivationen zu finden ist das Gebot der Stunde.
Eine sittliche Personlichkeit aus einem GuB zu werden, wird wohl fiir
immer ein Traum bleiben, Restschatten lassen sich nicht vertreiben. Die
beklemmende Frage ist immer, ob die Motivschicht den unerwarteten
Belastungen des Lebens standhalte. Die wechselnden Konstellationen stel-
len da so etwas wie eine Bewidhrungsprobe dar. Die durch sie erzeugte
Reibung setzt die fiir den Wandel geforderte Energie frei. Man wechselt
einzelne Steine des lebenden Mosaiks aus, ohne das Gesamtbild zu zer-
storen. Begleitende Partnerschaft kann da einen Nachhilfe-Effekt auslo-
sen, man braucht das kritische Gegeniiber.

11 Fonk, P., Die Annahme seiner selbst als Thema der Moraltheologie, in: Geist
und Leben 68 (1995) 179-195, hier 185, 192: Urvertrauen befreit vom angstbesetzten
Kreisen um sich selbst; der Selbstdarsteller bringt denkbar schlechte Voraussetzungen
fiir eine Lebensbindung mit.

12 Wertvolle Hinweise bei BEIRER, G., Wert, Tugend und Identitidt. Zur Gestaltung
und Vermittlung sittlicher Kompetenz. Ein Beitrag zur Revitalisierung einer Tugend-
ethik, in: EID, V. u.a. (Hgg.), Moralische Kompetenz (Anm. 2), 76-116, hier 108:
Gewissensbildung ist Sensibilisierung fiir die Gestalt der je eigenen ldentitdt; man
kann es sich dann leisten, Erfahrungen zuzulassen, in denen sittliche Haltungen durch
Aneignung entstehen kénnen.



24 Treue zwischen Faszination und Institution

Nachreifung fordert die Bereitschaft, sich mit der einmal getroffenen
Wahl zu versshnen, und diese Aufgabe beginnt in der Tiefe des Gedan-
kens. Jedermann ist gehalten, sich in seiner Haut wohlzufiihlen, seinen
Frieden zu finden. sich mit dem vollbrachten Schritt anzufreunden. Dies
verlangt seelische Hygiene. Versteht man es, die positiven, ja die scho-
nen Seiten der Lebensentscheidung aufzuspiiren und die herrschende
Stimmungslage davon bestimmen zu lassen? Oder hakt man sich, zum
eigenen Schaden, an den unvermeidlichen Schattenseiten fest? Wird
einem zunehmend bewuflit, welche Einsatzmoglichkeiten einem ge-
schenkt wurden, und ist man dafiir dankbar? Dankbarkeit legt den Grund
fiir Gelingen.'? Und das unstillbare Verlangen nach Gliick will befriedigt
sein, sollte dies auch unter Schmerzen geschehen, denn sonst verfillt
man einem Rigorismus, der in die Verhdrtung, vielleicht gar in die
Verbitterung hineintreibt. Das Gebot der geordneten Selbstliebe ist nir-
gends so dringlich wie an diesem neuralgischen Punkt. Wer vor dieser
Pflicht ausweicht, baut sich eine Scheinwelt in Gedanken auf, die stirker
sein kann als die widerstandigste Wirklichkeit.

Keine Wahl kommt ohne den Ausschluf} legitimer Alternativen aus,
der Verzicht ist das Brot des Wahlenden.!* Und er will immer neu besti-
tigt sein, das ist ein Gebot der Konsequenz. Aus dem Verzicht allein 1d63t
sich jedoch nicht leben; wer eine Verzichtshaltung kultiviert, endet in
Trauer. Was Wunder, wenn der Grad der Belastbarkeit in Drangsituatio-
nen abnimmt. Man muf3 wissen — und zwar in der Weise eines Lebens-
wissens —, daB} der Verzicht sich bezahlt macht, dal} er im Dienst an
einem dichten und authentischen Leben steht, er biindelt die Krifte. Und
wiederum bricht eine Anfrage an die Innenwelt der eigenen Gedanken
auf. Ist sie in der Weise eines stillen Paktierens beim Gegenteil, trigt
man auf beiden Schultern, hat man den Graben bereits {ibersprungen?
Wer in Konfliktsituationen scheitert, ist schon vorgéngig in Gedanken
gescheitert, das Terrain war bereitet, es bedurfte nur des dufleren Anlas-
ses, um das morsche Gebdude zum Einsturz zu bringen. Ja, es scheint zu-
treffend, anzunehmen, man habe das Scheitern aktiv herbeigedacht. Eine
kampflose Ubergabe des Geldndes erfolgt.

Treue verlangt die Bereitschaft zu niichterner Selbsteinschitzung,
eine Lebensgeschichte ist einer Lerngeschichte mit den eigenen Grenzen
vergleichbar, heilsame Desillusion beherrscht das Feld. Mangelnder Rea-

13 DaB Dankbarkeit eine Grundhaltung des Christen ist, geht in einer leistungsori-
entierten Ethik verloren; so wird der Blick auf das Gliick schon im Ansatz verstellt.

14 Entscheidung ist Scheidung, man wihlt das Fragment und erfiillt es mit lebba-
rem Sinn; so bildet sich eine Haltung der Bescheidung heraus. DEMMER, K., Die Le-
bensentscheidung (Anm. 7), 61.



Treue zwischen Faszination und Institution 25

lismus des Urteils treibt nicht selten in Uberforderungen hinein, man ist
einer Situation nicht gewachsen, und dies hétte sich voraussehen lassen,
wiren Bescheidenheit und Klugheit zur Stelle gewesen. So mag es nur
konsequent erscheinen, Vorsehung iiber alle relevanten Lebenskonstel-
lationen zu iiben und sie schon in Gedanken beginnen zu lassen. In ihnen
liegt das Einsatzzeichen fiir den rechten Umgang mit dem duBeren Um-
feld; was gedacht wird, dringt zur Tat. Niemand lebt ungestraft in zwei
Welten, eine dualistische Anthropologie hilt der Wirklichkeit nicht
stand. Darum bedarf es der Wachheit des Geistes; der geschirfte Blick
sondiert das Geldnde auf seine Tragfdhigkeit hin, und so wird eine Le-
benswelt aufgebaut, die dem treuen Durchstehen der getroffenen Wahl
kongenial ist. Wer diese Aufgabe versdumt, macht sich der Unterlassung
schuldig, er schafft Hohlrdume, in die das Versagen eindringt.!>

Die Wahrheit einer Lebensentscheidung 146t sich nicht auf das Pa-
radigma einer Gegenstandswahrheit zuriickfithren. Eine Gegenstands-
wahrheit ist dem ablesenden Erkennen zugénglich, man kann sie treffen
oder verfehlen, und dies aus Distanz. Anders in unserem Fall; die Wahr-
heit einer Lebensentscheidung ist in den freien Selbstvollzug eingebun-
den, von ihm kann man sich nicht objektivierend distanzieren. Dies tragt
Wagnischarakter in den Wahlakt hinein: Der Schritt ist niemals zwin-
gend, eine Notigung durch Sachevidenz gibt es nicht, Freiheit ist seine
Signatur. Eine Lebensentscheidung entspringt einem freien UberschuB,
und dazu muB man sich ein Leben lang bekennen. Sie entwirft sich in
einen Raum des freien Ermessens hinein; vom Gelingen dieses Entwurfs
hdngt es ab, wie die anfdngliche Rohskizze mit Gehalt aufgefiillt wird.
Eine Lebensleistung ist also gefordert, ihr fdllt die hohe Verantwortung
zu, die in der Wahl keimhaft angelegte Wahrheit zu entbergen. Ein sol-
cher Prozef} ist in vielerlei Unwigbarkeiten eingebettet, er besitzt seine
jeweils einmalige und unvergleichbare Rhythmik. Dies bedeutet lebens-
lange Riskiertheit: Was man einst voll Vertrauen ergriffen hat, kann man
auch leichtsinnig verspielen. Man kann es versdumen, die unvermeidli-
chen Reibungen zum AnlaB} innovativer wie konstruktiver Gedankenar-
beit zu nehmen. Lebensgeschichtliche Katastrophen sind dann nicht
mehr fern.

3. Die Faszination der Berufung

Der alltdgliche Sprachgebrauch unterscheidet zwischen Beruf und Beru-
fung. Ersterer fiillt bisweilen nur einen Teilbereich der Lebenswelt aus,

15 Die Moraltheologie kennt das veluntarium in causa; dieses Traditionselement
verdiente es, durch den Filter gegenwirtiger tiefenpsychologischer Einsichten zu gehen.



26 Treue zwischen Faszination und Institution

er beansprucht nicht alle seelische und korperliche Kraft. Es verbleiben
Réume des Privaten, in denen brachliegende Fihigkeiten zum Zuge kom-
men koénnen. Mit zunehmender Mobilitdt der Arbeitswelt stellen sie ein
gesundes Gegengewicht dar, sie bewahren vor dem Alptraum vollendeter
Funktionalisierung. Denn nicht selten bringt der Beruf einen Teilverzicht
auf die Verwirklichung der eigenen Gaben mit sich, und dies not-
gedrungen um des Uberlebens willen. Flexibilitdt und Durchsetzungs-
kraft werden verlangt, das geht zu Lasten der eigenen Urspriinglichkeit.
Liebgewordene Trdume werden mit der Zeit abgeschrieben, und der auf-
gezwungene Beruf ist da wie ein Stachel im Fleisch, er stellt die Kraft
zur Auss6hnung auf die Probe.!®

Anders eine Berufung. Jeder resignative Grundton liegt ihr fern, ein
fortwdhrender Appell an Hochherzigkeit geht von ihr aus. Die besten
Krifte wollen an sie verschwendet sein, und zu keinem Zeitpunkt des
Lebens liee sich behaupten, man habe die Fiille ihrer VerheiBungen
ausgeschopft. Mit einer Berufung hat man sich auf Gedeih und Verderb
verbunden. Das Gelingen des eigenen Lebens steht und féllt mit der un-
bedingten Treue zu ihr. Von einer Berufung ist man fasziniert, sie ist al-
les andere als eine dumpfe Last, sollte sie auch Leiden an ihr und um
ihretwillen mit sich bringen. Wie auch immer das Blatt des Lebens sich
wendet, eine Berufung wird zur Quelle des Gliicks, sie lddt dazu ein, in
immer neuen Anldufen daraufhin bedacht und erschlossen zu werden.
Man gelangt mit ihr an kein Ende, sollte sich auch Miidigkeit einstellen,
die alles andere als Verdrossenheit ist. Im Idealfall gehen Beruf und Be-
rufung nahtlos ineinander auf, im Normalfall sollten sie sich zumindest
berithren.!?

Fiir den Christen ist das Wort Berufung eine alltdgliche Vokabel, es
steht iiber seinem Lebensstand, in dem er sein ewiges Heil wirkt. Aber
was bedeutet dies konkret, wenn es darum geht, sich den alltdglichen
Herausforderungen zu stellen? Wie wird der hohe Anspruch eingeldst?

Es legt sich nahe, an die hohe gedankliche Kultur zu erinnern, die
der Glaube erwirkt. Es scheint nicht vermessen zu sagen, der Glaube sei
zuinnerst ein Denkereignis, er bezeichne einen schopferisch innovativen
Durchbruch des Geistes. Betroffen davon ist urspriinglich das Verhiltnis
zur eigenen Lebenszeit, denn nichts sagt Entscheidenderes iiber das Ver-
hiltnis zu sich selbst aus. Wie ein Mensch sich versteht, so geht er mit

16 Zu den Zwingen einer immer uniibersichtlicher werdenden Lebenswelt vgl.
ROMELT, J., Vom Sinn moralischer Verantwortung. Zu den Grundlagen christlicher Ethik
in moderner Gesellschaft. Regensburg 1996, 18f.

17 Der thomanische Gedanke der beatitudo imperfecta (STh 1I-1I, q. 66 a. 2c)
bliebe unter diesem Aspekt zu bedenken.



Treue zwischen Faszination und Institution 27

seiner Zeit um. Die Zeit gipfelt alle Ambivalenz seiner Existenz auf, sie
zerfliefit gnadenlos und ist zugleich transparent auf Ewigkeit, und das
kann man handlungsrelevant bedenken. Diese Denkkompetenz 148t sich
einer Revolution des Geistes vergleichen, von einer Pilgerschaft darf die
Rede sein. Zeitsegmente werden in ihrer Ewigkeitsbedeutung aufgeschlos-
sen, ein Vorgang des Entbergens lduft ab und 148t die Lebensgeschichte
des Christen, die zundchst einmal eine Denkgeschichte ist, zu einem
geistigen Abenteuer werden.!® Dies trigt unermeBliche Gelassenheit in
den verfolgten Lebensstil ein, eine sinnlose, verlorene oder verpalite Zeit
gibt es grundsétzlich nicht. Gewifl, man kauft die gewihrte Zeit kon-
sequent aus, aber die Fliichtigkeit des Augenblicks zu bannen ist nicht
von resignativer Anstrengung diktiert, sondern wird als Geschenk er-
fahren. Wer so denkt, besitzt Augen des Geistes, um die ihm zugespiel-
ten VerheiBungen nicht zu verfehlen; Geistesgegenwart ist seine unver-
kennbare Signatur.!®

Wer seine Zeit beherrscht, tritt seinem Tod vorbereitet gegeniiber.
Der Tod ist kein blindes Widerfahrnis, auch keine Katastrophe, sondern
Durchgang zur Ewigkeit. Auswirkungen auf das beherrschende Lebens-
gefiihl bleiben nicht aus. Eine Leidensfdhigkeit entsteht, die aus dem
Trost von Kreuz und Auferstehung stammt. Sie macht nicht bitter, son-
dern von Herzen giitig, und dies insbesondere in Situationen, in denen
die Lebensentscheidung statt ertriumten Gliicks herbe Enttduschungen
bereithdlt. Dem Christen ist da mit der Taufe eine Transformationskom-
petenz geschenkt; sie manifestiert sich zumal in der Fdhigkeit, solche
Lebensziele auszumachen und konsequent zu verfolgen, die den Tod
iiberdauern, deren Verwirklichung einem vielleicht niemals zu Gesicht
kommt.?® Im Hintergrund solchen Denkens steht der Glaube an Gottes
giitige Vorsehung iiber die eigenen Wege, mag sie im Augenblick auch
unverstdndlich erscheinen. Der Christ wird sich miihen, Geschick und
Lebensziel aneinander zu messen: Vielleicht hat man das, was vollendet

18 HONNEFELDER, L., Das Verhiltnis des Menschen zu Leben, Leiblichkeit, Krank-
heit und Tod. Elemente einer philosophischen Anthropologie, in: DERS./ RAGER, G.
(Hgg.), Arztliches Urteilen und Handeln. Zur Grundlegung einer medizinischen Ethik.
Frankfurt 1994, 124f. mit Bezug auf Augustinus.

19 Die sittliche Vernunft des Glaubenden ist einem elektronischen Fiihler ver-
gleichbar, der das Rohmaterial der Zeit auf seine Ewigkeitsbedeutung hin sondiert.
Von daher erklirt sich ihr Entwurfscharakter.

20 R5m 6,1. Die Lebensentscheidung des Glaubenden entfaltet die in der Taufe
empfangene Berufung zum Heil in die zeitunterworfenen Lebensbereiche hinein. Und
eine Berufung hat man niemals allein fiir sich selbst, der Nidchste tritt, begrenzend wie
befreiend, in sie ein.



28 Treue zwischen Faszination und Institution

zu einem pafit, aus Kleinmut nicht wahrhaben wollen; mit der Moglich-
keit einer Wahrnehmungsblockade ist zu rechnen. Sie zu iliberwinden ist
nur dem Wahrhaftigen geschenkt.

II. Der immerwdhrende Konflikt mit den Institutionen

1. Die Ambivalenz institutioneller Sicherungen

Niemand féllt und lebt seine Wahl allein mit dem Blick auf sich selbst
und das Gelingen seiner Geschichte, immerfort tritt die Andersheit des
Anderen als drgerliche wie drgerniserregende Reibungsfldche in sie ein.
Sittlich handeln ist Handeln in Beziehung, Person umgreift Uberstieg auf
den Nichsten hin, sie ist Substanz in Relation, ohne daBl dies auf Kosten
ihres unberechenbaren Uberschusses ginge. Das gédngige Wort von der
Proexistenz fafit das Gemeinte treffend zusammen: Heilsame Befreiung
von totender Selbstfaszination ist in ihm mitausgesagt.2! Allein sie ver-
bindet sich auch mit einer Last. Eine Lebensentscheidung wird ausgelit-
ten, und dies am Niachsten der getroffenen Wahl, ganz gleich mit welcher
Bindungsintensitét er in sie eintritt. SchlieBlich erkennt man sich selbst
in ihm wieder, er ist getreuer Spiegel des Ich, versteht man es nur, in ihm
zu lesen und ihn auszuhalten. Seine Kritik anzunehmen fordert Kraft,
aber es setzt auch Kréfte frei. Dies zumal dann, wenn es gilt, den Ande-
ren in seiner Fremdheit anzunehmen, und davon bleibt auch die gelun-
genste Bindung nicht verschont.

Das Leben ist mit vielfédltigen Institutionen durchsetzt. Ihr Ziel ist es,
gelebte Beziehungen abzusichern, ihnen Stabilitét angesichts der vielen
Widerfahrnisse zu verleihen, Planbarkeit zu ermdoglichen. Die tiefsit-
zende und durch nichts auszurottende Angst vor dem Scheitern hédngt
sich mit Vorliebe an die Lebensentscheidung, schlieBlich ist der Mensch
gerade hier verwundbar. Das Mif3trauen in reine, sich selbst iiberlassene
Spontaneitit treibt in die Institutionalisierung hinein. Institutionen sind
keine Fremdkorper, sondern durch den Menschen geschaffene Artefakte.
Zudem schiitzen sie vor der Tendenz des Privatisierens, die Lebensent-
scheidung wirkt vielmehr iiber sie in die Offentlichkeit hinein und wird
sich ihrer gesellschaftlichen Verantwortung bewuBt. Alle Beteiligten
zehren von der gegliickten Interpenetration.

Dennoch geht das Wort von der bleibenden Ambivalenz aller Insti-
tutionen um, das angestrebte FlieBgleichgewicht bleibt sichtlich labil.

21 ygl. eingehend SIREGAR, E., Sittlich handeln in Beziehung. Geschichtliches
und personales Denken im Gesprich mit trinitarischer Ontologie. Freiburg i. Ue.
1994, 294-300.



Treue zwischen Faszination und Institution 29

Gewil} sind Institutionen gleich welcher Art ein Sammelbecken heran-
gewachsener Tradition, Weisheit speichert sich in ihnen, ein vitales, die
Lebensspanne des einzelnen iiberdauerndes Gedéchtnis steht zur Verfii-
gung, es entlastet den Augenblick. So lebt niemand nur in der Gegen-
wart, immer ist er auch mit der Vergangenheit gleichzeitig. DaB3 durch
Leistung des Menschen Zeit zur Geschichte aufsteigt, in Institutionen
wird dies unmittelbar greifbar. Und Lebenserfahrung flieBt ganz selbst-
verstdndlich mit ein, nicht zuletzt mit der Kraft der Freiheit. Institutionen
schiitzen vor Uberforderung, sie pendeln Anforderungen auf ein zutrig-
liches MaB ein, und das ist nicht gering zu veranschlagen, denn das Er-
gebnis ist in jedem Fall Vertrauen.2? Institutionen iibernehmen aber nicht
nur die Rolle des Gebenden, sie halten auch Forderungen bereit. Sie
stellen dem einzelnen vor Augen, dall seine Lebensentscheidung sozial-
pflichtig ist, dal 6ffentliches Interesse an ihrem Gelingen besteht. Denn
wie alle Erfahrung beweist, hat ein unverbindliches Nischendasein zer-
setzende Auswirkungen auf Stabilitit wie Zusammenhalt des Gemeinwe-
sens. Kurz, Institutionen kommt es zu, iiberschaubare Lebenseinheiten zu
schaffen; sie machen das Leben beherrschbar, und der einzelne wird
nicht hilflos aufgerieben.

Dies darf iiber offenkundige Schattenseiten nicht hinwegtduschen.
Institutionen kdnnen zum Selbstldufer entarten und sich gegen ihren
Schopfer wenden. Der einzelne wird von ihrem immanenten Schwerge-
wicht aufgesogen, er vermag seine Identitét gegen ihren Druck nicht zu
behaupten und wird so zwangsldufig zum seelenlosen, gut funktionieren-
den Rollentriger degradiert.?? Es fillt dann aus dem Blick, daB es auch
eine fortwidhrende Gestaltungsverantwortung gegeniiber Institutionen
gibt. Selbstachtung laugt unmerklich aus, und ganz unmerklich kommt es
dazu, dal man die innere Gespaltenheit schon gar nicht mehr wahr-
nimmt, sie ist zur zweiten Natur geworden. Man wird zwischen konfli-
gierenden Interessen, die sich vielleicht gar zu Machtblocken verfesti-
gen, hin und her gerissen, irgendwann einmal paft man sich an und
macht aus der Not eine Tugend. Eine solche Reaktion ist darum so ver-
fihrerisch, weil sie Reibungen mildert und Konflikte erspart: Die Ver-
héltnisse werden legitimiert. Und moralische Gestaltungsverantwortung

22 per unverrechenbare UberschuB kommt desungeachtet auf seine Kosten; das
Sich-Einpendeln auf eine mittlere Leistung, so wie es im Rechtsbereich geschieht, ist
fir Spitzenleistungen kein Hindernis. Vgl. DEMMER, K., Christliche Existenz unter
dem Anspruch des Rechts. Ethische Bausteine der Rechtstheologie. Freiburg i. Ue.
1995, 170-175.

23 Im Blick steht vor allem das systemtheoretische Denken; dem einzelnen bleibt
nichts anderes iibrig, als sich der Selbstregulierung der Systeme nicht in den Weg zu
stellen.



30 Treue zwischen Faszination und Institution

zieht sich auf die vorgetduschte Innerlichkeit des Privaten zuriick. So hat
sie sich selbst entschérft, Protest im Namen des Gewissens geht schon
nicht mehr von ihr aus, es wird kein Sand ins Getriebe eines funktionie-
renden Systems gestreut.

Institutionen konnen letztlich zum Fossil erstarren. Sie verhérten
sich mit der Zeit und stehen wie erratische Blocke in der Landschaft. Sie
toten alles Leben ab. Man kann sich ihnen nahtlos einpassen, hat sich
damit aber aus der lebendigen Entwicklung verabschiedet. Schmerzliche
Denkprozesse bleiben einem so erspart, aber dies geschieht fiir den Preis
zunehmender Unwirklichkeit. Gewifl, man iiberlebt, verliert dafiir aber
seine Glaubwiirdigkeit und Selbstachtung. Die stidndige Herausforde-
rung, wie ein Stachel im Fleisch gespiirt, die getroffene Lebensentschei-
dung geistig zu erobern, die mit ihr er6ffneten Freiheitsriume mit Leben
zu erfiillen, versinkt hinter dem Horizont. Kein Wunder, wenn jene An-
ziehungskraft, die von aller Urspriinglichkeit ausgeht, verblaBt. Starre
Systemkategorien nehmen iiberhand, der einzelne wird um ein erfiilltes
Leben betrogen.

2. Die Kirche als heilende Institution

Wer seine Lebensentscheidung als Ubernahme einer Berufung interpre-
tiert, trachtet geradezu instinktiv danach, auftretenden Systemzw#ngen
die Spitze abzubrechen. Er mifit seinem Leben einen Zeugniswert bei,
schlieBlich empfingt man eine Berufung auch fiir andere. So will er sich
durch nichts und niemanden vereinnahmen lassen, denn unberechneter
Dienst am Nachsten hat Freiheit n6tig. So hilt er nach Hilfen Ausschau.
Konnen sie ihm von der Kirche als Institution zuflieBen? In der theologi-
schen Literatur taucht bisweilen das Wort von der Kirche als Kontrastge-
sellschaft auf.?* Es hat — verstidndlicherweise — Kritik hervorgerufen,
nicht allein wegen seines triumphalistischen Beigeschmacks, sondern
auch darum, weil zwischen Kirche und Welt ein Verhiltnis des Gebens
und Nehmens besteht. Die Kirche ist Lehrende und Lernende, und im
iibrigen finden sich mitreiBende Lebenszeugnisse auch jenseits ihrer in-
stitutionell verfal3ten Grenzen. Néheres Hinsehen tut darum not.

Die Ekklesiologie des II. Vatikanischen Konzils kann dazu einige
Verstehenshilfen liefern. Dies gilt fiir die Metapher vom Volk Gottes,
zumal wenn sie sich mit dem Ursprung der Kirche am Kreuz verbindet.?

24 SCHLOGEL, H., Ekklesiologie und christliche Sozialethik in 6kumenischer Per-
spektive. Wegstrecken und Werkstiicke, in: HEIMBACH-STEINS, M. u.a. (Hgg.), Brenn-
punkt Sozialethik. Theorien, Aufgaben, Methoden. Freiburg 1995, 261-277, hier 262
266.

25 Sacrosanctum Concilium art. 5.



Treue zwischen Faszination und Institution 31

Hier liegen Ansétze, die noch nicht geniigend bedacht worden sind. Sie
kdnnen sichtbar machen, daB3 die Kirche auf ihrer Pilgerschaft durch die
Zeit eine Erinnerungsgemeinschaft an das Jesusereignis ist, dessen Ho-
hepunkt im Paschageschehen liegt. Erinnern heifit, das Vergangene ge-
genwirtig halten. Das offenbart seinen tiefen Sinn erst, wenn das Je-
susereignis nicht einfach als empirisches Faktum genommen wird. Weit
urspriinglicher 14uft hier ein Drama des Geistes ab.2 Empirischen Fakten
wird eine Bedeutung mitgeteilt, und darin liegt ihre eigentliche Wirk-
lichkeit beschlossen. Erinnern heif}t, sich in diesen urspriinglichen Vor-
gang hineinstellen, so kann er seine Wirkungsgeschichte ausiiben. So ge-
sehen mufl das Wort von der Kontrastgesellschaft gar nicht als anst68ig
empfunden werden. Was im Jesusereignis als Kontrast in letzter Drama-
tik aufbricht, setzt sich in der Kirche als Erinnerungsgemeinschaft fort.

Erlduterungen sind an dieser Stelle geboten, sie betreffen die Art und
Weise des hier gemeinten Erinnerns. Vorauszuschicken bleibt zualler-
erst, dal das Jesusereignis einmalige ontologische Qualitét fiir sich bean-
sprucht, es ist kein Ereignis unter unzdhligen anderen. Seine Einmalig-
keit fallt mit dem denkerischen Anspruch, der in ihm enthalten ist und
zugleich von ihm ausgeht, zusammen.?’” Aber was ist mit diesem An-
spruch gemeint? Doch dies, daBl im Jesusereignis die Konflikthaftigkeit
der Menschheitsgeschichte in uniiberbietbarer Dramatik gedacht, gedeu-
tet und zeugnishaft ausgelitten wird. Wer Gottes Entduflerung in diese
Welt auch nur anndhernd denkerisch zu ergriinden sucht, sieht sich an
den Rand seiner geistigen Existenz gefiihrt. Abgriindiger, aber auch zu-
gleich wahrer 1dBt sich die Wirklichkeit des Menschen nicht mehr fassen.
Die ganze Paradoxie seiner Geschichte begegnet einem im Angesicht des
Kreuzes, und jedermann wird, sofern er nur ehrlich ist, sagen, es betreffe
auch ihn, in Tun wie Erleiden gleichermafBlen. Eine letzte Scharfeinstel-
lung des Geistes erfolgt, die Wirklichkeit wird auf ihren letzten Punkt
gebracht, ihrer Gefdhrdung wie ihres Heils gleicherweise. Das im oku-
menischen Gesprédch gebrauchte Wort von der «reductio in crucem et re-
surrectionem» driickt diesen Tatbestand in aller Deutlichkeit aus. Weite-
res Hinterfragen verbietet sich.

26 Kritik am Wort Kontrastgesellschaft darf sich nicht einseitig am sozialen Er-
scheinungsbild der Kirche festmachen, diese Dimension ist bleibend ambivalent.
HUNERMANN, P., Die Sozialgestalt von Kirche. Gedanken zu einem dogmatischen und
zugleich interdisziplindren Arbeitsfeld, in: HEIMBACH-STEINS, M. u.a. (Hgg.),
Brennpunkt Sozialethik (Anm. 24), 243-259, hier 249f.

27 Das Jesusereignis ist urspriinglich ein Denkereignis, ein innovativer Aufbruch
des Geistes, der die Sozialgestalt der Kirche durchwirkt.



32 Treue zwischen Faszination und Institution

Konsequenzen fiir die anstehende Problematik bieten sich an. Kirche
als Erinnerungsgemeinschaft will besagen, dafl der genannte Abgrund in
Denken und Tun gegenwirtig ist, und dies iiber den bestdndigen Aus-
tausch aller Kirchenglieder.?® Man hilt Gemeinschaft miteinander ange-
sichts der letzten Gefihrdung des Daseins, ndmlich der Gottverlassenheit
als des Gipfels der Sinnlosigkeit. Jedermann wird irgendwann einmal an
den Rand seiner Widerstandskraft gefiihrt, es drohen ihm Verzweiflung
und Sinnleere. Aber diese Grenzerfahrung isoliert nicht, sie verschwi-
stert, sofern die denkerische Revolution des Kreuzes im Blick ist. Die
Seinsform — und sie gipfelt in der Denkform — der Kirche ist die des Lei-
dens in der Weise des Mitleidens. Die Kirche baut sich auf dieser
Grundlage auf. Sie ist immer dort ganz sie selbst, wo sie, vielleicht ganz
unscheinbar, leidend und mitleidend Grenzen ausweitet, aufgebrochene
Konflikte versohnt, Ergebung in Vergebung einmiinden 148t und auf
diese Weise Freirdume des Handelns erschlieBt, die ohne den Glauben
und ohne diese Solidaritdtserfahrung aus der Schwéche verschlossen ge-
blieben wiren. So macht sie Lebensentscheidungen lebbar, ehe sie das
Wort Treue in den Mund nimmt. Sie trdgt eine Perspektive in die Wi-
derstindigkeit der Wirklichkeit hinein, angesichts derer die gewdhnli-
chen Kategorien einer Institution versagen. Sie liegt allen Versuchen der
Systematisierung immer schon befreiend voraus, reine und unberechnete
Spontaneitdt ist am Werk. Sie bricht Verhédrtungen konfliktgeschichtli-
cher Art auf; gedacht ist zumal an solche, die sich an Institutionen klam-
mern und ihnen wie ein Schatten folgen. GewiBl stimmt die Kirche als In-
stitution in ihrem Erscheinungsbild — begniigt man sich mit ihrer Ober-
fliche — mit anderen Institutionen iiberein, und es droht nur zu leicht die
Gefahr, die Unterschiede einzuebnen. Das sichert ihr zwar 6ffentliche
Durchschlagskraft, verdunkelt aber ungewollt ihren Anspruch, ihre Sen-
dung und ihre Moglichkeiten. Kritische Rechenschaftsablage tut darum
not. :

Ursprung im Kreuzesgeschehen stellt dabei den leitenden Gesichts-
punkt dar. Nachfolge wird zur Signatur des Christenlebens, und dies
iiber die Breite des Lebens hinweg: Wer eine Lebensentscheidung fillt,
darf sich dankbar daran erinnern. Der eigene Innenraum des Privaten ist
heilend aufgebrochen, eine begehbare Briicke in die Offentlichkeit hin-
ein geschlagen. Dem einzelnen steht, unaufdringlich gleichsam, eine Le-
benswelt zur Verfiigung, die sich nicht in der Vorlage normativer Ge-

28 Es bliebe dariiber nachzudenken, ob es nicht eine eigentimliche Denkform der
Kirche gibt, die das Gesamtspektrum ihrer Verkiindigung durchwirkt, zumal auf dem
Feld der Sittlichkeit.



Treue zwischen Faszination und Institution 33

halte erschopft.?? Zweifellos legt die Kirche ein sittliches Orientie-
rungswissen vor, sie verwaltet eine lebendige Tradition, die den An-
spruch reklamiert, sich bewéhrt zu haben, und es wire Anzeichen von
Vermessenheit, darauf verzichten zu wollen. Das Anliegen zielt aber
weiter, ihr Gegenstand ist die gekreuzigte Lebensgeschichte. Die Kirche
ist priaferentiell dort gegenwirtig, wo der einzelne auf Gedeih und Ver-
derb mit der letzten Dramatik des Denkens und Lebens konfrontiert
wird. Sie begniigt sich nicht damit, tragfdhige Motivationen zu liefern,
die das Leiden bestehen helfen. Vielmehr hilft sie Wege erkunden, die
mit der Gebrochenheit fertig werden, wie asymptotisch dies auch immer
gelingen mag. So unverzichtbar Denksysteme wie Normsysteme sind, sie
bleiben Stiickwerk, die Wirklichkeit ist allemal reicher und auch ab-
griindiger als das perfekteste und konsequenteste System. Wenn die Kir-
che aus letzter Abgriindigkeit stammt, dann mufl und kann sie auch den
denkerischen Mut aufbringen, dort zur Stelle zu sein, wo der Mensch an
Grenzen stoft. Das mindert ihre Glaubwiirdigkeit nicht, stellt sie viel-
mehr auf die Bewidhrungsprobe.

3. Die Geschichte des Scheiterns

Eine Lebensentscheidung trdgt zwar die Signatur der Unwiderruflichkeit
an sich, doch hebt dies ihre geschichtliche Riskiertheit nicht auf. Nicht
nur kreatiirliche Begrenztheit tritt in ihr zutage, auch die Geschichte viel-
faltiger Schuld in Tun und Unterlassen hinterldt zersetzende Spuren.
Gegen den lastenden Widerstand beider mull Freiheit sich behaupten;
dies kann Leiden aller Art erzeugen, und dafiir bleibt der Blick zu schir-
fen. Geistesgegenwart ist angesagt, Gelingen fillt einem nicht unverdient
wie eine reife Frucht in den Schof3; es wird im Regelfall das Ergebnis
einer kdmpferischen Lebensleistung sein, die einem alle Kréfte abver-
langt. Dem zu allen Zeiten drohenden Scheitern ist frithzeitig zuvorzu-
kommen, kluge Vorsehung ist das Gebot der Stunde.3°

Scheitern kann nicht nur unterschiedliche Dramatik annehmen, auch
unterschiedliche Ebenen kénnen involviert sein. So ist der Fall denkbar,
daB einem das Lebensprojekt unmerklich aus der Hand gleitet, der An-

29 GRUBER, H.G., Scheidung und Wiederheirat. Zur innerkirchlichen Kontroverse
um die wiederverheirateten geschiedenen Gldubigen, in: Theologie der Gegenwart 39
(1996) 2-17, hier 12f., kritisiert den regeltheoretischen Ansatz kirchlicher Moralver-
kiindigung und verweist auf das unverrechenbare Plus der Situation. Allein ein sol-
ches Denken darf nicht im Philosophisch-Ethischen steckenbleiben (9f.), der herme-
neutische Schliissel stammt aus dem Kreuzesgeschehen. '

30 Es bliebe auf eine Kultur des Gewissens abzuheben, die iiber das rein Morali-
sche hinaus eine Lebensproblematik bewuBt hilt.



34 Treue zwischen Faszination und Institution

drang der @uBeren Umstédnde war stirker. Man hatte sich im gedankli-
chen Vorentwurf eine bestimmte Zukunftsgestalt zurechtgelegt, aber sie
wurde herb durchkreuzt. Angesichts dessen von Schuld sprechen zu wol-
len, trdgt den Anschein der Vermessenheit an sich. Das Wort Tragik ist
weniger verfanglich, es prédjudiziert nicht vorschnell, schliet aber auch
die Moglichkeit schuldhaften Versagens nicht kategorisch aus. Hat man
vielleicht nur die eigenen Krifte iiberschédtzt? Es wire dann nicht
auszuschliefen, daf} ein solches Scheitern einen heilsamen Reifungspro-
zeB in Gang setzt. Vielleicht gelingt es, sich in Gedanken und Gefiihlen
mit dem eigenen Schicksal zu verséhnen und so einen seelischen Frieden
zu erreichen, der einem sonst versagt geblieben wire.

Die Dinge liegen anders, wenn das Scheitern die Ebene der gewéhl-
ten Lebensideale beriihrt. Dabei handelt es sich um einen schleichenden
ProzeB3, der die Fassade iiber geraume Zeit intakt l1dBt. Er beginnt un-
merklich in der Innerlichkeit des Denkens und Strebens, die gespannte
Hochherzigkeit der Freiheit laugt aus.?! Der Blick auf die Genese kann
lehren, daB unterschwellige und uneingestandene Enttduschung als Aus-
16ser wirkt. Auch Verbitterung kann sich breitmachen, und zunehmende
Harte bestimmt die moralische Physiognomie. Da ist die ganz personli-
che Verantwortung angefragt. Versdumnisse haben eine zersetzende Wir-
kungsgeschichte ausgeldst. Man hat nicht erkannt oder erkennen wollen,
daB die Erfiillung in einer Lebenswahl an die Treue zu Lebensidealen
gebunden ist. Wer auf dieser Ebene mit sich eins und in Frieden lebt,
besitzt eine Kraftreserve fiir die Gestaltung des Umfeldes. Ist dies nicht
der Fall, hort die Lebenswahl auf, ein Freund zu sein, sie wandelt sich
unter der Hand zum Feind, der den Restbestand an Kraft aufreibt. Die
gedankliche Innenwelt freundet sich zégernd mit dem Gegenteil an, ein
stiller Pakt mit dem Gegner wird geschlossen. So 148t sich aber auf Dau-
er nicht leben, irgendwann tritt der &uflere Umschlag ein, innere Auszeh-
rung hat dazu gefiihrt.32

Wer keine kluge und entschiedene Vorsehung iiber seine Innenwelt
ausiibt, wird auch die duBleren Steuerungen aus der Hand geben, er 146t
die Ziigel schleifen und ist schon nicht mehr Herr im eigenen Hause.

31 Die moraltheologische Tradition kannte den actus remissus, er wire auf seine
lebensgeschichtliche Relevanz zu analysieren; es wiirde sich dann herausstellen, daB
das Gelingen der eigenen Lebensgeschichte der herausgeforderten Freiheit tiberant-
wortet ist.

32 Die Enzyklika Veritatis Splendor malt die Gefahr einer Abwertung des Ein-
zelaktes angesichts einer mechanisch verstandenen Konsistenz der Grundentscheidung
(Nr. 65-70). Dem wiire entgegenzuhalten, daB eine moralische Katastrophe sich
unscheinbar, iiber ein Vielerlei an Unterlassungen, vorbereitet; irgendwann ist jener
Punkt erreicht, an dem der Umschlag erfolgt.



Treue zwischen Faszination und Institution 35

Kein Wunder, wenn ihm die Verhiltnisse iiber den Kopf zu wachsen be-
ginnen. Das Festhalten am erwéhlten Lebensstand bekommt diese Ent-
wicklung zu spiiren. Der Schritt iiber die institutionell gezogenen Gren-
zen hinaus geschieht dann wie von selbst; er verliert seinen Schrecken,
Selbstbeschwichtigung beherrscht das Feld, und plétzlich steht man vor
den Triimmern eines Gebdudes, das einen bislang beherbergt hat. Wurde
die morsche Freiheit durch das institutionelle Band noch geschiitzt, so
sind nunmehr gesellschaftliche Tatsachen geschaffen worden, die in der
Folge ihre eigene Dynamik entwickeln und sich einer Umkehr und Hei-
lung an der Wurzel hindernd in den Weg stellen.

Unterschiedliche Fallsituationen lassen sich konstruieren. So ist es
nicht ausgeschlossen, dafl die Wahl eines Lebensstandes von Anfang an
Spurenelemente der Auflésung in sich barg; die zuhandene Bindungsfi-
higkeit konnte vermindert sein, ebenso ist an die Moglichkeit eingestreu-
ter peripherer Irrtiimer zu denken. All diese Momente kénnen, miissen
aber nicht als Sprengsatz wirken. Der vorhandene Gefahrenherd hitte
sich bei entsprechender Geistesgegenwart auch ausmerzen lassen. Das
Augustinuswort «Si non es vocatus fac te vocatum» gilt in irgendeiner
Form wohl fiir jedermann. Und das wollte der Gescheiterte nicht wahr-
haben. Aufgrund selektiver Wahrnehmungsféhigkeit iibersah er, daB man
die genannten Spurenelemente auch wegleben kann. Das Gelingen einer
Lebensgeschichte liegt in der Hand der eigenen Freiheit, auch Wahrheit
ist freier Gestaltung zuginglich.3® In solchen Momenten erhdhter Span-
nung ist kluge Wegbegleitung angesagt, das Geschenk der Freundschaft
kann nicht hoch genug veranschlagt werden. Nicht zuletzt scheitern Le-
bensbindungen, weil zur rechten Zeit kein Freund zur Seite stand. Ver-
einsamung kann totender sein als begangene Schuld. Im Fall gefdhrdeter
Partnerschaften bedarf es der erneuerten oder erst zu erwerbenden Kultur
des Gesprichs, der gefaiten Ausséhnung mit dem, was der Vergangen-
heit angehodren sollte; Tendenzen schleichender Entfremdung ist zuvor-
zukommen, die Erinnerung an gemeinsam erlebtes Gliick ist zu beleben,
schlieBlich lebt jede Gemeinschaft vom Aufbau einer ganz auf den Leib
geschnittenen Tradition, die immer dann stiitzt, wenn die Schattenseiten
iiberwertig werden. Gibt es einen festen Kalender der Gedenktage, der
privilegierte Momente der Vergangenheit gegenwirtig hélt? Versteht
man es, Feste zu feiern und so ein Atemholen der Seele moglich zu ma-

33 Es ist vor der Illusion einer in allem gelungenen Lebensentscheidung zu war-
nen, es bleiben all jene Risiken, die sich aus der begrenzten Wahrnehmungsfihigkeit
ergeben. Sie begleiten einen immerzu, die Logik des Anfangs will darum je neu be-
stidtigt sein. Man kann auch mit Fehlern leben; dazu bedarf es der Kunst einer positi-
ven Resignation, die in Ausséhnung endet.



36 Treue zwischen Faszination und Institution

chen? Die Kultur des Festes setzt eine entsprechende Kultur des Alltags
frei, das Gelingen einer Lebensgeschichte hat solche Stiitzen nétig, An-
spruchslosigkeit beschwort das Scheitern herauf.

Nicht selten tritt die Situation ein, dal bohrende Zweifel an der
Richtigkeit der Wahl alle Spontaneitdt ersticken wollen. Gedankliche
Umsicht ist dann geboten, und die moraltheologische Tradition kann Hil-
fen anbieten. Erinnert sei an die reflexen Prinzipien, deren Absicht es ist,
mit Zweifeln leben zu lernen. In unserem Zusammenhang interessiert vor
allem das Prinzip «In dubio standum est pro validitate actus». Gewif3
besitzt es seinen Ursprungsort im Rechtsdenken, das schlieBt eine sinn-
volle Ausweitung auf moralische Problematik nicht aus.?* Dies bedeutet
nidherhin: Jedermann ist klug beraten, wenn er angesichts eines aufkom-
menden Zweifels die Richtigkeit der getroffenen Wahl vermutet. Gesun-
der Menschenverstand kann dies lehren, soll das Leben nicht von peini-
genden Selbstvergewisserungen zerfressen werden. Bestdndiger Zweifel
vergiftet, er verstdrkt die Unsicherheit und totet alle Freude ab. Zweifel
tauchen mit Vorliebe dann auf, wenn unvermutete Belastungen iiber
einen herfallen und die Widerstandskraft auf die Probe stellen. Solche
Krisenmomente konnen aber heilsam sein. Vielleicht legen sie nur den
Finger auf eine Wunde, die schon ldngst hitte geschlossen werden miis-
sen, und das zitierte reflexe Prinzip schenkt die notwendige Gelas-
senheit. Wer sich hingegen vorschnell fiir das Vorliegen eines irrepa-
rablen Irrtums entscheidet, setzt sich zumindest dem Verdacht aus, die
Flucht zu ergreifen. Die Gefahr einer Lebensliige ist dann nicht mehr
fern. Der eigene Schatten, niemals aufgearbeitet, holt ihn ein, Projek-
tionen werden so iiberwertig, daB er ihr Gefangener bleibt. Alles was
ihm begegnet, passiert diese Denkbrille; er verliebt sich geradezu in den
vermeintlichen Irrtum, und auf einmal wird der vermeintliche Irrtum
zum wirklichen. Dies geschieht vornehmlich in Situationen, die dem
Zweifelnden die Kunst des Wartenkdnnens abverlangen.

Die genannten Bedenken verfolgen nicht die Absicht, die Moglich-
keit eines irreparablen Scheiterns wegzudiskutieren. Sie wollen nur den
selbstkritischen Blick schérfen und vor der Gefahr folgenschwerer Selbst-
tdauschung warnen. Es mogen Grenzsituationen iibrigbleiben, die nach

34 ROMELT, J., Vom Sinn moralischer Verantwortung (Anm. 16) verweist auf die
hohe Zumutung, die angesichts einer Lebenswelt mit verwirrenden und ldhmenden sy-
stemischen Zwingen in der christlichen Gewissenslehre enthalten ist (91 f.). Wie be-
scheiden auch immer, Gestaltungsverantwortung ist moglich; darum hat schon die mo-
raltheologische Tradition gewuBt, als sie die Lehrstiicke von den Moralsystemen und
den reflexen Prinzipien aufnahm. Ein kiinstliches System wird, in der Gestalt einer
Vermutung, iiber die verwirrende Wirklichkeit gestiilpt und hilft so in Umsicht iiber-
leben.



Treue zwischen Faszination und Institution 37

menschlichem Ermessen keine Hoffnung auf Beharren mehr lassen. So
kann ein Irrtum vorliegen, der sich nicht mehr als peripher bagatelli-
sieren 1dBt. Auf der Ebene des Rechtsdenkens ist zumindest die theoreti-
sche Unterscheidung zwischen peripher und wesentlich méglich, und sie
muf} sogar getroffen werden, soll der Rechtsbereich nicht in schranken-
loser Subjektivitit versinken. Die glatte Ubertragung auf die Ebene mo-
ralischer Kategorien will jedoch immer nur in Annéherungswerten gelin-
gen, das Spektrum des Ermessens und Wégens ist breiter angelegt. Und
bisweilen wird sich erst im Leben mit einer Wahl der Irrtum in seinem
existentiellen Gewicht herausstellen.3?

Es mag aber auch der Fall eintreten, daB eine an sich richtige Wahl
durch offensichtliche Tatschuld zerstért wurde. Und vielleicht wurden
neue Verbindlichkeiten geschaffen, denen man sich unter Berufung auf
Treue nicht entziehen kann, ohne neue Ungerechtigkeiten zu begehen
und Schiden anzurichten, die womdoglich den Unschuldigen treffen. Hier
bleibt nur das notvolle Abwigen, was man sich und betroffenen Drittper-
sonen verantwortlicherweise zumuten kann und darf. Keine Autoritét ist
imstande, diese Last abzunehmen. Wenn iiberhaupt ein Auflenstehender
helfen kann, so ein verstdndiger Freund. Institutionelle Kriterien greifen
nicht, sie bleiben hinter dem Gewirr von Komplexitdt und Tragik, von
Einsicht und Gefiihl zuriick; vor allem fehlt ihnen die Fahigkeit, zuhan-
dene moralische Widerstandskraft auszumessen. Es ist dies die Stunde
der Epikie.3¢

4. Grenzen der Kirche als Institution

Natiirlich wenden sich in Situationen des Scheiterns die Blicke der Kir-
che als Institution zu. Wie kann sie helfen und heilen, ohne die Konse-
quenz ihres Denkens und mithin ihre 6ffentliche Glaubwiirdigkeit aufs
Spiel zu setzen? Was kann man billigerweise von ihr erwarten? Die un-
vermeidliche Spannung von Konsequenz und Barmherzigkeit will ausge-
halten sein.’” Darum ist nicht immer und iiberall mit glatten Lsungen zu

35 In Definitionen des Rechtslebens ist ein offenkundiges Interesse am Werk, es
muB ein — wiewohl nur asymptotisch erreichbarer — Ausgleich zwischen Einzelwohl
und Gemeinwohl hergestellt werden, wobei letzteres den strategischen Vorzug erhilt.
Das gilt auch fiir das Kirchenrecht, und dies unbeschadet seiner Fihigkeit, eine hohere
Einzelfallgerechtigkeit zu garantieren.

36 Dazu AUER, A., Zur Seelsorge mit wiederverheirateten Geschiedenen. Theolo-
gisch-ethische Anmerkungen, in: Theologische Quartalschrift 175 (1995) 84-96, hier
90.

37 vgl. SCHULLER, Th., Die Barmherzigkeit als Prinzip der Rechtsapplikation in
der Kirche im Dienste der salus animarum. Methodenprobleme der Kirchenrechts-



38 Treue zwischen Faszination und Institution

rechnen. In diesem Dilemma stehen kirchliche Autoritdten, und dafiir ist
allseits Verstdndnis aufzubringen. Niemals darf auch nur entfernt der
Eindruck aufkommen, die Kirche nehme ihre eigene moralische Doktrin
nicht ernst, untergrabe sie stillschweigend durch ihre Praxis. Wenn sie un-
widerrufliche Lebensentscheidungen im Rahmen ihrer Offentlichkeit
bestitigt, muB sie in der gleichen Offentlichkeit auch dazu stehen, an-
dernfalls kompromittiert sie sich selbst und beschwort zugleich allge-
meine Unsicherheit herauf. Dies gilt prinzipiell fiir alle als unwiderruf-
lich gemeinten und als solche bestitigten Lebensentscheidungen; das ge-
schaffene moralische Band ist immer gleich, der sakramentale Charakter
des Ehebandes dndert daran nichts. Darum ist auch prinzipielle Gleich-
behandlung geboten, soll jeder Anschein von Doppelbddigkeit vermie-
den werden.

Im Blick auf Ordensgeliibde und Zglibatsversprechen gibt es das In-
stitut der Dispens, es wird unter genau umschriebenen Bedingungen an-
gewandt. Es bindet sich an einen Gnadenakt, einen einklagbaren Rechts-
anspruch gibt es nicht. Ein solcher Satz muB kein denkerisches Argernis
erregen, er ist nicht vom absolutistischen Staatsdenken inspiriert, son-
dern von pastoraler Sorge um das Seelenheil des jeweils Betroffenen.
Die Gewidhrung einer Dispens stammt nicht aus der Willkiir hoheitlichen
Ermessens, sondern ist Akt der Barmherzigkeit, und dies aus der Hand
einer Gemeinschaft, die als «creatura verbi» aus der Barmherzigkeit
Gottes, wie sie in Jesus Christus aufgeschienen ist, lebt.3® Am
theologischen Selbstverstdndnis der Kirche fiihrt kein Weg vorbei. Die
Kirche besitzt — aufgrund ihres Ursprungs wie ihrer Sendung — Kriterien,
wie man einem Notstand helfend und heilend begegnen kann, ohne den
Betroffenen, der vielleicht vom UbermaB der aufgebrochenen Tragik er-
driickt ist, in die innere oder duflere Emigration zu treiben. Dies sei noch
eingehender bedacht.

Als leitendes Paradigma diene die Dispens als Gnadenakt, wie so-
eben angedeutet: Was ist mit ihr gemeint? Den Kenner moraltheologi-
scher Tradition wird es nicht erstaunen, wenn das Wort mit dem Lehr-
stiick von der Epikie in Verbindung gebracht wird. Dispens ist Epikie
auf institutioneller Ebene.?® Es erfolgt eine 6ffentliche Erkldrung, daB

theorie. Wiirzburg 1992; WIILENS, M., Salus animarum suprema lex: mercy as a legal
principle in the application of Canon Law?, in: The Jurist 54 (1994) 560-590.

38 SCHLOGEL, H., Alte Tugend - neuer Sinn: Barmherzigkeit, in: Miinchener
Theologische Zeitschrift 45 (1994) 521-532, hier 530f.

39 ROBLEDA, O., Art. Dispens, in: Sacramentum Mundi I, 905 unterscheidet zwi-
schen Dispens und Epikie und iibertrdgt letztere der Urteilskompetenz des einzelnen
Betroffenen.



Treue zwischen Faszination und Institution 39

der um Dispens Ansuchende an den Rand seiner Kraft gestoBen ist, daB
er nicht mehr imstande ist, eine eingegangene Bindung weiterzutragen,
ohne Gefahr fiir sein Seelenheil heraufzubeschwdoren. Die Kirche 148t ihn
in dieser Grenzsituation nicht allein, sie bringt ihm &ffentlich bezeugtes
Mitleid entgegen und 146t es dabei nicht bewenden, Folgen fiir die Praxis
werden gezogen. Nun wiére es verfanglich, wollte man solches Vorgehen
als Ausdruck von Resignation verstehen. Ehe iiberhaupt von Dispensge-
wihrung die Rede sein kann, muf} die Kirche das gesamte Stabilitdtspo-
tential ausgeschdpft haben.4? Pastoraler Einsatz steht im Hintergrund.
Und es wire ebenso verfehlt, wollte man in der Dispens eine Art Verwal-
tungsakt sehen, dies kdime auf einen latenten Zynismus hinaus; die be-
driickende Tragik einer Situation wiirde im Grunde gar nicht ernstge-
nommen.4!

Die Kirche lost, wenn sie eine solche Dispens erteilt, kein morali-
sches Band auf; das steht librigens gar nicht in ihrer Macht. Sie kann nur
rechtliche Bindungen aufldsen. Sie schreibt sich grundsitzlich die Kom-
petenz zu, Dispens auch dann zu erteilen, wenn die unterstellte Grenzsi-
tuation durch Tatschuld heraufbeschworen wurde. Tatsdchlich besteht
aber die Tendenz, Dispensgewdhrung an das Scheitern solcher Lebens-
entscheidungen zu binden, die schon von Anfang an durch Irrtum oder
fehlende Bindungsfihigkeit infiziert waren. Somit lduft die Dispens fak-
tisch auf eine Ungiiltigkeitserkldrung hinaus. Das ist verstdndlich, die
drohende Gefahr eines Dammbrucheffekts bleibt nicht von der Hand zu
weisen. Eindeutige und allseits praktikable Kriterien wollen gegeben
sein, das schwammige Erdreich einer Versagensgeschichte kann sie nur
in Anndherungswerten liefern. Dennoch ist eine Dispens im Prinzip et-
was anderes als eine Ungiiltigkeitserkldrung. Als Gnadenakt bewegt sie
sich auf jenem Terrain, wo die Grenzlinien zwischen Irrtum und Schuld
verschwimmen. Sie 148t den Gescheiterten nicht allein, sie geht ihm ein
Stiick Wegs entgegen, aber sie nimmt ihm die Last seiner Gewissensent-
scheidung auch nicht ab. Wollte sie einen solchen Anspruch erheben,
kdme sie zwangsldufig auf eine Unmiindigkeitserkldrung des Betroffenen
hinaus, und das kann niemals im Interesse kirchlicher Autoritdt liegen.
Es steht beim einzelnen, wie er mit dem eingetretenen Bruch lebt, diese
Tragik kann man ihm nicht nehmen, man kann sie bestenfalls mildern.*?

40 AUER, A. (Anm. 36), 90.

41 Man kann sich nicht durch Dispensgewihrung pastorale und menschliche Pro-
bleme vom Hals schaffen. Vielmehr garantiert der Dispensierende, daB alles Erdenkli-
che getan wurde, um Treue lebbar zu machen.

42 Wenn die Dispensgewihrung im Dispensierten die Uberzeugung schafft, nun
sei alles in Ordnung, dann ist eine solche Geisteshaltung bestenfalls Anzeichen eines



40 Treue zwischen Faszination und Institution

LBt sich der Ubergang von Ordensgeliibde und Zslibatsversprechen
zur Ehe vollziehen? Alle Bindungsformen verweisen auf die gleiche
Gnadenlehre und Geschichtstheologie. Am Anfang einer wahren Bin-
dung steht die VerheiBung des Konnens, sie begleitet wie ein Hoffnungs-
schimmer die ganze Lebensgeschichte. Und immer droht das Scheitern,
daran @ndert das Sakrament nichts, wie die landldufige Erfahrung zur
Geniige beweist. Beim ersten Bindungstyp wird unterstellt, dal es keine
begriindete Aussicht auf Riickkehr zum Ursprung gebe, andernfalls wire
die Dispensgewidhrung eine Unverantwortlichkeit, die an Zynismus grenzt.
Angesichts dessen wird sogar eine neue Bindung sanktioniert.*> Bei der
Ehe trifft dies nicht zu, und dies unter Verweis auf ein Dispens-
verstdndnis, das mit der Auflésung eines bestehenden Bandes operiert:
Uber das sakramentale Band habe die Kirche keine Vollmacht.*4 Ein sol-
ches Dispensverstidndnis verldfit die Ebene einer Erkldarung iiber zuhan-
dene moralische Kraft. Ist hier eine Inkonsequenz am Werk, kann man
nicht fiir alle Bindungsformen die gleiche Dispenstheorie unterstellen?
Oder ist der Unterschied doch darin begriindet, da man moralisch und
theologisch relevante Qualitdtsunterschiede in den jeweiligen Bindungen
annimmt, die sich dann auf Dispenstheorie wie Dispenspraxis auswir-
ken?43

Fiir eine verantwortete Dispenspraxis ist zwar primdr das Wohl des
einzelnen leitend, dennoch darf der Blick auf das Gemeinwohl in der
Kirche nicht verschattet werden. Mit Argernis ist zu rechnen, und das ist
ein bedenkenswerter Faktor. Argernis kann sich aufgrund eines Vergro-
berungseffektes einstellen, AuBenstehende sind vielfach nicht imstande,
die Tragik einer Situation zu durchschauen. Man gewinnt entweder den
Eindrugk, die Kirche kompromittiere ihre eigene Morallehre, oder aber
sie gehe nach subjektivem Ermessen vor. Eine solche Gefahr ist nicht

sozialisierten Gewissens: Die Ubereinstimmung mit dem System bewirkt Seelenfrie-
den, Schlimmeres kann gar nicht passieren. Gewil sucht eine Dispensgewéhrung nach
MaBgabe des Moglichen die unvermeidlichen Schematisierungen einer Rechtsordnung
zu iiberwinden, aber sie ist niemals imstande, das Gewissen des Betroffenen zu
ersetzen.

43 Dispensierte Ordensleute heiraten, und Gleiches gilt fir Priester, die vom Zoli-
batsversprechen befreit wurden. Beide Male hat der Dispensierte eine fiir sich gel-
tende Berufungsgeschichte beendet.

44 AUER, A. (Anm. 36), 85.

43 Es bliebe eine Aufgabe, und dies im Gespriach zwischen Dogmatik, Moraltheo-
logie und Kirchenrecht, eingefahrene Gleise der Dispenslehre kritisch zu hinterfragen.
Eine in sich schliissige Dispenstheorie ist zu entwickeln, die den unterschiedlichen
objektiven Bindungsformen wie den subjektiven Befindlichkeiten gleicherweise
Rechnung trigt.



Treue zwischen Faszination und Institution 41

gering zu veranschlagen. Die Kirche fiirchtet, nicht ohne Grund, einen
Dammbrucheffekt; auf dieser Ebene denkt sie rechtspolitisch, so wie dies
jeder andere Gesetzgeber auch tut.*6 Allgemeine Stabilitdt mufl ihr ein
dringendes Anliegen sein. Nur bleibt dann der nicht auflésbare Restbe-
stand an Spannung zwischen dem Einzelwohl und dem Gemeinwohl.
Dies zugestanden, ist aber zu bedenken, daB3 auch die Dispens von Or-
densgeliibden und vom Zalibatsversprechen zum Argernis werden kann,
zumal wenn die Unterschiede zur Behandlung gescheiterter Ehen ins
BewuBtsein riicken. Der spontan urteilende Glaubige wird die vorgebrach-
ten Unterschiede nicht nachvollziehen kdénnen. Wahrscheinlich wird sich
das Argernis, das er nimmt, préferentiell an dieser Inkonsequenz fest-
machen, und nicht an der Dispensgewidhrung als solcher. Zumal der vom
Leben Gepriifte zeichnet sich durch Toleranz und Verstidndnis aus.

In der laufenden Diskussion taucht bisweilen der Hinweis auf kir-
chenrechtlich nichtige Ehen auf, deren Nichtigkeit mit den gingigen
Rechtsmitteln nicht bewiesen werden kann; als Ausweg wird dann die
Epikie gewiesen. So gewil3 derartige Situationen auftauchen, ihre Bedeu-
tung sollte dennoch nicht iiberdehnt werden, dies zumindest fiir die an-
stehende Problematik. Die rechtliche Giiltigkeit einer Ehe sagt iiber ihr
Gelingen rein gar nichts aus. Es gibt ungiiltige Ehen, die gelingen, und
es gibt gleicherweise giiltige Ehen, die offenkundig miBlingen.*’ Dies ist
eine Anfrage an die Neigung, gegebene Rechtsmoglichkeiten voll auszu-
schopfen. SchlieBlich sind auch Ehenichtigkeitsprozesse an die Interpre-
tation von Fakten gebunden, das ist das Schicksal jeder ProzeBfiihrung.
Verstdndlich erscheint dann der Wunsch, Tatsachen im Sinne des eige-
nen Interesses zu deuten, soweit dies ohne offensichtliche Rechtsbeu-
gung moglich ist. Besteht dann nicht die Gefahr, einer schleichenden
Unehrlichkeit Vorschub zu leisten? Und ist nicht ebensoleicht der Fall
gegeben, daBl man — allen gegenldufigen Beteuerungen zum Trotz — die
Bindungsfidhigkeit des Rechtsgenossen unterschétzt? Das fithrt dann zu
einer nur schlecht kaschierten Unmiindigkeitserkldrung; die darin be-
schlossene Demiitigung sollte nicht eilfertig iiberspielt werden. Da er-
scheint es wohl ehrlicher, sich dem eigenen Versagen offen zu stellen
und die Folgen zu tibernehmen. Zumindest entgeht man so dem nahelie-
genden Verdacht, eine erlangte kirchenrechtliche Regelung zu eigenen
Gunsten komme im Grunde auf nichts anderes als einen Persilschein hin-

46 5o im Hinblick auf die Sakramentenzulassung PUZA, R., Die gescheiterte Ehe.
Eine Anfrage an die kanonistische Lehre und Praxis, in: Theologische Quartalschrift
175 (1995) 97-108, hier 101.

47 Natiirlich ist dies eine Binsenweisheit, aber sie schiitzt davor, rechtliche Rege-
lungen zu iiberschitzen. Das Heil liegt nicht in der rechtlichen Korrektheit.



42 Treue zwischen Faszination und Institution

aus. Letztendlich liegt die Last der Entscheidung doch beim Gewissen
des einzelnen, keine institutionelle Regelung, und sei sie noch so glatt
und zwingend, nimmt sie ab. Argernis in der Kirche kann ebensoleicht
an rechtlich einwandfreie Regelungen gebunden sein wie an ihr Fehlen.
Vor einer Uberschitzung des Rechts im Hinblick auf Moral ist jedenfalls
zu warnen; es beschleicht einen dann das miBliche Gefiihl, Institutionen
sollten das schlechte Gewissen beschwichtigen.

Schluf

Wer das anspruchsvolle Wort Lebensentscheidung in den Mund nimmt,
traut seinem Zeitgenossen eine Lebensleistung zu, die alle Kréfte heraus-
fordert. Dies sollte realistisch gesehen werden, hoher sittlicher Ernst ver-
sammelt sich in einer solchen Zumutung. Denn die erschwerten Bedin-
gungen liegen auf der Hand. Sie stammen zum einen aus dem Schwer-
gewicht sich durchkreuzender Lebenswelten, die zudem institutionell
verfestigt sind. Sie konnen sich zum anderen an beherrschende Denkwei-
sen binden, nicht selten {iberwiegt Zweckdenken das Sinndenken. Unge-
sehener Einsatz, der zudem keine unmittelbar greifbaren Resultate er-
bringt, sondern das Leben noch erschwert, wird in das Abseits ge-
dringt.*®

Der Christ sieht sich angesichts dessen in die Verantwortung geru-
fen, und gleiches gilt fiir die Institution Kirche. Eine Lebenswelt ist zu
schaffen, in der Lebensentscheidungen lebbar sind. Dies kann nicht friith
genug beginnen; prophylaktische Gestaltung ist angesagt, sie betritt das
Geldnde aller erreichbaren Voraussetzungen fiir Gelingen. Uberlegungen
sind darum anzustellen, wie christliche Nichstenschaft verwirklicht wer-
den kann. Im Blick steht die angemessene Vorbereitung von Lebensent-
scheidungen wie ihre verstindnisvolle Begleitung.*® Auf dieser Ebene

48 Neben der kritisch konstruktiven Auseinandersetzung mit aller Art von System-
zwingen ist ein weiterfithrendes Gesprich mit der Psychologie geboten, das nicht vom
pathologischen Grenzfall, sondern vom eher unscheinbaren Normalfall bestimmt ist;
die auch im normalsten Menschen wirkenden Inkonsistenzen sind aufzudecken und
aufzuarbeiten. BAUMANN, K., Handlung — Freiheit — Menschenbild. Fiir eine kon-
struktive tiefenpsychologische Informierung der theologischen Handlungstheorie, in:
ARNTZ, K./SCHALLENBERG, P. (Hgg.), Ethik zwischen Anspruch und Zuspruch. Got-
tesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie. Freiburg i. Ue. 1996,
188-225, hier 210-219 (mit Bezug auf Thomas v. Aquin).

49 Einen Schritt in diese Richtung leistet MULLER, H.J., Ehevorbereitungskurse.
Erfahrungen, Uberlegungen, Anregungen, in: ROMELT, J./HIDBER, B. (Hgg.), In Chri-
stus zum Leben befreit (Fiir Bernhard Haring). Freiburg 1992, 313-338, hier 322-324
(Ehe als Sakrament).



Treue zwischen Faszination und Institution 43

springt die Diskrepanz zwischen Ordensleben sowie Priestertum und Ehe
geradezu in die Augen. Sie kann mit Recht als Argernis empfunden wer-
den.

Gleichfalls muf sich die Kirche als rechtlich verfaBte Institution An-
fragen gefallen lassen. Sie betreffen den konsequenten Umgang mit dem
Institut der Dispens. Eine fiir alle Bindungsformen gleiche Dispenstheo-
rie ist zu entwickeln; dies kann aber nur geschehen, wenn alle Prdmissen
theologischer Anthropologie im Blick sind. Die Rechtsproblematik of-
fenbart sich so letztendlich als eine theologische Problematik. Und die
leitende Frage lautet, ob alle Dispensmdoglichkeiten ausgeschopft wur-
den. Ist ihre sinnvolle Ausweitung denkbar, ohne da3 ein solches Vorge-
hen zu Lasten theologischer und ethischer Konsequenz geht? Die hier
aufbrechende denkerische Verantwortung darf die Kirche der skepti-
schen Offentlichkeit nicht schuldig bleiben, soll ihre Glaubwiirdigkeit
nicht leiden.’® Dazu einen Beitrag zu leisten war Anliegen der vorgetra-
genen Uberlegungen.

30 Sollte die herrschende Dispenspraxis theologisch wirklich gerechtfertigt sein,
miissen die offenkundigen Unterschiede in der Praxis auch iiberzeugend legitimiert
werden.



	Treue zwischen Faszination und Institution : moraltheologische Überlegungen zum Gelingen und Scheitern von Lebensbindungen

