
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Treue zwischen Faszination und Institution : moraltheologische
Überlegungen zum Gelingen und Scheitern von Lebensbindungen

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Demmer

Treue zwischen Faszination und
Institution

Moraltheologische Überlegungen zum
Gelingen und Scheitern von Lebensbindungen

Die wachsende Unübersichtlichkeit des gesellschaftlichen Lebens mit all
seinen Zwängen macht auch vor den allerpersönlichsten Entscheidungen
des einzelnen nicht halt. Zumal das bedachte Verhältnis zur eigenen
Lebenszeit ist davon betroffen. Nur unter Schwierigkeiten will es gelingen,
mit dem eigenen Leben einen Entwurf zu verbinden, der erst mit dem
Tod sein Ende findet. Eine Lebensabschnittsmentalität breitet sich aus,
ein Denken und Planen in überschaubaren Zeitspannen stellt so etwas
wie eine Signatur der Gegenwart dar. Die verständliche Angst vor einer
Überforderung der zuhandenen Kraft und Urteilskompetenz geht um.
Wer schreibt sich schon ein solches Maß an Selbsterkenntnis zu, das als
sicheres Fundament einer Lebensentscheidung dienen kann! Hält man
die eigene Entwicklung so sehr in der Hand, daß eine unabänderliche
Bindung realistisch erscheint? Allzu viele Bedingungen, so der erste

Eindruck, durchkreuzen auch die hochherzigste Planung.1 Und das Scheitern

so mancher Lebensgeschichte steht jedermann als Warnsignal vor
Augen; fehlenden guten Willen zu unterstellen wäre Zeichen pharisäischer

Überheblichkeit, die auf ihre Standfestigkeit, sollte es einmal hart
auf hart gehen, noch zu prüfen bliebe.

Kein Wunder also, wenn der Moraltheologe in die denkerische
Verantwortung genommen ist. Von ihm wird Hilfreiches erwartet, er soll
dem herrschenden Notstand gegensteuern und sich nicht resignierend mit

1 Die vielfache Bedingtheit und mithin Riskiertheit von Lebensentscheidungen
zeichnet Kramer, H., Unwiderrufliche Entscheidungen im Leben des Christen. München,

Paderborn, Wien 1974.



Treue zwischen Faszination und Institution 19

ihm abfinden.2 Eine Heilung an der Wurzel tut not, denn niemand fühlt
sich angesichts der gegebenen Verhältnisse wohl. Auch wer die
Unvermeidbarkeit einer Korrekturentscheidung im Einzelfall akzeptiert, weiß
instinktiv um die aufgebrochene und vielleicht niemals recht geheilte
Wunde. Man hat vor den Verhältnissen, die übermächtig erschienen,
kapituliert; ein Gefühl der Beschämung bleibt zurück, es läßt sich nicht
wegargumentieren. Und das gilt auch für all jene, die im Augenblick der
Lebenswahl, ihrem Eingeständnis zufolge, schon mit dem Scheitern rechnen

und sich so Realismus bescheinigen; die Herrschaft über die eigene
Lebensgeschichte ist ihnen aus der Hand geglitten, der eingetretene
Bruch kommt einer erlittenen Niederlage gleich, die man sich nur widerwillig

eingesteht.
Jedermann schreckt, ganz instinktiv, vor dem Alptraum eines

gescheiterten Lebens zurück, welch konkrete Formen ein Scheitern auch
immer annehmen mag. Der Wunsch nach Gelingen ist unaustilgbar,
irgendein greifbarer Sinn soll sich mit der eigenen Lebensgeschichte
verbinden, auch wenn verständliche und liebgewordene Wunschvorstellungen

durchkreuzt werden. Es ist dies eine Frage der Selbstachtung, ja der
Selbstliebe, und das treue Stehen zur Lebenswahl soll auf dieses Verlangen

eine Antwort bereithalten. Allen Unwägbarkeiten zum Trotz ist eine

konsequente Linie des Denkens und Handelns einzuhalten. Dies bringt
sich vornehmlich dann in Erinnerung, wenn man an die Grenzen der zu-
handenen Kraft stößt, wenn Verzweiflung, Leere und Sinnlosigkeit die
Überhand zu gewinnen scheinen. Nur keine Verzettelung des Hoffens
und Planens, so könnte die Devise lauten. Die vielen Einzelentscheidungen

und die miteinander konkurrierenden Lebenskontexte dürfen einen
nicht aufsaugen noch um die fragile Identität betrügen.3 Ihnen kommt es

vielmehr zu, immer neue Kräfte freizusetzen; das Leben ist nun einmal
ein ständiger Transformationsprozeß, der in der Innerlichkeit des Gedankens

beginnt. Der einmal ausgestellte Wechsel kann nur so eingelöst
werden, Verhärtung ist der stille Feind der Treue. Dieser Herausforderung

hat sich die Moraltheologie zu stellen. Ihr Hauptproblem ist nicht:

2 Vgl. Maurer, A., Das humanwissenschaftliche Gespräch zum Verständnis sittlicher

Kompetenz. Themen - Tendenzen - Einsichten, in: Eid, V. u.a. (Hgg.), Moralische

Kompetenz. Chancen der Moralpädagogik in einer pluralen Lebenswelt. Mainz
1995, 11-36, hier 17: Es bedarf integrativer Persönlichkeitskonzepte und der nötigen
Anregungsbedingungen; verwiesen wird auf die Bezogenheit von Normativität und
Sinnorientierung (36).

3 Das leitende Anliegen der Lebensweltethiken besitzt eine lebensgeschichtliche
Dimension, hier liegt eine drängende Bewährungsprobe. Vgl. Lesch, W., Gesellschaft

- Gemeinschaft - Gemeinwohl. Ethische Anmerkungen zum Kommunitarismus, in:
EID, V. u.a. (Hgg.), Moralische Kompetenz (Anm. 2), 117-142, hier 123-129.



20 Treue zwischen Faszination und Institution

Wie gehe ich verantwortlich mit dem Scheitern um? Die leitende
Perspektive zielt vielmehr auf Prophylaxe.4 Wie komme ich dem Scheitern,
so umfassend und frühzeitig wie möglich, zuvor?

I. Individualethische Dimensionen der Treue

1. Das Phänomen der Lebenswahl

Sittliche Praxis läßt sich nicht am Paradigma von Wirkhandlungen
festmachen, sie besitzt in ihrem tiefsten Kern Ausdrucksqualität, eine
Selbstauslegung des Handelnden gibt sich ihre Bahn.5 Darum stehen

Einzelentscheidungen auch niemals unverbunden nebeneinander; mag das Band
zwischen ihnen auch noch so locker geknüpft sein, immer verlangen sie

nach einer existentialen Hermeneutik, nach einer Rückfrage auf den

letzttragenden Lebensgrund. Die Moraltheologie war sich dessen wohl
bewußt, als sie die Lehre von der Grundentscheidung entfaltete. Wer
hermeneutische Anstrengung nur auf das äußere Umfeld bezieht,
begünstigt unweigerlich eine Nivellierung personaler Ursprünglichkeit.
Daß mit jeder Freiheitsgeschichte etwas unableitbar Neues aufbricht,
verblaßt zusehends.

Leitendes Anliegen war es, einer lähmenden Zersplitterung sittlicher
Kraft zu wehren. Jede Einzelentscheidung nimmt an der Mächtigkeit der

Grundentscheidung ihr Maß. Sie fügt sich in einen beherrschenden
Entwurf ein, indem sie die Erreichung von Einzelzielen gleich welcher Höhe
und Dringlichkeit mit ihm zu vermitteln sucht. Es scheint berechtigt, hier
von einem handlungsleitenden Paradigma zu sprechen, prinzipielles
Selbstverständnis des Handelnden wie Dynamik seiner Freiheit sind gleicherweise

betroffen. Seine Autonomie bezeugt sich in der Kompetenz zu
solcher Vermittlungsarbeit; es werden Ziele ausgemacht, die den Tod
überdauern und darum schon in diesem Leben unzerstörbar sind.6

Die Lebensentscheidung steht in der Konsequenz der so verstandenen

Grundentscheidung. Sie ist, allem Anschein zum Trotz, eine
mehrdimensionale Größe, die sich dem schnellen Zugriff entzieht. Und alle

4 Die Moraltheologie ist kein Konkursverwalter; ihr Thema ist das gelingende und
nicht das scheiternde Leben. Hier öffnet sich die leitende Perspektive aller
Denkanstrengungen.

5 Darauf verweist, mit Bezug auf Schleiermacher, SCHOCKENHOFF, E., Naturrecht
und Menschenwürde. Universale Ethik in einer geschichtlichen Welt. Mainz 1995,
208.

6 Eine Kurzdarstellung bei Demmer, K., Optionalismus - Entscheidung und
Grundentscheidung, in: Mieth, D. (Hg.), Moraltheologie im Abseits? Antwort auf die Enzyklika

Veritatis splendor. Freiburg 1994, 69-87.



Treue zwischen Faszination und Institution 21

Dimensionen durchdringen einander, ohne ihren relationalen Eigenstand
aufzugeben.7

In einem ersten und sehr unpräzisen Sinn kann von der Wahl eines

Lebensprojektes die Rede sein, und der aufmerksame Leser mag sich

fragen, ob die Grenzziehung zur Grundentscheidung überhaupt eindeutig
gelingen könne. Die Antwort hängt von der Bedeutung ab, die man mit
dem Wort verbindet. In einem ersten gedanklichen Anlauf kommt einem
die Vorstellung eines Lebensplans in den Sinn: In das Rohmaterial der
noch ausstehenden Lebenszeit wird so etwas wie ein grober strategischer
Raster eingetragen. Der einzelne entwickelt ein vages, gleichsam ahnendes

Vorauswissen von dem, was auf ihn zukommen könnte, damit der
letztlich unplanbare Gang der Ereignisse, Widerfahrnisse und
Durchkreuzungen ihn nicht völlig hilflos antreffe; Basiselemente einer
prophylaktischen Kasuistik werden erdacht und bereitgehalten. Schließlich will
jedermann Herr seiner Lebensgeschichte bleiben und nicht das Los eines
stillen Opfers teilen. Es mag sich von selbst verstehen, daß es dazu einer
unabdingbaren Voraussetzung bedarf, nämlich eines Vorverständnisses
vom Gelingen des eigenen Lebens. Man kann keine kluge Vorsehung über
Zeit und Umstände ausüben, wenn einem dieser Hintergrund abgeht.8

Daneben zieht ein weiterer Gesichtspunkt das Interesse auf sich.
Jedermann, so er nur wachsam sein sittliches Leben gestaltet, entscheidet
sich für Lebensideale, an deren konsequenter Verwirklichung er Gelingen

oder Mißlingen seiner Lebensgeschichte mißt. Er verknüpft seine
Existenz mit leitenden Anliegen, die seine besten Kräfte herausfordern.
Sein Leben soll nicht in Belanglosigkeit oder gar Trivialität enden, so
daß am Ende nur die Frage bleibt, ob es überhaupt wert war, gelebt zu
werden. Der unaustilgbare Wunsch, eine Spur zu hinterlassen, steht Pate.
Je stärker sich das Selbstbewußtsein herausmodelliert, umso nachdrücklicher

meldet dieser Wunsch seine Ansprüche an, ja belegt das Denken
zunehmend mit Beschlag. Dabei hält das gnadenlose Auslaufen der eigenen

zubemessenen Lebenszeit noch einen Beschleunigungseffekt bereit:
Immer klarer und eindringlicher kristallisiert sich vor dem geistigen
Auge heraus, für welche Ziele es überhaupt lohnt, noch zu leben. Ganz

7 Demmer, K., Die Lebensentscheidung. Ihre moraltheologischen Grundlagen. München,

Paderborn, Wien 1974.
8 Das gelingende Leben ist zu einem Topos gegenwärtiger Moraltheologie

aufgestiegen. Gelingen ist von eudämonistischer Verkürzung freizuhalten, es bindet sich
an Sinnhaftigkeit. Sie liefert die entscheidenden Gesichtspunkte für prophylaktische
Kasuistik. Vgl. Demmer, K., Das vergeistigte Glück. Gedanken zum christlichen Eudä-
monieverständnis, in: Gregorianum 72 (1991) 99-115.



22 Treue zwischen Faszination und Institution

allmählich formt sich dann eine sittliche Persönlichkeit mit ihrer
unverwechselbaren Physiognomie heraus, und dies geschieht gleichsam unbewußt

und im Nebenher.9

Mit Lebensentscheidung kann endlich - und dies ist der gängige
Sprachgebrauch - die unwiderrufliche Wahl eines Lebensstandes
gemeint sein. Die Unverwechselbarkeit des Selbst schafft sich die entsprechende

gesellschaftliche Einbettung und Ausdrucksform, angesichts der
Öffentlichkeit wird Verantwortung übernommen; dem läuft der gewährte
Rechtsschutz parallel. Nun gibt es klassische Bindungsformen, die aus
der Natur der Sache eine unwiderrufliche Entscheidung einfordern:
Gedacht ist an die unauflösliche, monogame Ehe, an Priestertum und
Räteleben. Dennoch schöpfen sie die gegebene Palette der Möglichkeiten
nicht aus. So kann man sich unwiderruflich binden ohne Anlehnung an

eine Institution staatlichen oder kirchlichen Rechts.10 Das belastet zwangsläufig

die Widerstandskraft der Freiheit, denn die institutionellen
Sicherungen fallen aus. Zwar gewinnt man ein Mehr an spontaner
Gestaltungsfähigkeit, allein es ist um den Preis wachsender Ungeschütztheit
erkauft. Wie aber auch immer die Lebensentscheidung ausfällt, an ihrer
verborgenen Wurzel steht ein hohes Selbstbewußtsein, es verbindet sich
mit dem ungebrochenen Vertrauen in den guten Ausgang der eigenen
Lebensgeschichte. Ein Kunstwerk wird begonnen, dessen Fertigstellung
erst in der Todesstunde erreicht ist. Ein Vorzeichen wird gesetzt, das
jeder Einzelentscheidung den Stempel aufdrückt.

2. Die Herausforderungen an die Treue

Wer eine Lebensentscheidung fällt, stellt einen ungedeckten Wechsel auf
die Zukunft aus. Was an bislang ungekannten Erfahrungen und Einsichten

auf einen zukommt, liegt noch in barmherzigem Dunkel verdeckt.
Und niemand vermag vorauszusehen, wie er sich in Zukunft, angesichts
unbekannter Lebenskonstellationen, entwickeln wird. Ist er noch der gleiche

wie im gewiß privilegierten Augenblick der einmal getroffenen Wahl?
Wie weit hält er seine sittliche Identität überhaupt in der Hand? Muß er
eventuell vor seiner eigenen Entwicklung kapitulieren? Und wie steht es

9 Demmer, K., Die sittliche Persönlichkeit, in: Ders./Ducke, K.H. (Hgg.),
Moraltheologie im Dienst der Kirche (FS W. Ernst). Leipzig 1992, 102-112; EID, V.,
Moralerziehung in pluraler Lebenswelt - und «christliche Moral»? Demokratische Moral
als moralpädagogisches Ziel, in: Ders. u.a. (Hgg.), Moralische Kompetenz (Anm. 2),
143-174, hier 170: Gefragt ist selbsterarbeitete Überzeugung, die in eingesehener
Sinnkonsistenz gründet, sie ermächtigt zu Gestaltungsverantwortung.

10 So kann man im Beruf des Politikers, Wissenschaftlers oder Künstlers eine
Berufung erblicken, an die man sich lebenslang bindet.



Treue zwischen Faszination und Institution 23

um seine Widerstandskraft? Kann sie in außergewöhnlichen Situationen
an Grenzen stoßen, und wieweit trägt er dafür Verantwortung? Niemand
weiß ja mit Gewißheit zu sagen, ob der Wahlakt ein Ausdruck von
Vermessenheit ist oder ob nicht ein Schuß gesunder Naivität in ihn einfließt.
Vielleicht läßt sich vermuten, daß man in der Jugend noch ein ungebrochenes

Verhältnis zu sich selbst habe, daß man instinktiv um das wisse,
was zu einem paßt. Aber dieses einmal unterstellte Grundwissen unterliegt

dennoch einer Reihe von Brechungen, sobald die Konkretisierung
in einem oftmals verwirrenden Umfeld ansteht. Und die moderne Gesellschaft

ist weit davon entfernt, diese Last zu erleichtern.11

Aber wo liegen nun die Herausforderungen an die Treue? Sie beginnen

- ganz unscheinbar - in der Weise des Wahrnehmens und Denkens,
kurz, in der erworbenen und erhaltenen Kultur der Innenwelt, die sich
dem Zuschauer entzieht.12 Das Wort von der immerwährenden Nachreifung

beschreibt den Tatbestand treffend. Es bezieht sich zuallererst auf
die beherrschende Motivschicht. Jedermann wird sich nüchtern eingestehen

müssen, daß eine rundum ausgereifte Lebenswahl einer abstrakten
Utopie gleichkommt. Unbeschadet ihrer grundsätzlichen Wahrheit bleibt
sie doch notgedrungen der Reflex eines jeweils erreichten ganzmenschlichen

Reifestandes. Davon betroffen sind zumal die Erwartungen, die

man an das Gelingen des eigenen Lebens stellt. Läuterungsarbeit tut not,
wahrhaft tragfahige Motivationen zu finden ist das Gebot der Stunde.
Eine sittliche Persönlichkeit aus einem Guß zu werden, wird wohl für
immer ein Traum bleiben, Restschatten lassen sich nicht vertreiben. Die
beklemmende Frage ist immer, ob die Motivschicht den unerwarteten
Belastungen des Lebens standhalte. Die wechselnden Konstellationen stellen

da so etwas wie eine Bewährungsprobe dar. Die durch sie erzeugte
Reibung setzt die für den Wandel geforderte Energie frei. Man wechselt
einzelne Steine des lebenden Mosaiks aus, ohne das Gesamtbild zu
zerstören. Begleitende Partnerschaft kann da einen Nachhilfe-Effekt auslösen,

man braucht das kritische Gegenüber.

11 Fonk, P., Die Annahme seiner selbst als Thema der Moraltheologie, in: Geist
und Leben 68 (1995) 179-195, hier 185, 192: Urvertrauen befreit vom angstbesetzten
Kreisen um sich selbst; der Selbstdarsteller bringt denkbar schlechte Voraussetzungen
für eine Lebensbindung mit.

12 Wertvolle Hinweise bei Beirer, G., Wert, Tugend und Identität. Zur Gestaltung
und Vermittlung sittlicher Kompetenz. Ein Beitrag zur Revitalisierung einer Tugendethik,

in: Eid, V. u.a. (Hgg.), Moralische Kompetenz (Anm. 2), 76-116, hier 108:

Gewissensbildung ist Sensibilisierung für die Gestalt der je eigenen Identität; man
kann es sich dann leisten, Erfahrungen zuzulassen, in denen sittliche Haltungen durch
Aneignung entstehen können.



24 Treue zwischen Faszination und Institution

Nachreifung fordert die Bereitschaft, sich mit der einmal getroffenen
Wahl zu versöhnen, und diese Aufgabe beginnt in der Tiefe des Gedankens.

Jedermann ist gehalten, sich in seiner Haut wohlzufühlen, seinen
Frieden zu finden, sich mit dem vollbrachten Schritt anzufreunden. Dies

verlangt seelische Hygiene. Versteht man es, die positiven, ja die schönen

Seiten der Lebensentscheidung aufzuspüren und die herrschende

Stimmungslage davon bestimmen zu lassen? Oder hakt man sich, zum
eigenen Schaden, an den unvermeidlichen Schattenseiten fest? Wird
einem zunehmend bewußt, welche Einsatzmöglichkeiten einem
geschenkt wurden, und ist man dafür dankbar? Dankbarkeit legt den Grund
für Gelingen.13 Und das unstillbare Verlangen nach Glück will befriedigt
sein, sollte dies auch unter Schmerzen geschehen, denn sonst verfallt
man einem Rigorismus, der in die Verhärtung, vielleicht gar in die

Verbitterung hineintreibt. Das Gebot der geordneten Selbstliebe ist
nirgends so dringlich wie an diesem neuralgischen Punkt. Wer vor dieser
Pflicht ausweicht, baut sich eine Scheinwelt in Gedanken auf, die stärker
sein kann als die widerständigste Wirklichkeit.

Keine Wahl kommt ohne den Ausschluß legitimer Alternativen aus,
der Verzicht ist das Brot des Wählenden.14 Und er will immer neu bestätigt

sein, das ist ein Gebot der Konsequenz. Aus dem Verzicht allein läßt
sich jedoch nicht leben; wer eine Verzichtshaltung kultiviert, endet in
Trauer. Was Wunder, wenn der Grad der Belastbarkeit in Drangsituationen

abnimmt. Man muß wissen - und zwar in der Weise eines Lebenswissens

-, daß der Verzicht sich bezahlt macht, daß er im Dienst an
einem dichten und authentischen Leben steht, er bündelt die Kräfte. Und
wiederum bricht eine Anfrage an die Innenwelt der eigenen Gedanken
auf. Isf sie in der Weise eines stillen Paktierens beim Gegenteil, trägt
man auf beiden Schultern, hat man den Graben bereits übersprungen?
Wer in Konfliktsituationen scheitert, ist schon vorgängig in Gedanken

gescheitert, das Terrain war bereitet, es bedurfte nur des äußeren Anlasses,

um das morsche Gebäude zum Einsturz zu bringen. Ja, es scheint
zutreffend, anzunehmen, man habe das Scheitern aktiv herbeigedacht. Eine
kampflose Übergabe des Geländes erfolgt.

Treue verlangt die Bereitschaft zu nüchterner Selbsteinschätzung,
eine Lebensgeschichte ist einer Lerngeschichte mit den eigenen Grenzen
vergleichbar, heilsame Desillusion beherrscht das Feld. Mangelnder Rea-

13 Daß Dankbarkeit eine Grundhaltung des Christen ist, geht in einer leistungsorientierten

Ethik verloren; so wird der Blick auf das Glück schon im Ansatz verstellt.
14 Entscheidung ist Scheidung, man wählt das Fragment und erfüllt es mit lebbarem

Sinn; so bildet sich eine Haltung der Bescheidung heraus. Demmer, K., Die
Lebensentscheidung (Anm. 7), 61.



Treue zwischen Faszination und Institution 25

lismus des Urteils treibt nicht selten in Überforderungen hinein, man ist
einer Situation nicht gewachsen, und dies hätte sich voraussehen lassen,
wären Bescheidenheit und Klugheit zur Stelle gewesen. So mag es nur
konsequent erscheinen, Vorsehung über alle relevanten Lebenskonstellationen

zu üben und sie schon in Gedanken beginnen zu lassen. In ihnen
liegt das Einsatzzeichen für den rechten Umgang mit dem äußeren
Umfeld; was gedacht wird, drängt zur Tat. Niemand lebt ungestraft in zwei
Welten, eine dualistische Anthropologie hält der Wirklichkeit nicht
stand. Darum bedarf es der Wachheit des Geistes; der geschärfte Blick
sondiert das Gelände auf seine Tragfähigkeit hin, und so wird eine
Lebenswelt aufgebaut, die dem treuen Durchstehen der getroffenen Wahl
kongenial ist. Wer diese Aufgabe versäumt, macht sich der Unterlassung
schuldig, er schafft Hohlräume, in die das Versagen eindringt.15

Die Wahrheit einer Lebensentscheidung läßt sich nicht auf das

Paradigma einer Gegenstandswahrheit zurückführen. Eine Gegenstandswahrheit

ist dem ablesenden Erkennen zugänglich, man kann sie treffen
oder verfehlen, und dies aus Distanz. Anders in unserem Fall; die Wahrheit

einer Lebensentscheidung ist in den freien Selbstvollzug eingebunden,

von ihm kann man sich nicht objektivierend distanzieren. Dies trägt
Wagnischarakter in den Wahlakt hinein: Der Schritt ist niemals zwingend,

eine Nötigung durch Sachevidenz gibt es nicht, Freiheit ist seine

Signatur. Eine Lebensentscheidung entspringt einem freien Überschuß,
und dazu muß man sich ein Leben lang bekennen. Sie entwirft sich in
einen Raum des freien Ermessens hinein; vom Gelingen dieses Entwurfs
hängt es ab, wie die anfangliche Rohskizze mit Gehalt aufgefüllt wird.
Eine Lebensleistung ist also gefordert, ihr fällt die hohe Verantwortung
zu, die in der Wahl keimhaft angelegte Wahrheit zu entbergen. Ein
solcher Prozeß ist in vielerlei Unwägbarkeiten eingebettet, er besitzt seine

jeweils einmalige und unvergleichbare Rhythmik. Dies bedeutet lebenslange

Riskiertheit: Was man einst voll Vertrauen ergriffen hat, kann man
auch leichtsinnig verspielen. Man kann es versäumen, die unvermeidlichen

Reibungen zum Anlaß innovativer wie konstruktiver Gedankenarbeit

zu nehmen. Lebensgeschichtliche Katastrophen sind dann nicht
mehr fern.

3. Die Faszination der Berufung

Der alltägliche Sprachgebrauch unterscheidet zwischen Beruf und Berufung.

Ersterer füllt bisweilen nur einen Teilbereich der Lebenswelt aus,

15 Die Moraltheologie kennt das voluntarium in causa; dieses Traditionselement
verdiente es, durch den Filter gegenwärtiger tiefenpsychologischer Einsichten zu gehen.



26 Treue zwischen Faszination und Institution

er beansprucht nicht alle seelische und körperliche Kraft. Es verbleiben
Räume des Privaten, in denen brachliegende Fähigkeiten zum Zuge kommen

können. Mit zunehmender Mobilität der Arbeitswelt stellen sie ein
gesundes Gegengewicht dar, sie bewahren vor dem Alptraum vollendeter
Funktionalisierung. Denn nicht selten bringt der Beruf einen Teilverzicht
auf die Verwirklichung der eigenen Gaben mit sich, und dies
notgedrungen um des Überlebens willen. Flexibilität und Durchsetzungskraft

werden verlangt, das geht zu Lasten der eigenen Ursprünglichkeit.
Liebgewordene Träume werden mit der Zeit abgeschrieben, und der

aufgezwungene Beruf ist da wie ein Stachel im Fleisch, er stellt die Kraft
zur Aussöhnung auf die Probe.16

Anders eine Berufung. Jeder resignative Grundton liegt ihr fern, ein
fortwährender Appell an Hochherzigkeit geht von ihr aus. Die besten

Kräfte wollen an sie verschwendet sein, und zu keinem Zeitpunkt des

Lebens ließe sich behaupten, man habe die Fülle ihrer Verheißungen
ausgeschöpft. Mit einer Berufung hat man sich auf Gedeih und Verderb
verbunden. Das Gelingen des eigenen Lebens steht und fällt mit der
unbedingten Treue zu ihr. Von einer Berufung ist man fasziniert, sie ist
alles andere als eine dumpfe Last, sollte sie auch Leiden an ihr und um
ihretwillen mit sich bringen. Wie auch immer das Blatt des Lebens sich
wendet, eine Berufung wird zur Quelle des Glücks, sie lädt dazu ein, in
immer neuen Anläufen daraufhin bedacht und erschlossen zu werden.
Man gelangt mit ihr an kein Ende, sollte sich auch Müdigkeit einstellen,
die alles andere als Verdrossenheit ist. Im Idealfall gehen Beruf und
Berufung nahtlos ineinander auf, im Normalfall sollten sie sich zumindest
berühren.17

Für den Christen ist das Wort Berufung eine alltägliche Vokabel, es

steht über seinem Lebensstand, in dem er sein ewiges Heil wirkt. Aber
was bedeutet dies konkret, wenn es darum geht, sich den alltäglichen
Herausforderungen zu stellen? Wie wird der hohe Anspruch eingelöst?

Es legt sich nahe, an die hohe gedankliche Kultur zu erinnern, die
der Glaube erwirkt. Es scheint nicht vermessen zu sagen, der Glaube sei

zuinnerst ein Denkereignis, er bezeichne einen schöpferisch innovativen
Durchbruch des Geistes. Betroffen davon ist ursprünglich das Verhältnis
zur eigenen Lebenszeit, denn nichts sagt Entscheidenderes über das
Verhältnis zu sich selbst aus. Wie ein Mensch sich versteht, so geht er mit

16 Zu den Zwängen einer immer unübersichtlicher werdenden Lebenswelt vgl.
Römelt, J., Vom Sinn moralischer Verantwortung. Zu den Grundlagen christlicher Ethik
in moderner Gesellschaft. Regensburg 1996, 18f.

17 Der thomanische Gedanke der beatitudo imperfecta (STh II-II, q. 66 a. 2c)
bliebe unter diesem Aspekt zu bedenken.



Treue zwischen Faszination und Institution 27

seiner Zeit um. Die Zeit gipfelt alle Ambivalenz seiner Existenz auf, sie
zerfließt gnadenlos und ist zugleich transparent auf Ewigkeit, und das

kann man handlungsrelevant bedenken. Diese Denkkompetenz läßt sich
einer Revolution des Geistes vergleichen, von einer Pilgerschaft darf die
Rede sein. Zeitsegmente werden in ihrer Ewigkeitsbedeutung aufgeschlossen,

ein Vorgang des Entbergens läuft ab und läßt die Lebensgeschichte
des Christen, die zunächst einmal eine Denkgeschichte ist, zu einem
geistigen Abenteuer werden.18 Dies trägt unermeßliche Gelassenheit in
den verfolgten Lebensstil ein, eine sinnlose, verlorene oder verpaßte Zeit
gibt es grundsätzlich nicht. Gewiß, man kauft die gewährte Zeit
konsequent aus, aber die Flüchtigkeit des Augenblicks zu bannen ist nicht
von resignativer Anstrengung diktiert, sondern wird als Geschenk
erfahren. Wer so denkt, besitzt Augen des Geistes, um die ihm zugespielten

Verheißungen nicht zu verfehlen; Geistesgegenwart ist seine
unverkennbare Signatur.19

Wer seine Zeit beherrscht, tritt seinem Tod vorbereitet gegenüber.
Der Tod ist kein blindes Widerfahrnis, auch keine Katastrophe, sondern

Durchgang zur Ewigkeit. Auswirkungen auf das beherrschende Lebensgefühl

bleiben nicht aus. Eine Lebensfähigkeit entsteht, die aus dem

Trost von Kreuz und Auferstehung stammt. Sie macht nicht bitter,
sondern von Herzen gütig, und dies insbesondere in Situationen, in denen
die Lebensentscheidung statt erträumten Glücks herbe Enttäuschungen
bereithält. Dem Christen ist da mit der Taufe eine Transformationskompetenz

geschenkt; sie manifestiert sich zumal in der Fähigkeit, solche
Lebensziele auszumachen und konsequent zu verfolgen, die den Tod
überdauern, deren Verwirklichung einem vielleicht niemals zu Gesicht
kommt.20 Im Hintergrund solchen Denkens steht der Glaube an Gottes
gütige Vorsehung über die eigenen Wege, mag sie im Augenblick auch
unverständlich erscheinen. Der Christ wird sich mühen, Geschick und
Lebensziel aneinander zu messen: Vielleicht hat man das, was vollendet

18 Honnefelder, L., Das Verhältnis des Menschen zu Leben, Leiblichkeit, Krankheit

und Tod. Elemente einer philosophischen Anthropologie, in: Ders./ Rager, G.
(Hgg.), Ärztliches Urteilen und Handeln. Zur Grundlegung einer medizinischen Ethik.
Frankfurt 1994, 124f. mit Bezug auf Augustinus.

19 Die sittliche Vernunft des Glaubenden ist einem elektronischen Fühler
vergleichbar, der das Rohmaterial der Zeit auf seine Ewigkeitsbedeutung hin sondiert.
Von daher erklärt sich ihr Entwurfscharakter.

20 Röm 6,1. Die Lebensentscheidung des Glaubenden entfaltet die in der Taufe
empfangene Berufung zum Heil in die zeitunterworfenen Lebensbereiche hinein. Und
eine Berufung hat man niemals allein für sich selbst, der Nächste tritt, begrenzend wie
befreiend, in sie ein.



28 Treue zwischen Faszination und Institution

zu einem paßt, aus Kleinmut nicht wahrhaben wollen; mit der Möglichkeit

einer Wahrnehmungsblockade ist zu rechnen. Sie zu überwinden ist
nur dem Wahrhaftigen geschenkt.

II. Der immerwährende Konflikt mit den Institutionen

I. Die Ambivalenz institutioneller Sicherungen

Niemand fällt und lebt seine Wahl allein mit dem Blick auf sich selbst
und das Gelingen seiner Geschichte, immerfort tritt die Andersheit des

Anderen als ärgerliche wie ärgerniserregende Reibungsfläche in sie ein.
Sittlich handeln ist Handeln in Beziehung, Person umgreift Überstieg auf
den Nächsten hin, sie ist Substanz in Relation, ohne daß dies auf Kosten
ihres unberechenbaren Überschusses ginge. Das gängige Wort von der
Proexistenz faßt das Gemeinte treffend zusammen: Heilsame Befreiung
von tötender Selbstfaszination ist in ihm mitausgesagt.21 Allein sie
verbindet sich auch mit einer Last. Eine Lebensentscheidung wird ausgelitten,

und dies am Nächsten der getroffenen Wahl, ganz gleich mit welcher
Bindungsintensität er in sie eintritt. Schließlich erkennt man sich selbst
in ihm wieder, er ist getreuer Spiegel des Ich, versteht man es nur, in ihm
zu lesen und ihn auszuhalten. Seine Kritik anzunehmen fordert Kraft,
aber es setzt auch Kräfte frei. Dies zumal dann, wenn es gilt, den Anderen

in seiner Fremdheit anzunehmen, und davon bleibt auch die
gelungenste Bindung nicht verschont.

Das Leben ist mit vielfältigen Institutionen durchsetzt. Ihr Ziel ist es,

gelebte Beziehungen abzusichern, ihnen Stabilität angesichts der vielen
Widerfahrnisse zu verleihen, Planbarkeit zu ermöglichen. Die tiefsitzende

und durch nichts auszurottende Angst vor dem Scheitern hängt
sich mit Vorliebe an die Lebensentscheidung, schließlich ist der Mensch
gerade hier verwundbar. Das Mißtrauen in reine, sich selbst überlassene

Spontaneität treibt in die Institutionalisierung hinein. Institutionen sind
keine Fremdkörper, sondern durch den Menschen geschaffene Artefakte.
Zudem schützen sie vor der Tendenz des Privatisierens, die Lebensentscheidung

wirkt vielmehr über sie in die Öffentlichkeit hinein und wird
sich ihrer gesellschaftlichen Verantwortung bewußt. Alle Beteiligten
zehren von der geglückten Interpénétration.

Dennoch geht das Wort von der bleibenden Ambivalenz aller
Institutionen um, das angestrebte Fließgleichgewicht bleibt sichtlich labil.

21 Vgl. eingehend SlREGAR, E., Sittlich handeln in Beziehung. Geschichtliches
und personales Denken im Gespräch mit trinitarischer Ontologie. Freiburg i. Ue.

1994, 294-300.



Treue zwischen Faszination und Institution 29

Gewiß sind Institutionen gleich welcher Art ein Sammelbecken
herangewachsener Tradition, Weisheit speichert sich in ihnen, ein vitales, die
Lebensspanne des einzelnen überdauerndes Gedächtnis steht zur Verfügung,

es entlastet den Augenblick. So lebt niemand nur in der Gegenwart,

immer ist er auch mit der Vergangenheit gleichzeitig. Daß durch
Leistung des Menschen Zeit zur Geschichte aufsteigt, in Institutionen
wird dies unmittelbar greifbar. Und Lebenserfahrung fließt ganz
selbstverständlich mit ein, nicht zuletzt mit der Kraft der Freiheit. Institutionen
schützen vor Überforderung, sie pendeln Anforderungen auf ein zuträgliches

Maß ein, und das ist nicht gering zu veranschlagen, denn das

Ergebnis ist in jedem Fall Vertrauen.22 Institutionen übernehmen aber nicht
nur die Rolle des Gebenden, sie halten auch Forderungen bereit. Sie

stellen dem einzelnen vor Augen, daß seine Lebensentscheidung sozial-

pflichtig ist, daß öffentliches Interesse an ihrem Gelingen besteht. Denn
wie alle Erfahrung beweist, hat ein unverbindliches Nischendasein
zersetzende Auswirkungen auf Stabilität wie Zusammenhalt des Gemeinwesens.

Kurz, Institutionen kommt es zu, überschaubare Lebenseinheiten zu

schaffen; sie machen das Leben beherrschbar, und der einzelne wird
nicht hilflos aufgerieben.

Dies darf über offenkundige Schattenseiten nicht hinwegtäuschen.
Institutionen können zum Selbstläufer entarten und sich gegen ihren
Schöpfer wenden. Der einzelne wird von ihrem immanenten Schwergewicht

aufgesogen, er vermag seine Identität gegen ihren Druck nicht zu
behaupten und wird so zwangsläufig zum seelenlosen, gut funktionierenden

Rollenträger degradiert.23 Es fällt dann aus dem Blick, daß es auch
eine fortwährende Gestaltungsverantwortung gegenüber Institutionen
gibt. Selbstachtung laugt unmerklich aus, und ganz unmerklich kommt es

dazu, daß man die innere Gespaltenheit schon gar nicht mehr
wahrnimmt, sie ist zur zweiten Natur geworden. Man wird zwischen konfli-
gierenden Interessen, die sich vielleicht gar zu Machtblöcken verfestigen,

hin und her gerissen, irgendwann einmal paßt man sich an und
macht aus der Not eine Tugend. Eine solche Reaktion ist darum so
verführerisch, weil sie Reibungen mildert und Konflikte erspart: Die
Verhältnisse werden legitimiert. Und moralische Gestaltungsverantwortung

22 Der unverrechenbare Überschuß kommt desungeachtet auf seine Kosten; das

Sich-Einpendeln auf eine mittlere Leistung, so wie es im Rechtsbereich geschieht, ist
für Spitzenleistungen kein Hindernis. Vgl. Demmer, K., Christliche Existenz unter
dem Anspruch des Rechts. Ethische Bausteine der Rechtstheologie. Freiburg i. Ue.
1995, 170-175.

23 Im Blick steht vor allem das systemtheoretische Denken; dem einzelnen bleibt
nichts anderes übrig, als sich der Selbstregulierung der Systeme nicht in den Weg zu
stellen.



30 Treue zwischen Faszination und Institution

zieht sich auf die vorgetäuschte Innerlichkeit des Privaten zurück. So hat
sie sich selbst entschärft, Protest im Namen des Gewissens geht schon
nicht mehr von ihr aus, es wird kein Sand ins Getriebe eines funktionierenden

Systems gestreut.
Institutionen können letztlich zum Fossil erstarren. Sie verhärten

sich mit der Zeit und stehen wie erratische Blöcke in der Landschaft. Sie

töten alles Leben ab. Man kann sich ihnen nahtlos einpassen, hat sich
damit aber aus der lebendigen Entwicklung verabschiedet. Schmerzliche
Denkprozesse bleiben einem so erspart, aber dies geschieht für den Preis
zunehmender Unwirklichkeit. Gewiß, man überlebt, verliert dafür aber
seine Glaubwürdigkeit und Selbstachtung. Die ständige Herausforderung,

wie ein Stachel im Fleisch gespürt, die getroffene Lebensentscheidung

geistig zu erobern, die mit ihr eröffneten Freiheitsräume mit Leben
zu erfüllen, versinkt hinter dem Horizont. Kein Wunder, wenn jene
Anziehungskraft, die von aller Ursprünglichkeit ausgeht, verblaßt. Starre
Systemkategorien nehmen überhand, der einzelne wird um ein erfülltes
Leben betrogen.

2. Die Kirche als heilende Institution

Wer seine Lebensentscheidung als Übernahme einer Berufung interpretiert,

trachtet geradezu instinktiv danach, auftretenden Systemzwängen
die Spitze abzubrechen. Er mißt seinem Leben einen Zeugniswert bei,
schließlich empfängt man eine Berufung auch für andere. So will er sich
durch nichts und niemanden vereinnahmen lassen, denn unberechneter
Dienst am Nächsten hat Freiheit nötig. So hält er nach Hilfen Ausschau.
Können sie ihm von der Kirche als Institution zufließen? In der theologischen

Literatur taucht bisweilen das Wort von der Kirche als Kontrastgesellschaft

auf.24 Es hat - verständlicherweise - Kritik hervorgerufen,
nicht allein wegen seines triumphalistischen Beigeschmacks, sondern
auch darum, weil zwischen Kirche und Welt ein Verhältnis des Gebens
und Nehmens besteht. Die Kirche ist Lehrende und Lernende, und im
übrigen finden sich mitreißende Lebenszeugnisse auch jenseits ihrer
institutionell verfaßten Grenzen. Näheres Hinsehen tut darum not.

Die Ekklesiologie des II. Vatikanischen Konzils kann dazu einige
Verstehenshilfen liefern. Dies gilt für die Metapher vom Volk Gottes,
zumal wenn sie sich mit dem Ursprung der Kirche am Kreuz verbindet.25

24 SCHLÖGEL, H., Ekklesiologie und christliche Sozialethik in ökumenischer
Perspektive. Wegstrecken und Werkstücke, in: Heimbach-Steins, M. u.a. (Hgg.), Brennpunkt

Sozialethik. Theorien, Aufgaben, Methoden. Freiburg 1995, 261-277, hier 262-
266.

25 Sacrosanctum Concilium art. 5.



Treue zwischen Faszination und Institution 31

Hier liegen Ansätze, die noch nicht genügend bedacht worden sind. Sie
können sichtbar machen, daß die Kirche auf ihrer Pilgerschaft durch die
Zeit eine Erinnerungsgemeinschaft an das Jesusereignis ist, dessen

Höhepunkt im Paschageschehen liegt. Erinnern heißt, das Vergangene
gegenwärtig halten. Das offenbart seinen tiefen Sinn erst, wenn das

Jesusereignis nicht einfach als empirisches Faktum genommen wird. Weit
ursprünglicher läuft hier ein Drama des Geistes ab.26 Empirischen Fakten
wird eine Bedeutung mitgeteilt, und darin liegt ihre eigentliche
Wirklichkeit beschlossen. Erinnern heißt, sich in diesen ursprünglichen
Vorgang hineinstellen, so kann er seine Wirkungsgeschichte ausüben. So
gesehen muß das Wort von der Kontrastgesellschaft gar nicht als anstößig
empfunden werden. Was im Jesusereignis als Kontrast in letzter Dramatik

aufbricht, setzt sich in der Kirche als Erinnerungsgemeinschaft fort.
Erläuterungen sind an dieser Stelle geboten, sie betreffen die Art und

Weise des hier gemeinten Erinnerns. Vorauszuschicken bleibt zuallererst,

daß das Jesusereignis einmalige ontologische Qualität für sich
beansprucht, es ist kein Ereignis unter unzähligen anderen. Seine Einmaligkeit

fällt mit dem denkerischen Anspruch, der in ihm enthalten ist und

zugleich von ihm ausgeht, zusammen.27 Aber was ist mit diesem
Anspruch gemeint? Doch dies, daß im Jesusereignis die Konflikthaftigkeit
der Menschheitsgeschichte in unüberbietbarer Dramatik gedacht, gedeutet

und zeugnishaft ausgelitten wird. Wer Gottes Entäußerung in diese
Welt auch nur annähernd denkerisch zu ergründen sucht, sieht sich an
den Rand seiner geistigen Existenz geführt. Abgründiger, aber auch
zugleich wahrer läßt sich die Wirklichkeit des Menschen nicht mehr fassen.
Die ganze Paradoxie seiner Geschichte begegnet einem im Angesicht des

Kreuzes, und jedermann wird, sofern er nur ehrlich ist, sagen, es betreffe
auch ihn, in Tun wie Erleiden gleichermaßen. Eine letzte Scharfeinstellung

des Geistes erfolgt, die Wirklichkeit wird auf ihren letzten Punkt
gebracht, ihrer Gefahrdung wie ihres Heils gleicherweise. Das im
ökumenischen Gespräch gebrauchte Wort von der «reductio in crucem et re-
surrectionem» drückt diesen Tatbestand in aller Deutlichkeit aus. Weiteres

Hinterfragen verbietet sich.

26 Kritik am Wort Kontrastgesellschaft darf sich nicht einseitig am sozialen
Erscheinungsbild der Kirche festmachen, diese Dimension ist bleibend ambivalent.
Hünermann, P., Die Sozialgestalt von Kirche. Gedanken zu einem dogmatischen und
zugleich interdisziplinären Arbeitsfeld, in: Heimbach-Steins, M. u.a. (Hgg.),
Brennpunkt Sozialethik (Anm. 24), 243-259, hier 249f.

27 Das Jesusereignis ist ursprünglich ein Denkereignis, ein innovativer Aufbruch
des Geistes, der die Sozialgestalt der Kirche durchwirkt.



32 Treue zwischen Faszination und Institution

Konsequenzen für die anstehende Problematik bieten sich an. Kirche
als Erinnerungsgemeinschaft will besagen, daß der genannte Abgrund in
Denken und Tun gegenwärtig ist, und dies über den beständigen
Austausch aller Kirchenglieder.28 Man hält Gemeinschaft miteinander
angesichts der letzten Gefährdung des Daseins, nämlich der Gottverlassenheit
als des Gipfels der Sinnlosigkeit. Jedermann wird irgendwann einmal an
den Rand seiner Widerstandskraft geführt, es drohen ihm Verzweiflung
und Sinnleere. Aber diese Grenzerfahrung isoliert nicht, sie verschwi-
stert, sofern die denkerische Revolution des Kreuzes im Blick ist. Die
Seinsform - und sie gipfelt in der Denkform - der Kirche ist die des
Leidens in der Weise des Mitleidens. Die Kirche baut sich auf dieser

Grundlage auf. Sie ist immer dort ganz sie selbst, wo sie, vielleicht ganz
unscheinbar, leidend und mitleidend Grenzen ausweitet, aufgebrochene
Konflikte versöhnt, Ergebung in Vergebung einmünden läßt und auf
diese Weise Freiräume des Handelns erschließt, die ohne den Glauben
und ohne diese Solidaritätserfahrung aus der Schwäche verschlossen
geblieben wären. So macht sie Lebensentscheidungen lebbar, ehe sie das

Wort Treue in den Mund nimmt. Sie trägt eine Perspektive in die Wi-
derständigkeit der Wirklichkeit hinein, angesichts derer die gewöhnlichen

Kategorien einer Institution versagen. Sie liegt allen Versuchen der

Systematisierung immer schon befreiend voraus, reine und unberechnete

Spontaneität ist am Werk. Sie bricht Verhärtungen konfliktgeschichtlicher

Art auf; gedacht ist zumal an solche, die sich an Institutionen klammern

und ihnen wie ein Schatten folgen. Gewiß stimmt die Kirche als

Institution in ihrem Erscheinungsbild - begnügt man sich mit ihrer
Oberfläche - mit anderen Institutionen überein, und es droht nur zu leicht die
Gefahr, die Unterschiede einzuebnen. Das sichert ihr zwar öffentliche
Durchschlagskraft, verdunkelt aber ungewollt ihren Anspruch, ihre
Sendung und ihre Möglichkeiten. Kritische Rechenschaftsablage tut darum
not.

Ursprung im Kreuzesgeschehen stellt dabei den leitenden Gesichtspunkt

dar. Nachfolge wird zur Signatur des Christenlebens, und dies
über die Breite des Lebens hinweg: Wer eine Lebensentscheidung fallt,
darf sich dankbar daran erinnern. Der eigene Innenraum des Privaten ist
heilend aufgebrochen, eine begehbare Brücke in die Öffentlichkeit hinein

geschlagen. Dem einzelnen steht, unaufdringlich gleichsam, eine
Lebenswelt zur Verfügung, die sich nicht in der Vorlage normativer Ge-

28 Es bliebe darüber nachzudenken, ob es nicht eine eigentümliche Denkform der
Kirche gibt, die das Gesamtspektrum ihrer Verkündigung durchwirkt, zumal auf dem
Feld der Sittlichkeit.



Treue zwischen Faszination und Institution 33

halte erschöpft.29 Zweifellos legt die Kirche ein sittliches
Orientierungswissen vor, sie verwaltet eine lebendige Tradition, die den
Anspruch reklamiert, sich bewährt zu haben, und es wäre Anzeichen von
Vermessenheit, darauf verzichten zu wollen. Das Anliegen zielt aber
weiter, ihr Gegenstand ist die gekreuzigte Lebensgeschichte. Die Kirche
ist präferentiell dort gegenwärtig, wo der einzelne auf Gedeih und Verderb

mit der letzten Dramatik des Denkens und Lebens konfrontiert
wird. Sie begnügt sich nicht damit, tragfähige Motivationen zu liefern,
die das Leiden bestehen helfen. Vielmehr hilft sie Wege erkunden, die
mit der Gebrochenheit fertig werden, wie asymptotisch dies auch immer
gelingen mag. So unverzichtbar Denksysteme wie Normsysteme sind, sie
bleiben Stückwerk, die Wirklichkeit ist allemal reicher und auch
abgründiger als das perfekteste und konsequenteste System. Wenn die Kirche

aus letzter Abgründigkeit stammt, dann muß und kann sie auch den
denkerischen Mut aufbringen, dort zur Stelle zu sein, wo der Mensch an
Grenzen stößt. Das mindert ihre Glaubwürdigkeit nicht, stellt sie
vielmehr auf die Bewährungsprobe.

3. Die Geschichte des Scheiterns

Eine Lebensentscheidung trägt zwar die Signatur der Unwiderruflichkeit
an sich, doch hebt dies ihre geschichtliche Riskiertheit nicht auf. Nicht
nur kreatürliche Begrenztheit tritt in ihr zutage, auch die Geschichte
vielfaltiger Schuld in Tun und Unterlassen hinterläßt zersetzende Spuren.
Gegen den lastenden Widerstand beider muß Freiheit sich behaupten;
dies kann Leiden aller Art erzeugen, und dafür bleibt der Blick zu schärfen.

Geistesgegenwart ist angesagt, Gelingen fällt einem nicht unverdient
wie eine reife Frucht in den Schoß; es wird im Regelfall das Ergebnis
einer kämpferischen Lebensleistung sein, die einem alle Kräfte abverlangt.

Dem zu allen Zeiten drohenden Scheitern ist frühzeitig
zuvorzukommen, kluge Vorsehung ist das Gebot der Stunde.30

Scheitern kann nicht nur unterschiedliche Dramatik annehmen, auch
unterschiedliche Ebenen können involviert sein. So ist der Fall denkbar,
daß einem das Lebensprojekt unmerklich aus der Hand gleitet, der An-

29 Gruber, H.G., Scheidung und Wiederheirat. Zur innerkirchlichen Kontroverse
um die wiederverheirateten geschiedenen Gläubigen, in: Theologie der Gegenwart 39

(1996) 2-17, hier 12f., kritisiert den regeltheoretischen Ansatz kirchlicher
Moralverkündigung und verweist auf das unverrechenbare Plus der Situation. Allein ein
solches Denken darf nicht im Philosophisch-Ethischen steckenbleiben (9f.), der herme-
neutische Schlüssel stammt aus dem Kreuzesgeschehen.

30 Es bliebe auf eine Kultur des Gewissens abzuheben, die über das rein Moralische

hinaus eine Lebensproblematik bewußt hält.



34 Treue zwischen Faszination und Institution

drang der äußeren Umstände war stärker. Man hatte sich im gedanklichen

Vorentwurf eine bestimmte Zukunftsgestalt zurechtgelegt, aber sie
wurde herb durchkreuzt. Angesichts dessen von Schuld sprechen zu wollen,

trägt den Anschein der Vermessenheit an sich. Das Wort Tragik ist

weniger verfänglich, es präjudiziert nicht vorschnell, schließt aber auch
die Möglichkeit schuldhaften Versagens nicht kategorisch aus. Hat man
vielleicht nur die eigenen Kräfte überschätzt? Es wäre dann nicht
auszuschließen, daß ein solches Scheitern einen heilsamen Reifungsprozeß

in Gang setzt. Vielleicht gelingt es, sich in Gedanken und Gefühlen
mit dem eigenen Schicksal zu versöhnen und so einen seelischen Frieden

zu erreichen, der einem sonst versagt geblieben wäre.
Die Dinge liegen anders, wenn das Scheitern die Ebene der gewählten

Lebensideale berührt. Dabei handelt es sich um einen schleichenden
Prozeß, der die Fassade über geraume Zeit intakt läßt. Er beginnt
unmerklich in der Innerlichkeit des Denkens und Strebens, die gespannte
Hochherzigkeit der Freiheit laugt aus.31 Der Blick auf die Genese kann
lehren, daß unterschwellige und uneingestandene Enttäuschung als
Auslöser wirkt. Auch Verbitterung kann sich breitmachen, und zunehmende
Härte bestimmt die moralische Physiognomie. Da ist die ganz persönliche

Verantwortung angefragt. Versäumnisse haben eine zersetzende
Wirkungsgeschichte ausgelöst. Man hat nicht erkannt oder erkennen wollen,
daß die Erfüllung in einer Lebenswahl an die Treue zu Lebensidealen
gebunden ist. Wer auf dieser Ebene mit sich eins und in Frieden lebt,
besitzt eine Kraftreserve für die Gestaltung des Umfeldes. Ist dies nicht
der Fall, hört die Lebenswahl auf, ein Freund zu sein, sie wandelt sich
unter der Hand zum Feind, der den Restbestand an Kraft aufreibt. Die
gedankliche Innenwelt freundet sich zögernd mit dem Gegenteil an, ein
stiller Pakt mit dem Gegner wird geschlossen. So läßt sich aber auf Dauer

nicht leben, irgendwann tritt der äußere Umschlag ein, innere Auszehrung

hat dazu geführt.32
Wer keine kluge und entschiedene Vorsehung über seine Innenwelt

ausübt, wird auch die äußeren Steuerungen aus der Hand geben, er läßt
die Zügel schleifen und ist schon nicht mehr Herr im eigenen Hause.

31 Die moraltheologische Tradition kannte den actus remissus, er wäre auf seine
lebensgeschichtliche Relevanz zu analysieren; es würde sich dann herausstellen, daß
das Gelingen der eigenen Lebensgeschichte der herausgeforderten Freiheit überantwortet

ist.
32 Die Enzyklika Veritatis Splendor malt die Gefahr einer Abwertung des

Einzelaktes angesichts einer mechanisch verstandenen Konsistenz der Grundentscheidung
(Nr. 65-70). Dem wäre entgegenzuhalten, daß eine moralische Katastrophe sich
unscheinbar, über ein Vielerlei an Unterlassungen, vorbereitet; irgendwann ist jener
Punkt erreicht, an dem der Umschlag erfolgt.



Treue zwischen Faszination und Institution 35

Kein Wunder, wenn ihm die Verhältnisse über den Kopf zu wachsen
beginnen. Das Festhalten am erwählten Lebensstand bekommt diese
Entwicklung zu spüren. Der Schritt über die institutionell gezogenen Grenzen

hinaus geschieht dann wie von selbst; er verliert seinen Schrecken,
Selbstbeschwichtigung beherrscht das Feld, und plötzlich steht man vor
den Trümmern eines Gebäudes, das einen bislang beherbergt hat. Wurde
die morsche Freiheit durch das institutionelle Band noch geschützt, so
sind nunmehr gesellschaftliche Tatsachen geschaffen worden, die in der
Folge ihre eigene Dynamik entwickeln und sich einer Umkehr und
Heilung an der Wurzel hindernd in den Weg stellen.

Unterschiedliche Fallsituationen lassen sich konstruieren. So ist es

nicht ausgeschlossen, daß die Wahl eines Lebensstandes von Anfang an

Spurenelemente der Auflösung in sich barg; die zuhandene Bindungsfähigkeit

konnte vermindert sein, ebenso ist an die Möglichkeit eingestreuter

peripherer Irrtümer zu denken. All diese Momente können, müssen
aber nicht als Sprengsatz wirken. Der vorhandene Gefahrenherd hätte
sich bei entsprechender Geistesgegenwart auch ausmerzen lassen. Das

Augustinuswort «Si non es vocatus fac te vocatum» gilt in irgendeiner
Form wohl für jedermann. Und das wollte der Gescheiterte nicht
wahrhaben. Aufgrund selektiver Wahrnehmungsfähigkeit übersah er, daß man
die genannten Spurenelemente auch wegleben kann. Das Gelingen einer
Lebensgeschichte liegt in der Hand der eigenen Freiheit, auch Wahrheit
ist freier Gestaltung zugänglich.33 In solchen Momenten erhöhter Spannung

ist kluge Wegbegleitung angesagt, das Geschenk der Freundschaft
kann nicht hoch genug veranschlagt werden. Nicht zuletzt scheitern
Lebensbindungen, weil zur rechten Zeit kein Freund zur Seite stand.
Vereinsamung kann tötender sein als begangene Schuld. Im Fall gefährdeter
Partnerschaften bedarf es der erneuerten oder erst zu erwerbenden Kultur
des Gesprächs, der gefaßten Aussöhnung mit dem, was der Vergangenheit

angehören sollte; Tendenzen schleichender Entfremdung ist
zuvorzukommen, die Erinnerung an gemeinsam erlebtes Glück ist zu beleben,
schließlich lebt jede Gemeinschaft vom Aufbau einer ganz auf den Leib
geschnittenen Tradition, die immer dann stützt, wenn die Schattenseiten

überwertig werden. Gibt es einen festen Kalender der Gedenktage, der

privilegierte Momente der Vergangenheit gegenwärtig hält? Versteht
man es, Feste zu feiern und so ein Atemholen der Seele möglich zu ma-

33 Es ist vor der Illusion einer in allem gelungenen Lebensentscheidung zu warnen,

es bleiben all jene Risiken, die sich aus der begrenzten Wahrnehmungsfähigkeit
ergeben. Sie begleiten einen immerzu, die Logik des Anfangs will darum je neu
bestätigt sein. Man kann auch mit Fehlern leben; dazu bedarf es der Kunst einer positiven

Resignation, die in Aussöhnung endet.



36 Treue zwischen Faszination und Institution

chen? Die Kultur des Festes setzt eine entsprechende Kultur des Alltags
frei, das Gelingen einer Lebensgeschichte hat solche Stützen nötig,
Anspruchslosigkeit beschwört das Scheitern herauf.

Nicht selten tritt die Situation ein, daß bohrende Zweifel an der

Richtigkeit der Wahl alle Spontaneität ersticken wollen. Gedankliche
Umsicht ist dann geboten, und die moraltheologische Tradition kann Hilfen

anbieten. Erinnert sei an die reflexen Prinzipien, deren Absicht es ist,
mit Zweifeln leben zu lernen. In unserem Zusammenhang interessiert vor
allem das Prinzip «In dubio standum est pro validitate actus». Gewiß
besitzt es seinen Ursprungsort im Rechtsdenken, das schließt eine
sinnvolle Ausweitung auf moralische Problematik nicht aus.34 Dies bedeutet
näherhin: Jedermann ist klug beraten, wenn er angesichts eines aufkommenden

Zweifels die Richtigkeit der getroffenen Wahl vermutet. Gesunder

Menschenverstand kann dies lehren, soll das Leben nicht von
peinigenden Selbstvergewisserungen zerfressen werden. Beständiger Zweifel
vergiftet, er verstärkt die Unsicherheit und tötet alle Freude ab. Zweifel
tauchen mit Vorliebe dann auf, wenn unvermutete Belastungen über
einen herfallen und die Widerstandskraft auf die Probe stellen. Solche
Krisenmomente können aber heilsam sein. Vielleicht legen sie nur den

Finger auf eine Wunde, die schon längst hätte geschlossen werden müssen,

und das zitierte reflexe Prinzip schenkt die notwendige
Gelassenheit. Wer sich hingegen vorschnell für das Vorliegen eines irreparablen

Irrtums entscheidet, setzt sich zumindest dem Verdacht aus, die
Flucht zu ergreifen. Die Gefahr einer Lebenslüge ist dann nicht mehr
fern. Der eigene Schatten, niemals aufgearbeitet, holt ihn ein, Projektionen

werden so überwertig, daß er ihr Gefangener bleibt. Alles was
ihm begegnet, passiert diese Denkbrille; er verliebt sich geradezu in den

vermeintlichen Irrtum, und auf einmal wird der vermeintliche Irrtum
zum wirklichen. Dies geschieht vornehmlich in Situationen, die dem

Zweifelnden die Kunst des Wartenkönnens abverlangen.
Die genannten Bedenken verfolgen nicht die Absicht, die Möglichkeit

eines irreparablen Scheiterns wegzudiskutieren. Sie wollen nur den

selbstkritischen Blick schärfen und vor der Gefahr folgenschwerer
Selbsttäuschung warnen. Es mögen Grenzsituationen übrigbleiben, die nach

34 RöMELT, J., Vom Sinn moralischer Verantwortung (Anm. 16) verweist auf die
hohe Zumutung, die angesichts einer Lebenswelt mit verwirrenden und lähmenden
systemischen Zwängen in der christlichen Gewissenslehre enthalten ist (91 f.). Wie
bescheiden auch immer, Gestaltungsverantwortung ist möglich; darum hat schon die
moraltheologische Tradition gewußt, als sie die Lehrstücke von den Moralsystemen und
den reflexen Prinzipien aufnahm. Ein künstliches System wird, in der Gestalt einer
Vermutung, über die verwirrende Wirklichkeit gestülpt und hilft so in Umsicht
überleben.



Treue zwischen Faszination und Institution 37

menschlichem Ermessen keine Hoffnung auf Beharren mehr lassen. So

kann ein Irrtum vorliegen, der sich nicht mehr als peripher bagatellisieren

läßt. Auf der Ebene des Rechtsdenkens ist zumindest die theoretische

Unterscheidung zwischen peripher und wesentlich möglich, und sie
muß sogar getroffen werden, soll der Rechtsbereich nicht in schrankenloser

Subjektivität versinken. Die glatte Übertragung auf die Ebene
moralischer Kategorien will jedoch immer nur in Annäherungswerten gelingen,

das Spektrum des Ermessens und Wägens ist breiter angelegt. Und
bisweilen wird sich erst im Leben mit einer Wahl der Irrtum in seinem
existentiellen Gewicht herausstellen.35

Es mag aber auch der Fall eintreten, daß eine an sich richtige Wahl
durch offensichtliche Tatschuld zerstört wurde. Und vielleicht wurden
neue Verbindlichkeiten geschaffen, denen man sich unter Berufung auf
Treue nicht entziehen kann, ohne neue Ungerechtigkeiten zu begehen
und Schäden anzurichten, die womöglich den Unschuldigen treffen. Hier
bleibt nur das notvolle Abwägen, was man sich und betroffenen Drittpersonen

verantwortlicherweise zumuten kann und darf. Keine Autorität ist
imstande, diese Last abzunehmen. Wenn überhaupt ein Außenstehender
helfen kann, so ein verständiger Freund. Institutionelle Kriterien greifen
nicht, sie bleiben hinter dem Gewirr von Komplexität und Tragik, von
Einsicht und Gefühl zurück; vor allem fehlt ihnen die Fähigkeit, zuhan-
dene moralische Widerstandskraft auszumessen. Es ist dies die Stunde
der Epikie.36

4. Grenzen der Kirche als Institution

Natürlich wenden sich in Situationen des Scheiterns die Blicke der Kirche

als Institution zu. Wie kann sie helfen und heilen, ohne die Konsequenz

ihres Denkens und mithin ihre öffentliche Glaubwürdigkeit aufs

Spiel zu setzen? Was kann man billigerweise von ihr erwarten? Die
unvermeidliche Spannung von Konsequenz und Barmherzigkeit will ausgehalten

sein.37 Darum ist nicht immer und überall mit glatten Lösungen zu

35 In Definitionen des Rechtslebens ist ein offenkundiges Interesse am Werk, es

muß ein - wiewohl nur asymptotisch erreichbarer - Ausgleich zwischen Einzelwohl
und Gemeinwohl hergestellt werden, wobei letzteres den strategischen Vorzug erhält.
Das gilt auch für das Kirchenrecht, und dies unbeschadet seiner Fähigkeit, eine höhere
Einzelfallgerechtigkeit zu garantieren.

36 Dazu Auer, A., Zur Seelsorge mit wiederverheirateten Geschiedenen.
Theologisch-ethische Anmerkungen, in: Theologische Quartalschrift 175 (1995) 84-96, hier
90.

37 Vgl. SCHÜLLER, Th., Die Barmherzigkeit als Prinzip der Rechtsapplikation in
der Kirche im Dienste der salus animarum. Methodenprobleme der Kirchenrechts-



38 Treue zwischen Faszination und Institution

rechnen. In diesem Dilemma stehen kirchliche Autoritäten, und dafür ist
allseits Verständnis aufzubringen. Niemals darf auch nur entfernt der
Eindruck aufkommen, die Kirche nehme ihre eigene moralische Doktrin
nicht ernst, untergrabe sie stillschweigend durch ihre Praxis. Wenn sie
unwiderrufliche Lebensentscheidungen im Rahmen ihrer Öffentlichkeit
bestätigt, muß sie in der gleichen Öffentlichkeit auch dazu stehen,
andernfalls kompromittiert sie sich selbst und beschwört zugleich
allgemeine Unsicherheit herauf. Dies gilt prinzipiell für alle als unwiderruflich

gemeinten und als solche bestätigten Lebensentscheidungen; das
geschaffene moralische Band ist immer gleich, der sakramentale Charakter
des Ehebandes ändert daran nichts. Darum ist auch prinzipielle
Gleichbehandlung geboten, soll jeder Anschein von Doppelbödigkeit vermieden

werden.
Im Blick auf Ordensgelübde und Zölibatsversprechen gibt es das

Institut der Dispens, es wird unter genau umschriebenen Bedingungen
angewandt. Es bindet sich an einen Gnadenakt, einen einklagbaren
Rechtsanspruch gibt es nicht. Ein solcher Satz muß kein denkerisches Ärgernis
erregen, er ist nicht vom absolutistischen Staatsdenken inspiriert,
sondern von pastoraler Sorge um das Seelenheil des jeweils Betroffenen.
Die Gewährung einer Dispens stammt nicht aus der Willkür hoheitlichen
Ermessens, sondern ist Akt der Barmherzigkeit, und dies aus der Hand
einer Gemeinschaft, die als «creatura verbi» aus der Barmherzigkeit
Gottes, wie sie in Jesus Christus aufgeschienen ist, lebt.38 Am
theologischen Selbstverständnis der Kirche führt kein Weg vorbei. Die
Kirche besitzt - aufgrund ihres Ursprungs wie ihrer Sendung - Kriterien,
wie man einem Notstand helfend und heilend begegnen kann, ohne den

Betroffenen, der vielleicht vom Übermaß der aufgebrochenen Tragik
erdrückt ist, in die innere oder äußere Emigration zu treiben. Dies sei noch
eingehender bedacht.

Als leitendes Paradigma diene die Dispens als Gnadenakt, wie
soeben angedeutet: Was ist mit ihr gemeint? Den Kenner moraltheologischer

Tradition wird es nicht erstaunen, wenn das Wort mit dem Lehrstück

von der Epikie in Verbindung gebracht wird. Dispens ist Epikie
auf institutioneller Ebene.39 Es erfolgt eine öffentliche Erklärung, daß

theorie. Würzburg 1992; Wijlens, M., Salus animarum suprema lex: mercy as a legal
principle in the application of Canon Law?, in: The Jurist 54 (1994) 560-590.

38 SCHLÖGEL, H., Alte Tugend - neuer Sinn: Barmherzigkeit, in: Münchener
Theologische Zeitschrift 45 (1994) 521-532, hier 530f.

39 Robleda, O., Art. Dispens, in: Sacramentum Mundi I, 905 unterscheidet
zwischen Dispens und Epikie und überträgt letztere der Urteilskompetenz des einzelnen
Betroffenen.



Treue zwischen Faszination und Institution 39

der um Dispens Ansuchende an den Rand seiner Kraft gestoßen ist, daß

er nicht mehr imstande ist, eine eingegangene Bindung weiterzutragen,
ohne Gefahr für sein Seelenheil heraufzubeschwören. Die Kirche läßt ihn
in dieser Grenzsituation nicht allein, sie bringt ihm öffentlich bezeugtes
Mitleid entgegen und läßt es dabei nicht bewenden, Folgen für die Praxis
werden gezogen. Nun wäre es verfänglich, wollte man solches Vorgehen
als Ausdruck von Resignation verstehen. Ehe Uberhaupt von Dispensgewährung

die Rede sein kann, muß die Kirche das gesamte Stabilitätspotential

ausgeschöpft haben.40 Pastoraler Einsatz steht im Hintergrund.
Und es wäre ebenso verfehlt, wollte man in der Dispens eine Art
Verwaltungsakt sehen, dies käme auf einen latenten Zynismus hinaus; die
bedrückende Tragik einer Situation würde im Grunde gar nicht
ernstgenommen.41

Die Kirche löst, wenn sie eine solche Dispens erteilt, kein moralisches

Band auf; das steht übrigens gar nicht in ihrer Macht. Sie kann nur
rechtliche Bindungen auflösen. Sie schreibt sich grundsätzlich die
Kompetenz zu, Dispens auch dann zu erteilen, wenn die unterstellte Grenzsituation

durch Tatschuld heraufbeschworen wurde. Tatsächlich besteht
aber die Tendenz, Dispensgewährung an das Scheitern solcher
Lebensentscheidungen zu binden, die schon von Anfang an durch Irrtum oder
fehlende Bindungsfahigkeit infiziert waren. Somit läuft die Dispens
faktisch auf eine Ungültigkeitserklärung hinaus. Das ist verständlich, die
drohende Gefahr eines Dammbrucheffekts bleibt nicht von der Hand zu
weisen. Eindeutige und allseits praktikable Kriterien wollen gegeben
sein, das schwammige Erdreich einer Versagensgeschichte kann sie nur
in Annäherungswerten liefern. Dennoch ist eine Dispens im Prinzip
etwas anderes als eine Ungültigkeitserklärung. Als Gnadenakt bewegt sie
sich auf jenem Terrain, wo die Grenzlinien zwischen Irrtum und Schuld
verschwimmen. Sie läßt den Gescheiterten nicht allein, sie geht ihm ein
Stück Wegs entgegen, aber sie nimmt ihm die Last seiner Gewissensentscheidung

auch nicht ab. Wollte sie einen solchen Anspruch erheben,
käme sie zwangsläufig auf eine LTnmündigkeitserklärung des Betroffenen
hinaus, und das kann niemals im Interesse kirchlicher Autorität liegen.
Es steht beim einzelnen, wie er mit dem eingetretenen Bruch lebt, diese

Tragik kann man ihm nicht nehmen, man kann sie bestenfalls mildern.42

40 AUER, A. (Anm. 36), 90.
41 Man kann sich nicht durch Dispensgewährung pastorale und menschliche

Probleme vom Hals schaffen. Vielmehr garantiert der Dispensierende, daß alles Erdenkliche

getan wurde, um Treue lebbar zu machen.
42 Wenn die Dispensgewährung im Dispensierten die Überzeugung schafft, nun

sei alles in Ordnung, dann ist eine solche Geisteshaltung bestenfalls Anzeichen eines



40 Treue zwischen Faszination und Institution

Läßt sich der Übergang von Ordensgelübde und Zölibatsversprechen
zur Ehe vollziehen? Alle Bindungsformen verweisen auf die gleiche
Gnadenlehre und Geschichtstheologie. Am Anfang einer wahren
Bindung steht die Verheißung des Könnens, sie begleitet wie ein Hoffnungsschimmer

die ganze Lebensgeschichte. Und immer droht das Scheitern,
daran ändert das Sakrament nichts, wie die landläufige Erfahrung zur
Genüge beweist. Beim ersten Bindungstyp wird unterstellt, daß es keine
begründete Aussicht auf Rückkehr zum Ursprung gebe, andernfalls wäre
die Dispensgewährung eine Unverantwortlichkeit, die an Zynismus grenzt.
Angesichts dessen wird sogar eine neue Bindung sanktioniert.43 Bei der
Ehe trifft dies nicht zu, und dies unter Verweis auf ein
Dispensverständnis, das mit der Auflösung eines bestehenden Bandes operiert:
Über das sakramentale Band habe die Kirche keine Vollmacht.44 Ein
solches Dispensverständnis verläßt die Ebene einer Erklärung über zuhan-
dene moralische Kraft. Ist hier eine Inkonsequenz am Werk, kann man
nicht für alle Bindungsformen die gleiche Dispenstheorie unterstellen?
Oder ist der Unterschied doch darin begründet, daß man moralisch und
theologisch relevante Qualitätsunterschiede in den jeweiligen Bindungen
annimmt, die sich dann auf Dispenstheorie wie Dispenspraxis auswirken?45

Für eine verantwortete Dispenspraxis ist zwar primär das Wohl des

einzelnen leitend, dennoch darf der Blick auf das Gemeinwohl in der
Kirche nicht verschattet werden. Mit Ärgernis ist zu rechnen, und das ist
ein bedenkenswerter Faktor. Ärgernis kann sich aufgrund eines Vergrö-
berungseffektes einstellen, Außenstehende sind vielfach nicht imstande,
die Tragik einer Situation zu durchschauen. Man gewinnt entweder den

Eindruçk, die Kirche kompromittiere ihre eigene Morallehre, oder aber
sie gehe nach subjektivem Ermessen vor. Eine solche Gefahr ist nicht

sozialisierten Gewissens: Die Übereinstimmung mit dem System bewirkt Seelenfrieden,

Schlimmeres kann gar nicht passieren. Gewiß sucht eine Dispensgewährung nach

Maßgabe des Möglichen die unvermeidlichen Schematisierungen einer Rechtsordnung
zu überwinden, aber sie ist niemals imstande, das Gewissen des Betroffenen zu
ersetzen.

43 Dispensierte Ordensleute heiraten, und Gleiches gilt für Priester, die vom
Zölibatsversprechen befreit wurden. Beide Male hat der Dispensierte eine für sich
geltende Berufungsgeschichte beendet.

44 Auer, A. (Anm. 36), 85.
45 Es bliebe eine Aufgabe, und dies im Gespräch zwischen Dogmatik, Moraltheologie

und Kirchenrecht, eingefahrene Gleise der Dispenslehre kritisch zu hinterfragen.
Eine in sich schlüssige Dispenstheorie ist zu entwickeln, die den unterschiedlichen
objektiven Bindungsformen wie den subjektiven Befindlichkeiten gleicherweise
Rechnung trägt.



Treue zwischen Faszination und Institution 41

gering zu veranschlagen. Die Kirche fürchtet, nicht ohne Grund, einen
Dammbrucheffekt; auf dieser Ebene denkt sie rechtspolitisch, so wie dies

jeder andere Gesetzgeber auch tut.46 Allgemeine Stabilität muß ihr ein
drängendes Anliegen sein. Nur bleibt dann der nicht auflösbare Restbestand

an Spannung zwischen dem Einzelwohl und dem Gemeinwohl.
Dies zugestanden, ist aber zu bedenken, daß auch die Dispens von
Ordensgelübden und vom Zölibatsversprechen zum Ärgernis werden kann,
zumal wenn die Unterschiede zur Behandlung gescheiterter Ehen ins
Bewußtsein rücken. Der spontan urteilende Gläubige wird die vorgebrachten

Unterschiede nicht nachvollziehen können. Wahrscheinlich wird sich
das Ärgernis, das er nimmt, präferentiell an dieser Inkonsequenz
festmachen, und nicht an der Dispensgewährung als solcher. Zumal der vom
Leben Geprüfte zeichnet sich durch Toleranz und Verständnis aus.

In der laufenden Diskussion taucht bisweilen der Hinweis auf
kirchenrechtlich nichtige Ehen auf, deren Nichtigkeit mit den gängigen
Rechtsmitteln nicht bewiesen werden kann; als Ausweg wird dann die
Epikie gewiesen. So gewiß derartige Situationen auftauchen, ihre Bedeutung

sollte dennoch nicht überdehnt werden, dies zumindest für die
anstehende Problematik. Die rechtliche Gültigkeit einer Ehe sagt über ihr
Gelingen rein gar nichts aus. Es gibt ungültige Ehen, die gelingen, und
es gibt gleicherweise gültige Ehen, die offenkundig mißlingen.47 Dies ist
eine Anfrage an die Neigung, gegebene Rechtsmöglichkeiten voll
auszuschöpfen. Schließlich sind auch Ehenichtigkeitsprozesse an die Interpretation

von Fakten gebunden, das ist das Schicksal jeder Prozeßführung.
Verständlich erscheint dann der Wunsch, Tatsachen im Sinne des eigenen

Interesses zu deuten, soweit dies ohne offensichtliche Rechtsbeugung

möglich ist. Besteht dann nicht die Gefahr, einer schleichenden
Unehrlichkeit Vorschub zu leisten? Und ist nicht ebensoleicht der Fall
gegeben, daß man - allen gegenläufigen Beteuerungen zum Trotz - die
Bindungsfähigkeit des Rechtsgenossen unterschätzt? Das führt dann zu
einer nur schlecht kaschierten Unmündigkeitserklärung; die darin
beschlossene Demütigung sollte nicht eilfertig überspielt werden. Da
erscheint es wohl ehrlicher, sich dem eigenen Versagen offen zu stellen
und die Folgen zu übernehmen. Zumindest entgeht man so dem naheliegenden

Verdacht, eine erlangte kirchenrechtliche Regelung zu eigenen
Gunsten komme im Grunde auf nichts anderes als einen Persilschein hin-

46 So im Hinblick auf die Sakramentenzulassung PUZA, R., Die gescheiterte Ehe.
Eine Anfrage an die kanonistische Lehre und Praxis, in: Theologische Quartalschrift
175 (1995) 97-108, hier 101.

47 Natürlich ist dies eine Binsenweisheit, aber sie schützt davor, rechtliche
Regelungen zu überschätzen. Das Heil liegt nicht in der rechtlichen Korrektheit.



42 Treue zwischen Faszination und Institution

aus. Letztendlich liegt die Last der Entscheidung doch beim Gewissen
des einzelnen, keine institutionelle Regelung, und sei sie noch so glatt
und zwingend, nimmt sie ab. Ärgernis in der Kirche kann ebensoleicht
an rechtlich einwandfreie Regelungen gebunden sein wie an ihr Fehlen.
Vor einer Überschätzung des Rechts im Hinblick auf Moral ist jedenfalls
zu warnen; es beschleicht einen dann das mißliche Gefühl, Institutionen
sollten das schlechte Gewissen beschwichtigen.

Schluß

Wer das anspruchsvolle Wort Lebensentscheidung in den Mund nimmt,
traut seinem Zeitgenossen eine Lebensleistung zu, die alle Kräfte
herausfordert. Dies sollte realistisch gesehen werden, hoher sittlicher Ernst
versammelt sich in einer solchen Zumutung. Denn die erschwerten

Bedingungen liegen auf der Hand. Sie stammen zum einen aus dem Schwergewicht

sich durchkreuzender Lebenswelten, die zudem institutionell
verfestigt sind. Sie können sich zum anderen an beherrschende Denkweisen

binden, nicht selten überwiegt Zweckdenken das Sinndenken.
Ungesehener Einsatz, der zudem keine unmittelbar greifbaren Resultate
erbringt, sondern das Leben noch erschwert, wird in das Abseits
gedrängt.48

Der Christ sieht sich angesichts dessen in die Verantwortung gerufen,

und gleiches gilt für die Institution Kirche. Eine Lebenswelt ist zu
schaffen, in der Lebensentscheidungen lebbar sind. Dies kann nicht früh

genug beginnen; prophylaktische Gestaltung ist angesagt, sie betritt das

Gelände aller erreichbaren Voraussetzungen für Gelingen. Überlegungen
sind darum anzustellen, wie christliche Nächstenschaft verwirklicht werden

kann. Im Blick steht die angemessene Vorbereitung von
Lebensentscheidungen wie ihre verständnisvolle Begleitung.49 Auf dieser Ebene

48 Neben der kritisch konstruktiven Auseinandersetzung mit aller Art von
Systemzwängen ist ein weiterführendes Gespräch mit der Psychologie geboten, das nicht vom
pathologischen Grenzfall, sondern vom eher unscheinbaren Normalfall bestimmt ist;
die auch im normalsten Menschen wirkenden Inkonsistenzen sind aufzudecken und
aufzuarbeiten. Baumann, K., Handlung - Freiheit - Menschenbild. Für eine
konstruktive tiefenpsychologische Informierung der theologischen Handlungstheorie, in:
Arntz, K./Schallenberg, P. (Hgg.), Ethik zwischen Anspruch und Zuspruch.
Gottesfrage und Menschenbild in der katholischen Moraltheologie. Freiburg i. Ue. 1996,
188-225, hier 210-219 (mit Bezug auf Thomas v. Aquin).

49 Einen Schritt in diese Richtung leistet Müller, H.J., Ehevorbereitungskurse.
Erfahrungen, Überlegungen, Anregungen, in: Römelt, J./Hidber, B. (Hgg.), In Christus

zum Leben befreit (Für Bernhard Häring). Freiburg 1992, 313-338, hier 322-324
(Ehe als Sakrament).



Treue zwischen Faszination und Institution 43

springt die Diskrepanz zwischen Ordensleben sowie Priestertum und Ehe

geradezu in die Augen. Sie kann mit Recht als Ärgernis empfunden werden.

Gleichfalls muß sich die Kirche als rechtlich verfaßte Institution
Anfragen gefallen lassen. Sie betreffen den konsequenten Umgang mit dem
Institut der Dispens. Eine für alle Bindungsformen gleiche Dispenstheorie

ist zu entwickeln; dies kann aber nur geschehen, wenn alle Prämissen

theologischer Anthropologie im Blick sind. Die Rechtsproblematik
offenbart sich so letztendlich als eine theologische Problematik. Und die
leitende Frage lautet, ob alle Dispensmöglichkeiten ausgeschöpft wurden.

Ist ihre sinnvolle Ausweitung denkbar, ohne daß ein solches Vorgehen

zu Lasten theologischer und ethischer Konsequenz geht? Die hier
aufbrechende denkerische Verantwortung darf die Kirche der skeptischen

Öffentlichkeit nicht schuldig bleiben, soll ihre Glaubwürdigkeit
nicht leiden.50 Dazu einen Beitrag zu leisten war Anliegen der vorgetragenen

Überlegungen.

50 Sollte die herrschende Dispenspraxis theologisch wirklich gerechtfertigt sein,
müssen die offenkundigen Unterschiede in der Praxis auch Uberzeugend legitimiert
werden.


	Treue zwischen Faszination und Institution : moraltheologische Überlegungen zum Gelingen und Scheitern von Lebensbindungen

