
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Der Weg weg von der Metaphysik : ein Rundweg?

Autor: Schulthess, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Schulthess

Der Weg weg von der Metaphysik -
ein Rundweg?*

/.

Im Folgenden verstehe ich unter Metaphysik die Disziplin, die mich mit
siebzehn an schulfreien Nachmittagen jeweils neugierig machte, wenn
ich mir Bonitz' Übersetzung der aristotelischen Metaphysik zu Gemtite
führte und mich von den Differenzen zwischen dem Was, dem Wesen
und dem irgendwie schaurigschönen, also erhabenen Wort «Wesenswas»
angehen ließ. Etwas später packte mich dann aus Heideggers grauen Klo-
stermann-Heften vollends der Schauder, einem tremendum gleich, wenn
ich vom «Seyn» - durchgestrichen und mit y - las. Es war irgendwie
konsequent, daß ich das Andenken an das Sein des Nachts, wenn alles
schlief, bei gleichzeitigem Anhören von Orgelmusik, vollzog.

Warum erzähle ich das? Die Erinnerung führt direkt ins Thema.
Metaphysik ist nämlich für Rudolf Carnap bloß der Versuch unmusikalischer

Menschen, ihr Lebensgefühl so auszudrücken, wie es die Musiker
vollendet tun.1 Der Anschein von Kunst wird aber sogleich ausgelöscht,
wenn Carnap die Scheinsätze der Metaphysik nicht einmal als bloßen
Aberglauben, als Märchen gelten läßt, weil solche Sätze wenigstens nicht
der Logik widersprächen, was die Sätze der Metaphysik aber offenbar
tun. Weniger ins ästhetische als vielmehr ins pathologische Vokabular
greift Wolfgang Stegmüller, wenn er Heideggers Rede vom Sein des
Seienden als Krankheitssymptome einer «Seinspest»2 brandmarkt. Es stellt

*
Antrittsvorlesung an der Universität Zürich (Lehrstuhl für theoretische Philosophie),

gehalten am 4. November 1996. Die Fußnoten beschränken sich wegen des eher
synthetischen Charakters der Vorlesung auf Angabe zitierter Stellen.

1 Rudolf Carnap, Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache,

in: Erkenntnis 2 (1931/32) 240.
2 Wolfgang Stegmüller, Probleme am Resultate der Wissenschaftstheorie und

analytischen Philosophie 1: Wissenschaftliche Erklärung und Begründung. Berlin/
Heidelberg/New York 1969, 5.



6 Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg?

sich - auch früher schon - die Frage, ob metaphysische Probleme nicht
bloß Sprachprobleme sind, die aus einem unbedachten Umgang mit
Sprache entstehen. Wilhelm von Ockham z. B. warnt davor, daß es das

Prinzip vieler Irrtümer der Metaphysik sei, daß jedem Unterschied in den
Wörtern ein solcher im Sein entspreche.3

Daß diese Gefahr besteht, zeigt ein kurzer Blick auf Aristoteles'
Bestimmung der Metaphysik: Sie befaßt sich mit dem Sein des Seienden,
d. h. mit dem Seienden als solchem und den ihm zukommenden
Bestimmungen oder: mit der Gegenständlichkeit des Gegenstandes. Etwas
untechnischer: Sie befaßt sich mit allem, was ist, insofern es bloß ist.
Versammeln wir dieses «alle» vor unserem Blick: Es gibt körperliche
Gegenstände, es gibt Atome, Wellen, Quarks, es gibt Zahlen, es gibt
Gefühle, Gedanken, Geschichten usw. Betrachten wir dieses alles nicht in
Hinsicht darauf, was es je für sich ist: z. B. naturhaft Seiendes (wie
körperliche Gegenstände), mathematisch Seiendes (wie Wellen, Zahlen),
oder bewußt Seiendes (wie Gefühle, Vorstellungen), oder auch Seiendes

intersubjektiver, allgemeiner Art (wie Gesetze, Prädikate, Klassen,
Gedanken), sondern im Hinblick darauf, was allem diesem gemeinsam ist:
daß es nämlich ist, so haben wir das Thema erfaßt. Allerdings stellen
sich sofort einige Schwierigkeiten ein, z. B. was das «ist» bedeutet. Fragen

wir da aber nicht bloß nach der Bedeutung eines Wortes oder nach
dem Begriff und setzen dabei noch voraus, daß das Wort «sein» eine
Bedeutung hat, d. h. eindeutig ist? Und doch zielen wir mit der Frage fVas

ist das, was ist, insofern es bloß ist? auf das Seiende, wie es an sich selbst
ist, nicht in Bezug auf uns, die wir es begreifen oder benennen oder
beurteilen. Ist es aber andererseits nicht trotzdem so, daß wir im Grunde

nur das. Seiende, insofern es Gegenstand unseres Denkens, Meinens oder
Redens ist, erfassen können und demnach das, was ist, eigentlich bloß
Bewußtes, Beredetes, Gedachtes ist, so daß wir weder das Seiende selbst
noch gar das Ganze als es selbst überhaupt erkennen können? Ist
Metaphysik also überhaupt möglich? Diese Frage, die schon Aristoteles,
gestellt hat, gehört mit zu ihrer Thematik und ist immer auch als Frage
nach der Möglichkeit von Philosophie schlechthin zu lesen.

Die erste Hälfte des 20. Jahrhunderts kann mit Blick auf die theoretische

Philosophie als Weg weg (z. T. rundweg, also entschlossen) von der

Metaphysik charakterisiert werden. Nicht nur der Wiener Kreis, der sich
durch seine Antimetaphysik fast definiert, ist metaphysikkritisch,
sondern auch die Ansätze einer gegenüber den Naturwissenschaften
eigenständigen Philosophie, z. B. die Phänomenologie, der Neukantianismus

3 Wilhelm von Ockham, Opera Philosophica et Theologica. Opera Philosophica
VI, ed. St. Brown, St. Bonaventure 1984, 270.



Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg? 7

und Heidegger, münden z. T. in eine Über- oder Verwindung der
Metaphysik. Die entschlossene Verkündung des Todes der Metaphysik wirkte
sehr nachhaltig und ist als Metaphysiktabu in den Köpfen vieler Wissenschafter

- auch Theologen und selbst Philosophen - heute noch dominant.

Ich möchte diesen Weg weg von der Metaphysik historisch und
insbesondere anhand der sich stellenden Probleme beschreiten.

II.

Startpunkt ist Carnaps Frühwerk mit dem faszinierenden Titel Der logische

Aufbau der Welt (1928). Was hatte er eigentlich gegen die
Metaphysik? Ich will die Kritikpunkte aufzählen und zu zeigen versuchen,
daß sie alle hinfällig geworden sind.

1. Im logischen Aufbau der Welt versucht Carnap im Vorwort das

schon durch Descartes und Kant angeführte Faktum «daß nacheinander
und nebeneinander eine Vielzahl philosophischer Systeme erdichtet
wurde, die mit einander unvereinbar sind»4 zu einem todbringenden
Argument gegen die Metaphysik zuzuspitzen. Dieses Argument gegen die
Metaphysik hat sich mittlerweilen durch die historische Wissenschaftstheorie

von Thomas Kuhn erledigt, der selbst der historischen Abfolge
der (natur)wissenschaftlichen Systeme dieselbe Krankheit nachwies: ihre
Inkommensurabilität.

2. Der Metaphysik fehle der Geist der Argumentation: Das ist historisch

falsch, wenn man an Sokrates, Piaton, Aristoteles und auch an die
mittelalterliche Disputationsphilosophie denkt. Wenn Carnap nun gegen
diese Reminiszenz moniert, daß die alte Logik nicht nur unergiebig,
sondern auch falsch sei, dann kann man seit Strawson replizieren, daß sie als

Logik der Umgangssprache rehabilitiert ist, und darauf verweisen, daß

eine an den Intuitionen der normalen Sprache orientierte Logik (z. B.

Kripkes Modallogik) für die intensionale Logik sehr fruchtbar ist.
3. Carnap kritisiert - und hier beginnt eigentlich unser Weg - die

Metaphysik auf der Ebene des Wortgebrauches: Sie sei jenes nichtrationale,

intuitive Geschehen, Worte so zu verwenden, als bewege sich die

Metaphysik im Gebiet der wissenschaftlichen Begriffe. So verwende sie
Zeichen wie Objekt, Proposition, Ding, Zahl, Eigenschaft, die eigentlich
metasprachliche (Zeichen von Zeichen) seien, fälschlicherweise wie
objektsprachliche, also wie Hund, Baum oder Wasser. Metaphysische
Aussagen, z. B. Es gibt Dinge oder eine Außenwelt, wie auch: Es gibt keine
Außenwelt, seien - gleicherweise übrigens - nicht einmal falsch, sondern

4 Rudolf CARNAP, Der logische Aufbau der Welt. Hamburg 41979, XIX.



8 Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg?

sinnlos.5 Die Metaphysikkritik findet also nicht auf der Ebene des Wahren

und Falschen statt, sondern auf einer grundsätzlicheren: auf der
Ebene des Sinnes. Man nannte diesen Überstieg auf das, was vor dem
Wahren oder Falschen liegt, den Sinn, später semantic ascent oder
linguistic turn. Metaphysikkritik setzt damit allerdings Sinnkriterien voraus.

Als Sinnkriterium figuriert z. B. das berühmte Verifikationsprinzip:
Eine Aussage ist dann und nur dann eine sinnvolle Behauptung und kann
als wahr oder falsch behauptet werden, wenn sie entweder analytisch
oder kontradiktorisch ist oder wenigstens prinzipiell an der Erfahrung
überprüft werden kann.6

Das, was ist, erweist sich also als das, was in einem wahren Satz Beredetes

ist und logisch oder aus Erfahrung konstruiert werden kann.
Die Metaphysik dagegen setze, so Carnap, voraus, daß das, was ist,

als Gegenstand an sich, als Ding selbst, unabhängig vom erfahrenden
oder logischen Subjekt, also vom konstituierenden Bewußtsein existiere.7
Das sei sinnlos, man könne nur nach dem sinnkritisch rekonstruierten -
Carnap nennt es konstitutionales - Wesen fragen, d. h. nach dem Seienden

«wie es im konstitutionalen Zusammenhang des Systems steht.» Die
Frage Welche Bedeutung hat dieses Gegenstandszeichenl sei nicht zu

stellen, sondern: Welche Sätze, in denen das Gegenstandszeichen auftritt,
sind wahr1% Das Reden über den Gegenstand - das, was ist - gerät zu
einem Reden über Zeichen in einem Konstitutionssystem, bei dem die
Referenz des Gegenstandszeichens, also die Beziehung der Zeichen auf
außersprachliche Gegenstände, nicht mehr berücksichtigt werden soll,
denn der Gegenstand ist gleichsam syntaktisch, d. i. im Verein mit anderen

Zeichen, in den wahren Sätzen über ihn bestimmt. Reflexion auf das

Seiende selbst wird verboten; die Referenz wird sinnloses Anathema.
Metaphysik verliert rundweg ihren inhaltlichen Sinn. Philosophische
Sätze sind also nur noch als wissenschaftslogische sinnvoll, d. h. als

Sätze über die Sprache und Logik der Wissenschaften. Philosophie
formuliert keine wahren oder falschen Thesen, sondern nur Vorschläge, wie
die (Wissenschafts)Sprache einzurichten sei. Für diese sprachlichen
Vorschläge gibt es keine Regeln, jedermann ist frei; sie können lediglich auf
ihre Zweckmäßigkeit und Konventionalität hin diskutiert werden.

5 Carnap, ibid. par. 169ff.
6 Carl Gustav Hempel, Probleme und Modifikationen des empiristischen Sinnkri-

teriums, in: Johannes Sinnreich (Hg.), Zur Philosophie der idealen Sprache. München
1972, 104.

7 Carnap, ibid. par. 161.
8 Ibid.



Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg? 9

III.

Daß Carnap selbst gewissermaßen der Sprache - nicht als Dichtung
freilich, sondern ihrem Mißverständnis als konventionelle Kunstsprache -
aufgesessen ist, zeigt sich bei Quine, der ihm vorwirft, auch bei
pragmatisch-konventionellen Vorschlägen über die Einrichtung einer Sprache
müsse doch eine inhaltliche Sinnhinsicht vorherrschen: sense needs to be
made.9 Zudem ergebe sich innerhalb einer Theorie oder Sprache selbst,
wenn ihre Sätze als wahr erklärt werden, eine Ontologie (d. i. allgemeine
Metaphysik). Diese sei nicht einfach konventionell oder beliebig
vorschlagbar, sondern durch die wahren Sätze selbst determiniert, z. B. die
Existenzsätze. Die wahren Sätze bestimmen, was für Werte von Variablen

wir voraussetzen müssen.10 Daß Sätze und insbesondere
wissenschaftliche Theorien immer eine Ontologie mit sich führen, nennt Quine
ihr ontological commitment. Ontologie tritt als conditio sine qua non der
Wissenschaft auf: Es gibt nicht Sprache oder Theorie ohne Ontologie.
Das Vorurteil, wonach die heutige analytische Philosophie das Erbe des

Neopositivismus sei, müßte man demnach endlich einmal aufgeben, denn

gehörte die Metaphysikkritik wesentlich zum Neopositivismus, so
keinesfalls zur analytischen Philosophie.

Wie wird das Seiende hier aber verstanden? Gewiß nur im Blick auf
Sprache oder Theorie. Aber präziser: Für das Seiende - oder technisch:
für den Wert einer gebundenen Variablen - resultiert in diesem Ansatz:
Es ist immer ein Einsetzungsfall (Argument) für Prädikate, d. h. es wird
nur als dasjenige verstanden, worauf durch Prädikate in wahren Sätzen
einer Theorie Bezug genommen wird.11 Referenz ist hier letztlich kein
semantischer, den Bezug zur Welt festlegender, sondern immer noch ein
syntaktischer Begriff, der über wahre Sätze einer Theorie verstanden
werden soll. Das ist sozusagen der Vektor, der immer noch in Carnaps
Richtung weitergeht, wohingegen die Zulassung der Ontologie deutlich
in eine andere Richtung weist, so daß unser Weg gekrümmt wird. Diese
«Wiedereinsetzung ontologischer Fragen»12 wird dann in Analytikerkreisen,

um den Namen «Metaphysik» weiterhin verfemen zu können,
«nachmetaphysische Ontologie» oder «analytische Ontologie» genannt.
Ich will sie sprach- oder theorieanalytische Ontologie nennen, denn es

9 Willard van Orman Quine, Ontological Relativity and other Essays. New York
1969, 92.

10 DERS., Word and Object. Cambridge Mass. 1960, 22.
11

« that things are indistinguishable exept by their properties» (Quine,
Ontological Relativitiy, loc. cit. 50).

12 Wolfgang Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosphie. Band II.
Stuttgart 71986, 254.



10 Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg?

ist eine Ontologie, die nicht außerhalb von oder grundlegender als die
sprachlich verfaßte Wissenschaft ist, sondern theorierelativ.13

Die Ontologie verankern wir aber hier nicht im Seienden selbst, denn
dieses kann als dasjenige, worauf eine Theorie referiert, nicht eindeutig
bestimmt werden, insofern nämlich eine Theorie viele Modelle hat, d. h.

Mengen von Objekten, die ihre Sätze wahr machen. Oder, wie Hilary
Putnam mit seinem modelltheoretischen Argument zeigte, für jede Theorie

mit einer Interpretation ihrer Prädikate gibt es eine andere Interpretation,

die dieselben Sätze wahr macht.14 Das zeigt sich z. B. bei den
natürlichen Zahlen. Wenn das Wesen der natürlichen Zahlen in den Peano-
Axiomen angegeben wird, dann gibt es nämlich mehrere mögliche
Objektmengen (nicht nur Zahlen), die als Referenten diese Axiome wahr
machen, d. h. zur Peano-Arithmetik gibt es verschiedene Modelle, die sie

erfüllen. Man könne deshalb, so Quine, nicht endgültig sagen, was Zahlen

sind. Oder noch genereller: Wir sind «unable to say in absolute terms
just what the objects are».15 Die Referenz ist unergründbar, d. h. unsinnig

ohne Angabe einer Rahmentheorie, und damit ist die Ontologie doppelt

relativ: zu einer wissenschaftlichen Theorie und zu einer
Rahmentheorie, die die Interpretation leitet.

So kann der linguistic turn, der das Seiende nur durch die Analyse
der Sprache oder Theorie hindurch versteht und nicht auf es selbst als

Bezugsgrund stoßen kann, als eine linguistische oder zeichentheoretische
Einkleidung der epistemischen Wende verstanden werden, welche in der
Neuzeit vollzogen wurde. Ganz ähnlich wie bei Carnap und Quine, nur
nicht in sprachlogischer, sondern erkenntnistheoretischer Analyse
präsentiert sich das Seiende z. B. bei Locke: Es ist als es selbst, als real
essence unerfaßbar, für uns ist es nur ein Bündel von erfahrenen ideas.
Oder bei Kant ist der Gegenstand nur als Gegen-Stand denkbar, als

etwas, was einem erkennenden (bei Carnap: erfahrenden und logisch
strukturierten; bei Quine: theoriebildenden) Subjekt gegenübersteht. Genauer:

was sich in Erkenntnissen, also in wahren Urteilen (bei Carnap: Sätzen;
bei Quine: Theorien und Interpretationen) zeigt.

Die philosophische Reflexion treibt uns weiter, weg auch von dieser
Station der bloß sprachlich-logischen oder theorieanalytischen, also re-
duktiven und relativen Ontologie. Was ein Seiendes ist, hängt in dieser
Ontologie vom Verständnis des Singulärtermes oder des Wertes einer
Variablen ab. Aus der Logik ist aber klar: Jeder Gegenstand steht in der

13 Vgl. z. B. Quine in: Replies to Harold N. LEE, in: L.E. HAHN/P.A. Schilpp
(Hgg.), The Philosophy of Quine. La Salle 1986, 316.

14 Hilary Putnam, Reason, Truth and History. Cambridge Mass. 1981, 217.
15 Quine, Ontological Relativity, loc. cit. 67, vgl. 45.



Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg? 11

Relation der Identität zu sich selbst: für alle x: x=x. Quine formuliert: No

entity without identity. In dieser notwendigen, logischen Bedingung für
das Gegenstandsein oder Sein erkennt man das antik-mittelalterliche
metaphysische Prinzip: Jedes Seiende ist Eines (d. i. dasselbe). Was aber ist
diese Identität? Welches sind ihre Kriterien? Die von Quine akzeptierte
Logik schreibt nur ein notwendiges Identitätskriterium vor: die Ununter-
scheidbarkeit. D. h. wenn zwei Seiende identisch sind, dann gilt für alle
Eigenschaften: Wenn sie auf eines zutreffen, dann auch auf das andere.
Identische sind also voneinander durch Eigenschaften ununterscheidbar.
Das Kriterium ist aber kein hinreichendes: Daß zwei ununterscheidbare
Seiende numerisch Eines, d. i. identisch sind, ist ein ehernes metaphysisches

Prinzip mit dem hübschen Namen principium identitatis indiscer-
nibilium, das rein logisch nicht zu begründen ist. Hier leuchtet noch einmal

ein, daß die Referenz, die je nur durch Prädikate vollzogen werden
kann, wenn man nur die Logik zu Rate zieht, unergründbar sein muß, d. h.

keinen festen Grund findet. Daß das Prinzip nicht selbstverständlich oder
logisch ist, zeigt Leibniz, der von einem Freund berichtet, der im barok-
ken Garten von Herrenhausen der Prinzessin Sophie, einer Leibniz-Schü-
lerin, beweisen wollte, daß es zwei haargenau gleiche Blätter gibt.
Obwohl er lange suchte, fand er immer Differenzen.16

Wenn wir erklären wollen, worauf ein singulärer Term referiert, was
ein Seiendes ist und welche Seiende sind, dann müssen wir zu Identitätskriterien

Zuflucht nehmen, die die Logik übersteigen und metaphysischer

Natur sind. Identität ist kein logischer Grundbegriff, sondern ein
metaphysischer. Das hat auch Quine gewußt, und er hat solche
Identitätskriterien anzugeben und zu zeigen versucht, daß nur Individuen solche

haben können. Diesen Versuch betrachte ich allerdings als gescheitert.

Daß Referenzobjekte von singulären Termen sich nur durch
metaphysische Überlegungen bestimmen lassen, führt Ruth Barcan Marcus
dazu zu sagen: Wenn wir herausfinden wollen, was für Objekte eine
Theorie annimmt, müssen wir sehen, welche so sind, daß sie eine
Identitätsrelation zu sich selbst haben. Die Identität - nicht, wie Quine meine,
die Quantoren - sei also ein Führer zur Ontologie oder Metaphysik.

IV.

Die Reflexion auf die Identität, die eine notwendige Eigenschaft des
Seienden darstellt, und der Versuch, das Faktum gelingender Referenz in

16 Gottfried Wilhelm Leibniz, Philosophische Schriften. 6. Band: Nouveaux
Essais. Berlin 1962, 231.



12 Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg?

unserer Umgangssprache zu erklären, führen uns an eine zweite Station:
zu einer neuen Theorie der Referenz. Diese sogenannte Kausaltheorie
der Referenz oder Theorie der direkten Referenz, die nach Vorarbeiten
der Pionierin der Modallogik, Ruth Barcan Marcus, durch Kripke,
Putnam und andere ausgearbeitet wurde, hat ein Revival des aristotelischen
Essentialismus zur Folge. Wir wollen auch hier wieder Stegmüllers
Nomenklatur hören: Er ist genötigt, sie Metaphysica nova*1 zu nennen, weil
Kripke selbst von «Metaphysics in some non pejorative sense»18 spricht.
Sie kann als Gegentheorie zu einem Relativismus Quinescher und Rorty-
scher Couleur oder auch zu einer Interpretationsphilosophie à la Goodman

und anderer auftreten.
Was folgt aus der Reflexion auf die Identität? Wenn a=b wahr ist,

dann ist es notwendig wahr. Wie sind dann aber kontingente Identitätssätze

- etwa: «Der Morgenstern ist identisch mit dem Abendstern» -
möglich? Daß der Stern, der am Morgen am hellsten leuchtet, derselbe
ist wie derjenige, der am Abend am hellsten leuchtet, ist nicht notwendig,

sondern kontingent. Also sprechen diese Namen den Gegenstand
nicht in seiner notwendigen Identität an. Mit dem Gegenstand selbst
meinen wir offenbar - wenn denn Identität notwendig sein soll - nicht
denjenigen, der diese oder jene kontingente Eigenschaft hat, sondern den

Gegenstand selbst, unabhängig von jeder Beschreibung, d. h. den

beschreibungsunabhängigen Gegenstand, der also in jeder möglichen Welt
derselbe ist. Das kommt den Intuitionen unserer Umgangssprache entgegen.

Nicht nur die Notwendigkeit der Identität kann man mit der üblichen
Referenztheorie, wonach wir mittels Prädikaten oder Beschreibungen auf
Gegenstände Bezug nehmen, nicht einsehbar machen, sondern auch
modale Sätze. Würden wir z. B. auf Julius Caesar mit «Der römische General,

der Julius hieß, Pompeius besiegte, den Rubikon überschritt, etc.»
Bezug nehmen, dann würde der modale Satz: «Caesar könnte Pompeius
nicht besiegt haben» es ist möglich, daß Caesar Pompeius nicht
besiegt hat) ganz einfach widersprüchlich und damit falsch, was
kontraintuitiv ist. Alle Aussagen über kontrafaktische Möglichkeiten wären auf
diese Weise potentiell widersprüchlich.

Gegenstände müssen also, wenn wir unsere Intuitionen und die
Notwendigkeit der Identität nicht zerstören wollen, als beschreibungsunabhängig

angenommen werden, d. h. sie müssen unabhängig von den

Eigenschaften etwas sein, das sich in allen möglichen Welten, d. i.
kontrafaktischen Situationen, nicht ändert. Es ist eben das Ding selbst, auf

17 Stegmüller, Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie. Band II, 344.
18 Saul Kripke, Naming and Necessity. Oxford 1980, 35f.



Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg? 13

das wir uns tatsächlich beziehen, das in allen möglichen Welten dasselbe

ist, d. h. notwendig es selbst ist, also im Wechsel aller Eigenschaften und
Relationen konstant als es selbst, in seiner individuellen Essenz oder Art,
dasselbe bleibt. Dieses ist nichts anderes als ein Aspekt der traditionellen
aristotelischen Substanz (ousia). Man kann sich auch notwendige oder
essentielle Eigenschaften denken, die der Gegenstand in allen möglichen
Welten hat, was sich in der Evidenz folgenden Gedankens zeigt: Aristoteles

könnte auch in Athen statt in Stagira geboren worden sein, aber er
könnte nicht ein Tintenfaß gewesen sein. Wiederentdeckt wird also der

Gegenstand als er selbst, in seinem An-sich-Sein. Und erneut stellt sich
die alte metaphysische Frage: Was ist etwas als es selbst? Solche Fragen
sind nun ohne Reduktion auf Sprache oder Logik zu beantworten.

Kripkes und Putnams These, daß gewisse Terme einen direkten be-

schreibungsunabhängigen Bezug auf damit beschreibungsunabhängige
Gegenstände haben müssen, ist das pure Gegenteil der relativen Ontologie,

die in der These kulminiert, daß man nicht in absoluten Termen auf
das referieren kann, was etwas ist. Kein Wunder, daß für Quine die
Modalitäten ein metaphysischer Dschungel sind. Welches aber sind solche
absoluten Terme? In der Tradition sind es diejenigen, die eine Realdefinition

haben, nicht konnotativ sind und direkt nur Seiendes selbst
bezeichnen. Bei Wilhelm von Ockham sind das z. B. Eigennamen und
Namen von species specialissimae, also von untersten Arten: Mensch, Ziege,

Pyrit, Wasser; in heutigem Latein heißen sie natural kinds. In der
Theorie der direkten Referenz sind Eigennamen, indexalische Ausdrücke
(indexicals) und Namen für natural kinds in ihrem Bezug auf Welt, in
ihrer Referenz nicht durch eine Beschreibung, nicht durch Prädikate
(Quine) oder einen Sinn oder Bedeutung (Frege, Carnap) vermittelt,
sondern - pointiert gesagt - durch die Sache selbst. Beschreibungs- oder
theorieunabhängige Referenz terminiert in einer Sache, welche für sie konstitutiv

ist. Namen mit solcher Referenz sind sog. starre Bezeichnungen
(rigid designators), die dasselbe Seiende in allen möglichen Welten oder
kontrafaktischen Situationen starr bezeichnen.

Während in der sprachanalytischen Philosophie Referenz durch
Beschreibungen, durch Prädikate hergestellt wird, d. h. die Extension eines
Ausdruckes durch notwendige und hinreichende Kriterien, die die
Bedeutung des Ausdruckes ausmachen, bestimmt wird, sind Putnam und

Kripke der Meinung, daß auch die Extension von Ausdrücken für natural
kinds (die Multiple Sklerose, die Zitrone oder Gold) durch die Welt
selbst festgelegt sei, und nicht durch eine Zusammenstellung von Kriterien.

Die Extension von Gold sei z. B. nicht durch eine Menge von
notwendigen und hinreichenden Bedingungen bestimmt (z. B. schweres,



14 Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg?

gelbes Metall, ehem. Formel, Löslichkeit in aqua regia). Es kann durchaus

sein, daß wir ein neues Merkmal entdecken, was beispielsweise dazu
führt, daß einiges nicht mehr als Gold gilt. Was ist da aber der Bezugspunkt?

Eine Sache selbst? Ein paradigmatisches Beispiel: «Dieses-da ist
Gold»? Die Sache legt die Extension fest, nicht eine Bedeutung.

Zur Erklärung der Referenz und damit der Sprache müssen also über
Beschreibungen und Theorien hinaus externe, extralinguistische Faktoren

berücksichtigt werden: Dinge selbst (Individuen oder Arten) sind zur
Festlegung von Referenz nötig. Der Gebrauch vieler Wörter hängt davon
ab, daß wir Paradigmen besitzen und konkrete Dinge, die - was immer
ihre Beschreibung sein mag - eine gewisse kausale Rolle in unserem
Erwerb und Gebrauch von Ausdrücken spielen und bestimmen, worauf sich
die Ausdrücke beziehen. Wittgenstein zeigte bereits, daß die Referenz
nicht durch Bedeutungen, sondern durch eine Praxis vermittelt ist und
machte damit gegen die sprachanalytische Gegenstandsauffassung
geltend, daß der Gegenstand nicht nur als beredeter, sondern gleichzeitig als

behandelter thematisiert werden muß. Auch für Davidson ist klar, daß

die Sprache nicht ohne die Annahme von unabhängigen Gegenständen
erklärt werden kann. Oder Kripke führt, wenn die Referenz in einem
ostensiven Taufakt begründet ist, statt einer Bedeutung eine historischkausale

Kommunikationskette (chain of communication) ins Feld, die die
Referenz durch alle Verwendungen hindurch bestimmt. Und Putnam
macht darüber hinaus darauf aufmerksam, daß man (etwa im Falle von
Gold) auch Experten braucht, die - statt der Bedeutung - die Referenz
festlegen.

Diese metaphysische These vom extralinguistischen und
beschreibungsunabhängigen Seienden hat viele Konsequenzen für andere
Disziplinen. Insofern z. B. die Bedeutung gewisser Ausdrücke oder der
Begriff, den der Sprecher im Kopf hat, ihre Extension nicht bestimmen,
sondern das Seiende selbst dies tut, brechen Bedeutung und Wesen
auseinander. Das kann man mit Putnam semantisch deuten: Bedeutungen
sind nicht im Kopf. Dies bedeutet dann aber auch, daß die Konzepte
einer mentalistischen Semantik und einer mentalistischen Psychologie
zusammenbrechen. Als erkenntnistheoretische Konsequenzen können
folgende genannt werden: War für Kant noch klar, daß analytische
Urteile notwendig und a priori sind, so trennt Kripke a priori und notwendig,

weil er den Gegenständen notwendige Eigenschaften unabhängig
von Bewußtsein zukommen läßt. Oder: Bei Putnam zeigt sich als Folge
ein direkter Erkenntnisrealismus, der von einer «seconde naïveté» gelei-



Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg? 15

tet sei.19 Insofern wir nicht auf etwas, was durch Merkmale oder Bedeutung

vollkommen wiedergegeben wird, referieren, sondern auf etwas,
was in gewisser Weise wesentlich unbekannt gelassen wird, ist das

Objekt des Erkennens nicht eine Idee in unserem Verstand, sondern die
Sache selbst, was wieder einen gewissen Gebrauch des heute verschrieenen
Ausdrucks «Repräsentation» ermöglicht.

Damit ist die Station erreicht, wo die Metaphysik als Theorie des er-
kenntnis-, bzw. sprachunabhängigen Wesens der Sache rehabilitiert ist
und sogar ihrerseits erkenntnis- und sprachphilosophische Thesen generiert.

Unser Weg hat sich also nochmals gekrümmt, so daß wir wieder
beim Ausgangspunkt angelangt sind, allerdings von der andern Seite:
Wir haben die Metaphysik wieder gewonnen und müssen uns nicht von
ihr wegbewegen.

V.

Was das für den Philosophiebegriff bedeutet, möchte ich zum Schluß
austarieren. Ich beginne dazu mit einer kritischen Reflexion Putnams
über den Begriff Abhängigkeit in den relativistischen Thesen. Die
relativistische Behauptung (z. B. Rortys), daß jedes Objekt sprachabhängig
ist, die linguistischer Idealismus genannt werden kann, ist nur sinnvoll,
wenn man weiß, was Abhängigkeit bedeutet. Üblicherweise geht man
von zwei Abhängigkeitsbegriffen aus: der Kausaldependenz (die
Wirkung existiert nicht ohne die Ursache) und der logischen Dependenz
(zwischen zwei Sätzen gilt die logische Folgerung). Was ist in dieser
These mit Abhängigkeit gemeint? Daß der Himmel blau ist, ist wohl kausal

unabhängig von der Art, wie wir reden oder denken. Denn der Himmel

wäre auch blau, wenn wir nicht einmal Farbwörter brauchen würden
oder auch wenn es gar keine Sprecher gäbe (wahrscheinlich wäre er
sogar blauer oder smogloser; was aber nicht am Sprechen hängt, sondern
an andern Handlungen). Es ist aber auch keine logische Abhängigkeit
festzuhalten, da allein aus der Beschreibung unserer Farbwörter nicht
schon logisch folgt, daß der Himmel blau ist. Was meinen wir also, wenn
wir sagen, daß Dinge sprach- oder auch erkenntnisabhängig sind?20

19 Hilary Putnam, Sense, Nonsense and the Senses: An Inquiry into the Powers of
the Human Mind, in: Journal ofPhilosophy XCI (1994) 445-517, cit. 458.

20 Vgl. dazu: PUTNAM, Replies, in: Philosophical Topics 20 (1992) 366-368, und
DERS., Truth, Activation Vectors and Possession Conditions for Concepts, in: Philosophy

and Phenomenological Research LII (1992) 433.



16 Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg?

Putnam votiert - notabene auch gegen einen undifferenzierten
metaphysischen Realismus - für eine nichtreduktive Betrachtung, nämlich für
eine Interdependenz. Was darunter zu verstehen ist, zeigt er mit folgendem

Beispiel:
Stell Dir vor, du trittst mit jemand in einen Raum, in dem es einen Stuhl,
einen Tisch mit einer Lampe, einen Notizblock und einen Füllfeder hat.

Du fragst ihn: «Wie viele Gegenstände hat es in diesem Raum?» Er
antwortet «fünf». Du fragst: «Was ist mit uns?» «Also sieben?» «Was
ist mit den Seiten im Notizblock?» Ein Physiker zählt vielleicht die
Elementarteilchen. Ein Logiker, der der Meinung ist, Klassen von
Gegenständen seien auch Gegenstände, zählt alle möglichen Klassen dazu.21

Je nachdem, was wir für einen Objektbegriff haben, ergibt sich eine
andere wahre Antwort. Können wir also daraus schließen, daß das Seiende
oder der Zustand von der Art und Weise des Redens bzw. Begreifens
abhängig ist? Nur partiell, denn, naiv gesagt: Die Welt entscheidet genauso
über die Wahrheit. Denn würde sich am Zustand etwas ändern, so würden

alle wahren Antwortformulierungen ändern. Die Art unseres
beschreibenden Zugriffs zur Welt determiniert die Welt, aber auch die Welt
selber determiniert unsere Formulierung. Anstelle der monokausalen
Erklärung tritt damit eine polykausale. Der Geist und die Welt erschaffen
zusammen den Geist und die Welt, sagt Putnam metaphorisch.22 Diese

Optik setzt einen Zusammenschluß von Disziplinen voraus: Metaphysik,
Sprachphilosophie und Philosophie des Geistes oder Erkenntnistheorie.
So kann sich eventuell ein ganz anderer Begriff des Geistes oder des

Bewußtseins ergeben. Wir können z. B. mit John McDowell den Geist
als System objektinvolvierender Fähigkeiten verstehen lernen, so daß

dann sogar sein schockierendes Wort, das funktionalistischen Geisttheorien

ein Ende setzt, goutiert werden kann: Der Geist ist nicht im Kopf.
Die monokausale Rede entpuppt sich bei näherem Hinsehen als mo-

nodisziplinäre Rede oder Rede aus der Grundsetzung einer Disziplin.
Man verabsolutiert relative Eigenschaften: Seiendes als Beredetes oder
als Theorieelement in sprach- oder theorieanalytischer Ontologie oder
als Erkanntes im erkenntnistheoretischen Zugang zum Wesen der Dinge.
Disziplinare Schranken werden so fälschlicherweise sachliche. Für
Putnam ist die disziplinare Zerteilung der Philosophie ein sicherer Weg, den
Sinn dafür zu verlieren, wie die philosophischen Probleme zusammenhängen,

und damit den Sinn für die Quellen unserer Verwirrung zu ver-

21 Vgl. Putnam, Representation and Reality. Cambridge Mass. 1988, 109.
22 PUTNAM, Replies, in: Philosophical Topics 20 (1992) 368.



Der Weg weg von der Metaphysik - ein Rundweg? 17

lieren.23 Putnam ist der Überzeugung, daß jeder Versuch, von Metaphysik
freizukommen und sich davon durch eine Abkürzung oder Reduktion

(insbesondere, wenn man sich von der Reflexion auf das Seiende selbst

dispensiert) zu reinigen, unvermeidbar zurücksinkt in den Morast
philosophischer Verwirrung, die man gerade aufzulösen versucht.24

Der Weg weg von der Metaphysik hat sich in doppeltem Sinne als

Rundweg erwiesen: Erstens scheinen mir am Ende unseres Weges die

genannten Gründe die Metaphysik rehabilitieren zu können - wenn auch
nicht als Grunddisziplin. Für mich präsentiert sich das Resultat der
Philosophie im 20. Jahrhundert nicht als linguistic turn, der die Überwindung

der Metaphysik sichert, sondern die Unhintergehbarkeit der
Metaphysik - nicht so allerdings, daß sie die grundlegendste Disziplin ist,
sondern so, daß sie eine nicht zu vermeidende notwendige Disziplin der

Philosophie ist. Zweitens: «runden» bedeutet auch ganz machen: Die
Philosophie ist für mich wieder ganz - im Sinne von nicht reduktioni-
stisch - geworden. Der Akt des (theoretischen) Philosophierens ist nicht
rundweg reduzierbar und disziplinierbar. Er ist unteilbar und muß sich
immer wieder als universaler und reflexiver unter den Aspekten
Erkenntnis, Sein, Logik, Sprache vollziehen.

Welche Aussicht eröffnet sich am Ende unseres Weges? Ich möchte
sie mit einem Wort von Etienne Gilson beschreiben, das Putnam in seiner

Zitierweise so wiedergibt: Die Philosophie trägt ihre Totengräber
stets selber zu Grabe.25 In diesem Sinne lebt die Metaphysik und - was
mir besonders am Herzen liegt - lebt die Philosophie.

23 «To suppose that philosophy devides into separate compartments labeled
(philosophy of mind), (philosophy of language), (epistemology), (value theory) and

metaphysics is a sure way to lose all sense of how the problems are connected, and that means

to lose all understanding for the sources of our puzzlement.» (Putnam, Sense,
Nonsense and the Senses, loc.cit. 516.)

24 Vgl. Putnam, The Question of Realism, in: Ders., Words and Life. Cambridge
Mass./London 1995, 309.

25 Putn am, Realism with a Human Face. Cambridge Mass./London 1990, 19.


	Der Weg weg von der Metaphysik : ein Rundweg?

