Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 44 (1997)

Heft: 1-2

Artikel: Der Weg weg von der Metaphysik : ein Rundweg?
Autor: Schulthess, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760813

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

PETER SCHULTHESS

Der Weg weg von der Metaphysik —
ein Rundweg?*

L

Im Folgenden verstehe ich unter Metaphysik die Disziplin, die mich mit
siebzehn an schulfreien Nachmittagen jeweils neugierig machte, wenn
ich mir Bonitz’ Ubersetzung der aristotelischen Metaphysik zu Gemiite
fithrte und mich von den Differenzen zwischen dem Was, dem Wesen
und dem irgendwie schaurigschonen, also erhabenen Wort « Wesenswas»
angehen lieB. Etwas spéter packte mich dann aus Heideggers grauen Klo-
stermann-Heften vollends der Schauder, einem tremendum gleich, wenn
ich vom «Seyn» — durchgestrichen und mit y — las. Es war irgendwie
konsequent, da3 ich das Andenken an das Sein des Nachts, wenn alles
schlief, bei gleichzeitigem Anhéren von Orgelmusik, vollzog.

Warum erzéhle ich das? Die Erinnerung fithrt direkt ins Thema. Me-
taphysik ist ndmlich fiir Rudolf Carnap bloB der Versuch unmusikali-
scher Menschen, ihr Lebensgefiihl so auszudriicken, wie es die Musiker
vollendet tun.! Der Anschein von Kunst wird aber sogleich ausgeldscht,
wenn Carnap die Scheinsédtze der Metaphysik nicht einmal als bloBen
Aberglauben, als Miérchen gelten 14Bt, weil solche Sétze wenigstens nicht
der Logik widerspriachen, was die Sitze der Metaphysik aber offenbar
tun. Weniger ins &dsthetische als vielmehr ins pathologische Vokabular
greift Wolfgang Stegmiiller, wenn er Heideggers Rede vom Sein des Sei-
enden als Krankheitssymptome einer «Seinspest»? brandmarkt. Es stellt

4 Antrittsvorlesung an der Universitdt Ziirich (Lehrstuhl fiir theoretische Philoso-
phie), gehalten am 4. November 1996. Die FuBnoten beschrinken sich wegen des eher
synthetischen Charakters der Vorlesung auf Angabe zitierter Stellen.

I Rudolf CARNAP, Uberwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Spra-
che, in: Erkenntnis 2 (1931/32) 240.

2 Wolfgang STEGMULLER, Probleme am Resultate der Wissenschaftstheorie und
analytischen Philosophie I: Wissenschaftliche Erkldrung und Begriindung. Berlin/
Heidelberg/New York 1969, 5.



6 Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg?

sich — auch frither schon — die Frage, ob metaphysische Probleme nicht
bloB Sprachprobleme sind, die aus einem unbedachten Umgang mit
Sprache entstehen. Wilhelm von Ockham z. B. warnt davor, dafl es das
Prinzip vieler Irrtiimer der Metaphysik sei, dafl jedem Unterschied in den
Wortern ein solcher im Sein entspreche.?

DaB diese Gefahr besteht, zeigt ein kurzer Blick auf Aristoteles’ Be-
stimmung der Metaphysik: Sie befafit sich mit dem Sein des Seienden,
d. h. mit dem Seienden als solchem und den ihm zukommenden Bestim-
mungen oder: mit der Gegensténdlichkeit des Gegenstandes. Etwas un-
technischer: Sie befafit sich mit allem, was ist, insofern es blof ist. Ver-
sammeln wir dieses «alle» vor unserem Blick: Es gibt korperliche Ge-
genstdnde, es gibt Atome, Wellen, Quarks, es gibt Zahlen, es gibt Ge-
fithle, Gedanken, Geschichten usw. Betrachten wir dieses alles nicht in
Hinsicht darauf, was es je fiir sich ist: z. B. naturhaft Seiendes (wie kor-
perliche Gegenstinde), mathematisch Seiendes (wie Wellen, Zahlen),
oder bewuflit Seiendes (wie Gefiihle, Vorstellungen), oder auch Seiendes
intersubjektiver, allgemeiner Art (wie Gesetze, Pradikate, Klassen, Ge-
danken), sondern im Hinblick darauf, was allem diesem gemeinsam ist:
dafl es ndmlich ist, so haben wir das Thema erfalit. Allerdings stellen
sich sofort einige Schwierigkeiten ein, z. B. was das «ist» bedeutet. Fra-
gen wir da aber nicht bloB nach der Bedeutung eines Wortes oder nach
dem Begriff und setzen dabei noch voraus, dal das Wort «sein» eine Be-
deutung hat, d. h. eindeutig ist? Und doch zielen wir mit der Frage Was
ist das, was ist, insofern es blof3 ist? auf das Seiende, wie es an sich selbst
ist, nicht in Bezug auf uns, die wir es begreifen oder benennen oder
beurteilen. Ist es aber andererseits nicht trotzdem so, da wir im Grunde
nur das.Seiende, insofern es Gegenstand unseres Denkens, Meinens oder
Redens ist, erfassen konnen und demnach das, was ist, eigentlich blof3
BewuBtes, Beredetes, Gedachtes ist, so dal wir weder das Seiende selbst
noch gar das Ganze als es selbst iiberhaupt erkennen konnen? Ist Meta-
physik also iiberhaupt moglich? Diese Frage, die schon Aristoteles, ge-
stellt hat, gehdrt mit zu ihrer Thematik und ist immer auch als Frage
nach der Moglichkeit von Philosophie schlechthin zu lesen.

Die erste Hilfte des 20. Jahrhunderts kann mit Blick auf die theoreti-
sche Philosophie als Weg weg (z. T. rundweg, also entschlossen) von der
Metaphysik charakterisiert werden. Nicht nur der Wiener Kreis, der sich
durch seine Antimetaphysik fast definiert, ist metaphysikkritisch, son-
dern auch die Ansitze einer gegeniiber den Naturwissenschaften eigen-
stindigen Philosophie, z. B. die Phdnomenologie, der Neukantianismus

3 WILHELM VON OCKHAM, Opera Philosophica et Theologica. Opera Philosophica
VI, ed. St. BROWN, St. Bonaventure 1984, 270.



Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg? 7

und Heidegger, miinden z. T. in eine Uber- oder Verwindung der Meta-
physik. Die entschlossene Verkiindung des Todes der Metaphysik wirkte
sehr nachhaltig und ist als Metaphysiktabu in den Kdpfen vieler Wissen-
schafter — auch Theologen und selbst Philosophen — heute noch domi-
nant. Ich mochte diesen Weg weg von der Metaphysik historisch und
insbesondere anhand der sich stellenden Probleme beschreiten.

11

Startpunkt ist Carnaps Frithwerk mit dem faszinierenden Titel Der logi-
sche Aufbau der Welt (1928). Was hatte er eigentlich gegen die Meta-
physik? Ich will die Kritikpunkte aufzéhlen und zu zeigen versuchen,
daf} sie alle hinféllig geworden sind.

1. Im logischen Aufbau der Welt versucht Carnap im Vorwort das
schon durch Descartes und Kant angefiihrte Faktum «daB nacheinander
und nebeneinander eine Vielzahl philosophischer Systeme erdichtet
wurde, die mit einander unvereinbar sind»* zu einem todbringenden Ar-
gument gegen die Metaphysik zuzuspitzen. Dieses Argument gegen die
Metaphysik hat sich mittlerweilen durch die historische Wissenschafts-
theorie von Thomas Kuhn erledigt, der selbst der historischen Abfolge
der (natur)wissenschaftlichen Systeme dieselbe Krankheit nachwies: ihre
Inkommensurabilitit.

2. Der Metaphysik fehle der Geist der Argumentation: Das ist histo-
risch falsch, wenn man an Sokrates, Platon, Aristoteles und auch an die
mittelalterliche Disputationsphilosophie denkt. Wenn Carnap nun gegen
diese Reminiszenz moniert, daf die alte Logik nicht nur unergiebig, son-
dern auch falsch sei, dann kann man seit Strawson replizieren, daB sie als
Logik der Umgangssprache rehabilitiert ist, und darauf verweisen, daf3
eine an den Intuitionen der normalen Sprache orientierte Logik (z. B.
Kripkes Modallogik) fiir die intensionale Logik sehr fruchtbar ist.

3. Carnap kritisiert — und hier beginnt eigentlich unser Weg — die
Metaphysik auf der Ebene des Wortgebrauches: Sie sei jenes nichtratio-
nale, intuitive Geschehen, Worte so zu verwenden, als bewege sich die
Metaphysik im Gebiet der wissenschaftlichen Begriffe. So verwende sie
Zeichen wie Objekt, Proposition, Ding, Zahl, Eigenschaft, die eigentlich
metasprachliche (Zeichen von Zeichen) seien, fdlschlicherweise wie ob-
jektsprachliche, also wie Hund, Baum oder Wasser. Metaphysische Aus-
sagen, z. B. Es gibt Dinge oder eine Aufenwelt, wie auch: Es gibt keine
Auflenwelt, seien — gleicherweise iibrigens — nicht einmal falsch, sondern

4 Rudolf CARNAP, Der logische Aufbau der Welt. Hamburg 1979, XIX.



8 Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg?

sinnlos.’ Die Metaphysikkritik findet also nicht auf der Ebene des Wah-
ren und Falschen statt, sondern auf einer grundsitzlicheren: auf der
Ebene des Sinnes. Man nannte diesen Uberstieg auf das, was vor dem
Wahren oder Falschen liegt, den Sinn, spéter semantic ascent oder lin-
guistic turn. Metaphysikkritik setzt damit allerdings Sinnkriterien vor-
aus. Als Sinnkriterium figuriert z. B. das berithmte Verifikationsprinzip:

Eine Aussage ist dann und nur dann eine sinnvolle Behauptung und kann
als wahr oder falsch behauptet werden, wenn sie entweder analytisch
oder kontradiktorisch ist oder wenigstens prinzipiell an der Erfahrung
iiberpriift werden kann.®

Das, was ist, erweist sich also als das, was in einem wahren Satz Berede-
tes ist und logisch oder aus Erfahrung konstruiert werden kann.

Die Metaphysik dagegen setze, so Carnap, voraus, daB3 das, was ist,
als Gegenstand an sich, als Ding selbst, unabhéngig vom erfahrenden
oder logischen Subjekt, also vom konstituierenden BewuBtsein existiere.’
Das sei sinnlos, man kénne nur nach dem sinnkritisch rekonstruierten —
Carnap nennt es konstitutionales — Wesen fragen, d. h. nach dem Seien-
den «wie es im konstitutionalen Zusammenhang des Systems steht.» Die
Frage Welche Bedeutung hat dieses Gegenstandszeichen? sei nicht zu
stellen, sondern: Welche Sdtze, in denen das Gegenstandszeichen auftritt,
sind wahr?® Das Reden iiber den Gegenstand — das, was ist — gerét zu
einem Reden iiber Zeichen in einem Konstitutionssystem, bei dem die
Referenz des Gegenstandszeichens, also die Beziehung der Zeichen auf
auBersprachliche Gegenstidnde, nicht mehr beriicksichtigt werden soll,
denn der Gegenstand ist gleichsam syntaktisch, d. i. im Verein mit ande-
ren Zeichen, in den wahren Sitzen iiber ihn bestimmt. Reflexion auf das
Seiende selbst wird verboten; die Referenz wird sinnloses Anathema.
Metaphysik verliert rundweg ihren inhaltlichen Sinn. Philosophische
Sétze sind also nur noch als wissenschaftslogische sinnvoll, d. h. als
Sidtze iiber die Sprache und Logik der Wissenschaften. Philosophie for-
muliert keine wahren oder falschen Thesen, sondern nur Vorschlige, wie
die (Wissenschafts)Sprache einzurichten sei. Fiir diese sprachlichen Vor-
schldge gibt es keine Regeln, jedermann ist frei; sie konnen lediglich auf
ihre ZweckmaiBigkeit und Konventionalitédt hin diskutiert werden.

3 CARNAP, ibid. par. 169ff.
6 Carl Gustav HEMPEL, Probleme und Modifikationen des empiristischen Sinnkri-

teriums, in: Johannes SINNREICH (Hg.), Zur Philosophie der idealen Sprache. Miinchen
1972, 104.

7 CARNAP, ibid. par. 161.
8 Ibid.



Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg? 9

111

DaB Carnap selbst gewissermaflen der Sprache — nicht als Dichtung frei-
lich, sondern ihrem MiBverstindnis als konventionelle Kunstsprache —
aufgesessen ist, zeigt sich bei Quine, der ihm vorwirft, auch bei pragma-
tisch-konventionellen Vorschligen iiber die Einrichtung einer Sprache
miisse doch eine inhaltliche Sinnhinsicht vorherrschen: sense needs to be
made.’ Zudem ergebe sich innerhalb einer Theorie oder Sprache selbst,
wenn ihre Sétze als wahr erkldrt werden, eine Ontologie (d. i. allgemeine
Metaphysik). Diese sei nicht einfach konventionell oder beliebig vor-
schlagbar, sondern durch die wahren Sitze selbst determiniert, z. B. die
Existenzsdtze. Die wahren Sétze bestimmen, was fiir Werte von Varia-
blen wir voraussetzen miissen.'? Dafl Sitze und insbesondere wissen-
schaftliche Theorien immer eine Ontologie mit sich fithren, nennt Quine
ihr ontological commitment. Ontologie tritt als conditio sine qua non der
Wissenschaft auf: Es gibt nicht Sprache oder Theorie ohne Ontologie.
Das Vorurteil, wonach die heutige analytische Philosophie das Erbe des
Neopositivismus sei, miite man demnach endlich einmal aufgeben, denn
gehorte die Metaphysikkritik wesentlich zum Neopositivismus, so kei-
nesfalls zur analytischen Philosophie.

Wie wird das Seiende hier aber verstanden? Gewifl nur im Blick auf
Sprache oder Theorie. Aber préziser: Fiir das Seiende — oder technisch:
fir den Wert einer gebundenen Variablen — resultiert in diesem Ansatz:
Es ist immer ein Einsetzungsfall (Argument) fiir Pradikate, d. h. es wird
nur als dasjenige verstanden, worauf durch Priddikate in wahren Sitzen
einer Theorie Bezug genommen wird.!! Referenz ist hier letztlich kein
semantischer, den Bezug zur Welt festlegender, sondern immer noch ein
syntaktischer Begriff, der iiber wahre Sétze einer Theorie verstanden
werden soll. Das ist sozusagen der Vektor, der immer noch in Carnaps
Richtung weitergeht, wohingegen die Zulassung der Ontologie deutlich
in eine andere Richtung weist, so dafl unser Weg gekriimmt wird. Diese
«Wiedereinsetzung ontologischer Fragen»'2 wird dann in Analytikerkrei-
sen, um den Namen «Metaphysik» weiterhin verfemen zu ko&nnen,
«nachmetaphysische Ontologie» oder «analytische Ontologie» genannt.
Ich will sie sprach- oder theorieanalytische Ontologie nennen, denn es

9 willard van Orman QUINE, Ontological Relativity and other Essays. New York
1969, 92.

10 DERS., Word and Object. Cambridge Mass. 1960, 22.

I« ... that things are indistinguishable exept by their properties» (QUINE, Onto-
logical Relativitiy, loc. cit. 50).

12 Wolfgang STEGMULLER, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosphie. Band II.
Stuttgart 71986, 254.



10 Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg?

ist eine Ontologie, die nicht auBlerhalb von oder grundlegender als die
sprachlich verfafite Wissenschaft ist, sondern theorierelativ.!3

Die Ontologie verankern wir aber hier nicht im Seienden selbst, denn
dieses kann als dasjenige, worauf eine Theorie referiert, nicht eindeutig
bestimmt werden, insofern ndmlich eine Theorie viele Modelle hat, d. h.
Mengen von Objekten, die ihre Sidtze wahr machen. Oder, wie Hilary
Putnam mit seinem modelltheoretischen Argument zeigte, fiir jede Theo-
rie mit einer Interpretation ihrer Pridikate gibt es eine andere Interpreta-
tion, die dieselben Sdtze wahr macht.'* Das zeigt sich z. B. bei den natiir-
lichen Zahlen. Wenn das Wesen der natiirlichen Zahlen in den Peano-
Axiomen angegeben wird, dann gibt es ndmlich mehrere mogliche Ob-
jektmengen (nicht nur Zahlen), die als Referenten diese Axiome wahr
machen, d. h. zur Peano-Arithmetik gibt es verschiedene Modelle, die sie
erfiillen. Man konne deshalb, so Quine, nicht endgiiltig sagen, was Zah-
len sind. Oder noch genereller: Wir sind «unable to say in absolute terms
just what the objects are».!> Die Referenz ist unergriindbar, d. h. unsin-
nig ohne Angabe einer Rahmentheorie, und damit ist die Ontologie dop-
pelt relativ: zu einer wissenschaftlichen Theorie und zu einer Rah-
mentheorie, die die Interpretation leitet.

So kann der linguistic turn, der das Seiende nur durch die Analyse
der Sprache oder Theorie hindurch versteht und nicht auf es selbst als
Bezugsgrund sto3en kann, als eine linguistische oder zeichentheoretische
Einkleidung der epistemischen Wende verstanden werden, welche in der
Neuzeit vollzogen wurde. Ganz dhnlich wie bei Carnap und Quine, nur
nicht in sprachlogischer, sondern erkenntnistheoretischer Analyse pri-
sentiert sich das Seiende z. B. bei Locke: Es ist als es selbst, als real es-
sence unerfallbar, fiir uns ist es nur ein Biindel von erfahrenen ideas.
Oder bei Kant ist der Gegenstand nur als Gegen-Stand denkbar, als et-
was, was einem erkennenden (bei Carnap: erfahrenden und logisch struk-
turierten; bei Quine: theoriebildenden) Subjekt gegeniibersteht. Genauer:
was sich in Erkenntnissen, also in wahren Urteilen (bei Carnap: Sitzen;
bei Quine: Theorien und Interpretationen) zeigt.

Die philosophische Reflexion treibt uns weiter, weg auch von dieser
Station der bloB sprachlich-logischen oder theorieanalytischen, also re-
duktiven und relativen Ontologie. Was ein Seiendes ist, hdngt in dieser
Ontologie vom Verstindnis des Singuldrtermes oder des Wertes einer
Variablen ab. Aus der Logik ist aber klar: Jeder Gegenstand steht in der

13 ygl. z. B. QUINE in: Replies to Harold N. LEE, in: L.E. HAHN/P.A. SCHILPP
(Hgg.), The Philosophy of Quine. La Salle 1986, 316.

14 Hilary PUTNAM, Reason, Truth and History. Cambridge Mass. 1981, 217.
15 QUINE, Ontological Relativity, loc. cit. 67, vgl. 45.



Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg? 11

Relation der Identitit zu sich selbst: fiir alle x: x=x. Quine formuliert: No
entity without identity. In dieser notwendigen, logischen Bedingung fiir
das Gegenstandsein oder Sein erkennt man das antik-mittelalterliche me-
taphysische Prinzip: Jedes Seiende ist Eines (d. i. dasselbe). Was aber ist
diese Identitdt? Welches sind ihre Kriterien? Die von Quine akzeptierte
Logik schreibt nur ein notwendiges Identitdtskriterium vor: die Ununter-
scheidbarkeit. D. h. wenn zwei Seiende identisch sind, dann gilt fiir alle
Eigenschaften: Wenn sie auf eines zutreffen, dann auch auf das andere.
Identische sind also voneinander durch Eigenschaften ununterscheidbar.
Das Kriterium ist aber kein hinreichendes: DaBl zwei ununterscheidbare
Seiende numerisch Eines, d. i. identisch sind, ist ein ehernes metaphysi-
sches Prinzip mit dem hiibschen Namen principium identitatis indiscer-
nibilium, das rein logisch nicht zu begriinden ist. Hier leuchtet noch ein-
mal ein, dal} die Referenz, die je nur durch Prédikate vollzogen werden
kann, wenn man nur die Logik zu Rate zieht, unergriindbar sein muf}, d. h.
keinen festen Grund findet. Dal3 das Prinzip nicht selbstverstindlich oder
logisch ist, zeigt Leibniz, der von einem Freund berichtet, der im barok-
ken Garten von Herrenhausen der Prinzessin Sophie, einer Leibniz-Schii-
lerin, beweisen wollte, dal es zwei haargenau gleiche Blitter gibt. Ob-
wohl er lange suchte, fand er immer Differenzen.!°

Wenn wir erkldren wollen, worauf ein singuldrer Term referiert, was
ein Seiendes ist und welche Seiende sind, dann miissen wir zu Identitits-
kriterien Zuflucht nehmen, die die Logik iibersteigen und metaphysi-
scher Natur sind. Identitdt ist kein logischer Grundbegriff, sondern ein
metaphysischer. Das hat auch Quine gewuBt, und er hat solche Identi-
tatskriterien anzugeben und zu zeigen versucht, dafl nur Individuen sol-
che haben konnen. Diesen Versuch betrachte ich allerdings als geschei-
tert. Da3 Referenzobjekte von singuldren Termen sich nur durch meta-
physische Uberlegungen bestimmen lassen, fiihrt Ruth Barcan Marcus
dazu zu sagen: Wenn wir herausfinden wollen, was fiir Objekte eine
Theorie annimmt, miissen wir sehen, welche so sind, dal} sie eine Identi-
tdtsrelation zu sich selbst haben. Die Identitdt — nicht, wie Quine meine,
die Quantoren — sei also ein Fiihrer zur Ontologie oder Metaphysik.

IV.

Die Reflexion auf die Identitét, die eine notwendige Eigenschaft des Sei-
enden darstellt, und der Versuch, das Faktum gelingender Referenz in

16 Gottfried Wilhelm LEIBNI1Z, Philosophische Schriften. 6. Band: Nouveaux Es-
sais. Berlin 1962, 231.



12 Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg?

unserer Umgangssprache zu erklédren, fithren uns an eine zweite Station:
zu einer neuen Theorie der Referenz. Diese sogenannte Kausaltheorie
der Referenz oder Theorie der direkten Referenz, die nach Vorarbeiten
der Pionierin der Modallogik, Ruth Barcan Marcus, durch Kripke, Put-
nam und andere ausgearbeitet wurde, hat ein Revival des aristotelischen
Essentialismus zur Folge. Wir wollen auch hier wieder Stegmiillers No-
menklatur horen: Er ist genotigt, sie Metaphysica nova'? zu nennen, weil
Kripke selbst von «Metaphysics in some non pejorative sense»'® spricht.
Sie kann als Gegentheorie zu einem Relativismus Quinescher und Rorty-
scher Couleur oder auch zu einer Interpretationsphilosophie 4 la Good-
man und anderer auftreten.

Was folgt aus der Reflexion auf die Identitdt? Wenn a=b wahr ist,
dann ist es notwendig wahr. Wie sind dann aber kontingente Identitits-
sdtze — etwa: «Der Morgenstern ist identisch mit dem Abendstern» —
moglich? DaB3 der Stern, der am Morgen am hellsten leuchtet, derselbe
ist wie derjenige, der am Abend am hellsten leuchtet, ist nicht notwen-
dig, sondern kontingent. Also sprechen diese Namen den Gegenstand
nicht in seiner notwendigen Identitit an. Mit dem Gegenstand selbst
meinen wir offenbar — wenn denn Identitdt notwendig sein soll — nicht
denjenigen, der diese oder jene kontingente Eigenschaft hat, sondern den
Gegenstand selbst, unabhingig von jeder Beschreibung, d. h. den be-
schreibungsunabhingigen Gegenstand, der also in jeder moglichen Welt
derselbe ist. Das kommt den Intuitionen unserer Umgangssprache entge-
gen.

Nicht nur die Notwendigkeit der Identitdt kann man mit der iiblichen
Referenztheorie, wonach wir mittels Priadikaten oder Beschreibungen auf
Gegenstidnde Bezug nehmen, nicht einsehbar machen, sondern auch mo-
dale Sédtze. Wiirden wir z. B. auf Julius Caesar mit «Der rémische Gene-
ral, der Julius hiel, Pompeius besiegte, den Rubikon iiberschritt, etc.»
Bezug nehmen, dann wiirde der modale Satz: «Caesar konnte Pompeius
nicht besiegt haben» (= es ist moglich, daB Caesar Pompeius nicht be-
siegt hat) ganz einfach widerspriichlich und damit falsch, was kontra-
intuitiv ist. Alle Aussagen iiber kontrafaktische Moglichkeiten wéren auf
diese Weise potentiell widerspriichlich.

Gegenstédnde miissen also, wenn wir unsere Intuitionen und die Not-
wendigkeit der Identitdt nicht zerstoren wollen, als beschreibungsunab-
hdngig angenommen werden, d.h. sie miissen unabhdngig von den
Eigenschaften etwas sein, das sich in allen moglichen Welten, d. i. kon-
trafaktischen Situationen, nicht &ndert. Es ist eben das Ding selbst, auf

17 STEGMULLER, Hauptstromungen der Gegenwartsphilosophie. Band 11, 344,
I8 Saul KRIPKE, Naming and Necessity. Oxford 1980, 35f.



Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg? 13

das wir uns tatsdchlich beziehen, das in allen moglichen Welten dasselbe
ist, d. h. notwendig es selbst ist, also im Wechsel aller Eigenschaften und
Relationen konstant als es selbst, in seiner individuellen Essenz oder Art,
dasselbe bleibt. Dieses ist nichts anderes als ein Aspekt der traditionellen
aristotelischen Substanz (ousia). Man kann sich auch notwendige oder
essentielle Eigenschaften denken, die der Gegenstand in allen moéglichen
Welten hat, was sich in der Evidenz folgenden Gedankens zeigt: Aristo-
teles konnte auch in Athen statt in Stagira geboren worden sein, aber er
konnte nicht ein Tintenfall gewesen sein. Wiederentdeckt wird also der
Gegenstand als er selbst, in seinem An-sich-Sein. Und erneut stellt sich
die alte metaphysische Frage: Was ist etwas als es selbst? Solche Fragen
sind nun ohne Reduktion auf Sprache oder Logik zu beantworten.

Kripkes und Putnams These, daB3 gewisse Terme einen direkten be-
schreibungsunabhdngigen Bezug auf damit beschreibungsunabhingige
Gegenstdnde haben miissen, ist das pure Gegenteil der relativen Ontolo-
gie; die in der These kulminiert, daB man nicht in absoluten Termen auf
das referieren kann, was etwas ist. Kein Wunder, daB fiir Quine die Mo-
dalititen ein metaphysischer Dschungel sind. Welches aber sind solche
absoluten Terme? In der Tradition sind es diejenigen, die eine Realdefi-
nition haben, nicht konnotativ sind und direkt nur Seiendes selbst be-
zeichnen. Bei Wilhelm von Ockham sind das z. B. Eigennamen und Na-
men von species specialissimae, also von untersten Arten: Mensch, Zie-
ge, Pyrit, Wasser; in heutigem Latein heilen sie natural kinds. In der
Theorie der direkten Referenz sind Eigennamen, indexalische Ausdriicke
(indexicals) und Namen fiir natural kinds in ihrem Bezug auf Welt, in
ihrer Referenz nicht durch eine Beschreibung, nicht durch Pridikate
(Quine) oder einen Sinn oder Bedeutung (Frege, Carnap) vermittelt, son-
dern — pointiert gesagt — durch die Sache selbst. Beschreibungs- oder theo-
rieunabhédngige Referenz terminiert in einer Sache, welche fiir sie konsti-
tutiv ist. Namen mit solcher Referenz sind sog. starre Bezeichnungen
(rigid designators), die dasselbe Seiende in allen moglichen Welten oder
kontrafaktischen Situationen starr bezeichnen.

Wihrend in der sprachanalytischen Philosophie Referenz durch Be-
schreibungen, durch Pridikate hergestellt wird, d. h. die Extension eines
Ausdruckes durch notwendige und hinreichende Kriterien, die die Be-
deutung des Ausdruckes ausmachen, bestimmt wird, sind Putnam und
Kripke der Meinung, daB auch die Extension von Ausdriicken fiir natural
kinds (die Multiple Sklerose, die Zitrone oder Gold) durch die Welt
selbst festgelegt sei, und nicht durch eine Zusammenstellung von Krite-
rien. Die Extension von Gold sei z. B. nicht durch eine Menge von not-
wendigen und hinreichenden Bedingungen bestimmt (z. B. schweres,



14 Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg?

gelbes Metall, chem. Formel, Loslichkeit in aqua regia). Es kann durch-
aus sein, dal wir ein neues Merkmal entdecken, was beispielsweise dazu
fithrt, daB einiges nicht mehr als Gold gilt. Was ist da aber der Bezugs-
punkt? Eine Sache selbst? Ein paradigmatisches Beispiel: «Dieses-da ist
Gold»? Die Sache legt die Extension fest, nicht eine Bedeutung.

Zur Erkldrung der Referenz und damit der Sprache miissen also iiber
Beschreibungen und Theorien hinaus externe, extralinguistische Fakto-
ren beriicksichtigt werden: Dinge selbst (Individuen oder Arten) sind zur
Festlegung von Referenz nétig. Der Gebrauch vieler Worter hdngt davon
ab, dafl wir Paradigmen besitzen und konkrete Dinge, die — was immer
ihre Beschreibung sein mag — eine gewisse kausale Rolle in unserem Er-
werb und Gebrauch von Ausdriicken spielen und bestimmen, worauf sich
die Ausdriicke beziehen. Wittgenstein zeigte bereits, daB die Referenz
nicht durch Bedeutungen, sondern durch eine Praxis vermittelt ist und
machte damit gegen die sprachanalytische Gegenstandsauffassung gel-
tend, daBB der Gegenstand nicht nur als beredeter, sondern gleichzeitig als
behandelter thematisiert werden mufl. Auch fiir Davidson ist klar, daf
die Sprache nicht ohne die Annahme von unabhédngigen Gegenstéinden
erkldrt werden kann. Oder Kripke fiithrt, wenn die Referenz in einem
ostensiven Taufakt begriindet ist, statt einer Bedeutung eine historisch-
kausale Kommunikationskette (chain of communication) ins Feld, die die
Referenz durch alle Verwendungen hindurch bestimmt. Und Putnam
macht dariiber hinaus darauf aufmerksam, da man (etwa im Falle von
Gold) auch Experten braucht, die — statt der Bedeutung — die Referenz
festlegen.

Diese metaphysische These vom extralinguistischen und beschrei-
bungsunabhéngigen Seienden hat viele Konsequenzen fiir andere Diszi-
plinen. Insofern z. B. die Bedeutung gewisser Ausdriicke oder der Be-
griff, den der Sprecher im Kopf hat, ihre Extension nicht bestimmen,
sondern das Seiende selbst dies tut, brechen Bedeutung und Wesen aus-
einander. Das kann man mit Putnam semantisch deuten: Bedeutungen
sind nicht im Kopf. Dies bedeutet dann aber auch, daB die Konzepte
einer mentalistischen Semantik und einer mentalistischen Psychologie
zusammenbrechen. Als erkenntnistheoretische Konsequenzen konnen
folgende genannt werden: War fiir Kant noch klar, daB analytische Ur-
teile notwendig und a priori sind, so trennt Kripke a priori und notwen-
dig, weil er den Gegenstinden notwendige Eigenschaften unabhidngig
von BewuBtsein zukommen 1dBt. Oder: Bei Putnam zeigt sich als Folge
ein direkter Erkenntnisrealismus, der von einer «seconde naiveté» gelei-



Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg? 15

tet sei.!? Insofern wir nicht auf etwas, was durch Merkmale oder Bedeu-
tung vollkommen wiedergegeben wird, referieren, sondern auf etwas,
was in gewisser Weise wesentlich unbekannt gelassen wird, ist das Ob-
jekt des Erkennens nicht eine Idee in unserem Verstand, sondern die Sa-
che selbst, was wieder einen gewissen Gebrauch des heute verschrieenen
Ausdrucks «Représentation» erméglicht.

Damit ist die Station erreicht, wo die Metaphysik als Theorie des er-
kenntnis-, bzw. sprachunabhédngigen Wesens der Sache rehabilitiert ist
und sogar ihrerseits erkenntnis- und sprachphilosophische Thesen gene-
riert. Unser Weg hat sich also nochmals gekriimmt, so dafl wir wieder
beim Ausgangspunkt angelangt sind, allerdings von der andern Seite:
Wir haben die Metaphysik wieder gewonnen und miissen uns nicht von
ihr wegbewegen.

V.

Was das fiir den Philosophiebegriff bedeutet, mochte ich zum Schluf3
austarieren. Ich beginne dazu mit einer kritischen Reflexion Putnams
tiber den Begriff Abhdngigkeit in den relativistischen Thesen. Die relati-
vistische Behauptung (z. B. Rortys), daB3 jedes Objekt sprachabhdngig
ist, die linguistischer Idealismus genannt werden kann, ist nur sinnvoll,
wenn man wei}, was Abhdngigkeit bedeutet. Ublicherweise geht man
von zwei Abhédngigkeitsbegriffen aus: der Kausaldependenz (die Wir-
kung existiert nicht ohne die Ursache) und der logischen Dependenz
(zwischen zwei Sédtzen gilt die logische Folgerung). Was ist in dieser
These mit Abhdngigkeit gemeint? Dall der Himmel blau ist, ist wohl kau-
sal unabhédngig von der Art, wie wir reden oder denken. Denn der Him-
mel wire auch blau, wenn wir nicht einmal Farbworter brauchen wiirden
oder auch wenn es gar keine Sprecher gidbe (wahrscheinlich wire er so-
gar blauer oder smogloser; was aber nicht am Sprechen hingt, sondern
an andern Handlungen). Es ist aber auch keine logische Abhdngigkeit
festzuhalten, da allein aus der Beschreibung unserer Farbwoérter nicht
schon logisch folgt, dal der Himmel blau ist. Was meinen wir also, wenn
wir sagen, daB Dinge sprach- oder auch erkenntnisabhingig sind?2°

19 Hilary PUTNAM, Sense, Nonsense and the Senses: An Inquiry into the Powers of
the Human Mind, in: Journal of Philosophy XCI (1994) 445-517, cit. 458.

20 vg]. dazu: PUTNAM, Replies, in: Philosophical Topics 20 (1992) 366-368, und
DERS., Truth, Activation Vectors and Possession Conditions for Concepts, in: Philo-
sophy and Phenomenological Research L1I (1992) 433.



16 Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg?

Putnam votiert — notabene auch gegen einen undifferenzierten meta-
physischen Realismus — fiir eine nichtreduktive Betrachtung, namlich fiir
eine Interdependenz. Was darunter zu verstehen ist, zeigt er mit folgen-
dem Beispiel:

Stell Dir vor, du trittst mit jemand in einen Raum, in dem es einen Stuhl,

einen Tisch mit einer Lampe, einen Notizblock und einen Fiillfeder hat.

Du fragst ihn: «Wie viele Gegenstinde hat es in diesem Raum?» Er

antwortet «fiinfy. Du fragst: «Was ist mit uns?» «Also sieben?» «Was

ist mit den Seiten im Notizblock?» Ein Physiker zdhlt vielleicht die Ele-
mentarteilchen. Ein Logiker, der der Meinung ist, Klassen von Gegen-
stinden seien auch Gegenstidnde, zihlt alle moglichen Klassen dazu.?!

Je nachdem, was wir fiir einen Objektbegriff haben, ergibt sich eine an-
dere wahre Antwort. Kénnen wir also daraus schliefen, dafl das Seiende
oder der Zustand von der Art und Weise des Redens bzw. Begreifens ab-
hingig ist? Nur partiell, denn, naiv gesagt: Die Welt entscheidet genauso
iiber die Wahrheit. Denn wiirde sich am Zustand etwas @ndern, so wiir-
den alle wahren Antwortformulierungen &ndern. Die Art unseres be-
schreibenden Zugriffs zur Welt determiniert die Welt, aber auch die Welt
selber determiniert unsere Formulierung. Anstelle der monokausalen Er-
klarung tritt damit eine polykausale. Der Geist und die Welt erschaffen
zusammen den Geist und die Welt, sagt Putnam metaphorisch.?? Diese
Optik setzt einen Zusammenschlul von Disziplinen voraus: Metaphysik,
Sprachphilosophie und Philosophie des Geistes oder Erkenntnistheorie.
So kann sich eventuell ein ganz anderer Begriff des Geistes oder des
BewuBtseins ergeben. Wir konnen z. B. mit John McDowell den Geist
als System objektinvolvierender Fahigkeiten verstehen lernen, so daf3
dann sogar sein schockierendes Wort, das funktionalistischen Geisttheo-
rien ein Ende setzt, goutiert werden kann: Der Geist ist nicht im Kopf.
Die monokausale Rede entpuppt sich bei ndherem Hinsehen als mo-
nodisziplindre Rede oder Rede aus der Grundsetzung einer Disziplin.
Man verabsolutiert relative Eigenschaften: Seiendes als Beredetes oder
als Theorieelement in sprach- oder theorieanalytischer Ontologie oder
als Erkanntes im erkenntnistheoretischen Zugang zum Wesen der Dinge.
Disziplindre Schranken werden so félschlicherweise sachliche. Fiir Put-
nam ist die disziplindre Zerteilung der Philosophie ein sicherer Weg, den
Sinn dafiir zu verlieren, wie die philosophischen Probleme zusammen-
hidngen, und damit den Sinn fiir die Quellen unserer Verwirrung zu ver-

21 Vgl. PUTNAM, Representation and Reality. Cambridge Mass. 1988, 109.
22 puTNAM, Replies, in: Philosophical Topics 20 (1992) 368.



Der Weg weg von der Metaphysik — ein Rundweg? 17

lieren.23 Putnam ist der Uberzeugung, daB jeder Versuch, von Metaphy-
sik freizukommen und sich davon durch eine Abkiirzung oder Reduktion
(insbesondere, wenn man sich von der Reflexion auf das Seiende selbst
dispensiert) zu reinigen, unvermeidbar zuriicksinkt in den Morast philo-
sophischer Verwirrung, die man gerade aufzuldsen versucht.?*

Der Weg weg von der Metaphysik hat sich in doppeltem Sinne als
Rundweg erwiesen: Erstens scheinen mir am Ende unseres Weges die
genannten Griinde die Metaphysik rehabilitieren zu kénnen — wenn auch
nicht als Grunddisziplin. Fiir mich présentiert sich das Resultat der Phi-
losophie im 20. Jahrhundert nicht als linguistic turn, der die Uberwin-
dung der Metaphysik sichert, sondern die Unhintergehbarkeit der Meta-
physik — nicht so allerdings, dal sie die grundlegendste Disziplin ist,
sondern so, daB sie eine nicht zu vermeidende notwendige Disziplin der
Philosophie ist. Zweitens: «runden» bedeutet auch ganz machen: Die
Philosophie ist fiir mich wieder ganz — im Sinne von nicht reduktioni-
stisch — geworden. Der Akt des (theoretischen) Philosophierens ist nicht
rundweg reduzierbar und disziplinierbar. Er ist unteilbar und muf} sich
immer wieder als universaler und reflexiver unter den Aspekten Er-
kenntnis, Sein, Logik, Sprache vollziehen.

Welche Aussicht eroffnet sich am Ende unseres Weges? Ich mochte
sie mit einem Wort von Etienne Gilson beschreiben, das Putnam in sei-
ner Zitierweise so wiedergibt: Die Philosophie trdgt ihre Totengréber
stets selber zu Grabe.?® In diesem Sinne lebt die Metaphysik und — was
mir besonders am Herzen liegt — lebt die Philosophie.

23 «To suppose that philosophy devides into separate compartments labeled «phi-
losophy of mind>, <philosophy of language», <epistemology>, <value theory> and meta-
physics is a sure way to lose all sense of how the problems are connected, and that means
to lose all understanding for the sources of our puzzlement.» (PUTNAM, Sense, Non-
sense and the Senses. loc.cit. 516.) |

24 ygl. PUTNAM, The Question of Realism, in: DERS., Words and Life. Cambridge
Mass./London 1995, 309.

25 PUTN AM., Realism with a Human Face. Cambridge Mass./London 1990, 19.



	Der Weg weg von der Metaphysik : ein Rundweg?

