Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: La maternité de Dieu selon Maurice Zundel
Autor: Liébanas, Ramon Martinez de Pison

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761263

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761263
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAMON MARTINEZ DE PISON LIEBANAS

[La maternité de Dieu selon
Maurice Zundel

La culture occidentale est en train de subir une profonde transformation au point
de vue de la pensée, de la vie et des structures sociales. Une des plus importan-
tes causes de cette transformation est, certainement, le féminisme. L’homme, le
méle, qui a été le symbole du savoir et du pouvoir, se trouve confronté a une ré-
volution culturelle ayant d’énormes conséquences dans le monde occidental et
plus particulierement en Amérique du Nord.

La critique féministe de I’image patriarcale et paternaliste du pouvoir et du
savoir exerce également une grande influence dans le domaine religieux. Dans
cette critique, Dieu a été concu comme /e symbole du pouvoir par excellence; un
Dieu male qui justifie la domination des femmes par les hommes et qui attribue a
cette structure de pouvoir le sceau de la divinité'. Or, dans la tradition chré-
tienne on peut trouver des images de Dieu non patriarcales. Devant la nécessité
d’expliquer la génération du Fils, on a recours & I’intimité relationnelle de la vie
utérine: Dieu le Pere enfante le Fils. Dieu est aussi concu muni de dimensions
féminines, un peu comme une personne possédant un utérus d’on est né le Fils.
Ainsi, lors de ’ouverture du XI® concile de Tolede (Espagne), le 7 novembre
675, le métropolitain Quiricius proposa un symbole de foi qui fut adopté peu
aprés. Dans ce symbole, en parlant de la génération du Fils, on peut lire: «Nec
enim de nihilo, neque de aliqua alia substantia, sed de Patris utero, id est, de
substantia eius idem Filius genitus vel natus esse credendus est»?. Le Dieu Tri-
nité révélé par Jésus Christ est différent du Pharaon céleste qui impose sa vo-
lonté a ses créatures et justifie la domination de I’homme sur le reste de la créa-
tion, y compris, évidemment, les femmes. Le Dieu de Jésus Christ est une com-
munion d’amour éternelle; il est 1a pauvreté absolue, I’image la plus opposée au
pouvoir et 4 la domination. '

Le prétre suisse Maurice Zundel (1897-1975) a consacré toute sa vie et sa
pensée a nous parler de ce «Dieu différent», d’un Dieu qui est mere et pere. Zun-

I Voir Mary DALY, Beyond God the Father. Toward a Philosophy of Women’s Libe-
ration, Boston, Beacon Press 1975; Rosemary Radford RUETHER, Sexism and God-Talk.
Toward a Feminist Theology, Boston, Beacon Press 1983; Ann O’HARA GRAFF, «Catholic
Feminist Theologians on Catholic Woman in the Church», dans: New Theology Review
6/2 (1993) 6-18.

2 DS 526. C’est nous qui soulignons. Voir Leonardo BOFF, Trinité et société (coll.
Libération. Economie, Société, Théologie), Paris, éd. du Cerf 1990, 142-144.



474 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

del a toujours été attentif A la réalité féminine, A la valeur des femmes. Le
9 octobre 1921, il publie un article de journal consacré au droit de vote des
femmes dans les élections politiques en Suisse. On y lit: «Il me plait d’ajouter
qu’on ne saurait apporter un seul argument recevable, contre le suffrage fémi-
nin»®. De&s ses premiers écrits, la femme est aussi une image pour «dire» Dieu et
pour parler de la nouveauté du Dieu révélé par Jésus Christ.

Ce travail est consacré a la maternité de Dieu selon Zundel. Or, pour com-
prendre 1a nouveauté de la pensée zundélienne a I’égard de Dieu, il faut d’abord
nous arréter au Dieu révélé par Jésus; un Dieu qui n’a rien a voir avec 1’image
du Patriarche céleste, représentant du pouvoir absolu qu’une certaine tradition,
notamment celle du moyen 4ge, nous a transmise. A ce «Dieu différent» est con-
sacrée la premiere partie de mon travail. C’est a partir de la Trinité qu’on peut
comprendre Dieu différemment. Dans la deuxiéme partie, je présente, de fagon
chronologique, les textes ol Zundel «dit» Dieu au féminin. Plusieurs de ces tex-
tes sont difficiles a trouver; je les cite donc afin qu’on puisse mieux les connai-
tre. Apreés cette énumération chronologique, je m’arréte, dans la troisieéme partie,
a systématiser le visage maternel de Dieu selon la pensée zundélienne. On dé-
couvre dans les écrits de Zundel quatre images qui véhiculent le «dire» Dieu au
féminin: la femme et 1a mére; Marie; la croix de Jésus Christ et, enfin, rout étre
humain, homme et femme,

1. Le «Dieu différent»

La nouveauté de Dieu que Jésus Christ nous révele n’a pas été saisie par les
chrétiens et chrétiennes. Ils sont encore, au dire de Zundel, les héritiers d’une
religion qui a été identifiée pendant des siecles 4 un peuple, 2 un Etat, 2 une na-
tion: «Ils sont restés en face du Dieu du Sinai auquel ils ont ajouté, on ne sait
pas comment, un Fils qui est né de la Vierge!»* Cette situation s’est perpétuée
plus ou moins jusqu’a notre époque, jusqu’au moment ol la laicité I’a fait tom-
ber. «Si nous ne sommes plus aujourd’hui dans cette situation, c’est grice a la
laicité qu’il faut bénir, c’est grace a cette distinction entre le pouvoir temporel et
le pouvoir ecclésial qui a arraché des mains des princes ecclésiastiques et des
papes ce pouvoir de contrainte qui €levait des blchers a la gloire de Dieu. II fal-
lait bien que ce fiit la gloire de Dieu puisqu’encore une fois, 1’unité de 1’Etat et
1’unité de I’Eglise étaient indissolubles»® .

Dans un monde en constante évolution, devant I’étre humain qui se sent fier
de ses réussites, de ses découvertes, de ses pouvoirs et qui se considére comme

-3 Maurice ZUNDEL, «L’Eglise et le suffrage féminin», dans: Le Courrier de Genéve,
le dimanche 9 octobre 1921, 1.

4 M. ZUNDEL, «La Trinité, mystére de la pauvreté de Dieu», dans: Je parlerai i ton
coeur. Retraite préchée aux franciscaines du Liban du 3 au 10 aoit 1959, Québec, éd.
Anne Sigier 1990, 105 (cité JPC). Voir aussi du méme auteur «Le vrai Dieu d’humilité»,
conférence donnée au Cénacle de Paris, le samedi 8 février 1964, dans: Récollection de
Maurice Zundel au Cénacle de Paris, du 8 au 9 février 1964, document ronéotypé, 23.
(L’expression «document ronéotypé» sera citée «doc. ron.»)

5 M. ZUNDEL, «La réforme de I’Eglise», conférence donnée au Cénacle de Genéve
(Suisse), le 13 février 1965, conférence enregistrée et retranscrite dans Le Cénacle
(Geneve), le 13 février 1965, récollection du Pére M. Zundel, doc. ron. 42.



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 475

le seigneur de I'univers, I’idée de Dieu héritée de la tradition ne suffit plus. «On
a stéréotypé Dieu, figé le visage de Dieu, on L’a rendu artificiel et fade comme
I’art de Saint Sulpice. On L’a tiré hors de Lui et fait un personnage fabriqué, tel-
lement étranger 2 toute pulsation de notre coeur que nous avons envie de nous
enfuir d&s que I’on prononce le nom de Dieu»®. Le Dieu de la théocratie, repré-
sentant une culture patriarcale et paternaliste de prédominance masculine, devant
qui nous n’avons pas d’autre sortie que 1’obéissance aveugle, 1a soumission, est,
selon Zundel, I’héritage que nous avons recu du moyen age. «Nous en sommes
restés au Moyen Age, ce Moyen Age qui s’illustre dans les coupoles byzantines
par le portrait du Christ Pantocrator: Le Christ tient dans ses mains la boule qui
représente 1’univers et, d’un regard sévére, il embrasse tout 1’horizon. Le Christ
est le Maitre du monde, comme 1’était le Dieu d’Isaie devant lequel se proster-
nent les Séraphins qui chantent éternellement le Sanctus. Dieu est le Maitre du
monde, Il est le Roi, Il est I’Empereur, qui tient tout dans sa main et conduit le
destin des hommes; Il tient les fils de 1’Histoire et, parce que Dieu est tel, les
jeux sont faits. L’Histoire du monde n’a pas a s’accomplir: 1’issue en est connue,
I’issue en est déterminée. Nous sommes simplement dans la main de Dieu des
jouets qu’Il conduit selon son dessein»’.

Or, selon Zundel, un homme du moyen 4ge, «qui dépasse infiniment le
Moyen Age»®, Francois d’Assise, nous a ouvert une issue. L’unique remede 2
cette théocratie, la solution est dans le Christ vécu avec intensité comme chez
Francois avec son intensité incomparable et sa pauvreté divine. C’est 12 la ré-
ponse. Une liberté anarchique, on ne sait pas ol elle peut mener’. Le Poverello
redécouvre le Dieu de Jésus Christ, le Dieu Trinité qui ne s’approche de nous
qu’en nous libérant, le Dieu a genoux qui lave les pieds a ses disciples, ce Jésus
qui «va nous délivrer du faux dieu qui nous asphyxie»!?. Voila le chemin pour
dépasser le moyen age: la rencontre avec le Dieu de I’éternelle pauvreté. «Le
vrai Dieu, le Dieu chrétien, le Dieu qui se révele en Jésus Christ est un Dieu qui
a tout perdu éternellement. C’est pourquoi il ne peut rien perdre. Il a tout donné
éternellement et il ne saurait donner davantage parce que ce don le constitue lui-
méme dans son personnalisme fondé uniquement sur la charité. Ce Dieu-la, si
différent du Dieu congu par les hommes, méme par les prophetes de 1’ Ancien
Testament, ce Dieu dont le Christ seul témoigne, parce qu’il est seul 2 en vivre
d’une maniere unique, ce Dieu nous délivre du cauchemar d’un Dieu qui limite,

6 M. ZUNDEL, «Le Dieu vivant», homélie donnée le dimanche 22 aoiit 1937, lors de la
retraite 2 Bourdigny du 19 au 23 aofit 1937, doc. ron. 46. Voir, du méme auteur, «Sortons
du Moyen Age», dans: Ton visage, ma lumiére. 90 sermons inédits de Maurice Zundel,
Paris, Desclée 1989, 51 (cit¢é VML); Hymne a la joie (coll. Points d’appui), Paris, éd.
Ouvrieres 1965, 38 (cité HJ); «Le vrai visage de Dieu», dans: Foi vivante 5 (1960) 203;
«Quel Dieu et quel homme?», conférence au Cénacle de Paris, le 22 janvier 1966, doc.
ron. 14-23; «Que I’homme soit!», dans: Choisir 138 (1971) 3.

7 M. ZUNDEL, «Sortons du Moyen Age», 51; du méme auteur, voir aussi: «L’éternel
Moyen Age», conférence donnée au couvent des dominicaines de Beyrouth, juin 1965,
doc. ron. 10-14; «La fin du Moyen f\gc», conférence donnée au couvent des dominicaines
de Paris, le 9 novembre 1956, doc. ron. 4-6.

8 M. ZUNDEL, «Sortons du Moyen Age», 51.

9 M. ZUNDEL, «L’éternel Moyen Age», doc. ron. 13.

10 1bid.



476 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

d’un Dieu qui menace, d’un Dieu qui punit, d’un Dieu qui dévalorise notre exis-
tence. Mettre fin a cette conception, ¢’est mettre fin a toutes nos terreurs, a tou-
tes nos servitudes, a tout ce qui fait de Dieu une caricature, une idole et de
I’homme un esclave et un mendiant»!!,

Le monothéisme trinitaire marque une rupture avec 1’image théocratique de
Dieu qui en faisait un monarque absolu donnant sens a tout. La grandeur divine
est identifiée «avec 1’amour radicalement affranchi de toute adhérence a soi,
avec le dépouillement infini de 1’éternelle pauvreté»!?, Jésus Christ nous révele
un Dieu pauvre, humble, fragile et innocent, dont le sort dépend de nous qui
avons la possibilité de le tuer chaque fois que nous ne le manifestons pas dans la
transparence de notre vie, chaque fois que nous ne répondons pas oui a I’amour
que Dieu nous offre. «Nous avons donc ce pouvoir effrayant de juger Dieu, de
Le condamner, et de Le faire mourir. Et nous avons renversé tous les termes de
cette vérité pourtant si évidente, et nous nous sommes demandé si Dieu n’allait
pas nous condamner, nous rejeter comme si ces mots avaient 12 un sens»!3,

Voila la grande nouveauté de la révélation de Dieu manifestée en Jésus
Christ. L’étre humain a un immense pouvoir sur Dieu. «Le non implacable de la
créature en fit pour le Créateur un jardin d’agonie. Toute 1’histoire s’achemine
dés lors, vers cette condamnation terrifiante qui manifeste au grand jour le ju-
gement de Dieu par ’homme, tel que chacun de nous le prononce en chacun de
ses reniements. — Nous nous étions fait de Lui 1I’idée d’une puissance capable de
nous briser: c’est Lui qui succombe 2 nos coups dans 1I’impuissance volontaire
de I’amour qui ne peut que se donner. Et le cri ol s’achéve son indicible agonie
retentit dans tout I’univers comme le cri de I’innocence de Dieu»!#. La se trouve
le caractére sacré de toute vie humaine, celui d’engager le destin de Dieu; c’est
pourquoi, «au centre de [’histoire, il y a le jugement de Dieu par I’homme»"3,
Or, si la personne humaine a le pouvoir de juger Dieu, elle a aussi le pouvoir de
le sauver: «Il [Dieu] ne peut régner en nous, sans nous. C’est 2 nous maintenant
de Le détacher de la Croix»'6.

Ce Dieu d’amour, dont le destin est dans les mains de 1’étre humain, est
aussi une mere. Seul un Dieu de pauvreté est capable de mettre fin a la concep-
tion patriarcale de la société et de I’Eglise qui a dominé toute la culture occiden-

Il M. ZUNDEL, «La Sainte Trinité», conférence donnée dans I’ Abbaye bénédictine de
Saint-Joseph-de-la-Rochette (Caluire, Lyon), du 6 au 11 septembre 1963, doc. ron. 16.
Voir «La pauvreté de Dieu», dans: Foi vivante 14 (1963) 38-42

12 M. Zundel, Dialogue avec la Vérité, Paris, Association Maurice Zundel 21986,
105; voir aussi 103 (cité DV); Je est un Autre, Paris, Desclée de Brouwer 1971, 78 (cité
JE); «Dieu unique mais non solitaire», dans: Emerveillement et pauvreté (retraite a des
oblates bénédictines de la Rochette en 1963), Saint-Maurice (Suisse), éd. Saint-Augustin
1990, 22-36 (cité EP).

13 M. ZUNDEL, Inédit de 1937, cité par Marc DONZE, L’humble présence; inédits de
Maurice Zundel (coll. Buisson Ardent), t. I, Genéve, éd. du Tricorne 1985, 163.

14 M. ZUNDEL, «La révélation de Dieu et de I’homme en la Croix, source de vie»,
dans: Nouvelle revue apologétique 64 (1939) 205-206.

15 M. ZUNDEL, «Le cri de I’Alverne», dans: 7 «Sept», le vendredi 18 octobre 1935,
13. Texte original en italiques. Reproduit dans: Recherche de la personne, Saint-Maurice
(Suisse), Oeuvre Saint-Augustin, et Paris, Desclée de Brouwer 1938, 328 (cité RP).

16 M. ZUNDEL, «Le cri de I’ Alverne» 13. Voir RP 331.



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 477

tale jusqu’a nos jours et qui a ni€ une fagon féminine d’expérimenter et de
«dire» Dieu. Or, depuis longtemps, Zundel a eu le courage de parler de Dieu au
féminin. '

2. Le «dire» Dieu au féminin.

I1 est vrai qu’on ne peut pas chercher chez Zundel, surtout 2 son époque et dans
le contexte ecclésial d’alors, un discours féministe sur Dieu tel que développé
dans le contexte culturel contemporain. Il est pourtant certain que pour parler du
«Dieu différent», du Dieu fragile et tendre, innocent et victime, du Dieu humble,
Zundel parle aussi du Dieu au féminin, dés ses premiers écrits. I1 me semble im-
portant de les parcourir chronologiquement et de les citer textuellement.

Le 28 juillet 1928 Zundel écrit une lettre aux oblates bénédictines de Ge-
neéve ol il parle de la tendresse infinie de Dieu. Il leur dit: «Si Dieu nous a
donné le Coeur de la Vierge, comme un refuge de premier plan, n’est-ce pas
pour nous faire comprendre qu’au-dela, Son Coeur nous attend, plus maternel
infiniment, plus compréhensif et plus tendre»!”. Quelques années plus tard, dans
un article de 1933, en parlant de Dieu comme de I’Etre en qui toute réalité
trouve son accomplissement, on y lit: «Dieu qui est pere et mere infiniment —
parce que le Bien infini qu’il est, est infiniment avide de se répandre — Dieu
nous a faits peres et méres d’une multitude sans nombre»!®. Et cette méme an-
née, 1933, Zundel reviendra en trois occasions, sur le visage et le coeur de Dieu.
D’abord dans un texte inédit, ol on lit: «I1 ne faut jamais oublier que le Visage
de Dieu est un visage de mére»!”; puis, dans un article de journal?; enfin, au
cours d’une retraite aux étudiants de I’Institut catholique de Lille, ol il fait un
exposé assez développé sur la maternité divine. «Dieu est un Coeur — et c’est le
Coeur d’un Pere et c’est, tout autant, le Coeur d’une Méere. Avez-vous jamais
songé que Dieu est Mere autant que Pere: infiniment. Aussi bien, est-ce Lui qui
a créé le coeur de toutes les Meres en y ouvrant ces abimes de tendresse qui sont
le refuge de I’enfant, Lui qui a créé, avec un pur rayon du Sien, le coeur méme
de Celle qui est bénie entre toutes les femmes — et Il est encore infiniment plus
Meére qu’Elle-méme. On dit parfois que Dieu exerce la justice et la Sainte
Vierge, la miséricorde. Mais un tel partage est inconcevable. Aussi parfaite que
soit la tendresse de la Sainte Vierge, elle n’est qu’un reflet lointain de la Ten-
dresse de Dieu. Quelle pourra donc étre la part de la Vierge dans cet immense
concert de symboles, sinon d’étre le sacrement de la Tendresse maternelle de
Dieu, le signe vivant qui révele les abimes de Son Coeur et nous introduit dans
leur Mystere? (...) Mettez-vous a cette école pour apprendre a connaitre ce Dieu
qui est tout Coeur — qui n’est qu’un Coeur: et c’est un Coeur de Mere. Vous ne
pouvez prier longtemps, vous é&tes fatigués des mots, dégolités des formules,

17 M. ZUNDEL, «La tendresse infinie de Dieu», dans: Lettres de 1’Abbé Maurice Zun-
del aux oblates bénédictines de Genéve de 1925 a 1931, doc. ron. 37.

18 M. ZUNDEL, «L’esprit des voeux», dans: La Vie spirituelle XXXVIU/1 (1933) 31.
Repris dans son livre: Le poéme de la sainte liturgie, Saint-Maurice (Suisse), Oeuvre
Saint-Augustin, et Paris, Desclée de Brouwer 71954, 416 (cité PSL).

19 ZUNDEL, Inédit de 1933, cité par DONZE, L’umble présence, p. 106.

20 Voir M. ZUNDEL, «La femme et le foyer», dans: L’Echo illustré (Suisse), 39
(septembre 1933), 933.



478 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

exaspérés par les gestes? Il vous sera toujours possible, j’en suis siir, de pousser
ce cri qui est peut-étre la plus profonde prigre: <Maman!>»?!

En 1935, dans son deuxiéme livre (Notre Dame de la Sagesse), il écrit: «Ce
Dieu au visage de meére, qui ne tressaillirait de joie en 1’entendant se nommer de
ce nom qui est le plus beau synonyme de la toute Bonté?»??> La tendresse de
Dieu est ressentie comme celle d’un petit enfant «qui implore la tendresse de sa
Mere»??, car «Dieu est plus Mére que toutes les méres»**. Une année plus tard,
en 1936, en parlant de I’humanité de Dieu, Zundel met en rapport le theme de la
maternité divine avec notre démission, c’est-a-dire notre propre libération 2
I’égard de toute contrainte externe et interne: «Quand vous étes en état de par-
faite démission, vous interdisant de juger ce qui fut comme de prescrire ce qui
doit étre — parce que Dieu qui ne se répéte jamais a fait toute dme unique —
n’étant qu’adhésion silencieuse au mystére qui doit s’accomplir en elle, vous
étes au coeur de cette maternité divine ol 1’€tre est enfanté a la liberté infinie
des fils de Dieu»®. '

Zundel reprend le théme de la maternité divine en 1937 et il en parlera en
deux occasions. D’abord, lors d’une homélie prononcée le dimanche 22 aoiit:
«Devant Dieu nous sommes tous dans cette situation, car Dieu est plus mére que
toutes les meres: Il est la Mére au sens absolu. Dieu nous aime chacun d’une
tendresse unique, incommunicable»2. Puis, de fagon encore plus développée et
en rapport avec ’unicité de chacune et chacun de nous devant le Dieu-Mere, lors
d’une retraite a2 Val Saint-Frangois: «Dieu nous voit tous comme une Meére ses
enfants et trouve chacun de nous le plus beau du monde. (...) C’est le méme
Dieu évidemment, mais Il est comme une meére que chaque enfant voit d’une
maniere unique, dans un rapport unique; c’est la mere de chacun, totalement de
chacun et chacun la connait uniquement. (...) Mais si quelqu’un étouffe dans
cette méthode [les exercices de Saint-Ignace], qu’il ne cherche pas a imiter les
autres et qu’il aille & Dieu comme un petit enfant se jette dans les bras de sa
maman, et le regarde avec toute sa joie et sa tendresse. (...) Il faudrait qu’on es-
saie surtout de conduire I’enfant au rayon de son intelligence ou il puisse dé-
couvrir quelle est sa source, quel est son Dieu, le visage maternel de son Dieu.
(...) C’est Lui [Dieu] la Mére, la Maman au sens absolu du mot et Il nous I’a
assez dit. Et si I’Eglise a institué le culte de la Sainte Vierge, c’est pour nous
dire que le coeur maternel de la Vierge est le reposoir du Coeur de Dieu qui est
plus Meére qu’elle infiniment. Et si I’Eglise ne cesse de nous remettre sur le

21 M. ZUNDEL, «Le Dieu-Mere», dans: Le réalisme chrétien (retraite aux étudiants de
I’Institut catholique de Lille), novembre 1933, doc. ron. 33, 34.

22 M. ZUNDEL, Notre Dame de la Sagesse (coll. Foi Vivante 192), Paris, éd. du Cerf
31979, 114 (cité NDS).

23 M. ZUNDEL, Inédit de 1935, cité par DONZE, L’humble présence, 106.

24 NDS, 115. Texte original en italiques.

25 M. ZUNDEL, «L’Humanité de Dieu», dans: 7 «Sept», le vendredi 3 janvier 1936,
13. Texte reproduit dans: RP 336.

26 M. ZUNDEL, «Le Dieu vivant», homélie donnée le dimanche 22 aofit 1937, lors de
la retraite a2 Bourdiny, du 19 au 23 aoiit 1937, doc. ron., p. 46.



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 479

chemin de la Vierge, c¢’est pour que dans un visage humain, nous connaissons la
Maternité de Dieu. (...) On peut dire maman a Dieu, toujours»?7.

En 1949 Zundel parle du faux visage de Dieu, d’un Dieu en qui nous avons
projeté nos propre limites; or ce Dieu a trés peu a voir avec le vrai Dieu de Jésus
Christ: «Combien d’ames sont vraiment a la torture parce qu’elles ont donné a
Dieu un visage cloitré derriere des barres de fer au lieu d’aller a Dieu avec ce
qu’elles sont, au lieu de se jeter dans son coeur comme de tout petits enfants. On
peut dire Maman a Dieu, toujours; on peut toujours écouter de la musique, re-
garder jouer des enfants, se plonger dans la nature, dans ’univers qu’il a créé,
ol subsiste le rayon de sa pensée. Nous pouvons tirer aussi cette autre conclu-
sion: il faut que nous soyons une maman pour Dieu»?®,

Dix ans plus tard, en aolt 1959, lors de la retraite aux franciscaines du Li-
ban, il leur fait voir comment il ne nous est pas facile d’appeler pére et mére la
méme personne: «Nous sommes habitués & appeler Dieu notre Pére, mais nous
savons qu’il est notre Mére au méme degré, c’est-a-dire infiniment. Mais il ne
nous est pas tres aisé de dire en méme temps notre Pére et notre Mére a la méme
personne. (...) Dieu est infiniment plus Mere que toutes les meres, et le miracle
de I’amour maternel, méme en Marie, est encore un écho de cette Maternité Di-
vine qui est premigre»?’ .

Puis, dans un sermon prononcé a Lausanne en 1963, en parlant de la média-
tion salvifique de Jésus Christ, Zundel dit: «Désormais, il y a au coeur de 1’his-
toire un <Oui> parfait qui est le <Oui> de Jésus Christ, le <Oui> prononcé au nom
de toute créature, au nom de I'univers. Ce «Oui> qui retentit au plus intime de
nous-méme, et qui, en nous révélant la divine générosité, suscite la nétre. Pour
que, a notre tour, nous entrions dans ce jeu de la griace et de la générosité, que
nous portions le fardeau du monde, et que nous rendions sensible & tous ceux qui
nous entourent, cette tendresse infinie du Dieu Pére qui est aussi le Dieu
Mere»®. La conscience chrétienne pressent la fausseté de certains visages de
Dieu, elle refuse le Dieu-pharaon; elle est tout entiere un appel vers le Dieu vrai,
elle recherche un Dieu d’amour dont la tendresse maternelle est 1’image. «C’est
pour eux [les étres humains] un besoin de réclamer que Dieu soit mere. C’est
pour eux un besoin de réclamer que Dieu soit mére et, finalement, en exaltant sa

27 M. ZUNDEL, «<Pour moi, vivre, c’est le Christ>», conférence donnée le jeudi 2 sep-
tembre 1937, lors de la retraite a Val Saint-Francois (Les Allinges, Thonon), du 31 aofit
au 4 septembre 1937, doc. ron. 46, 48, 49, 50.

28 M. ZUNDEL, «Incarnation et vie chrétienne», dans: Masses ouvriéres 41 (1949) 15.
Dans une homélie aux enfants, le 7 octobre (sans précision de I’année), féte de Notre-
Dame du Rosaire, en parlant de la premiére fois qu’un enfant apprend & dire «maman»,
Zundel leur demanda s’ils pouvaient dire «maman» a Dieu; aprés la réponse affirmative,
il continue: «Eh oui, la Sainte Vierge, c’est la meére de Jésus, c’est la plus parfaite des ma-
mans, c’est notre maman a tous! Et il y a Quelqu’un qui est encore infiniment plus ma-
man qu’elle, c’est ...7 C’est Dieu Lui-méme! C’est Dieu Lui-méme! Et c’est pour nous
apprendre a Lui dire <Maman>, que le bon Dieu, justement, nous a donné la Sainte Vierge
pour que, tout naturellement, parce qu’elle est une maman, nous apprenions, a travers le
coeur de la Sainte Vierge, nous apprenions a dire <Maman> au Bon Dieu» (M. ZUNDEL,
«Dieu-Mere», dans: Ta parole comme une source; 85 sermons inédits de Maurice Zundel,
Québec, éd. Anne Sigier, et Paris, Desclée 1987, 375 [cité PCS]).

2 M. ZUNDEL, «Marie, Sacrement de la maternité divine», dans: JPC, 298.

30 M. ZUNDEL, «L’homme est I’espérance de Dieu», dans: VML, 130-131.



480 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

maternité, c’est Lui qu’ils exaltent, Lui qu’ils connaissent si mal mais qu’ils ne
pouvaient se résoudre a identifier dans ce Dieu-pharaon. Et finalement, la quéte
de la Vierge est un hommage a cette maternité divine qui est la maternité de
Dieu»3!. Jésus Christ nous libére du Dieu Patriarche qui soumet tout; c’est cela
le sens de la croix, comme Zundel le dit dans une conférence de 1965: «La croix
de Jésus-Christ, oui, c’est la révélation la plus merveilleuse de l amour infini-
ment plus que maternel qui est Dieu»32.

Zundel sera fidele jusqu’a la fin de sa vie A ce discours féminin sur Dieu.
Dans une homélie pour I’Immaculée, en 1971, il dit: «Plus que jamais nous
avons a nous faire les disciples de I’Immaculée, a I’invoquer pour obtenir cette
purification radicale, a la regarder pour que son regard virginise le nbtre, a ap-
prendre a travers elle la divine tendresse car finalement, a travers cette femme
bénie entre toutes les femmes, a travers cette fille du Verbe dont elle va devenir
la mere, a travers cette dignité, a travers cette grandeur, que percevons-nous si-
non la maternité de Dieu? Car Dieu est mere autant qu’Il est pére et, a travers le
coeur de Marie, ce cri filial que nous ne cessons de jeter au coeur de toutes nos
détresses, ce cri filial de «Maman!», qu’il monte jusqu’au Coeur de Dieu!»3

Dans la retraite qu’il donne au Vatican, en 1972, Zundel parle encore du
rapport entre Marie et la révélation de Dieu au féminin: «Ce cri d’immense grati-
tude devrait clore cet entretien. Il reste pourtant 2 remarquer que Marie, la nou-
velle Eve, la Mére du Christ et la notre, est aussi en quelque sorte le Signe et le
sacrement de la maternité de Dieu. Elle le révele au féminin, si I’on peut dire,
comme la source de toute tendresse que 1’on peut rencontrer dans le coeur des
meres et, donc, infiniment plus meére que toutes les meres. Il faut reconnaitre, en
effet, que la plupart des meres sont capables, quand il le faut, des plus héroiques
dévouements. J’entends encore ce mot d’une femme dont on emmenait le fils en
prison et qui, malgré le cruel déshonneur qu’elle en éprouvait, protestait de son
amour pour lui en disant: <Si sa mere ne 1’aimait pas, qui donc 1’aimerait?> Il
semblait qu’il n’elt d’autre lien avec la vie que son amour et qu’elle voulit, a
toute force, 1’y rattacher par ce don passionné d’elle-méme. C’est par de tels
élans de pure générosité que beaucoup de femmes acceédent a cette maternité de
la personne qui est, par excellence, celle de Marie, et qu’elles peuvent ainsi
réenfanter leurs fils ou leurs filles dans la liberté de I’esprit.

La tendresse incommensurable de la Sainte Vierge, qui embrasse toute 1’hu-
manité et tout ’univers dans le don qu’elle leur fait de son Fils — ayant, elle
aussi, recu de Dieu ce pouvoir illimité d’aimer —, est donc incomparablement ca-
pable de nous rendre maternellement sensible la tendresse infiniment maternelle
de Dieu et de nous autoriser a le prier — au féminin — comme notre meére. (...)
Déja Isaie prophétisait au nom de Yahvé: Une femme oublie-t-elle !’enfant
qu’elle nourrit, cesse de chérir le fils de ses entrailles? Méme s5’il s’en trouvait

31 M. ZUNDEL, «La conception virginale», conférence donnée au Caire, le 3 juillet
1963, doc. ron. 74.

32 M. ZUNDEL, «La croix de Jésus-Christ, révélation de I’Amour plus que maternel
qui est Dieu», conférence donnée au Sacré Coeur d’Heliopolis (Le Caire), en juin 1965,
doc. ron., p. 15. Text original en italiques.

33 M. ZUNDEL, «Homélie pour la féte de I’Immaculée Conception», le mercredi 8 dé-

cembre 1971, au Monastére du Mont des Cats, lors de la retraite du 5 au 12 décembre
1971, doc. ron. 124.



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 481

une pour ’oublier, moi je ne l’oublierai pas [Is 49,15]. Nous avons infiniment
plus de raisons que le plus grand des prophetes d’Israél, aprés I’immolation per-
sonnelle du Verbe Incarné, de croire a cette maternité de Dieu et de 'invoquer
comme notre mere. — Ainsi ce petit mot, <maman», peut devenir, dans un cri de
tout notre étre, la priere qui dit tout, qui demande tout et qui donne tout. Ne
nous privons pas d’y recourir. La tendresse de Marie la fait jaillir spontanément
de notre coeur. A travers elle, elle montera tout droit, comme une fusée, vers le
coeur de Dieu qui est infiniment plus meére que toutes les meres»>*.

Enfin, dans une conférence au mois d’avril 1973, il évoque, de facon ma-
gnifique, la maternité de Dieu dont Marie en est le prototype par excellence: «La
Tres Sainte Vierge est encore: le sacrement de la maternité de Dieu. (...) Il y a
donc dans I’amour maternel quelque chose de merveilleux. Mais 1’amour mater-
nel de la Tres Sainte Vierge, qui est incomparable, qui est unique, qui nous en-
veloppe tous personnellement, nous appelant chacun par notre nom, cet amour
nous révele I’ Amour Maternel de Dieu: puisqu’il en procede. Tout ce qu’il y a
de maternité dans le Coeur de Marie jaillit du Coeur de Dieu, qui est encore in-
finiment plus maternel qu’elle-méme, et justement, pour que nous apprenions
que Dieu est notre Mére, que nous Le connaissions au féminin, pas seulement au
masculin: car Dieu est aussi féminin qu’il est masculin, comprenant dans son
éminence tous les aspects de [’étre! Marie nous révele Dieu au féminin, comme
une Maman! C’est vrai! Dieu est plus Mére que toutes les Méeres! Et nous pou-
vons 1’appeler Maman! Finalement, quand nous sommes <a quia> que nous ne sa-
vons plus que dire, quand la priere est dans notre bouche comme du sable, il
reste ce cri (...) qui dit tout, qui appelle tout, et qui donne tout: Maman! (...) Ce
cri qui peut jaillir de notre coeur vers Marie, car dans notre inconscient, c’est
une femme qui, justement est pour nous la révélation de cette Maternité de Dieu:
ce cri va jaillir de notre coeur vers Marie, et a travers le Coeur de Marie, il
montrera [sic] comme une fusée vers le coeur de Dieu, qui est, qui est encore
infiniment plus Mére que toutes les méres!»®

Apres ce survol dans le temps, il nous faut essayer de systématiser la pensée
de Zundel: comment transparait ce Dieu «féminin» dans notre monde? Quatre
images apparaissent assez souvent dans la pensée zundélienne pour parler de
Dieu au féminin: la femme et la mére; Marie; la croix de Jésus Christ et, enfin,
tout étre humain, homme ou femme appelé a devenir le sacrement de la mater-
nité divine pour les autres.

3. Le visage maternel de Dieu.

Dans la facon différente de parler de Dieu, affranchie du pouvoir et de la con-
ception patriarcale de la société, Zundel s’est servi aussi de I’expérience des
femmes. D’abord, il utilise I’image de la femme d’une fagon générale: les expé-
riences des femmes foisonnent dans ses écrits. Parfois, la femme est identifiée

34 M. ZUNDEL, Quel homme et quel Dieu? Retraite au Vatican en 1972, Paris, Fayard
1976, 164-165 (cité QHQD).

35 M. ZUNDEL, «Marie, révélation de la maternité de Dieu», conférence donnée le
mardi 10 avril 1973 a I’ Abbaye cistercienne de Timadeuc, Morbihan, lors de la retraite du
2 au 10 avril, doc. ron., p. 143, 144. Dans le texte original, il y a des majuscules au lieu
de caractéres en italique.



482 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

avec,.le manque de reconnaissance, de valeur, a cause de la pauvreté matérielle
dans laquelle elle peut se trouver. «La plus grande douleur des pauvres est que
personne n’a besoin de leur amitié»*®. Voila le cri de celle qui ne se trouve pas
reconnue dans son intériorité, bref, dans sa transcendance et dans sa capacité de
générosité. C’est I’image la plus opposée au pouvoir qui écrase.

Pour «dire» Dieu au féminin, Zundel se référe pas seulement a la femme dé-
pourvue de reconnaissance et de valeur, mais aussi a celle reconnue dans sa plus
profonde dignité. Depuis 1939, Zundel dit comment on a stéréotypé la femme en
la liant a ce qui est superficiel, extérieur, «sensuel». Pourtant, cela est de loin la
vraie identité, la vraie valeur de la femme: «On a fabriqué un type de femme qui
se pavane, est toute sensation émotive, incapable de résister a 1’appel de
I’homme. C’est une caricature indigne»*’. La femme a, pour Zundel, la capacité
de révéler Dieu d’une facon extraordinaire: «Il y a bien peu d’hommes qui ne
sentent, au contact de la Femme sanctifiée, le voisinage de Dieu, et qui n’éprou-
vent le besoin mystérieux de «naitre de nouveaus. (...) C’est ainsi que la Femme
peut exercer sur les &mes une maternité divine que sa charité pourra rendre tou-
jours plus profonde et toujours plus universelle»® .

Enfin, c’est la femme-mére qui véhicule le «dire» Dieu au féminin chez Zun-
del. La tendresse d’une mere, parfois méme sa fragilité, sont des images qui ser-
vent pour parler du Dieu de Jésus Christ. L’attitude de Dieu a I’égard de I’étre
humain est celle d’une mere a 1’égard de ses enfants. Dieu, comme dit Isaie
(49,15), est une mere qui n’oublie pas ses enfants, qui souffre de compassion
pour eux. «Dieu souffre d’une souffrance de compassion en s’identifiant avec
nous, comme le fait comprendre 1’image de la mére qui s’identifie a son enfant et
souffre en lui, pour lui et plus que lui parce qu’elle sent dans sa charité 1’état de
misere de son enfant plus profondément que lui-méme qui est privé de ces hautes
lumiéres»® . Cette image de 1a mere est trés présente dans les écrits zundéliens
quand il traite du probléme du mal. Ainsi, on peut lire: «Le mal, le spectacle du
mal, le cri de la douleur humaine et surtout les abimes épouvantables de la mé-
chanceté et de la cruauté humaines nous appellent au secours, au secours de
I’homme, de I’innocent bafoué et piétiné, mais davantage encore au secours de
Dieu. Car, 12 ot il y a le mal, c’est le Visage de Dieu qui est défiguré, comme le
visage de la mere est assombri et déchiré par le mal qui atteint son enfant et qui
I’atteint plus elle-méme que son enfant, parce qu’elle vit en lui et pour lui»*’,

Le rapport meére-enfant sert pour parler de la nouveauté de Dieu chez Zun-
del. C’est pourquoi, «Dieu nous voit tous comme une Meére ses enfants et trouve
chacun de nous le plus beau du monde»*' . Chacun et chacune est unique devant

36 M. ZUNDEL, Itinéraire (coll. Idées et christianisme), Paris, éd. La Colombe 1947,
87 (cité It.). Voir RP 354-355; PCS 113, 197.

37 M. ZUNDEL, «Le mystere de la sexualité», conférence donnée lors de la retraite a
Val Saint-Frangois, du 30 juin au 3 juillet 1939, doc. ron. 23.

3 M. ZUNDEL, «La femme et le foyer» 933.
3 M. ZUNDEL, Inédit de 1963, cité par DONZE, L’humble présence, 167.

40 M. ZUNDEL, Silence; parole de vie. Retraite aux franciscaines du Liban du 20 au
27 juillet 1959, Québec, éd. Anne Sigier 1990, 96 (cité SPV). Voir Ramén MARTINEZ DE
PISON, «Le Dieu qui est <victime>. Le probléme du mal dans la pensée de Maurice Zun-
del», dans: Science et Esprit XLIII/1 (1991) 55-68.

4 M. ZUNDEL, «<Pour moi, vivre, c¢’est le Christ>», doc. ron. 46.



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 483

Dieu, comme chacun et chacune est unique pour sa mere: «C’est le méme Dieu
évidemment, mais Il est comme une mére que chaque enfant voit d’une maniére
unique, dans un rapport unique; c’est la mere de chacun, totalement de chacun et
chacun la connait uniquement»*?. Cette unicité que chacun et chacune de nous a
devant Dieu-Meére, comme devant notre mére humaine, est un des traits caracté-
ristiques de la pensée zundélienne. «Mais si chacun de nous regoit de Dieu toute
sa tendresse, tendresse unique, si chacun vraiment peut regarder vers Dieu
comme vers une Mere unique, il faut que chacun de nous se tourne vers Dieu
suivant la direction de son propre regard, de sa propre voie, rendre a Dieu sa
propre louange et ait avec Dieu des rapports uniques et incommunicables»*.
Voila donc la source d’une religion personnelle, 1a source qui jaillit au plus pro-
fond du coeur humain en I’invitant a se rapporter a la Meére-Dieu qui 1’a engen-
dré pour la vie.

La gratuité de I’amour maternel, 1a compassion envers ses enfants, véhicule,
chez Zundel, d’une facon merveilleuse, I’amour divin envers 1’€tre humain. «Et
j’ai compris qu’il y avait en Dieu un amour maternel, infiniment maternel, et que
Dieu était frapp€ en nous, pour nous, avant nous, plus que nous, parce qu’il nous
aime, parce qu’il aime gratuitement, parce qu’il nous aime pour que nous deve-
nions semblables & lui, que notre vie soit aussi une continuelle respiration
d’ Amour»*. Au fond, c’est ¢a que Zundel voit dans la meére dont I’enfant était
une sorte de «brute»; mais 1’amour de sa mére, sans dire un mot sur Dieu, a servi
pour que son enfant rencontre le Dieu vivant: «Et c’est a travers cet évangile vi-
vant, le seul évangile qu’il dit jamais connaitre, a travers cet évangile de sa
mere, qu’il avait rencontré le visage infiniment maternel de Dieu»® .

Dans la pensée zundélienne, le sacrement de la maternité divine trouve, en
Marie, son écho le plus développé. Sans devenir la «quatrieme» personne de la
Trinité, Marie nous révele le mystére du Dieu de Jésus Christ, celui d’étre un
Dieu de tendresse et de fragilité parce qu’il ne peut pas imposer son amour.
Comme une mere, il peut seulement nous inviter a le recevoir, a lui correspondre
par notre oui a son amour. Or, elle, Marie, «n’est qu’un reflet lointain de la Ten-
dresse de Dieu»*, parce «que Dieu est plus mere que la Sainte Vierge elle-
méme»?’ . Pourtant, Marie est «le sacrement de la Tendresse maternelle de Dieu,
le signe vivant qui révele les abimes de Son Coeur»*®. On peut dire que, pour
Zundel, toute la mission de Marie consiste a rendre «un hommage a cette ma-
ternité divine qui est la maternité de Dieu»*, c’est-a-dire qu’elle est chargée «de

42 1bid. 48.
43 M. ZUNDEL, «Le Dieu vivant», doc. ron. 46.
44 M. ZUNDEL, Doc. ron. 11-12.

45 M. ZUNDEL, «La souffrance de Dieu», dans: Foi vivante 13 (1962) 194. Voir le
texte inédit de 1966, «Le mystére de la fragilité divine», reproduit dans: Dialogue des
amis de Maurice Zundel 40 (1992) 1-3; du méme auteur «J’enrage quand on dit: Dieu
permet le mal», dans: Choisir 193 (1976) 11.

46 M. ZUNDEL, «Le Dieu-Mere», doc. ron. 33.
47 M. ZUNDEL, «J’enrage quand on dit: Dieu permet le mal», 11.
48 M. ZUNDEL, «Le Dieu-Mére», doc. ron. 33.

4 M. ZUNDEL, «La conception virginale», conférence donnée au Caire, le 3 juillet
1963, doc. ron. 74.



484 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

nous, faire connaitre tout ce qu’il y a de maternel dans 1’amour du Seigneur pour
nous»’,

Le visage maternel de Dieu apparait aussi dans la croix de Jésus Christ. Elle
est «la révélation la plus merveilleuse de I’amour infiniment plus que maternel
qui est Dieu»’'. La croix est, pour Zundel, non seulement la manifestation par
excellence de la révélation de Dieu, mais aussi de la valeur de I’étre humain de-
vant Dieu. La croix révele la compassion de Dieu: «La Croix, n’est-ce pas juste-
ment le jugement d’une mere qui meurt par amour pour ses enfants dans le temps
méme ou ils refusent son amour?»’ En mettant en rapport la croix et Marie,
Zundel nous invite & contempler le visage de Dieu-Mere qui apparait aussi en
nous et par nous: «A travers le coeur de Marie qui se tint debout au pied de la
croix, a travers tous les miracles de 1’amour maternel, a travers tout cet héroisme
humain qui témoigne de la tendresse divine, il nous faut en nous adorer ce vi-
sage du Dieu-Mere et nous offrir 2 son amour avec tout 1’élan discret et silen-
cieux de notre amour»™?,

Enfin, toute personne humaine est invitée a devenir la transparence de Dieu,
sa «diaphanie», le sacrement de la maternité de Dieu pour les autres; mais pour
cela, il faut nous libérer de nos vues étroites, du goiit de posséder, de nous faire
par nous-mémes pour entrer dans le mystere créateur. «Quand vous étes en état
de parfaite démission, vous interdisant de juger ce qui fut comme de prescrire ce
qui doit étre — parce que Dieu qui ne se répeéte jamais a fait tout &me unique —
n’étant qu’adhésion silencieuse au mystere qui doit s’accomplir en elle, vous
€tes au coeur de cette maternité divine ou 1I’étre est enfanté a la liberté glorieuse
des fils de Dieu»*.

C’est pourquoi, «nous serons mere de Dieu dans la mesure oll nous exerce-
rons une maternité divine 2 ’égard de toute créature»® , c¢’est-a-dire dans la me-
sure oll nous serons le sacrement, pour les autres, du Dieu qui se révele en Jésus
Christ. Voila, selon Zundel, ’essence du christianisme: la grande révélation de
I’innocence de Dieu®, qui nous délivre du Dieu Patriarche, du Pharaon céleste.
Zundel nous montre ainsi que, pour «dire» la nouveauté de Dieu, la maternité est
le symbole le plus adapté. Ce visage maternel de Dieu, par opposition au Pa-
triarche qui représente le pouvoir qui écrase et le paternalisme qui infantilise,
est, selon Zundel, la plus grande nouveauté du Dieu révélé par Jésus Christ.

Maurice Zundel a été le témoin d’une expérience qui révele les ressources jus-
que-12 inexplorées de I’Evangile et qui est d’une énorme fécondité pour le chris-
tianisme moderne, a savoir que la libération de soi et la rencontre de Dieu ap-
partiennent au méme cheminement de la personne humaine. Comme dit Yves

30 M. ZUNDEL, «La Sainte Vierge; témoin et révélation du Christ», dans: La Vie spi-
rituelle 109 (1963) 549.

51 M. ZUNDEL, Doc. ron. 15. Texte original en italiques.

52 M. ZUNDEL, «La Sainte Vierge; témoin et révélation du Christ», 550.
33 M. ZUNDEL, «La souffrance de Dieu» 196.

54 M. ZUNDEL, «L’Humanité de Dieu» 13. Texte reproduit dans: RP 336.
55 M. ZUNDEL, «<Pour moi, vivre, ¢’est le Christ>», doc. ron. 50.

36 Voir M. ZUNDEL, «Dieu n’est qu’Amour», conférence donnée le lundi 24 octobre
1938, lors de la retraite & Morges (Canton de Vaud, Suisse), du 23 au 30 octobre 1938,
doc. ron. 8; «Le vrai visage de Dieu» 204; PSL 416.



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 485

Cattin: «L’existence chrétienne n’a pas d’autre ambition que d’étre a la perfec-
tion une existence humaine, uniquement et pleinement humaine»®’. Le chemin
de I’étre humain vers sa liberté est le chemin par lequel il lui est possible de ren-
contrer Dieu; c’est, en méme temps, le seul chemin par lequel Dieu peut attester
sa présence et apparaitre dans 1’histoire. «Le Dieu dont j'entends parler est donc,
toujours, Celui dont la Présence s’atteste a 1’instant précis oll mon existence hu-
maine jaillit comme un élan d’amour vers le Don infini qui me suscite moi-
méme comme don. Au méme moment, j'existe en rencontrant Dieu et je me
donne a Lui en devenant en acte une personne, un foyer de rayonnement, une
présence réelle»’®,

D’une part, I’étre humain est le seul chemin vers Dieu: en s’engageant jus-
qu’au bout a devenir une personne libre, qui ne se subit pas comme un donné
mais qui se donne a autre que soi, il découvre Dieu. D’autre part, il n’y a pas
d’attestation aussi irrécusable de la Présence de Dieu dans I’homme et la femme
que cet «espace de générosité qu’elle engendre, en actualisant notre liberté dans
le don qui ’accomplit»®. C’est pourquoi, dans le langage zundélien, une régle
méthodologique inspire constamment sa pensée; une sorte d’analogie, qu’il for-
mule parfois ainsi: «Dieu n’est pas moins grand que ce qu’il y a de plus grand
dans la personne humaine»® . Il y a déja plus de soixante ans, Maurice Zundel
nous appelait a veiller a ce que le langage de la foi, quelle que soit sa forme, soit
dans la mesure du possible comme le sacrement de cette expérience libératrice
de I’étre humain et de Dieu. Si le langage de la foi n’est pas enraciné dans cette
expérience, il risque d’abimer Dieu et d’égarer la personne. Dans la mesure ou il
émane de I’expérience et se donne pour éclairer 1’expérience, il agit moins
comme un enseignement qui impose ce qu’il faut penser et davantage comme
I’expression d’une expérience proposée a quiconque est engagé dans la recher-
che de sa propre vérité®! .

Le 22 janvier 1966, dans la conférence au Cénacle de Paris, «Quel Dieu et
quel homme?», Zundel, en parlant de Vatican II dans son ensemble, dit: «Je me
suis souvent demandé en lisant les compte-rendus du Concile: De quel Dieu
parlons-nous? De quel Dieu parlons-nous et de quel homme? Et il me semble
que cette question n’a pas été posée, qu’il y a eu, dans le Concile, des conflits de
tendances, des ambiguités et que, finalement, le message essentiel n’a pas été
proposé qui aurait été précisément de présenter le Dieu qui ne peut se situer que
dans ce monde que I’homme est appelé a créer, dans ce monde qui n’existe pas

57 Court traité de I’existence chrétienne (coll. Parole présente), Paris, éd. du Cerf
1992, 25.

58 M. ZUNDEL, «Le monde en sursis», dans: Entretiens 2 Saint Séverin, février 1950,
doc. ron. 11.

59 M. ZUNDEL, La pierre vivante, Paris, éd. Ouvriéres 1954, 70 (cité PV).

60 Expression qu’on peut trouver, p. ex., dans un sermon a I’Eglise de Bex (Canton
de Vaud, Suisse), le dimanche 24 septembre 1950. Ce sermon fait partie d’une série de
sermons (1950-1952) qui ont été ronéotypés. Le texte cité se trouve p.12-13.

61 Voir QHQD 58; RP 122-123; «La crise de I’Eglise», récollection 4 Sainte-Marie-
de-la-Paix, au Caire, mai 1972, doc. ron. 18.



486 La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

encore, qui ne peut exister sans nous et qui existe par nous dans la mesure ol
nous sommes engagés»®?.

Le développement théologique des trois dernieéres décennies nous a fait
prendre conscience qu’a la base de tout le renouveau ecclésial, que ce soit au
point de vue de la praxis ou de la doctrine, de la morale, de la christologie ou de
I’anthropologie, il y a un renouveau proprement «théologique» qui touche a no-
tre perception de Dieu. Méme si, selon Zundel, nous sommes encore loin d’avoir
saisi tout le sérieux de ce qu’implique la découverte d’un Dieu différent®. C’est
pourquoi, le 13 février 1965, dix mois avant la fin du concile Vatican II, il pro-
nonce une conférence au Cénacle de Geneve dans laquelle il affirme que le
concile, comme 1’ensemble de la chrétienté, n’a pas encore pris conscience du
véritable probleme, du sens de la réforme de 1'Eglise qui, selon lui, «s’opérera
quand I’Eglise aura changé de Dieu».

Maurice Zundel a certainement été un avant-gardiste dans le contexte socio-
culturel et religieux de son époque. Il a été un pionnier qui a marché a la téte de
la communauté des croyants et croyantes. Sa pensé€e est encore aujourd’hui
d’une grande actualité. Il était un homme d’une grande foi, un penseur et un
mystique profondément convaincu de la nouveauté du message chrétien; c’est
pourquoi il a toujours étudié les signes des temps a la lumiere de I’Evangile,
pour y percevoir la présence libératrice du Dieu de la Bonne Nouvelle. «C’est
cela la formidable richesse de ’Evangile, de nous avoir délivré d’un Dieu pha-
raon, d’un Dieu dont la puissance pourrait nous écraser, pour nous conduire a un
Dieu qui n’est qu’un coeur, un Dieu qui n’est qu’amour, un Dieu qui ne peut
rien posséder parce que Sa Vie est le Don de I'éternelle Lumiére en 1’éternel
Amour»®,

En pleine postmodernité, ou il s’agit davantage de rencontrer Dieu que de
savoir qui il est®, ol I’expérience devient le critére principal au-dessus de toute
doctrine et de tout discours, la pensée de Maurice Zundel a une grande impor-
tance: devenir un étre humain, homme et femme, est le chemin de l’expérience de
DieuS’. On ne peut pas parler de Dieu sans que le «dire» sur Dieu soit enraciné

62 Doc. ron. 14. Un peu plus loin, dans la méme conférence, il continue: «C’est donc
cette question qu’il aurait fallu poser, que le prochain concile posera peut-étre, cette
question: <L’homme existe-t-il? De quel homme parlons-nous et de quel Dieu?> Tant
qu’on n’aura pas situé cette question au centre de toutes les perspectives, il est de toute
évidence qu’on demeurera dans 1’équivoque et I’ambiguité» (24).

63 Voir M. ZUNDEL, «Les deux versants de la religion, le versant de la dépendance et
le versant de la liberté», confér. au Cénacle de Genéve, le 26 janvier 1975, doc. ron. 7.

64 M. ZUNDEL, «La réforme de I’Eglise», doc. ron. 49.

65 M. ZUNDEL, «Dieu est Dieu parce qu’ll n’a rien et n’est que Dieu», dans: VML
208.

6 Voir: Dieu ol es-tu? Cri de la détresse humaine, dans: Concilium 242 (1992), tout
le numéro, et: La modernité en débat, dans: Concilium 244 (1992), tout le numéro; voir
aussi: Croire et modernité, dans: Archives des sciences sociales des religions 81 (1993)
et 82 (1993), les deux numéros sont consacrés a ce théeme.

67 René HABACHI résume bien I’itinéraire zundélien et son actualité: «Sauver
I’homme des caricatures de Dieu et du charme des idoles en le sauvant en méme temps
des risques de lui-méme devien[t] le principal enjeu de la civilisation, et le critére majeur
d’une révélation si le mot révélation garde un sens. C’est pourquoi, pour Maurice Zundel,
I’homme est la porte de toute découverte et le pivot de toute recherche. Dis-moi quel



La maternité de Dieu selon Maurice Zundel 487

dans la vie, sans que celle-ci devienne la transparence du Dieu Trinité révélé par
Jésus Christ dans la «diaphanie» de sa propre humanité. Dire Dieu d’une fagon
«sacramentelle» présuppose la rencontre avec lui comme personne. Zundel nous
parle et nous invite a parler de Dieu avec des mots qui véhiculent une Présence,
c’est-a-dire «des mots sacramentels qui portent la vie divine et qui la suscitent en
toute Ame accordée aux exigences de celle-ci»®®. Il a consacré toute sa vie 2
montrer la nouveauté de I’Evangile et a4 «dire» Dieu d’une fagon différente en te-
nant compte aussi de I’expérience des femmes. En faisant cela, il nous a présenté
des structures non pas de domination mais d’égalité et de complémentarité entre
les hommes et les femmes. Il nous a montré qu’on peut parler de Dieu au-dela de
la culture patriarcale. Or, pour faire cela, il faut sortir de ’image de Dieu du
moyen age afin de découvrir la nouveauté de la révélation de Jésus Christ. Il est
un Dieu d’amour, un Dieu mére et pére.

C’est 13, il me semble, ol se trouve le point de départ qui nous invite, tous
et toutes, a créer un langage différent, pour continuer a parler de Dieu a
I’intérieur de notre propre héritage judéo-chrétien, sans avoir besoin, comme le
fait un certain discours féministe, de recourir au paganisme pour trouver 1’image
de la divinité féminine et courir ainsi le risque d’oublier tout ce que la révélation
biblique nous apporte sur Dieu, au-dela de I’influence patriarcale.

homme tu es, et je te dirai quel Dieu tu mérites. En cela, Maurice Zundel est bien un
homme de notre siécle, méme si ses conclusions nous devancent» («De quel homme par-
lons-nous et de quel Dieu? selon Maurice Zundel», dans: Quatre aspects de Maurice Zun-
del [coll. Pros6pon], Paris, Cariscript 1992, 10).

%8 M. ZUNDEL, «Le personnalisme de la foi», dans I’ouvrage collectif: Les Mardis de
Dar el-Salam, Paris, Vrin 1956, 141. Voir JE, 175.



	La maternité de Dieu selon Maurice Zundel

