
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Apologetik als "Begründungswissenschaft der Theologie" : der Beitrag
Alois von Schmids (1825-1910)

Autor: Mortanges, Elke Rahud de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Elke Pahud de Mortanges

Apologetik als «Begründungswissenschaft
der Theologie»

Der Beitrag Alois von Schmids (1825-1910)

Vor gut dreißig Jahren rühmte Anton Schneider in seiner Dissertation über Alois
von Schmid «die großartig(e) wissenschaftliche Konzeption» seiner Apologetik,
«die auf die heutige Fundamentaltheologie von großem Einfluß sein dürfte»1

Schneiders Prognose war jedoch zu optimistisch. Ein Blick in die
fundamentaltheologischen Lehrbücher zeigt, daß von «großem Einfluß» Schmids
nicht die Rede sein kann. Sein Name wird meist nicht einmal genannt. Wenn
doch, pflegt er nicht gerade unter die Väter und Wegbereiter der Fundamentaltheologie

gezählt zu werden.2 Die Frage drängt sich auf, ob Schneiders Urteil
letztlich ein Fehl-Urteil war und Schmid zu Recht in Vergeßenheit geraten ist,
da es sich bei ihm lediglich um eine mediokre Gestalt, gewissermaßen der zweiten

Garde des 19. Jahrhunderts, handelte. Das Unternehmen dieser Miszelle
weist darauf hin, daß die Autorin nicht dieser Auffassung ist, wenn auch eine
Würdigung der Bedeutung Alois von Schmids für die Fundamentaltheologie auf

1

SCHNEIDER, Anton J., Die theologische Erkenntnislehre bei Alois von Schmid
(1825-1910). Inaugural-Dissertation zur Erlangung der Theologischen Doktorwürde
(masch.). München 1964, 3.

2 Als der Wegbereiter einer intrinsezistisch arbeitenden Wesensapologetik und damit
eigentlicher Begründer der Fundamentaltheologie gilt mit einigem Recht der Tübinger
Theologe Johann Sebastian von Drey (1777-1853). Seinem Werk kommt nicht nur eine
die Rückschläge der Folgezeit überdauernde Bedeutung für die innere Entwicklung und
Herausbildung der Fundamentaltheologie zu, sondern er hat auch «die institutionelle
Verselbständigung der Apologetik als eigenständige theologische Disziplin realisiert.»
Seckler, Max, «Fundamentaltheologie: Aufgaben und Aufbau, Begriff und Namen», in:
Handbuch der Fundamentaltheologie, hrsg. von Kern, Walter/POTTMEYER, Hermann
J./SECKLER, Max, Bd. 4: Traktat theologische Erkenntnislehre. Schlußteil: Reflexion auf
Fundamentaltheologie. Freiburg i.Br. 1988, 450-514, bes. 451 ff.; Kustermann,
Abraham P., Die Apologetik Johann Sebastian Dreys (1777-1853). Kritische, historische
und systematische Untersuchungen zur Forschungsgeschichte, Programmentwicklung,
Status und Gehalt. Tübingen 1988 (Contubernium 36).



460 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

dem Weg ins 20. Jahrhundert einer umfassenden Auseinandersetzung mit seinem
Werk vorbehalten bleiben muß.3

Die Frage bleibt, warum Alois von Schmid4, der von 1866 bis 1903 den
Lehrstuhl für Dogmatik und seit 1878 auch für Apologetik an der
Katholischtheologischen Fakulät der Universität München innehatte, von der einschlägigen
fundamentaltheologischen Forschung unbeachtet blieb. Weder seine Biographie
noch sein apologetisches Oeuvre haben bislang die Aufmerksamkeit der
Forschung auf sich zu ziehen vermocht; seine Leistung in Sachen Apologetik/
Fundamentaltheologie ist im kollektiven Bewußtsein der Fundamentaltheologie
kaum existent. Schmids schriftlicher Nachlaß wurde, wie sein Biograph und
Bruder Andreas Schmid berichtet, seinem Willen gemäß vernichtet, so daß die
Forschung bis heute für den Gang der Biographie Schmids vornehmlich auf die
von Andreas Schmid besorgte Lebensbeschreibung angewiesen bleibt.5 Außer
der bereits erwähnten Dissertation von Schneider aus dem Jahr 1964 über die
Theologische Erkenntnislehre Schmids gibt es noch Aufsätze aus der Feder von
Pesch6 (1894) und Lange7 (1927), die philosophisch-theologischen Spezialfragen

gewidmet sind. Glossners Ausführungen zu Schmids Erkenntnislehre im
Rahmen seiner Literaturumschau im Jahrbuch für Philosophie und systematische

3 Die Verfasserin ist dabei, Bausteine für eine solche Untersuchung des Gesamtwerkes

Schmids zusammenzutragen.
^ Alois von Schmid. Geb. am 22.12.1825 in Zaumberg bei Immenstadt (Allgäu). 1844
Aufnahme der Studien in München. 1849 Priesterweihe im Dom zu Augsburg. 30.7.1850
theologische Promotion; Ernennung zum Gymnasiallehrer in Zweibrücken für Religionslehre

und Geschichte. 1852 Nachfolger Martin Deutingers am Königlichen Lyzeum in
Dillingen als Prof. für Philosophie. 1866-1903 Prof. für Dogmatik und Apologetik an der
Katholisch-theologischen Fakultät der Universität München. 1863 gehörte Schmid auf der
Münchner Gelehrtenversammlung zu den Unterzeichnern des Protestes gegen die Rede
seines ehemaligen Lehrers und späteren Fakultätskollegen Ignaz Heinrich von Döl-linger.
Gest. am 16.3.1910. Lit.; SCHMID, Andreas, Geheimrat Dr. Alois Ritter v. Schmid. Sein
Leben und seine Schriften. Ein Beitrag zur zeitgenössischen Philosophie und Theo-logie.
Mit einem Titelbild und 23 Illustrationen. Regensburg 1911; SCHREIBER, Christian, Alois
von Schmid, in: PhJ 24 (1911) 104-112 (Schreibers biographische Auskünfte sind zum
Teil mit Vorsicht zu genießen. So S. 104, daß Schmid den Lehrstuhl in Dillingen
aufgrund des Todes von Martin Deutinger erhalten habe. Vielmehr ist es so, daß Deutinger
1847 nach Dillingen strafversetzt wurde aufgrund seiner kritischen Äußerungen in der
sogenannten Lola-Montez-Affäre und 1852 um Versetzung in den Ruhestand gebeten
hatte); SCHEFFCZYK, Leo (Hg.), Theologie in Aufbruch und Widerstreit. Die deutsche
katholische Theologie im 19. Jahrhundert. Bremen 1965, 494-497; HEINZMANN, Richard,
Art.: Alois von Schmid, in: LThK, Bd. 9, Freiburg i.Br. 21964, 431; LACHNER, Raimund,
Art.: Alois von Schmid, in: BBKL Bd. 9, 1320-1324.

SCHMID, Geheimrat, Vorwort (s. Anm. 4).
6 PESCH, Tilmann, Dr. Alois von Schmid über die Erkenntnislehre, in: PhJ 7 (1894)

306-315.395-407.
^ LANGE, Hermann, Alois v. Schmid und die vatikanische Lehre vom Glaubensabfall,

in: Schol 27 (1927) 342-379.



Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie» 461

Theologie 1894s und 18969) haben lediglich den Charakter kursorischer
Bemerkungen.

Bevor Alois von Schmids Beitrag zur Klärung des wissenschaftstheoretischen

Status der Apologetik als Fundamentaltheologie zur Sprache kommt, sollen

einige Schlaglichter daraufgeworfen werden, wo Schmid im kirchenpolitischen

und theologischen Koordinatensystem des 19. Jahrhunderts zu situieren
ist. Dessen unbeschadet bleibt weiterhin ein Desiderat, was Schreiber bereits zu
Beginn unseres Jahrhunderts formuliert hat: daß die Stellung Schmids zu
«Descartes, Hume und Kant, zu Fichte, Hegel, Schelling, Bader, Hermes, Günther,
Gioberti, zur Tübinger Schule, zu Frohschammer, zu Schell, zu Kleutgen und
Schäzler, zur Neuscholastik» noch der Klärung harrt und nicht nur von
philosophischem, sondern auch zeitgeschichtlichem Interesse ist.1"

I. Alois von Schmid in den theologischen Auseinandersetzungen des
19. Jahrhunderts und im Urteil seiner Zeitgenossen

Das 19. Jahrhundert war, gelinde gesprochen, für die deutsche katholische
Theologie ein bewegtes Jahrhundert. Der Aufbruch des modernen Welt- und
Wissenschaftsbewußtseins in der Neuzeit war von schweren und nachhaltigen
Konflikten mit und innerhalb der katholischen Kirche begleitet. Die Wogen der
Auseinandersetzungen schlugen im 19. Jahrhundert hoch, die Zusammenstöße
innerhalb der katholischen Kirche zwischen «der» sogenannten deutschen
Theologie einerseits und «der» zunehmend an Terrain gewinnenden Neuscholastik

andererseits waren zahlreich und folgenschwer. Sie bleiben bis heute unlösbar

mit den Namen Georg Hermes, Anton Günther, Jakob Frohschammer,
Johannes Evangelist von Kuhn, Jakob Clemens, Constantin von Schäzler verbunden.

In der Tiefe ging es in allen den mit diesen Namen verknüpften Konflikten,
in denen bewußt und unbewußt auch ideologische Interessenszusammenhänge
mit im Spiel waren und unterschiedliche Mentalitäten aufeinandertrafen, um die
elementare Frage, wie das Christentum und sein Wahrheitsanspruch in den
Horizonten der wissenschaftlichen Daseinsbewältigung vernünftig ausgewiesen werden

können.11
Welcher dieser Richtungen Schmid selber zuneigte und wo er demzufolge in

diesen Auseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts zu situieren ist, wurde von
seinen Zeitgenossen ganz unterschiedlich beantwortet, je nach theologischem
und kirchenpolitischem Standpunkt des jeweiligen Beobachters. Den einen galt
er vornehmlich als Vermittler zwischen den sich zunehmend verhärtenden Fronten.

Diesen Ruf brachte Schmid vor allem seine 1862 erschienene Monographie
«Wissenschaftliche Richtungen auf dem Gebiete des Katholicismus in neuester

8 Glossner, Michael, Aus der jüngsten philosophischen Litteratur, in: JPhST 8

(1894) 222-245, hier 225-226.
9 GLOSSNER, Michael, Zur neuesten philosophischen Litteratur, in: JPhST 10 (1896)

293-336, hier 294-296.
1(1 Schreiber, Alois von Schmid 111 (s. Anm. 4).
11 Vgl. hierzu: SECKLER, Max, Der christliche Glaube und die Wissenschaft. Überlegungen

zu den Dimensionen eines keineswegs sinnlosen Konflikts, in: ThQ 170 (1990)
1-9.



462 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

und gegenwärtiger Zeit»12 ein, wo er die Absicht formuliert, über die Erhebung
und Sichtung der einzelnen Richtungen hinaus in den Streitigkeiten zwischen
der sogenannten scholastischen und der sogenannten modernen Wissenschaftsrichtung

zu vermitteln.13 Mit diesem <Understatement> verdeckte Schmid, daß er
sich keineswegs mit der Rolle des bloßen Referenten, Schiedsrichters und
Vermittlers zufrieden gab, sondern in prononcierter und scharfsinniger Weise einen
eigenständigen Lösungsversuch der zur Debatte stehenden Probleme lieferte.
Diese Probleme, die dem Katholizismus in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts
seine unverkennbare Signatur gegeben haben, charakterisiert Schmid so: «Staat
und Kirche, profane und kirchliche Kunst, weltliche und geistliche Wissenschaft,

freie Vernunftwissenschaft und Auctorität, Philosophie und Theologie
ringen in vielbewegtem Kampfe miteinander», wobei der «Frage hinsichtlich des
Verhältnisses der weltlichen Wissenschaften, namentlich der philosophischen
Vernunftwissenschaft zur biblisch-kirchlichen Theologie» eine hervorragende
Bedeutung zukomme und es sich letztlich um eine der «weittragendsten Fragen»
handle, die die Gegenwart bewegten.14

Anderen, namentlich dem der neuscholastischen Richtung zuzurechnenden
Constantin von Schäzler15, galt Schmid wenn nicht als ein ausgesprochener
Gegner der neuscholastischen Richtung, so doch als einer, der mit ihren Gegnern
zumindest sympathisiere und deshalb wie diese dem Verdikt «des» Rationalismus

verfällt.16 In seiner 1867 erschienenen Schrift «Neue Untersuchungen über
das Dogma von der Gnade und das Wesen des christlichen Glaubens» bezichtigte
Schäzler den Münchner Dogmatiker des direkten oder indirekten Widerspruchs
zum kirchlichen Dogma sowie der Einnahme rationalistischer Positionen, indem

12 München 1862.
13 SCHMID, Alois von, Wissenschaftliche Richtungen auf dem Gebiete des Katholi-

cismus in neuester und gegenwärtiger Zeit. München 1862, Ulf.
14 Ibid. 1.
15 Constantin Freiherr von Schäzler (1827-1880). Nach dem Jurastudium 1850

Konversion zum Katholizismus. Studium der Theologie in Rom und Löwen. 1859 Promotion
zum Dr. theol.; 1851-57 und 1878-80 SJ, 1861-62 OP. Von 1863-73 Privatdozent für
Dogmengeschichte in Freiburg i.Br. Berater beim I. Vatikanischen Konzil. Lit.:
REINHARDT, Klaus, Art. Constantin von Schäzler, in: LThK, Bd. 9, Freiburg i.Br. 21964, 375;
LACHNER, Raimund, Art. Constantin von Schäzler, in: BBKL Bd. 9, 1415-1418 (Lit.).

16 Georg Hermes, Anton Günther und Jakob Frohschammer traf in der einen oder
anderen Form von Seiten «der» Neuscholastik und des hierarchischen Lehramtes das
Verdikt, «rationalistische» Positionen zu vertreten. Dieses Urteil wurde über Handbücher und
Lexika zum Teil bis heute fortgeschrieben, wo diese, wenn nicht als Rationalisten, so
zumindest als Semirationalisten figurieren. Die Begriffe Rationalismus und Semirationa-
lismus werden dabei oft sehr schillernd und unkritisch verwendet und jeweils ganz
unterschiedlich gefüllt. Dazu muß gesagt werden: «Den» Rationalismus gibt es nicht, weshalb
solche Zuschreibungen mit allergrößter Vorsicht zu genießen sind, dien(t)en sie doch
oftmals nur als Etikett, um mißliebige theologische Positionen zu inkriminieren und um
Autoren der Heterodoxie zu verdächtigen; wie das bei anderen -ismen ebenfalls zu sein
pflegte, ob es sich nun um «den» Amerikanismus oder «den» Modernismus etc. handelte.
Eine kritische Aufarbeitung der Geschichte (der Zuschreibungen) «des» Rationalismus an
katholische Theologen des 19. Jahrhunderts ist ein dringendes Desiderat der Forschung.
Vor allem, da auch in neuesten Veröffentlichungen undifferenziert mit solchen Zuschreibungen

umgegangen wird.



Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie» 463

er Schmid in die sachliche Nähe zu dem lehramtlich indizierten Münchner
Philosophen Jakob Frohschammer17 rückt.18 Die bereits 1862 erschienenen, positiven

und zustimmenden Rezensionen der Schmidschen Schrift «Wissenschaftliche

Richtungen ...» durch den Kuhn-Schüler Wenzeslaus Mattes19 in der
«Tübinger Theologischen Quartalschrift»2" und durch Jakob Frohschammer21 in

17 Jakob Frohschammer (1821-1893). 30.4.1847 theologische Promotion. 1847
Priesterweihe. 1850 Habilitation. 1854 ao. Prof. an der Theologischen, 1855 o. Professor an
der Philosophischen Fakultät der Universität München. 1863 Suspension; 1871
Exkommunikation. Gegen Frohschammer wurden mehrere Verfahren - mindestens drei, wenn
nicht vier - vor der römischen Indexkongregation angestrengt. Zwei führten zur Indizierung,

einmal per Dekret der Indexkongregation (5.3.1857), einmal per päpstliches Breve
(11.12.1862). Das 1864 gegen Frohschammer angestrengte Verfahren hatte keine
unmittelbare Indizierung zur Folge. Die Aufarbeitung der römischen Prozesse gegen
Frohschammer (incl. Gutachter und Gutachten) anhand ungedruckten Materials aus römischen
Archiven wird in der im Entstehen begriffenen und durch den Schweizerischen Nationalfonds

geförderten Arbeit der Verfasserin (Religiös-kirchliche Autorität und Wissen-
schaft[en]. Die Lösungsmodelle Jakob Frohschammers und Alois von Schmids und ihrer
Kontrahenten. Auch ein Beitrag zur Geschichte «des» Rationalismus) erfolgen. Lit.:
HAUSL, Rudolf, Jakob Frohschammer (1821-1893), in: FRIES, Heinrich/SCHWAIGER,
Georg (Hg.), Katholische Theologen Deutschlands im 19. Jahrhundert, Bd. 3. München
1975, 169-189; LACHNER, Raimund, Zwischen Rationalismus und Traditionalismus.
Offenbarung und Vernunft bei Jakob Frohschammer. München 1995 (Studien zur systematischen

Theologie und Ethik 5).
18 SCHÄZLER, Constantin von, Neue Untersuchungen über das Dogma von der Gnade

und das Wesen des christlichen Glaubens. Mit besonderer Berücksichtigung auf die
damalige Vertretung der katholischen Dogmatik an den Universitäten zu Tübingen, München

und Freising. Mainz 1867, 572ff.
19 Wenzeslaus Mattes (1815-1886). 1840 Ordination. 1844 Repetent am Wilhelmsstift

Tübingen. 1846 seiner Stelle enthoben. 1846 Professor für Theologie in Hildesheim.
Ab 1860 wechselnde Pfarrstellen. Vgl. NEHER, Stephan Jakob, Personal-Katalog der seit
1813 ordinierten und in der Seelsorge verwendeten Geistlichen des Bisthums Rottenburg.
Schwäbisch Gmünd 31894, 78.

2(1 Mattes, Wenzeslaus, in: ThQ 45 (1863) 171-183. Mattes betont in seiner Rezension,

daß Schmid nur insofern eine «Vermittlung» und vermittelnde Position einnehme,
als er das «scholastische und das moderne Princip» zu vermitteln suche, die sich nach
Meinung Schmids ergänzten. Ansonsten aber stehe Schmid ganz auf der Seite des Tübinger

Dogmatikers Kuhn und «der» Tübinger Schule, und nicht auf der Seite «der»
Neuscholastiker (Ebd. 176). Was Mattes hingegen an Schmids Schrift beklagt, das ist ihre
Fachsprache, die einer weiteren Verbreitung im Wege stehe. «Möchten doch endlich einmal

alle Schriftsteller begreifen, daß man ebenso natürlich und einfach wie sorgfältig
sein, und wie Nachlässigkeit so auch Künstelei vermeiden müsse, wenn man schriftlich
wirken will.» (Ebd. 182-183). Interessant ist in diesem Zusammenhang die Einschätzung
durch den Altkatholiken Johann Friedrich: «Ebenso (sc. wie Kuhn) erging es Schmid
mit seinem vermittelnden Buche: Wissenschaftliche Richtungen auf dem Gebiet des
Katholizismus) 1862. Er wurde kurzweg als ein ausgesprochener Gegner der neuscholastischen

Schule, also der Theologie Roms und der Kirche, gekennzeichnet, aber man knüpfte
die Hoffnung daran, auch er werde ein Freund derselben werden.» FRIEDRICH, Johann,
Geschichte des Vatikanischen Konzils, Bd. 1. Bonn 1877, 283.

21 FROHSCHAMMER, Jakob, in: Athenäum 1 (1862) 537-541. Frohschammer liest die
Schrift Schmids als Bestätigung seiner eigenen wissenschaftlichen Richtung. Schmid sei
«der Hauptsache nach durchaus den Grundsätzen» verpflichtet, die auch er geltend ge-



464 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

dessen Zeitschrift «Athenäum»22 waren für Schäzler Wasser auf seine Mühlen.
Denn die Zustimmung zu Schmid von Seiten Frohschammers und Mattes glaubte
der mit dem Tübinger Dogmatiker Johannes Evangelist von Kuhn23 in Fehde
stehende Neuscholastiker Schäzler als weiteres Indiz dafür nehmen zu dürfen,
daß Schmid der problematischen, weil mit dem Goût des Heterodoxen behafteten
Richtung Kuhns und/oder Frohschammers zuneige.24 Andere Indizien waren ihm
Schmids Mitarbeit an der von Frohschammer herausgegebenen (und lehramtlich
indizierten) Zeitschrift «Athenäum»25 sowie die von Schmid 1866 im «Theomacht

habe und «deren Vertretung wir diese Zeitschrift [sc. Athenäum] hauptsächlich
widmen.» Wenn auch Schmid sich an den «scholastisch-traditionellen Sprachgebrauch»
anlehne, so sei doch die sachliche Obereinstimmung mit ihm, Frohschammer, augenfällig
und evident. Ibid. 540.

22 Diese von Frohschammer ins Leben gerufene Zeitschrift existierte nur während
zwei Jahren. Frohschammer in einem Brief vom 20. Mai 1879 über sie: «Ich selbst habe
auch vom Jahre 1862-64 eine philosophische Zeitschrift mit dem Titel <Athenäum>
herausgegeben. Sie sollte hauptsächlich auf Katholiken wirken und sie zu wissenschaftlichem,

philosophischem Streben anregen und der geistigen Versumpfung entgegenwirken.
Ich fand auch eingangs ziemlich viel Teilnahme, aber noch ehe der erste Jahrgang
vollendet war, kam die Zeitschrift mit andern meiner Bücher auf den Index der verbotenen

Bücher in Rom, und der Papst selbst erließ ein Breve gegen meine Schriften, weil ich
die Freiheit der Wissenschaft gefordert und der veralteten Scholastik entgegengetreten
war. Ich setzte die Zeitschrift gleichwohl fort, aber zuletzt wurde mein Verleger (in
München) von den Ultramontanen so bedroht und in seinem Geschäfte gefährdet, daß er nicht
mehr wagte, die Zeitschrift länger im Verlag zu haben. So ließ ich sie eingehen, da zudem
die katholischen Gelehrten furchtsam sich zurückgezogen hatten, als es ernst und gefährlich

wurde.» MÜNZ, Bernhard (Hg.), Briefe von und über Jakob Frohschammer. Leipzig
1897, 210-212, hier 211.

23 Johannes Evangelist von Kuhn (1806-1887). 1831 Priesterweihe. 1839-82 Prof.
für Dogmatik in Tübingen. Lit.: WOLF, Hubert, Ketzer oder Kirchenlehrer? Der Tübinger
Theologe Johannes von Kuhn (1806-1887) in den kirchenpolitischen Auseinandersetzungen

seiner Zeit. Mainz 1992 (Veröffentlichungen der Kommission für Zeitgeschichte
Reihe B, Bd. 58).

24 Das persönliche und wissenschaftliche Verhältnis von Kuhn und Frohschammer ist
schillernd. Frohschammer sah in Kuhn einen Gleichgesinnten im Kampf um die Freiheit
der Wissenschaft(en), und auch Kuhn stand diesem anfänglich wohlwollend gegenüber.
Nachdem Kuhn selber zunehmend unter (ultramontanen) Beschuß und Heterodoxie-
verdacht geriet und Frohschammer zudem am 11. Dezember 1862 durch das Breve «Gra-
vissimas inter» lehramtlich indiziert wurde, war ihm sehr daran gelegen, nicht mit
Frohschammer in einen Topf geworfen zu werden oder gar als dessen Bundesgenosse zu
gelten. Kuhn ging auf Distanz und ließ u. a. durch seinen Schüler Anton Ruckgaber die
Unterschiede zwischen seiner Position und der des indizierten Frohschammer
hervorheben. Dies konnte gleichwohl nicht verhindern, daß in der ultramontanen Polemik
Kuhn weiter in die Nähe Frohschammers gerückt wurde. Verwiesen werden muß hier auf
ein eigenes Kapitel im Rahmen der in Anm. 17 erwähnten, im Entstehen begriffenen
Arbeit der Verfasserin.

25 Die Artikel Schmids im Athenäum: Die peripatetisch-scholastische Lehre von den

Gestirngeistern, in: Ibid. 1 (1862) 549-589; [Rez.] Des Cardinais und Bischofs Nicolaus
von Cusa wichtigste Schriften in deutscher Übersetzung von Dr. F.A. Scharpff, in: Ibid. 2
(1863) 121-131; Über die Sprachweise des Theismus und die Sprachweise des Pantheismus,

in: Ibid. 2 (1863) 66-94. Daß Schmid in der Zeitschrift «Athenäum» Artikel und
Rezensionen veröffentlichte, nahm auch die (liberale) Augsburger Allgemeine Zeitung
(AAZ) als Indiz dafür, daß Schmid der Richtung Frohschammers zuneige, wie sie anläß-



Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie» 465

logischen Literaturblatt» publizierte mehrteilige Rezension über die Kontroverse
Schäzlers mit Kuhn, wo Schmid seine Sympathie für die Position Kuhns nicht
verbarg.26 Eine etwas pikante Note erhält Schäzlers Einschätzung Schmids
durch den Umstand, daß Schmid und Schäzler sich beide um den Lehrstuhl für
Dogmatik an der Katholisch-theologischen Fakultät der Universität München
beworben hatten, auf den 1866 dann Schmid berufen wurde.27

Schmid wurde jedoch nicht nur als Vermittler zwischen den Fronten, als

Sympathisant der Gegner der Neuscholastik gesehen, sondern auch - so etwa
von seinem Nachfolger auf dem Lehrstuhl für Dogmatik, Leonhard Atzberger28

- als ein Mann gewürdigt, der nicht nur ein begnadeter akademischer Lehrer
gewesen sei, sondern dazu «einen felsenfesten Glauben» und eine «treue Anhänglichkeit

an die katholische Kirche» sowie eine «innige Liebe und Verehrung
gegen ihr sichtbares Oberhaupt» besessen habe.29 Im gleichen Sinn würdigte bei

lieh der Berufung Schmids auf den Lehrstuhl für Dogmatik 1866 schrieb: «Bekanntlich
war Schmid eifriger Mitarbeiter der vielfach angefeindeten, von Prof. Frohschammer
herausgegebenen, philosophischen Zeitschrift <Athenäum> In seinen Artikeln im
<Athenäum> und in seinem trefflichen Buch Wissenschaftliche Richtungen im Katholi-
cismus der neueren Zeit> bekennt Prof. Schmid offen seine Hinneigung zur Frohscham-
mer'schen Philosophie» (AAZ Beilage Nr. 328 vom 24.11.1866, 5396). Als die AAZ
merkte, daß sie mit dieser Deutung Schmid einen «Bärendienst» erwiesen und ihn
faktisch in Mißkredit gebracht hatte, rückte sie in einem nachgereichten Artikel dies wie
folgt zurecht. Es sei ihr ein Anliegen zu betonen, «daß Schmid von Frohschammer geistig
völlig unabhängig sey, und daß er vielmehr selber mit Kleutgen, Scheeben, Schäzler
u. a. die thomistische Richtung einhalte» (AAZ Beilage Nr. 334 vom 30.11.1866, 5496).

26 Schmid, Alois von, Die Kontroverse zwischen Kuhn und Schäzler, in: ThLBl 1

(1866) 586-591.612-620.644-654.675-683.707-715.
27 Schäzler führte den Umstand, daß er nicht zum Zuge kam, darauf zurück, daß er

1863 den Protest gegen Ignaz Heinrich von Döllingers Rede auf der Münchner
Gelehrtenversammlung unterzeichnet habe. Schäzlers Einschätzung ist fragwürdig. Denn auch
Schmid gehörte zu den acht Teilnehmern, die auf der Gelehrtenversammlung schriftlich
Verwahrung gegen die Rede Döllingers erhoben. Simar sucht den Grund darin, daß

Schäzler 1859 lediglich mit dem Prädikat «rite» promoviert worden war und sich aus
diesem Grunde freiwillig aus München zurückgezogen habe. Vgl. SCHÄZLER, Neue Unter-
schungen 584 (s. Anm. 18); SlMAR, Heinrich, Rez. von «Schmid, Alois von, Wissenschaft
und Autorität» in: ThLBl 10 (1868) 329; SCHMID, Alois von, Wissenschaft und Autorität.
Mit besonderer Berücksichtigung auf die Schrift von Constantin v. Schäzler: Neue
Untersuchungen über das Dogma von der Gnade und das Wesen des christlichen Glaubens.
München 1868, 237; BRANDT, Hans-Jürgen, Eine Katholische Universität in Deutschland?

Das Ringen der Katholiken in Deutschland um eine Universitätsausbildung im
19. Jahrhundert. Köln 1981, 332-333 (Bonner Beiträge zur Kirchengeschichte 12);
SCHWAIGER, Georg, Die Münchener Gelehrtenversammlung von 1863 in den Strömungen
der katholischen Theologie des 19. Jahrhunderts, in: DERS., Kirche und Theologie im
19. Jahrhundert. Göttingen 1975, 125-134 (Studien zur Theologie und Geistesgeschichte
des 19. Jahrhunderts Bd. 11).

28 Leonhard Atzberger (1854-1918). 1879 Priesterweihe. 1882-1902
Universitätsprediger. 1883 Privatdozent. 1888 ao., seit 1894 o. Professor für Dogmatik und
Apologetik an der Universität München. Lit.: Greshake, Gisbert, Art. Leonhard Atzberger,
in: LThK, Bd. 1, Freiburg i.Br. 31993, 1170.

29 Zitiert nach SCHMID, Geheimrat 79-80 (s. Anm. 4).



466 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

der Feier der Universität zu Ehren des Verstorbenen der Dekan der Theologischen

Fakultät Schmid als einen Mann «von streng kirchliche(r) Gesinnung»30.
So schillernd und uneinheitlich das zeitgenössische Urteil über Schmid war,

erfuhr bis in unsere Tage herauf und bis hinein in die theologischen Nachschlagewerke

und Lexika vor allem das Bild von Schmid als Vermittler zwischen den
sich verhärtenden Fronten der widerstreitenden theologischen Richtungen seine
Fortschreibung. Inwiefern aber das Verdikt Schäzlers über Schmid nicht doch
unbewußt oder bewußt nachwirkte und letztlich einer breiteren Rezeption
Schmids im Wege stand, ja diese womöglich verhinderte, läßt sich kaum mehr
eruieren.

Als möglicher Grund für die mangelnde Rezeption Schmids wäre aber auch
in Betracht zu ziehen, daß Schmid zum Leidwesen mancher Zeitgenossen, die
sich gerne seiner Unterstützung versichert hätten, kein populistischer (Viel-)
Schreiber war, und dann, wenn er Stellung bezog, er dies abwägend und unaufgeregt

tat und deshalb seine Stimme in den zum Teil heftigen und polemischen
Auseinandersetzungen des 19. Jahrhunderts untergegangen sein mag. Allein seiner

Schrift «Wissenschaftliche Richtungen ...» ist bis heute größere Rezeption
beschieden. Vor allem ihr erster Teil - wo Schmid die einzelnen wissenschaftlichen

Richtungen vorstellt - wurde von der theologiehistorischen Forschung
wieder und wieder aus- und abgeschrieben.

II. Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

Es gilt nun die Aspekte zusammenzustellen, die den Beitrag Schmids für die
wissenschaftstheoretische Ausgestaltung der Apologetik als Fundamentaltheologie

zu illustrieren vermögen. Eine komprimierte und systematische Darstellung
seiner Auffassung von Apologetik hat Schmid in der aus dem Jahr 1900
datierenden Monographie «Apologetik als spekulative Grundlegung der Theologie»
gegeben. In dieser liefert er eine stupende und kundige Einführung in die
Geschichte der apologetischen Wissenschaft mit der Absicht, zu zeigen, «wie
allmählich die Apologetik als Fundamentaltheologie sich allerst von der Apologie
und in neuester Zeit auch von der allgemeinen Dogmatik losgelöst und als
selbständige Begründungswissenschaft der Theologie» konstituiert habe.31 Darüber
hinaus legt er seine eigene Auffassung von Apologetik im Gespräch und in
Auseinandersetzung (nicht nur) mit seinen Zeitgenossen dar. Wie bereits in seiner

bald vierzig Jahre zuvor publizierten Schrift «Wissenschaftliche Richtungen
...» erweist sich Schmid nicht nur als Kenner der theologischen Richtungen und
Landschaften, sondern auch als jemand, der wissenschaftliche Positionen auf
den Nenner und den Begriff zu bringen vermag. So verdiente nur schon seine
Darstellung der Entwicklung der Apologetik resp. Fundamentaltheologie im

30 Ibid. 78.
31 SCHMID, Alois von, Apologetik als spekulative Grundlegung der Theologie. Freiburg

i.Br. 1900, 106.



Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie» 467

19. Jahrhundert und seine Charakterisierung der Leistung eines Johann Sebastian
von Drey oder eines Johannes von Kuhn besondere Aufmerksamkeit.32

Wenn bei den nachfolgenden Ausführungen vornehmlich, aber keineswegs
nur, auf dieses <Alterswerk> Schmids rekurriert wird, könnte der Eindruck
entstehen, daß Schmid sich erst hier und erst spät mit dieser Thematik auseinandergesetzt

habe. Daß dieser Eindruck zu Unrecht entsteht, bezeugen nicht nur die
frühen Darlegungen Schmids zur Apologetik im Rahmen seiner Schriften
«Wissenschaftliche Richtungen ...» (1862) und «Wissenschaft und Autorität»
(1868), sondern auch der Umstand, daß Schmid darum besorgt war und es ihm
schließlich auch gelungen ist, dem Fach Apologetik an der Münchner Fakultät
zu institutioneller Selbständigkeit zu verhelfen. So hebt bereits Schreiber33 hervor,

daß es Schmids erste Tat als Universitätslehrer gewesen sei, die Apologetik
von der Dogmatik abzulösen, dies zunächst im Rahmen seiner Dogmatikvorle-
sungen. 1878 ist es ihm dann gelungen, daß ihm die Apologetik auch als
Nominalfach zu jenem der Dogmatik übertragen wurde.34 Diese von Schmid erwirkte
institutionelle Ablösung der Apologetik von der Dogmatik ist Signal für (s)ein
gewandeltes Apologetikverständnis, das diese gerade nicht mehr nach Art der
Neuscholastik als eine Art Generaldogmatik oder Einleitung in die Dogmatik
versteht.35 Bereits Jahrzehnte zuvor war es dem sogenannten Begründer der
Fundamentaltheolgie, Johann Sebastian von Drey36, an der Katholisch-Theologischen

Fakultät der Eberhard-Karls-Universität Tübingen gelungen, die Apologetik
als eigenständige akademische Disziplin zu etablieren.37 Wie Drey in Tübingen,

so wies Schmid in München der Apologetik nicht nur wissenschaftstheoretisch

ein formell eigenes Aufgabenfeld zu, sondern gab ihr auch den Status einer
eigenständigen universitären Disziplin.38

Diese von der Dogmatik sich auch institutionell emanzipiert habende
Disziplin nennt Schmid meist Apologetik. Er bezeichnet sie aber auch als

«Fundamentaltheologie»39 oder «fundamentale Theologie»40. Dies jedoch nicht,
wie das im 19. Jahrhundert zuweilen auch vorkam, weil die Bezeichnung Apolo-

32 Während Johann Sebastian von Drey Apologetik als historisch-philosophische
Begründungswissenschaft der Dogmatik verstehe, fasse Johannes Evangelist von Kuhn diese
als allgemeine Dogmatik, welche als Begründungswissenschaft der speziellen Dogmatik
und der gesamten Theologie zu dienen habe. Ibid. 98-99.

33 SCHREIBER, Alois von Schmid 104 (s. Anm. 4).
34 SCHNEIDER, Theologische Erkenntnislehre 1 (s. Anm. 1).
35 SECKLER, Max/Wagner, Harald/ZERFASS, Rolf, Art. Apologetik, in: LThK, Bd. 1,

Freiburg i.Br. 31993, 834-845, hier 835 (Lit.).
36 Drey, Johann Sebastian von, Die Apologetik als wissenschaftliche Nachweisung

der Göttlichkeit des Christentums in seiner Erscheinung. Bd. 1, Mainz 1844. Bd. 2,
Mainz 1847.

37 KUSTERMANN, Apologetik 173ff. (s. Anm. 2).
38 SECKLER, Max, Das Verhältnis von Fundamentaltheologie und Dogmatik, in:

SCHOCKENHOFF, Eberhard/Walter, Peter (Hgg.), Dogma und Glaube. Bausteine für eine
theologische Erkenntnislehre. FS für Bischof Walter Kasper. Mainz 1993, 101-129, hier
104 Anm. 2.

39 SCHMID, Apologetik 7 u. ö. (s. Anm. 31).
40 Ibid. 107.



468 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

getik für ihn einen schlechten Klange gehabt hätte und für das so in Mißkredit
gebrachte Etikett ein «unverbrauchtes Synonym» benötigt wurde.41 Schmid
bezeichnet die Apologetik deshalb auch als Fundamentaltheologie, weil diese
Bezeichnung die positive Begründungsfunktion der Apologetik besser zum
Ausdruck bringe.42 Denn im Gegensatz zur Apologie, die nur eine negativ abwehrende

Funktion habe und wissenschaftlichen Charakter annehmen könne, ohne
sich als eine besondere, von bestimmten Prinzipien ausgehende, methodisch
fortschreitende und systematisch sich abschließende Wissenschaft zu konstituieren43

mache sich, so Schmid, die Apologetik als eine besondere, förmliche
Wissenschaft geltend, die nicht mit der Apologie zusammenfalle und die nicht nur
eine negative, sondern auch eine positive Funktion habe. Ihr kommt nach
Schmid die Aufgabe zu, «die Göttlichkeit und Glaubwürdigkeit der positiv-übernatürlichen,

speziell der christlichen, in der Kirche niedergelegten Offenbarung
nicht nur Angriffen und Einwürfen gegenüber zu verteidigen, sondern auch in
wissenschaftlich wohlgeordneter methodischer Weise an und für sich zu begründen,

selbst abgesehen von Angriffen und Einwürfen.»44 Insofern heiße die
Apologetik auch Fundamentaltheologie, «da sie als Begründungswissenschaft der
Theologie den Grundbau» liefere «für deren Auf- und Ausbau, in der einen Hand

sozusagen die Kelle führend und in der andern das Schwert.»45
Sachlich setzt Schmid damit Apologetik und Fundamentaltheologie gleich.

Auf der sprachlichen Ebene hingegen vermag er sich letztlich nicht zu entscheiden.

Rein quantitativ betrachtet, gibt er aber eindeutig dem Begriff Apologetik
den Vorzug, obwohl, wie Schmid sagt, der Begriff Fundamentaltheologie
eigentlich «sachlich zutreffender» sei, da er die positive Aufgabenstellung und
Funktion dieser Disziplin besser zum Ausdruck zu bringen vermöge als der
Begriff Apologetik, der auf der Sprachebene eigentlich nur die negative Funktion
dieser Wissenschaft konnotiere.46 Andererseits erscheine ihm aber der aus
lateinischen und griechischen Wörtern zusammengesetzte Begriff
Fundamentaltheologie weitaus «schwerfälliger»47 als der der Apologetik.

Wie begründet Schmid die Notwendigkeit einer selbständigen Ausbildung
der Apologetik gegenüber der Dogmatik, und worin unterscheiden sich die beiden

hinsichtlich ihres wissenschaftstheoretischen Status? Die Neuzeit begreift
Schmid als eine «Zeit der fundamentalen Irrtümer»48. Diesen sei nur beizukom-

41 Seckler, Verhältnis von Fundamentaltheologie und Dogmatik 105 (s. Anm. 38)
sowie Ders., Apologetik 462 (s. Anm. 35).

42 Die Bezeichnung «Fundamentaltheologie» begann sich bereits in den Jahren
unmittelbar vor dem I. Vatikanischen Konzil als Traktatbezeichnung durchzusetzen. Das
4. Kapitel der dogmatischen Konstitution «Dei Filius» des I. Vatikanischen Konzils gab
dann der Disziplin Fundamentaltheologie entscheidenden Auftrieb und wies ihr die sachliche

Richtung ins Fundamentale. SECKLER, Fundamentaltheologie 462, Anm. 32 (s.
Anm. 2).

43 Schmid, Apologetik 6 (s. Anm. 31).
44 Ibid.7.
45 Ibid.
46 Ibid.8.
47 Ibid.
48 Ibid. 107. Vgl, auch 104.



Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie» 469

men, wenn man ihnen «mit historischen und kritischen Beweismitteln eine
kritisch vorgehende, fundamentale Theologie»49 entgegenstelle. Eine selbständige
Ausbildung der Apologetik sei damit gefordert. Es sei nämlich notwendig, «das
die Welt bewegende, übernatürliche Prinzip nicht bloß da und dort und
nebenher, sondern selbständig in seiner Gesamterscheinung und Gesamtbedeutung»

aufzufassen und apologetisch sicherzustellen und zu würdigen «angesichts
einer modernen Wissenschaftsrichtung, welche mit konsequenzvoller Bewußtheit
jenes Prinzip aus der Wissenschaft, aus der Schule - von der Gelehrtenakademie
und Universität bis zur Volksschule herab -, aus der Kunst, aus dem Staate, aus
der Gesellschaft und der Familie, sei es mit offenen oder geheimen Waffen»
angreife.5"

Die «Apologetik als Fundamentaltheologie» ist für Schmid ein Mittleres,
das als «Vermittlungswissenschaft» aufruht auf dem Unterbau der Erfahrungsund

Vernunftwissenschaften und das den «das ganze krönenden Überbau der
Glaubenswissenschaft zu tragen» hat.51 Bereits in seinen 1862 und 1868
erschienenen Schriften legte Schmid dar, daß es Aufgabe der spekulativen
Vernunftwissenschaft und Apologetik sei, die praeambula fidei, die motiva credibili-
tatis und das von der gemeinen Vernunft gefällte judicium credibilitatis kritisch
zu prüfen.52 Diese Auskunft mag zunächst enttäuschen, bewegt sie sich doch
(scheinbar) in den ausgetretenen Bahnen der herkömmlichen Auffassung von
Apologetik, wie sie in der Neuscholastik anzutreffen war. Bei näherem
Hinschauen aber zeigt sich, daß Schmid bei dieser (neuscholastischen) Auffassung
von Apologetik gerade nicht stehen bleibt. Denn wenn er der Apologetik auch
wie jene einen vor- bzw. außertheologischen Status einräumt, so weitet und
ergänzt er das neuscholastische Konzept von Apologetik doch insofern merklich,
als er gerade nicht wie diese lediglich eine Prüfung der Glaubwürdigkeit der
christlichen Offenbarung, sondern auch eine Prüfung des Offenbarungsinhaltes
einräumt. Schmid sucht bei seiner Forderung nach positiven (nicht nur negativen)

Inhaltskriterien für die Offenbarung - die natürlich sofort an Anton
Günther53 denken lassen, der bekanntlich auch deswegen «des» Rationalismus54 ge-

49 Ibid. 107.
50 Ibid.108.
51 Ibid. 108-109.
52 SCHMID, Wissenschaft 30 (s. Anm. 27).
53 Prägnant hierzu die Ausführungen Günthers aus dem Jahr 1834: «Hört denn der

Gebrauch der Vernunft auf legitim zu sein, wenn er sich nicht bloß auf den Beweis des

historischen Faktums einer Offenbarung und ihres Lehrvortrages beschränkt, sondern
auch die Objekte des Glaubens als Inhalt und Gehalt einbezieht, um sie nämlich denkend
zu durchdringen oder wie man sagt, zu begreifen? Aber keineswegs in der beschuldigten
Absicht, um jenen Gegenständen den Glauben etwa aufzukündigen, wenn die sich den

Begriffen nicht fügen sollten.» Günther, Anton, Janusköpfe für Philosophie und Theologie.

Wien 1834, 254f. Lit.: REIKERSTORFER, Johann, Anton Günther (1783-1863) und
seine Schule, in: CORETH, Emerich u. a. (Hg.), Christliche Philosophie im katholischen
Denken des 19. und 20. Jahrhunderts, Bd. 1, Graz 1987, 266-284 (Lit.); SCHWEDT, Herman

H., Die Verurteilung der Werke Anton Günthers (1857) und seiner Schüler, in: ZKG
101 (1990) 301-343.

54 Erwähnung verdient in diesem Zusammenhang der Jesuit Joseph Kleutgen, der
Schmid in die Nähe des von ihm bekämpften Anton Günther rückt. (Kleutgen, Joseph,



470 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

ziehen wurde - sich von dem, wie er es nennt, «Ungeist des Rationalismus»55

abzugrenzen, indem er betont, daß es sich selbstredend verstehe, daß die
Vernunft die übernatürliche Offenbarung weder zu erfinden noch apriorisch zu
konstruieren noch aus natürlichen Axiomen herauszudeduzieren vermöge.56 Dessen

ungeachtet sei aber in Rechnung zu stellen, daß das Christentum nicht etwas

«rein-positives von Außenher und nur von Außenher»57 an den Menschen und
seine Vernunft Herangebrachtes sei, wie man es häufig darzustellen versuche.
Der positive Glaubensinhalt des Christentums sei nicht etwas für die Vernunft in
jeder Beziehung Indifferentes oder Gleichgültiges, weshalb die Vernunft des
Menschen «nicht bloß für den Inhalt der natürlichen Offenbarung, sondern auch
für den Inhalt der übernatürlichen Offenbarung ein positives Inhaltskriterium
besitzen» müsse, wenn auch «für beide in specifisch-verschiedener Art und
Weise»58. Anders gesagt: Die menschliche Vernunft kann die Tatsächlichkeit und
Göttlichkeit der übernatürlichen Offenbarung zwar zur Gewißheit erheben, zur
vollen Gewißheit in bezug auf den Inhalt der sogenannten höheren Wahrheiten
und Mysterien, zu denen Schmid die immanente Trinität und deren historische
Offenbarung zählt, kann sie jedoch nach Schmid nur aufgrund des
übernatürlichen Autoritätsprinzipes gelangen.

Der Unterschied zwischen Apologetik und Dogmatik liegt für Schmid nicht
im Materialobjekt, sondern im Formalobjekt dieser beiden Wissenschaften.59
Während die Dogmatik die Glaubwürdigkeit der übernatürlichen Offenbarung
mit «Glaubensgründen» zu erweisen sucht, hat die Apologetik dies mit
«Wissensgründen» zu tun.611 Im Gegensatz zur Dogmatik kann und darf die
Apologetik bei ihrem Vorgehen nicht aus Beweisquellen der positiven Offenbarung,
der Schrift- und Kirchenlehre schöpfen61, stattdessen habe sie diese Autoritäten
kritisch zu befragen.62 Dies deshalb, weil die Apologetik «eine objective Gil-
tigkeit, Nothwendigkeit und Allgemeinheit für Alle ohne Unterschied der
Überzeugungen und der Bekenntnisse» anstreben müsse und deshalb «in
methodischer Hinsicht frei, voraussetzungslos, autonom und sich selber
Endzweck» sein müsse.63 Schmid weist jedoch darauf hin, daß die Apologetik auch

vom positiv-dogmatischen Standpunkt aus praktiziert werden könne. Geschehe

dies, so verliere sie aber den Anspruch der objektiven Gültigkeit und ihr käme
nur eine «indirect-wissenschaftliche Giltigkeit» zu auf der «Grundlage eines

Die Theologie der Vorzeit. Bd. 4, Münster 1870, 820.) Kleutgen hatte 1852 im Güntherprozeß

als Gutachter geamtet und eine Liste von zehn verurteilungswürdigen, irrigen Lehren

Günthers zusammengestellt. Vgl. hierzu Schwedt, Verurteilung (s. Anm. 53).
55 SCHMID, Wissenschaftliche Richtungen 178 (s. Anm. 13).
56 SCHMID, Wissenschaft 28 (s. Anm. 27).
57 SCHMID, Wissenschaftliche Richtungen 208-209 (s. Anm. 13).
58 Ibid. Vgl. auch DERS., Wissenschaft 26ff. (s. Anm. 27).
59 «Apologetik und allgemeine Dogmatik sind somit dem objektiven Erkenntnisprinzip
nach unterschieden, also dem formellen Objekt oder Gesichtspunkt nach, unter

welchem alles in Betracht zu ziehen ist, wenngleich identisch dem zu begründenden materiellen

Objekte nach.» SCHMID, Apologetik 107 (s. Anm. 31).
6H Ibid. 107.
61 Ibid.
62 Ibid. 119.
63 SCHMID, Wissenschaft 13 (s. Anm. 27).



Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie» 471

praktischen Bewußtseins bzw. einer Allgemeinheit nach Maßgabe eines
bestimmten positiven Religionsbekenntnisses.»64

Weil die Apologetik ihrem «Erkenntnis- und Beweisprinzip nach völlig
verschieden von der Dogmatik» ist, kann sie weder als ein Teil der Dogmatik
noch als allgemeine Dogmatik noch als Begründungswissenschaft der Dogmatik
konzipiert und verstanden werden.65 Stattdessen sei sie zu fassen als «die
grundlegende selbständige Wissenschaft wie Drey u. a. mit Recht festgehalten»
hätten.66 Als solche werde die Apologetik «Begründungswissenschaft aller
theologischen Disziplinen, soweit diese von dogmatischen Prinzipien ausgehen, also
der gesamten dogmatischen Theologie.»67

III. Ausblick

Dieser kurze Blick auf die Ausführungen Schmids zeigt: Seine Bedeutung für
die Fundamentaltheologie auf dem Weg ins 20. Jahrhundert läßt sich nur schwer
auf eine griffige Formel bringen. Daß Schmids apologetisches Oeuvre einen
beachtenswerten Beitrag und Schritt zur Klärung des wissenschaftstheoretischen
Status der Apologetik auf dem Weg zur Fundamentaltheologie und als
Fundamentaltheologie darstellt, dürfte deutlich geworden sein. Hervorzuheben ist hier
vor allem die von ihm auch institutionell vollzogene Ablösung der Apologetik
von der Dogmatik, die geleitet ist von der Einsicht und dem Willen, die Apologetik

nicht länger wie die Neuscholastik als bloße Einführung in die Dogmatik
(als Einzeldisziplin), sondern als Begründungswissenschaft der Theologie im
ganzen zu konzipieren, und so die essentiell fundierenden und fundamentalen
Funktionen und Aufgaben der Apologetik im Blick auf das Ganze zu unterstreichen.

Was daran hindert, Alois von Schmid als einen der großen Wegbereiter der
Fundamentaltheologie ins 20. Jahrhundert zu betrachten, das ist der Umstand,
daß er auf halbem Wege stehen geblieben ist, weil er letztlich und im letzten
doch dem neuscholastischen Konzept von Apologetik als einer vor- und
außertheologischen Disziplin verhaftet und verpflichtet blieb. Und genau dieser
Punkt ist es, der seine Konzeption von Apologetik zu einem Zwittergebilde
macht. Einerseits sucht er die Engführungen der neuscholastischen Konzeption
von Apologetik zu umgehen, eben indem er die Apologetik von der Dogmatik
löst und indem er fordert, der Vernunft das Recht einzuräumen, nicht nur die
Glaubwürdigkeit der übernatürlichen Offenbarung, sondern auch den Inhalt
derselben zu prüfen und zu bedenken. Andererseits aber siedelt er mit den Neuscholastikern

die Apologetik im vor- und außertheologischen Bereich an, weil er
glaubt, nur so ihre wissenschaftliche Gültigkeit und Universalität retten zu können.

Vielleicht haben jene Zeitgenossen Schmids doch recht, die in ihm vor
allem einen Vermittler zwischen den kirchenpolitischen und theologischen Fron-

64 Ibid. 12.
65 SCHMID, Apologetik 109 (s. Anm. 31).
66 Ibid. 107.
67 Ibid. Hervorhebungen durch die Verfasserin.



472 Apologetik als «Begründungswissenschaft der Theologie»

ten sahen. Und vielleicht ist es gerade dieser Wille - das zu vermitteln, was
letztlich nur auf zwei verschiedenen, auseinanderlaufenden Wegen zu haben

war -, der verhinderte, daß Schmid einer der ganz großen Wegbereiter der
Fundamentaltheologie ins 20. Jahrhundert wurde.


	Apologetik als "Begründungswissenschaft der Theologie" : der Beitrag Alois von Schmids (1825-1910)

