
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Warum..? : Einige Überlegungen zum Problem der Theodizee

Autor: Pfüller, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761260

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761260
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Pfüller

Warum

Einige Überlegungen zum Problem der Theodizee*

Das Problem der Theodizee - wie es seit Leibniz gewöhnlich genannt
wird - verbindet sich in der neuesten Zeit der Menschheitsgeschichte
nicht zuletzt mit zwei Ortsnamen: Lissabon und Auschwitz. Sowohl das

verheerende Erdbeben im Lissabon des 18. Jahrhunderts wie auch die
über alle Maßen entsetzliche Vernichtungsorgie im Auschwitz des 20.
Jahrhunderts stehen gleichsam synonym für das unbegreifliche,
ungerechtfertigte Leid, das zum Himmel schreit.

Freilich, Lissabon und Auschwitz sind nur Paradigmen für das, was
mit unzähligen Beispielen aus Geschichte und Gegenwart zu belegen
wäre. Und nicht selten - wenn auch gewiß selten in so ergreifender Form
ausgesprochen - wird das der Klage Hiobs vergleichbare «Warum?»
unbeantwortet geblieben sein: «Warum gibt Gott das Licht dem Mühseligen
und das Leben den betrübten Herzen?» (Ijob 3,20) Das Problem ist also
nicht nur alles andere als neu, sondern auch so brennend, so schwierig
und möglicherweise so unlösbar wie eh und je. Anstatt jedoch an dieser
Stelle darüber Auskunft zu geben, weshalb im folgenden ein neuerlicher
Versuch der Problemlösung unternommen wird, möchte ich vorerst das
Problem möglichst genau zu erfassen suchen. D. h. insbesondere, daß der
Kern des Problems, seine zentrale Schwierigkeit, möglichst genau
lokalisiert werden soll. Dabei soll uns die überaus präzise wie konzise
Formulierung Epikurs anleiten, die W. Kasper wie folgt wiedergibt: «Gott
will entweder das Übel abschaffen, aber er kann nicht - dann ist er
ohnmächtig und nicht Gott, oder er kann und will es nicht - dann ist er böse,
im Grunde ist er dann der Teufel, oder er will es weder, noch kann er es -
was auf beide Folgerungen zugleich hinausläuft, oder er will und kann es

- woher aber dann das Böse?»1 Daraus erhellt m. E. mindestens dreierlei:

1. Die zentrale Schwierigkeit des Problems der Theodizee besteht in
der Vereinbarkeit von Macht und Güte Gottes angesichts des Übels, des

* Diesen Aufsatz widme ich besonders Simone Lindermann, Sebastian Beutel, Detlev
Paul und Heiko Zschorn, mit denen ich manches eindringliche Gespräch gerade zur
Problematik der Theodizee hatte.

1 Der Gott Jesu Christi, Leipzig 1985, 184.



Warum Einige Überlegungen 437

Leidens, des Bösen2, kurz des Unheils in unserer Welt. Einsichtig ist
nämlich: Weder ein bloß gütiger noch ein bloß mächtiger Gott müßten
angesichts des Unheils gerechtfertigt werden. Der eine könnte nicht
verantwortlich gemacht werden, da er bei allem guten Willen nicht in der
Lage ist, das Unheil zu beheben. Der andere wiederum müßte nicht
verantwortlich gemacht werden, da er gleichsam moralisch unzurechnungsfähig

ist. Die zentrale Frage läßt sich mithin wie folgt fassen: Wie kann
Gott angesichts des Unheils in dieser Welt als Heilsmacht ausgesagt
werden? 2. Einen Ausweg aus der von Epikur bezeichneten Ausweglosigkeit
gibt es keinesfalls mittels der zuerst genannten Variante. Ein Gott, der
das Unheil nicht zu überwinden vermöchte, wäre keinesfalls der, über
den hinaus nichts Größeres gedacht werden kann - um die treffliche
Formulierung Anselms von Canterbury aufzugreifen. Er wäre aber demzufolge

auch nicht der, auf dessen Heilsmacht die Menschen irgend
vertrauen und hoffen könnten. 3. Da die an dritter Stelle genannte Variante
begreiflicherweise ausscheidet, bleiben die Varianten zwei und vier. Dabei

scheidet offenkundig auch die letztgenannte Variante als Ausweg aus.
Zwar hält sie an Gottes Heilsmacht fest, vermag sie aber angesichts des
Unheils in dieser Welt gerade nicht begründet auszusagen; sie kann die
Aporie nur eingestehen. Bleibt mithin als Ausweg nur die an zweiter Stelle

genannte Variante. Hier jedenfalls scheint der Schluß Epikurs durchaus
nicht zwingend. Ein Gott, der das Unheil abschaffen kann, es jedoch
nicht will, muß nicht böse sein. Die Frage ist dann freilich, ob und inwiefern

ein solcher Wille als guter, heilsamer verstanden werden kann.
Ich hoffe, mit den vorangegangenen Erwägungen den Kern des

Problems der Theodizee hinreichend genau erfaßt zu haben. Aufmerksam
machen möchte ich nochmals darauf, daß nicht von ungefähr von Unheil
im allgemeinen gesprochen wurde. Das in die Augen springende, auffällige

unverschuldete Leiden3 nämlich dürfte nur der äußere Anstoß, nicht
aber der Kernpunkt der Problematik sein. Ich denke, dies wird sich in den
weiteren Überlegungen bestätigen.

Diese Überlegungen nun sollen sich in drei Schritten vollziehen.
Zuerst sollen zwei Argumente geprüft werden, die der zentralen Schwierigkeit

des Problems ausweichen, indem sie schließlich doch auf die von
Epikur zuerst genannte Variante hinauslaufen (I.). Sodann soll die bei
Epikur zuletzt genannte Variante, das Eingeständnis der Aporie, das vor
der zentralen Schwierigkeit kapitulieren zu müßen meint, kritisch reflektiert

werden (II.).

2 Ich greife hier auf die dreifache Differenzierung der Übel durch Leibniz zurück, auf
die ich nochmals zu sprechen kommen werde.

3 Vgl. etwa das von I. Karamasow angeführte entsetzliche Leiden von Kindern: F.M.
DOSTOJEWSKI, Die Brüder Karamasow, Bd. I, Leipzig 1975, 343ff.



438 Warum Einige Überlegungen

Schließlich sollen vier Argumente vorgetragen werden, die geeignet
scheinen, der zentralen Schwierigkeit zu begegnen (III.). Dabei möchte
ich sogleich darauf hinweisen, daß auch diese vier Argumente nicht
beanspruchen, die zentrale Schwierigkeit des Problems zu beheben. Hierzu
dürfte das Problem viel zu schwierig sein. Und selbst wenn eine rational
befriedigende Lösung gelänge, wäre seine ungemein bedrückende
emotionale Schwere mitnichten aufgehoben. Im übrigen hoffe ich gleichwohl,
daß der hier unternommene neuerliche Versuch einer Problemlösung des
Nachdenkens und der Diskussion wert sein möge.

/.

1. Gott ist nicht verantwortlich, vielmehr der Mensch oder der Böse

Der Anteil der Menschen am Unheil in der Welt ist allzu offenkundig.
Der Name Auschwitz steht nicht zuletzt für die nachgerade exorbitanten
Ausmaße, die dieser menschliche Anteil angenommen zu haben scheint.
Nicht verwunderlich also, daß die menschliche Verantwortung für das
Unheil immer wieder namhaft gemacht wurde und wird, daß die Frage
der Theodizee eher zu einer solchen der Anthropodizee geworden zu sein
scheint. Und in der Tat: Warum soll Gott die Verantwortung für
Vorkommnisse angelastet werden, die ganz offensichtlich die Menschen zu
verantworten haben?4 Letztverantwortlich könnten diese wohl doch nur
dann gemacht werden, wenn sie letztlich für diese Welt zuständig wären,
will sagen wenn sie die Schöpfer dieser Welt wären.5 Man könnte von
daher den Namen Lissabon betrachten als Paradigma für das Unheil, für
das die Menschen ganz offensichtlich nicht verantwortlich gemacht werden

können. Aber selbst im Blick auf das Böse, für das die Menschen
doch noch am ehesten verantwortlich zu machen sind, spitzt sich das
Problem sogleich zu. Denn es führt offenbar kein Weg vorbei an der
scharfen Alternative, die A. Camus so formulierte: «Entweder sind wir
nicht frei, und der allmächtige Gott ist für das Böse verantwortlich. Oder
wir sind frei und verantwortlich, aber Gott ist nicht allmächtig. Alle
scholastischen Spitzfindigkeiten haben der Schärfe dieses Paradoxons

4 Das ist selbst in der Erzählung von Genesis 3 so, wo den Menschen augenscheinlich
eine große Verantwortung für den desolaten Zustand der Welt zugemessen wird.

Denn weder die Schlange noch die sonstigen Rahmenbedingungen (einschließlich ihrer
Versuchbarkeit) haben die Menschen geschaffen, ganz abgesehen vom Problem ihrer
Willensfreiheit.

5 Das Problem der Theodizee stellt sich nicht, wenn man, wie etwa im Buddhismus,
keinen Schöpfergott annimmt. Dafür hat man ein anderes: Die ebenfalls angenommene
Heilsmacht ist dann offenbar nicht in der Lage, die Welt zu heilen, was auf die bei
EPIKUR zuerst genannte Variante hinausläuft.



Warum Einige Überlegungen 439

nichts hinzugefügt und nichts genommen.»6 Mithin bestätigt sich das
bereits zur ersten Variante Epikurs Gesagte: Wäre Gott nicht letztlich
verantwortlich, könnte er das Unheil nicht heilen, wäre folglich nicht der,
über den hinaus nichts Größeres gedacht werden kann. Insofern gehört
auch das Bonmot Stendhals genau hierher: «Die einzige Entschuldigung
Gottes ist, daß er nicht existiert.»

Grundsätzlich nicht anders ist der ebenso traditionsreiche Versuch zu
beurteilen, die Verantwortung für das Unheil dem Bösen anzulasten -
abgesehen von der Frage, ob man eine transzendente Wirklichkeit des Bösen

annehmen zu müssen meint oder nicht. Dabei ist es auch letztlich
gleichgültig, ob der Böse eher als Untergott (Demiurg) oder schließlich
als Gegengott (Satan, Teufel) verstanden wird. Psychologisch betrachtet,
mag der Böse eine geradezu unersetzliche Funktion haben. «Der böse
Gott ist der nützlichste Gott, der je war. Hätten wir ihn nicht zur Hand,
wohin würde unsere Galle rinnen? Jedweder Haß wendet sich letztlich
gegen ihn. Wenn wir Ihm noch dazu die Verantwortung des verpatzten
Weltalls aufhalsen, so genießen wir eine Art Frieden: keine Ungewißheit
mehr hinsichtlich unseres Ursprungs und Ausblicks, sondern die volle
Gewißheit im Unlösbaren.»7 Theologisch betrachtet hingegen vermag der
Böse seine Funktion gerade nicht zu erfüllen. Er vermag Gott die
Verantwortung nicht abzunehmen. Dies nämlich vernöchte er nur dann, wenn
er mindestens ebenso mächtig wäre wie Gott. Damit aber stünden wir
wiederum bei der erstgenannten Variante Epikurs. E.M. Cioran drückt
dies in der ihm eigenen sarkastischen Manier so aus: «Der gute Gott war
entschieden dem Schöpfer nicht gewachsen; er besitzt alles bis auf die
Allmacht. Groß in seinen Mängeln - Anämie und Güte gehen zusammen

- ist er der Prototyp der Untüchtigkeit: er kann niemandem helfen ...»8

2. Der mitleidende, ohnmächtige Gott

Damit stehen wir bereits beim nächsten Gedanken. Eine berührende jüdische

Legende erzählt, warum «der liebe Gott am Pesach weinte». Der
Grund ist denkbar einfach; er ist der Vater aller Geschöpfe auf Erden, sie
alle sind seine geliebten Kinder. Und - so spricht Gott in dieser Legende

- «ich sollte nicht weinen, wenn alle Erstgeburt in Ägyptenland sterben
mußte und nun so viele Menschen in den Wellen des Meeres untergehen?
Viele Tausende meiner Geschöpfe, Menschen und Tiere, gehen zugrunde,
und ich sollte nicht trauern?»9 - Diese Legende ist sicher auch im Blick
auf die jüdische Glaubensgeschichte und wegen ihrer ausdrücklichen Be-

6 Der Mythos von Sisyphos, Hamburg 1959, 51.
7 E.M. CIORAN, Die verfehlte Schöpfung, Frankfurt/M. 21981, 9f.
8 Ebd., 8.
9 Im Widerschein des Alten Testaments. Palästinische Legenden, Berlin 1958, 31.



440 Warum Einige Überlegungen

rücksichtigung des Leidens der Tiere bemerkenswert. Indes muß dies
jetzt beiseite bleiben. Für den jetzigen Zusammenhang ist sie bedeutsam,
weil sie in eindrücklicher Weise den guten, mitleidenden Gott zeigt. Ihm
ist das menschliche (und tierische) Leiden und Zugrundegehen alles
andere als gleichgültig. Im Gegenteil, es greift ihm ans Herz; er möchte das
unheilvolle Geschehen abwenden - und ist doch nicht imstande dazu.

Ich habe den Eindruck, daß gerade die christliche Theologie mit ihrer
Rede vom mitleidenden, am menschlichen Leiden anteilnehmenden, sich
am Kreuz der Ohnmacht und dem Tod aussetzenden Gott in der Gefahr
steht, die Heilsmacht Gottes nicht hinreichend aussagen zu können.10 So
kommt etwa W. Huber in seinem Aufsatz «Theodizee» zu dem Schluß,
daß sich der christliche Glaube einer rationalen Lösung des Theodizee-
problems verweigere. Diese Auffassung aber begründet er wie folgt:
«Das Rätsel des Todes, des Leidens und des Bösen kann eben darum
nicht mehr durch einen Rückgriff auf den Gottesbegriff aufgelöst werden,
weil Gott selbst als der bestimmt wird, der sich dem Tod, dem Leiden
und dem Bösen aussetzt und an ihm Anteil hat.»11 Was soll mit einem
solchen Satz gesagt sein? Verwässert er nicht eher die Schärfe des
Problems? Einen mitleidenden Gott kennt die erwähnte jüdische Legende
auch - wenngleich kaum in dem Ausmaß wie der von Huber
gekennzeichnete christliche Glaube. Im Unterschied dazu aber macht sie das
Problem der göttlichen Ohnmacht klar, wohingegen es der Satz von Huber

eher zu verschleiern scheint.12 Nun weist Huber freilich zuerst darauf
hin, daß sich der christliche Glaube einer rationalen Lösung des Theodi-
zeeproplems überhaupt verweigere. Nur muß dann die Aporie auch
unumwunden eingestanden werden, und es darf nicht der Eindruck erweckt
werden, der Gedanke vom mitleidenden Gott löse das Problem doch noch
irgendwie (vielleicht suprarational?).

II.

«Ist etwa ein Unglück in der Stadt, das der Herr nicht tut?» (Am 3,6b) -
«... der ich das Licht mache und schaffe die Finsternis, der ich Frieden
gebe und schaffe Unheil. Ich bin der Herr, der dies alles tut» (Jes 45,7).

10 Besonders bezeichnend scheint mir dafür die Argumentation D. Sölles in ihrem
Buch «Leiden», Stuttgart 1973.

11 W. HUBER, Theodizee, in: Ders., Konflikt und Konsens, München 1990, 132.
12 Sicher verzeichnet H. MyNAREK die Problematik, wenn er «die These vieler heutiger

Theologen von seinem (sc. Gottes) Mitleiden mit den Geschöpfen zum so ziemlich
Makabersten, das man sich denken kann», erklärt. Denn der mitleidende Gott muß
keineswegs, wie Mynarek will, «als der universale Sado-Masochist» begriffen werden, der
sadistisch die leidvolle Welt erschafft, um masochistisch an ihr leiden zu können. Eher
gleicht er einem Schöpfer, dem die eigene Schöpfung aus den Händen geglitten ist und
der daher selbst bemitleidenswert wird.



Warum Einige Überlegungen 441

Diese beiden Beispiele zeigen, daß sich hier die Aporie gleichsam
noch in statu nascendi befindet. Der Zwiespalt in Gott wird offenbar noch
nicht als Spaltung empfunden; Gott ist zuständig für Heil und Unheil.
Indes, da sich seine eigentliche Intention denn doch auf das Heil (Israels,
der Menschheit, der Welt, des einzelnen) richtet, mußte die Spannung im
Gottesverständnis je länger desto unvermeidlicher eskalieren - zumindest
solange man sie nicht auf einen Gegengott abzuleiten versuchte (vgl.
dazu 2Sam 24,1 mit IChron 21,1). Bei Hiob jedenfalls ist sie mit aller
Wucht spürbar. «In der ungeheuren Spannung seines Kampfes droht das
Gottesbild ihm zu zerreißen. Schon in Kap. 14 hat sich etwas Derartiges
angebahnt, aber dort versuchte Hiob eine Zerlegung im Sinne eines
zeitlichen Nacheinanders: Zuerst waltet der Gott des Zornes, dann der, der
sein Geschöpf liebt. Nun aber verschärft sich die Zertrennung des
schützenden Gottes der Überlieferung von dem zerstörenden Gott seiner
Erfahrung zu einem Nebeneinander.»13

Es kann hier nicht darum gehen, geschichtliche Entwicklungen in be-

zug auf das gespaltene Gottesverständnis zu verfolgen. Vielmehr geht es

um die Konsequenz der Aporie für das Gottesverständnis. Indem sowohl
der Wille Gottes zum Heil wie auch seine Verantwortung für das Unheil
festgehalten werden, droht eine Spaltung in Gott. Anders ausgedrückt:
Gottes Identität scheint gefährdet, zumindest ist sie nicht mehr auszumachen.

Luther bringt dies bekanntlich auf die Begriffe vom verborgenen
und offenbaren Gott, wobei das Heilswirken zwar Gottes eigenstes Werk
bleibt, während das Unheilswirken als das ihm fremde erscheint. Diese
Unterscheidung indessen kann ihrerseits auch nicht mehr begriffen, sie
muß geglaubt werden. Selbst wenn Gott alle Menschen ins Unglück
brächte, hält der Glaube daran fest, daß er gut ist.14

Wohlgemerkt, es ist hier nicht die Rede davon, daß Gott prinzipiell
menschliches Denken und Begreifen übersteigt («deus semper maior»);
dies nämlich gilt selbstverständlich auch für den offenbaren Gott. Es ist
vielmehr die Rede davon, daß Gott gleichsam janusköpfig ist, zwei
Gesichter besitzt, von denen uns eines prinzipiell abgewandt, will heißen
verborgen bleibt.

Offensichtlich ist mit diesem Zwiespalt in Gott eine schwere Hypothek

für das Gottesverständnis gegeben. Indes, muß sie nicht aufgenommen

werden, wenn anders Gott weder der Wille noch das Vermögen
abgesprochen werden dürfen, das Unheil zu überwinden? Ich denke, das

Eingeständis der Aporie angesichts der Theodizeeproblematik verdient
allen Respekt. Natürlich befriedigt es das Denken nicht; aber ist es nicht
unseren begrenzten Möglichkeiten allemal angemessener als gewagte und
womöglich vermessene Spekulationen? Ich möchte diese Fragen jeden-

13 G. VON Rad, Theologie des Alten Testaments I, Berlin 2 1969, 428.
14 So - zugespitzt - die einschlägige Argumentation Luthers in: De servo arbitrio.



442 Warum..? Einige Überlegungen

falls an dieser Stelle festgehalten wissen, um anzuzeigen, daß ich mir des
Risikos weitergehender Reflexionen wohl bewußt bin und sie daher mit
der gebotenen Vorsicht in Angriff nehme. Wenn ich es gleichwohl tue, so

vor allem, weil ich meine, die vorzutragenden Argumente seien überaus
nachdenkenswert. Und mag manchen die Argumentation in I. und II. als
allzu kurz erschienen sein, so sei diese Kürze damit gerechtfertigt, daß
das Hauptaugenmerk der vorliegenden Überlegungen der folgenden
Argumentation gelten soll.

III.

1. «Quia malum est, deus est» (Thomas von Aquin)
«Soll angesichts der universalen Leidens- und Unheilssituation überhaupt
noch Hoffnung möglich sein, soll der Mensch angesichts himmelschreienden

Unrechts seine Würde nicht aufgeben, so nur, wenn ein neuer
Anfang möglich ist, der nicht aus den Bedingungen unserer Situation ableitbar

ist, wenn eine Instanz existiert, die über alles Unrecht erhaben am
Ende der Geschichte das letzte Wort sprechen wird.»15 Und darum in der
Tat: Weil das Übel, das Leiden, das Böse ist, ist Gott (not-wendig)!

Es ist m. E. sehr wichtig, diese Umkehrung der Perspektive zu
vollziehen. Wurde die göttliche Heilsmacht durch das Unheil in der Welt
bisher auf das schwerste belastet und beinahe gezwungen abzudanken, so
wird sie jetzt angesichts dieses Unheils geradezu unentbehrlich. Denn
eines ist doch evident: Zwar verschwindet das Problem der Theodizee,
wenn Gott abdankt, nicht aber verschwindet das himmelschreiende
Unheil. Ja, wird es nicht sogar noch bedrückender? Ohne einen Gott scheint
jedenfalls eine Lösung des Problems des Unheils gänzlich unmöglich.
Insofern dürfte G. Büchner (Dantons Tod) mit seiner Bezeichnung der
Theodizeefrage als «Felsen des Atheismus» nur zum Teil recht haben.
Sicher ist die göttliche Wirklichkeit (als Heilsmacht) durch die Theodizeefrage

ungleich stärker ins Wanken geraten als durch alle religionskritischen

und erkenntniskritischen Reflexionen zusammen genommen. Aber
ebenso sicher ist die Ausgangsproblematik der Theodizeefrage ein
ungleich stärkeres Movens für die unausrottbare Frage nach Gott und den
ebenso unausrottbaren Glauben an Gott, als alle Reflexionen über die
Gottesbeweise und die «Sinntotalität» der Wirklichkeit zusammen.

Bleibt noch darauf hinzuweisen, daß sich das vorgetragene Argument
gleichsam erst im Vorfeld der zentralen Schwierigkeit des Theodizee-
problems bewegt. Denn wie Gott angesichts des Unheils in dieser Welt
als Heilsmacht auszusagen ist, vermag dieses Argument nicht zu zeigen.

15 W. Kasper, a.a.O. (Anm. 1), 186.



Warum Einige Überlegungen 443

Immerhin aber vermag es deutlich zu unterstreichen, daß Gott gerade
angesichts des Unheils in dieser Welt als Heilsmacht ausgesagt werden
muß, soll die Welt ihrem Unheil irgend entgehen können.

2. Eine geschaffene Welt ist notwendig unvollkommen

«Eine vollkommene Welt kann nicht erschaffen werden, weil sie dann
Gott selber wäre, der sich nicht verdoppeln, sondern eben nur einschränken

kann. Gerade weil Gott sich niemals wiederholen kann, muß eine

Schöpfung dieser - ich möchte hegelisch sagen - Entfremdung unterliegen,

in der sie, um sie selber zu sein, das Böse aus sich herausstellen
muß.»16

So verwirrend der Gedanke auf den ersten Blick gerade für das übliche

christliche Verständnis von Schöpfung sein mag, so nachdrücklich
muß er unterstrichen werden. Gott konnte nicht nur, er mußte geradezu
eine unvollkommene Welt schaffen. Denn vollkommen ist per definitio-
nem allein er selbst. Ist die Schöpfung aber nicht als Emanation Gottes zu
verstehen, vielmehr als klar von Gott unterschieden, so muß sie weniger
als vollkommen, d. h. unvollkommen sein. Versteht man die Schöpfung
demgegenüber als Ausfluß des Göttlichen, so läuft dieser Gedanke letzten
Endes darauf hinaus, der Schöpfung selbst göttliche Qualität zuzuschreiben.

Dann aber lädt man sich das Problem einer Kosmodizee auf, die sich
bemühen muß nachzuweisen, daß die Welt im Grunde gegen allen
Augenschein vollkommen ist. Daß solche Bemühungen eine lange Tradition

haben und zu imposanten Gedankengebäuden führten, möchte ich
hier mit allem Respekt vermerken. Dennoch erscheint es mir aussichtsreicher

und dem Gottesverständnis angemessener, das Argument von der
notwendigen Unvollkommenheit der Schöpfung weiter zu verfolgen.

Man könnte ja einwenden: Daß eine geschaffene Welt unvollkommen
sein muß, sei zugestanden; muß sie jedoch deshalb grausam sein,
gezeichnet von entsetzlichem Leiden, vom Bösen geschunden? Gewiß wird
man diesem Einwand kaum zwingend entgegnen können. Aber es kann
doch gefragt werden, ob nicht eine unvollkommene Welt auch eine Welt
der Gegensätze ist. Nicht nur aus den Reflexionen dialektischer Philosophie,

sondern auch aus unserer eigenen Erfahrung wissen wir, daß auf
Gegensätzen die Bewegung, die lebendige Entwicklung beruhen. Gegen-
satzlosigkeit bedeutet Stillstand und Tod. Aus unserer Erfahrung wissen
wir ebenfalls, daß Langeweile, Ermüdung aufkommen, wo keine Spannung

vorhanden ist bzw. die vorhandene Spannung nachläßt. Spannung
aber beruht wiederum auf Gegensätzen. Und daß diese Gegensätze vom
Geringfügigen bis ins Exorbitante reichen, also die Extreme einschließen,
gehört m. E. ebenso zur Beweglichkeit und Lebendigkeit dieser (not-

16 G. SCHOLEM, Von der mystischen Gestalt der Gottheit, Frankfurt/M. 1977, 79; zit.
bei J. HABERMAS, Politik, Kunst, Religion, Stuttgart 1982, 137.



444 Warum Einige Überlegungen

wendig) unvollkommenen Welt. Zur Nacht gehört der Tag, zum Tod
gehört das Leben, zum «Zu-Tode-Betrübt» das «Himmelhochjauchzend»,
zum himmelschreienden Elend der Überfluß an Gütern, zur boshaften
Grausamkeit die liebende, schützende, helfende Fürsorglichkeit, zum Haß
die Liebe und umgekehrt.

Freilich - vor allem die zuletzt genannten Beispiele belegen es - sind
wir hier an einer gefährlichen Stelle angelangt, an der das Nachdenken in
Vermessenheit umzuschlagen droht. Denn es scheint, als ob wir - um mit
Leibniz zu sprechen - metaphysisches, physisches und moralisches
Übel17 unterschiedslos ineinssetzten und in letzter Konsequenz dessen
die Sünde und das Böse selbst in ihren extremsten Erscheinungsformen
rechtfertigten. Gewiß kann man die Unvollkommenheit der geschaffenen
Welt mit ihren Gegensätzen verantwortlich machen für einen guten Teil
der Leiden von Menschen und anderen Geschöpfen. Aber kann man sie
auch verantwortlich machen für das Menschen und anderen Geschöpfen
durch Menschen zugefügte Böse? Ich spitze es zu: Kann man sie auch für
Auschwitz verantwortlich machen?

Ich gestehe, vor der Beantwortung dieser Frage zurückzuschrecken.
Ich schrecke vor allem deshalb zurück, weil ich keine andere Möglichkeit
sehe, als diese Frage zu bejahen. Ich kann nicht umhin, hier Hegel recht
zu geben. Ohne den «Sündenfall», ohne die Dialektik von Gut und Böse,
ist menschliche Entwicklung, ist menschliches Leben mit seinen entsetzlichen

Abgründen wie mit seinen faszinierenden Höhen gar nicht
vorstellbar. Um es wieder zuzuspitzen (denn so wird die mir wohl bewußte
Gratwanderung dieser Überlegungen am deutlichsten): Natürlich wäre es

vermessen zu schlußfolgern, daß Auschwitz in dieser unvollkommenen
Welt geschehen mußte. Indes ist es m. E. nicht vermessen zu behaupten,
daß Auschwitz in dieser unvollkommenen, von Gegensätzen
gekennzeichneten Welt geschehen konnte. Dabei muß allerdings sofort hinzugefügt

werden, daß es um Gottes und alles in der Welt willen nicht hätte
geschehen dürfen. Denn dies kann gar nicht nachdrücklich genug unterstrichen

werden: Der Versuch, auch noch das Böse aus der Unvollkommenheit
der Welt und ihrer Gegensätzlichkeit zu verstehen, impliziert unter

gar keinen Umständen eine ethische Rechtfertigung des Bösen mitsamt
seinen mehr oder weniger verheerenden Auswirkungen in dieser Welt.

17 Leibniz, Theodizee, Anhang III, §7, und: Causa Dei, §§30-32. «Man kann das
Übel metaphysisch, physisch und moralisch auffassen. Das metaphysische Übel besteht in
der einfachen Unvollkommenheit, das physische Übel im Leiden, das moralische Übel in
der Sünde»; zit. bei H.-G. Fritzsche, Schuld und Übel. Zum Theodizeeproblem, Berlin
1987, 47.



Warum Einige Überlegungen 445

3. Schöpfung bedeutet sowohl Selbstbeschränkung als auch Bereicherung

Gottes

«Wenn der Schöpfer eine Welt endlicher Geschöpfe wollte und wenn er
die Selbständigkeit dieser Geschöpfe wollte, dann mußte er die Vergänglichkeit

und das Leiden an ihr, aber auch die Möglichkeit des Bösen als
Folge ihrer Verselbständigung in Kauf nehmen. Er mußte damit auch die
Verborgenheit seiner eigenen Gottheit in seiner Schöpfung, ihre Verdek-
kung und Infragestellung durch die Selbständigkeit seiner Geschöpfe, auf
sich nehmen.»18

Der Gedanke, der hier zunächst expliziert werden soll, ist der der
Selbstbeschränkung Gottes, die mit einer von Gott klar unterschiedenen,
insofern selbständigen Schöpfung verbunden zu sein scheint. G. Scholem
erörtert diese Frage im Zusammenhang mit dem Begriff der «Schöpfung
aus Nichts». «Gott hat die Freiheit, ein Sein hervorzurufen, das nicht er
selber ist. Was könnte paradoxer sein als dies? Denn wie kann, wenn es

Gott gibt, es irgendein Sein geben, das nicht in ihm selber enthalten sei?

(Wie) soll der Gedanke vollziehbar sein, daß außerhalb der göttlichen
Substanz, die in sich das vollendete Sein darstellt, noch ein
unvollkommenes und geschöpfliches Sein existieren kann, sobald einmal der
Gedanke der Vollkommenheit des göttlichen Wesens ernst genommen
wird?»19 Ohne hier die besonders aus der Tradition jüdischer Mystik
schöpfenden tiefsinnigen Überlegungen Scholems im einzelnen ausbreiten

zu können, ist natürlich die Antwort auf die gestellten Fragen von
höchstem Interesse. Sie lautet: Die Schöpfung eines Seins durch Gott, das

nicht er selber ist, geschieht durch einen Akt göttlicher Selbstbeschränkung.

«Es gibt also in diesem Sinne einen Akt, in dem Gott etwas von
sich selbst, und sei es auch nur gewissermaßen von einem Punkte seines
Wesens, zurückzieht» (85). In diesen «Freiraum» entläßt Gott die
selbständige Schöpfung. Und in einem solchen Akt zeigt sich allererst die
höchste Vollkommenheit und absolute Freiheit Gottes, «nämlich die
Freiheit, die unendliche Vollkommenheit seines Wesens, und sei es auch
nur punktuell, zu beschränken» (86).

Führen wir den Gedanken der Selbstbeschränkung Gottes noch ein
Stück weiter. Gewährt Gott seiner Schöpfung den Freiraum der Selbständigkeit,

da sie ja im übrigen andernfalls letztlich nur eine Verdoppelung
seiner selbst wäre, so verzichtet er auf Dominanz, das heißt massive
Umgestaltung dieser Schöpfung im Sinne seiner Heilsabsicht im Rahmen des

«fortgehenden Weltprozesses» (H. Jonas). An dieser Stelle hat m. E. die
Rede von der Ohnmacht und dem Mitleiden Gottes ihre Berechtigung.

18 W. Pannenberg, Systematische Theologie, Bd. 2, Göttingen 1991, 200.
19 G. Scholem, Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränkung Gottes, in: DERS.,

Über einige Grundbegriffe des Judentums, Frankfurt/M. 1970, 53-89; Zit. 59. Die
folgenden beiden Seitenangaben im Text beziehen sich auf diese Abhandlung.



446 Warum..? Einige Überlegungen

Man kann sie dann durchaus christlich interpretieren in der Weise, wie es
M. Deneken getan hat: «In seinem Sohn offenbart Gott seine
Selbstbeschränkung und seinen Verzicht um der Liebe zum Menschen willen darauf,

in das innerweltliche Geschehen einzugreifen.»20 Exemplarisch für
diesen Verzicht könnte die Szene aus der Passionsgeschichte stehen, in
der Jesus aufgefordert wird, sich als der Sohn Gottes auszuweisen, indem
er vom Kreuz herabsteigt. Nichts dergleichen geschieht - Gott tritt nicht
(quasi als deus ex machina) in Aktion.

Selbstverständlich ist bei alledem die Heilsmacht Gottes stets in der
Weise mitgedacht, daß sie schließlich doch die unvollkommene, unheile
Welt heilen und in die eigene Vollkommenheit aufheben wird. Hiergegen
jedoch richtet sich der massive Protest I. Karamasows, der eine solche
Welt schlicht inakzeptabel findet. «Wenn alle leiden müssen, um durch
ihr Leiden die ewige Harmonie zu erkaufen - inwiefern sind daran die
kleinen Kinder beteiligt? Warum sind auch sie unter die Düngemittel
geraten und haben mit ihren Persönlichkeiten für irgend jemand die
zukünftige Harmonie gedüngt? Für diese Harmonie wird ein gar zu hoher
Preis verlangt; es entspricht nicht unserem Geldbeutel, so viel Eintrittsgeld

zu bezahlen!»21 I. Karamasow führt das offensichtlich unschuldige
Leiden kleiner Kinder an, um deutlich zu machen, daß auch eine künftige,

geheilte Welt das entsetzliche Unheil dieser Welt nicht aufwiegen
kann. Nun meine ich allerdings, daß ein ewiges Heil ein zeitliches Unheil
mehr als aufzuwiegen vermag. Oder um mit Paulus zu reden: «Denn das
meine ich: Die Leiden der gegenwärtigen Zeit bedeuten nichts gegenüber
der Herrlichkeit, die künftig an uns offenbar werden soll» (Rom 8,18 in
der Übersetzung von U. Wilckens).

Indes scheint mir das Problem, das der massive Protest I.
Karamasows aufwirft, tiefer zu reichen. Stellt er nicht die Frage nach dem
Wozu einer Welt, die bestenfalls dann akzeptabel wird, wenn sie
überwunden, will heißen in eine geheilte Welt hinein aufgehoben wird? Das
besagt aber nach den bisherigen Überlegungen: Wäre nicht der Verzicht
auf eine Schöpfung besser als diese notwendig unvollkommene, von
Gegensätzen gekennzeichnete Welt? Wohl, mit dieser Frage sind wir wieder
hart am Rande der Vermessenheit angekommen. Vielleicht darf doch mit
aller Vorsicht darauf hingewiesen werden, daß es sich bei dieser unserer
Welt um eine ungeheuer spannende Welt handelt; um eine Welt, zu der
das Grausame, Grimmige, Entsetzliche genauso gehört wie das Schöne,
Berauschende, Grandiose. So ungleich die beiden Seiten im Blick auf
Einzelschicksale - zumindest dem Augenschein nach - auch verteilt sein

20 M. DENEKEN, Gott im Innersten der Hölle. Von der Theodizee zum Wort vom
Kreuz: Conc 29 (1993) 235. Deneken nimmt Bezug auf Überlegungen des jüdischen
Philosophen H. Jonas.

21 Dostojewski, a.a.O. (Anm. 3), 353; 355.



Warum..? Einige Überlegungen 447

mögen, so wenig sollte man sich beim abwägenden Nachdenken zu
Einseitigkeiten verleiten lassen. Weder der schmerzverzerrte Schrei «Die
Welt ist entsetzlich!» noch der genießende Ausruf «Die Welt ist schön!»
treffen für sich genommen zu, denn die Welt ist beides. Darin eben
besteht ihr Reichtum.

Eine letzte, mag sein nun doch vermessene Überlegung sei hier angefügt.

Ist diese spannungsreiche Welt nicht auch eine Bereicherung Gottes?

Wäre ein Gott ohne die von ihm in grandioser, sich selbst beschränkender

Freiheit hervorgebrachte Schöpfung nicht ärmer, mithin einer,
über den hinaus Größeres gedacht werden könnnte? Ich schließe mit diesen

Fragen den dritten Argumentationsgang ab. Sie zeigen zumindest, wie
weit sich das Denken vorwagen muß, will es der zentralen Schwierigkeit
des Theodizeeproblems begegnen.

4. Das Unheil in dieser Welt vermag ohne eine Apokatâstasis pänton
schwerlich geheilt zu werden

«Himmel und Erde warten auf eine Theodizee von der Hand dessen, der
Himmel und Erde gemacht hat.»22

Sicher wird man den Gedanken der Allversöhnung im Zusammenhang

der Theodizeeproblematik nicht ohne weiteres erwarten, da er hier
gewiß nicht seinen genuinen Ort hat. Gleichwohl meine ich, daß die
zentrale Schwierigkeit des Theodizeeproblems diesen Gedanken geradezu
herausfordert. Wir erinnern uns an die eingangs formulierte zentrale Frage:

Wie kann Gott angesichts des Unheils in dieser Welt als Heilsmacht
ausgesagt werden? Kann er nun, so muß man weiter fragen, das entsetzliche

Unheil in dieser Welt wahrhaft heilen und damit seine Heilsmacht
unter Beweis stellen, indem er neben dem Heil für die einen ewiges
Unheil für die anderen schafft? Erhielte das malum im umfassenden Sinne
des Übels, des Leidens wie des Bösen, nicht schließlich doch den Rang
einer sich Gott gegenüber verselbständigenden, konkurrierenden Macht,
wenn er es nicht gänzlich überwände?

Auch in diesem Zusammenhang könnten wir in Anlehnung an Epikur
fragen: Will Gott das malum nicht überwinden, oder kann er es nicht?
Indem wir die letztere Möglichkeit sogleich ausschließen, müßten wir weiter

fragen: Warum will er es gegebenfalls nicht, da doch an seiner
Heilsabsicht nicht gezweifelt werden muß? Es dürfte mithin deutlich sein, daß
auch in bezug auf die Frage der Apokatâstasis ein Weg für eine ablehnende

Antwort allenfalls in der an zweiter Stelle genannten Variante Epi-
kurs liegen könnte, denn die anderen Varianten scheiden als stichhaltige
Antworten offensichtlich aus. Jedoch sind die mancherlei Aspekte des

22 Diesen Satz G. MENKENS zitiert K. BARTH, Die protestantische Theologie im
19. Jahrhundert, Hamburg 1975, 453. Er stehe hier als eine Art Motto, ohne daß auf seine
Bedeutung bei MENKEN näher eingegangen werden kann und soll.



448 Warum Einige Überlegungen

Problems der Apokatastasis in diesem Aufsatz nicht Gegenstand der
Erörterung, obgleich der mögliche Weg für eine ablehnende Antwort nur in
einer solchen Erörterung hinreichend genau geprüft werden könnte.
Demgegenüber kam es mir in den wenigen vorangegangenen Überlegungen

gerade darauf an, dafür zu plädieren, daß sich von der Theodizee-
problematik her die Suche nach dieser ablehnenden Antwort auf die
Frage der Apokatastasis alles andere als nahelegt. Im Gegenteil, nur
wenn von Gott behauptet werden darf, daß er das malum wahrhaft als ihm
gegenüber nichtig überführen kann und will, daß er seine von ihm in die
Selbständigkeit entlassene unvollkommene, von Gegensätzen
gekennzeichnete Schöpfung schließlich in seine Vollkommenheit aufnehmen
will und kann, daß er das Unheil dieser Welt gänzlich überwinden will
und kann: nur dann dürfte er angesichts des Unheils in dieser Welt als

Heilsmacht auszusagen sein.
Ich möchte am Ende dieser Ausführungen nochmals darauf hinweisen,

daß die Argumentation keineswegs beansprucht, die zentrale
Schwierigkeit des Theodizeeproblems zu beheben. Indes hoffe ich
gezeigt zu haben, daß man sich nicht mit dem Eingeständnis der Aporie
begnügen muß, so respektabel dies in Anbetracht der Schwierigkeit des
Problems ist.

Abschließend noch einige Worte zum Tatbestand, daß in der
vorgetragenen Argumentation eine spezifisch christliche Perspektive so gut wie
keine Rolle gespielt hat. Ich meine, dies ist dem Problem durchaus
angemessen. Denn es stellt sich zunächst jeder Religion, die die göttliche
Wirklichkeit als umfassende, unumfaßbare Heilsmacht und folglich als

Schöpfer und Erlöser zu verstehen sucht. Genau in diesem allgemeinen
Rahmen muß sodann das Problem erörtert werden, also ohne daß dabei
darauf reflektiert werden muß, in welcher Weise sich die umfassende,
unumfaßbare Heilsmacht offenbart hat bzw. weiterhin offenbart. Denn
erst auf dem damit geschaffenen Hintergrund schießlich ist etwa die
Metapher vom mitleidenden Gott keine Ausflucht in Gottes Ohnmacht,
vielmehr Sinnbild seiner J/ei/smacht. Erst auf diesem Hintergrund auch bleiben

die Zeichen des Heils in dieser Welt, traditioneller gesprochen die
Offenbarungen Gottes - allen voran das Leben, Leiden und Sterben des

Jesus aus Nazareth - nicht letztlich doch unwirksam, sondern werden zu
Glauben, Liebe und Hoffnung weckenden Sinnbildern von Gottes Heils-
macht.23

23 Die in diesem Zusammenhang nur angedeuteten argumentativen Gesichtspunkte
sind noch reichlich ungeschützt. Es sei erwähnt, daß im Hintergrund solcher Gesichtspunkte

vor allem ein konzeptioneller Ansatz der Christologie steht. Vgl. dazu W. Pfül-
LER, Plädoyer für eine «nach-klassische» Christologie, in: FZPhTh 39 (1992) 130-154.


	Warum..? : Einige Überlegungen zum Problem der Theodizee

