Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die Salbung Christi : ein Stlick vergessener Christologie?
Autor: Muller, Wolfgang W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761259

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG W. MULLER

Die Salbung Christi —
ein Stiick vergessener Christologie?

Die heutige Theologie spricht immer eindringlicher von der dogmati-
schen Bedeutung der Reflexion des Lebens Jesu, der jesuanischen My-
sterien als Grundlage jeglicher Christologie. A. Grillmeier schreibt iiber
die dogmatische Bedeutung des Lebens Jesu, dal die Wiedergewinnung
der einzelnen Mysterien des Lebens Jesu einen moglichen Weg abgibt,
Grundlagen zur Uberwindung des Historismus und Individualismus zu
finden, die zu einer neuen Christusbegegnung anleiten. Christus, seine
Person und Sendung, «ist der verkniipfende Punkt zu den Mitmenschen
hin und der einzig tragende Grund und die Norm unseres In-der-Welt-
Seins. Seine Menschwerdung und sein Menschsein, in der «forma crucis
et gloriae>, haben eine «ewige Bedeutung> fiir uns.»! So scheint es von
Interesse zu sein, einem Ereignis in eben dieser Lebensgeschichte nach-
zugehen, das von den Synoptikern sehr gut und einhellig bezeugt wird,
ndmlich der Salbung Jesu. Es war iiberdies so fundamental, dafl es den
christologischen Hoheitstitel schlechthin abgab: Christos (die griechische
Form des hebridischen Messias), der Gesalbte, und dafl wir von dessen
Verstdandnis unsere Berechtigung ableiten, uns Christen zu nennen. Die-
sem Ereignis kommt eine groBBe Wirkungsgeschichte zu, und doch gibt es
ein Problem, gleich zu Anfang, wenn man fragt, zu welchem Zeitpunkt
die Salbung im Leben Jesu stattgefunden hat.

1 GRILLMEIER, A., «Mit ihm und in ihm. Das Mysterium und die Mysterien», in:
DERS., Mit ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven, Freiburg i.Br.
1975, 716-735, 735. Zur dogmatischen Fragestellung der Bedeutung der Menschheit Jesu
siehe auch RAHNER, K., «Probleme der Christologie von heute», in: Schriften zur Theo-
logie, Bd. 1, Einsiedeln 1967, 169-222; DERS., «Die ewige Bedeutung der Menschheit
Jesu fiir unser Gottesverhiltnis», in: Schriften zur Theologie, Bd. 3, Einsiedeln 1967, 47-
60. Zur allgemeinen Fragestellung nach dem historischen Jesus fiir die Dogmatik siehe:
LEHMANN, K., «Die Frage nach Jesus von Nazaret», in: KERN, W. (Hg.), Handbuch der
Fundamentaltheologie, Bd. 2: Traktat Offenbarung, Freiburg i.Br. 1985, 122-144;
KREMER, J., Wer war Jesus wirklich? Orientierungshilfe eines Bibelwissenschaftlers, in:
StdZ 209 (1991) 579-596.



Die Salbung Christi 421

Der Salbung als einem Stiick der Dogmatik, die uns zentrale Aussa-
gen zu Jesus dem Christus und unserer gldubigen Beziehung zu ihm
vermittelt, soll in vier Schritten nachgegangen werden: 1. Ein bibeltheo-
logischer Uberblick zur Salbung Jesu. 2. Die Salbung in der patristischen
Literatur. 3. Die Salbung in systematischen Entwiirfen moderner Autoren.
4. Das Ereignis der Salbung als Grundaussage der Christologie.

1. Bibeltheologischer Uberblick

«Diesen Jesus hat Gott auferweckt, dafiir sind wir alle Zeugen. Nachdem
die rechte Hand Gottes erhéht worden war und vom Vater den verheiB3e-
nen HI. Geist empfangen hatte, hat er ihn ausgegossen, wie ihr seht und
hort» (Apg 2,32f.). So schlieBt Petrus in der Apostelgeschichte seine er-
ste Predigt nach dem Pfingstereignis. Lukas deutet das Pfingstgeschehen
als eine Taufe mit dem HI. Geist (Apg 1,5), Paulus schreibt im Romer-
brief von der machtvollen Erhebung des Gottessohnes nach dem Geist
der Heiligkeit aufgrund der Auferstehung (R6m 1,4). Es ist die Uberzeu-
gung der neutestamentlichen Autoren, dafl Jesus die Fiille der Salbung
mit dem HI. Geist empfangen hat und so féhig ist, selbst den Geist mitzu-
teilen. Deshalb wird die alttestamentliche Prophezeiung des Auftretens
des gerechten Konigs — des SproBles aus Isais Stumpf, auf dem der Geist
Jahwes ruht (Jes 11,1ff.) — auf Jesus Christus hin gedeutet. Der Geist ruht
aber auch auf allen, die den Namen Jesu anrufen, um geheilt zu werden
(vgl. Apg 2,38; 3,16; 4,2).

Salbung, Geistsendung und Auferstehung werden in dieser Aussage
zusammengesehen. Es kann aber auch die Frage gestellt werden, ob die
Auferstehung Jesu AnlaB der Salbung oder deren Konsequenz war. Be-
fragen wir das NT, so lassen sich zwei mogliche Antworten erkennen:

a) Auferstehung und Salbung werden in einem gesehen. Hier gilt das
erste Kapitel des Hebréderbriefes als Knotenpunkt. Die Salbung wird da-
bei als Kronung des Geschickes Jesu verstanden, der, durch das Leiden
hindurch, zum Erben des Alls eingesetzt wurde. Er hat die Reinigung der
Siinde vollbracht und wird von Gott mit dem Freudendl gesalbt (Hebr
1,9, zit. Ps 45,7-8).

b) Lukas, Paulus und der 1. Johannesbrief sehen die Salbung bereits
im vordsterlichen Leben Jesu begriindet. Im Licht der Taufe Jesu wird
die Salbung Jesu mitgesehen, so daBl das Handeln und Wirken des voro-
sterlichen Jesus bereits durch den Geist begleitet wird. Fiir die weitere
Untersuchung wird von der 2. Annahme ausgegangen, insofern sie mehr
am Leben Jesu orientiert zu sein scheint. Die neuerdings vertretene Posi-
tion von der Salbung Jesu in Bethanien als einzig historisch feststellbarer
Salbung Jesu greift etwas zu kurz, denn diese Stelle kann den Reichtum



422 Die Salbung Christi

des christologischen Hoheitstitels nicht erkliren.2 Es gilt nun, sich in
einem weiteren Schritt die Taufperikope etwas genauer anzusehen. Die
Taufe wird berichtet in Mk 1,9-11; Mt 3,13.16-17; Lk 3,21-22. Johan-
nes spricht ebenfalls davon (Joh 1,32-33).

Ende der 60iger, Anfang der 70iger Jahre setzte sich die Uberzeu-
gung durch, die Taufperikope gehore keiner Gattung an, mit der die Ge-
schichtlichkeit des Erzédhlten gegeben sei. A. Vogtle legte 1972 die Griin-
de vor, weshalb Mk 1,10f. keine Berufungserzihlung genannt werden
konne?: es gebe keine Mitteilung durch Jesus von dem Ereignis (fehlende
Ich-Form usw.). Fiir Vogtle geht es mehr um eine dtiologische Erklérung
der christlichen Taufe, der Empfang der Johannestaufe durch Jesus war
dazu direkter AnlaB3. Die Verhiltnisbestimmung zwischen Jesus und Jo-
hannes dem Téufer war eine sehr lebendige Frage des judenchristlichen
Milieus in Pélestina. Spéter haben eine Reihe von Exegeten, in Parallele
zu Ahnlichem im friihjiidischen Raum, die Taufperikope wieder als Beru-
fungsgeschichte verstanden (so W.G. Kiimmel, J. Jeremias, K. Berger).
Fritzleo Lentzen-Deis hat in einer umfassenden Studie nochmals nach der
literarischen Gattung der Perikope gefragt, sie im Anschlufl an die
Deutevisionen der Patriarchen im targumischen Schrifttum gesehen.* Aus
der Taufe Jesu durch Johannes wurde die Unterordnung des Taufers Je-
sus und seiner Sendung gegeniiber geschlossen, der Taufvorgang als
AnlaB verstanden, die einzigartige Uberlegenheit Jesu in einer Deutevi-
sion zu entfalten, die erzdhlerisch mit dem Taufvorgang verbunden
wurde.’

Rufen wir uns in Erinnerung, was in der Taufperikope selbst geschil-
dert wird: Auffillig ist zundchst die Zitation aus Psalm 2,7. Himmelsoff-
nung, ZerreiBen des Himmels und Herabsteigen des Geistes lassen Ge-
stalt wie Dasein Jesu in ihrer ganzen menschlichen Spannbreite und Er-
streckung als Anbruch des Heils sichtbar werden. Nach Lentzen-Deis ist
der Geist, der auf Jesus herabsteigt, weder als Geist des Gerichts noch
der Lauterung zu verstehen. Der Geist partizipiert vielmehr an der Schop-

2 Eine solche Position vertreten KARRER, M., Der Gesalbte. Die Grundlagen des
Christustitels, Gottingen 1990 (FRLATNT, H. 151); MULACK, Ch., Jesus — der Gesalbte
der Frauen. Weiblichkeit als Grundlage christlicher Ethik, Stuttgart 1987, bes. 104ff,

3 VOGTLE, A., Die sogenannte Taufperikope Mk 1,9-11. Zur Problematik der Her-
kunft und des urspriinglichen Sinns, in: EKK, Vorarbeiten 4, Ziirich, Neukirchen 1972,
105-139.

4 LENTZEN-DEIs, F., Die Taufe Jesu nach den Synoptikern. Literarkritische und gat-
tungsgeschichtliche Untersuchungen, Frankfurt/M. 1970 (FTS, Bd. 4).

5 HAENCHEN, H. bestreitet den Vorgang der Taufe selbst.Als Grund dafiir gibt er ein
unterschiedliches Gottesbild an. Wihrend Jesus den Gott der Barmhrzigkeit predige, ver-
kiinde Johannes der Tédufer den Gott der BuBle, vgl. dazu DERS., Der Weg Jesu. Eine Er-
klarung des Markus-Evangeliums und die kanaonischen Parallelen, Berlin 1966, 51-63.
Ebenso weigert sich Lagrange die messianische Salbung Jesu bei der Taufe anzusiedeln,
vgl. LAGRANGE, M.-J., Evangile selon Saint Marc, Paris 41966, 12-14.



Die Salbung Christi 423

fermacht Gottes, es ist der prophetische Geist, mit dem die Méanner und
Frauen des AT ausgestattet wurden. O. Keel weist gerade die Taube als
Botenvogel altorientalischer Liebesgottinnen nach.® Der HI. Geist in der
Gestalt der Taube bringt somit die Liebe Gottes zum Menschen zum Aus-
druck. Eine bestimmte feministische Exegese sieht deswegen die gesamte
Taufperikope weisheitstheologisch konzipiert.” Die Taufperikope of-
fenbart, und das ist fiir die systematische Betrachtung festzuhalten, dafl
Jesus derjenige Mensch ist, in dem/auf dem der Geist Gottes ruht. So
schreibt H. Schlier iiber den Inhalt der Taufe bei Markus: «Das Ereignis
der Taufe Jesu ist nach Markus die Epiphanie des geheimen Gottessohnes
in dem Augenblick, da er den Weg zur Offenbarung durch den Tod hin-
durch antritt, d. h. den Weg seiner Geschichte.»® Mattidus greift diesen
Aspekt des geschichtlichen Kommens Christi auf. Er sieht zwei Aspekte
zusammen: den gehorsamen Gottesknecht (vgl. die freie Zitation von Jes
40,1; Ps 2,7), der fiir die Siinde in der ersten Taufe schon zur zweiten
Taufe (Kreuz) eilt, und das, was durch Jesus Christus kraft des HIl. Gei-
stes kam.

Die Geistbegabung Jesu und das Sichtbarwerden der Messias-Gottes-
knecht-Perspektive greift auch Lukas auf. Er entfaltet den heilsgeschicht-
lichen Aspekt der Taufe weiter. Lukas steht wohl zu Beginn der Ineins-
setzung von Taufe und Salbung, wenn er die Geistbegabung Jesu mit dem
Taufgeschehen verbindet, wenn er im vierten Kapitel seines Evangeliums
die Predigt und das Wirken Jesu mit der Bemerkung einleitet, daB er
«kraft des Geistes» (Lk 4,14) auftritt. Beim ersten 6ffentlichen Auftritt
legt Jesus in der Synagoge seiner Heimatstadt die Stelle aus Jesaja wahr-
haft existentiell aus?: Heute, d. h. in meiner Person, hat sich das Schrift-
wort erfiillt. Die Geistbegabung Jesu, der Geist Christi, wird in der Apo-
stelgeschichte zum Geist der Kirche, wenn der Auferstandene seinen Jiin-
gern den HI. Geist verheif}t, der sie zu Zeugen seiner Person und Bot-
schaft befdhigt (Apg 1,8). Apostelgeschichte 10,38 bringt Taufe und
Geistsalbung Jesu in einen Wirk- und Tatzusammenhang. Paulus spricht
in seinem zweiten Korintherbrief von der Salbung und dem HI. Geist als

6 KEEL, O., Deine Augen sind Tauben. Zur Metaphorik des Hohen Liedes, Stuttgart
1984 (Stuttgarter Bibelstudien, Bde. 114 und 115).

7 SCHROER, S., Der Geist, die Weisheit und die Taube. Feministisch-kritische Exe-
gese eines neutestamentlichen Symbols auf dem Hintergrund seiner altorientalischen und
hellenistisch-friihjiidischen Tradition, in: FZPhTh 33 (1986) 197-225.

8 SCHLIER, H., «Die Verkiindigung der Taufe Jesu nach den Evangelien», in: DERS.,
Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg i.Br. 1964, 212-218, 214; vgl. KREMER, J.,
Wer war Jesus wirklich?, a.a.0. 583f.

9 «Der Geist des Herrn ruht auf mir, denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich ge-
sandt, damit ich den Armen eine gute Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die
Entlassung verkiinde und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in
Freiheit setze und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe» (Lk 4,18f.).



424 Die Salbung Christi

dem Angeld, das den Gldubigen ins Herz gegeben wird (2Kor 1,21f)).
Das Johannesevangelium erzihlt nicht direkt den Taufvorgang, sondern
stellt das Zeugnis des Johannes in das Gesamtkonzept einer Theorie des
Zeugen. Das Zeugnis des Téufers lautet: Hier ist das Lamm Gottes. Das
Evangelium nimmt die Gottesknecht-Thematik im Licht von Jes 53 auf
und sieht es mit der Kreuz- und Erhohungsthematik zusammen (vgl. Joh
1,33). Jesus erscheint, und mit ihm «sein» Geist, der «bleibt» (vgl. Joh
1,33).

Die Taufe Jesu als Salbung mit dem HI. Geist wird, so darf zum Ab-
schluB des bibeltheologischen Uberblicks gesagt werden, von allen als
Epiphanie dessen verkiindet, was noch verborgen ist, was aber einmal
sich auftun, sich ereignen wird: des Kreuzes, der Herrlichkeit des Gei-
stes; dies alles in Jesus Christus, dem Messias, dem Gottesknecht, dem
Gottessohn, 10

Fazit: Taufe und Salbung sind heilsgeschichtliche Manifestation wie
Konkretion der Messianitét Jesu. Der Exeget D. Lys spricht deswegen bei
diesem Ereignis des Lebens Jesu von Salbung («onction» als Aussage fiir
die priesterliche und konigliche Salbung) und Konsekration («consecra-
tion» als damit verbundene prophetische Sendung).!! Die Glaubensun-
terweisung anhand der Taufe/Salbung Jesu erkldrt den Anfang des Wir-
kens Jesu, verhilft dem Verstindnis der Gottessohnschaft, deutet, freilich
noch undifferenziert, die Sendung dieses geliebten Sohnes als Retter Is-
raels. Damit zeigt sich zugleich die eschatologische Perspektive unserer
Perikope. Auf diesen Aspekt weist besonders der Jesuit J. de la Potterie
hin, wenn er in seiner Untersuchung zur Taufe Jesus schreibt, da3 diese
Salbung die Sendung der Propheten verldngere sowie einen eschatologi-
schen Charakter besitze, da sie das Pfingstereignis vorzeichne.!?

2. Die Salbung in der patristischen Literatur

Es erstaunt also keineswegs, dal die Viter auf die Salbung/Taufe Jesu
zuriickgreifen, wenn sie die Gottessohnschaft Jesu zu erkldren versuchen.
So schreibt Irendus von Lyon: «Denn der Name Christus bedeutet den,
der salbt und der gesalbt worden ist, und die Salbung selbst, in der er ge-
salbt wurde. Es salbte aber der Vater, gesalbt wurde der Sohn in dem
Geiste, der die Salbung ist, gemidf dem Worte des Jesaja, der da spricht:
«Der Geist des Herrn ist iiber mir, deswegen hat er micht gesalbt.> Damit

10 SCHLIER, H., Besinnung auf das NT, a.a.0. 218.
11 1 vs. D., L'onction dans la Bible, in: ETR 3 (1954) 3-54.

12 POTTERIE, J. de la, L'onction du Christ. Etude de théologie biblique, in: NRTh 90
(1958) 225-252, bes. 251f.



Die Salbung Christi 425

weist er hin auf den Vater, der salbt, den Sohn, der gesalbt wurde und
den Geist, welcher die Salbung ist.»13

Athanasius verbindet die Taufe/Salbung mit der Vergottlichungsthe-
matik, wenn er schreibt, durch die Salbung Christi werde den Sterblichen
ein Zuwachs und eine Verbesserung geschenkt.!* Als Fazit unserer kur-
zen Viterlektiire konnen wir folgern: Die unio hypostatica wird selbst als
Salbung verstanden. Diesen Umstand entnehmen die Viter der Annahme,
daB der Titel «Christus» als Eigenname fungiert, der das gottmenschliche
Kompositum selbst bezeichnet.

Thomas von Aquin behandelt die Salbung Jesu in der Tertia Pars. Bei
der Salbung Jesu zeigt sich fiir ihn die Mitteilung des HI. Geistes. Chri-
stus, vom HI. Geist gesalbt, besitzt die Gaben in iiberragender Weise!?,
hat die Fiille der Gnade (STh III 7,9¢c), die er in der Gemeinschaft der
Kirche (als deren Haupt) dank seiner menschlichen Natur den Glauben-
den mitteilt (STh III 8,6¢). Der Salbung kommt ein ekklesiales Moment
zu (STh III 39,6 ad 4). Bei der Salbung Jesu zeigt sich die Mitteilung des
Hl. Geistes fiir alle, die die Taufe empfangen (STh III 39,6c). In der Sal-
bung offenbart sich der dreieine Gott (STh III 39,8 c), als Vorbild der
Firmung ist sie als «sacramentum plenitudinis gratiae» zu verstehen (STh
IIT 72,2 ad 4). — In einer systematischen Perspektive sind das Taufge-
schehen und die Salbung Jesu als geschichtliche «actuation» (Y. Congar)
der hypostatischen Union im Gottmenschen zu deuten.

Angesichts der reichen patristischen Uberlieferung und der kontro-
vers behandelten Taufperikope in der Exegese erstaunt es, wie selten mo-
derne christologische Entwiirfe auf die Salbung Jesu zu sprechen kom-
men.!® Vielleicht hdngt diese Scheu, iiber die Salbung zu sprechen, damit
zusammen, daB ihr immer ein latentes adoptianistisches MiBverstindnis
anzuhaften scheint. Diesen Vorbehalt formulierte bereits Augustinus in
seiner Auseinandersetzung mit den Gnostikern.!” Das Ereignis der Sal-

13 IRENAUS, Adv. haer. III, 18, 3. Als patristischen Uberblick zur Frage siehe allge-
mein: BERTRAND, D.A., Le baptéme de Jésus. Histoire de l'exégése aux deux premiers
siecles, Tiibingen 1975 (BGBE, Bd. 11); GRILLMEIER, A., Die Taufe Christi und die
Taufe der Christen. Zur Tauftheologie des Philoxenus von Mabbug und ihre Bedeutung
fiir die christliche Spiritualitédt, in: AUF DER MAUR, H.J. u. a. (Hgg.), Fides sacramenti,
sacramentum fidei. Studies in honour of P. Smulders, Assen 1981, 137-176.

14 ATHANSIUS, Oratio contra Arianos, 1. Weitere patristische Belege siehe:
MARTHON, G., Art. «onction», in: Catholicisme, Bd. 10, 84-92; 90; MUHLEN, H., Una
mystica Persona, Paderborn 1967, 221ff.

15 STh 11T 7, Sc. Die Gaben des HI. Geistes sind eine Konsequenz der Salbung Jesu,
vgl. STh III 39, 6 ad 4.

15 Neuerdings beschiiftigt sich LIES, L. in seiner Propiddeutik mit dem Ereignis der

Geistsalbung, vgl. DERS., HEIL, S., Heilsmysterium. Eine Hinfiihrung zu Christus, Graz
1992, 140ff.

17 vgl. dazu De Trinitate XV, 46 (PL 42, 1093); Contra Faustum XXIII, 2 (CSEL,
25-1, 707-709), vgl. dazu LAMIRANDE, E., L'idée d'onction dans l'ecclésiologie de saint



426 Die Salbung Christi

bung meint aber gerade nicht die Gefahr des Adoptianismus. Sie betrifft
ndmlich nicht die Konstituion des Gottmenschen, sondern ist eine Folge
der Inkarnation. Als solche unterstreicht sie den heilsgeschichtlichen
Charakter des Christusereignisses.

3. Die Salbung in systematischen Entwiirfen moderner Christologien

Eine heutige Christologie hat — in der Vermittlung von Schrift und Tradi-
tion — zundchst ihrem <Objekt> zu entsprechen: der Person Jesu Christi,
der wahrer Gott und wahrer Mensch ist. Es darf keine abgeschlossene
theologische Reflexion ohne inneren Bezug zum Daseinsverstindnis des
Menschen sein.'® Die Grundfrage der Christologie (Wer ist dieser Jesus
von Nazaret?) fragt nach der Eigenart der relationalen Identitéit des Men-
schen Jesus zu Gott. Diese Wer-Frage verbindet die Christologie mit der
Soteriologie, insofern dieser Jesus die eschatologische Heilsbedeutung
fir das Gottesverhiltnis des Menschen irreversibel thematisiert. Jede
moderne Christologie steht notwendigerweise im Kontext der neuzeitli-
chen Anthropologie.!® Eine wissenschaftliche Erérterung der christologi-
schen Dogmengeschichte hat deswegen von der anthropologischen Frage-
stellung auszugehen, hat biblisch anzusetzen und muBl die Dogmen der
Kirche kreativ rezipieren. Die heilsgeschichtliche Relevanz der Person
Jesu Christi vermittelt sich personal und geschichtlich. Die Salbung Jesu
als Ereignis bedacht, zeitigt in seiner geschichtlichen Sendung wie in sei-
nem irdischen Geschick die absolute Erfiillung der Selbsttranszendenz
jeder geistigen Kreatur, die in Gott zu ihrem Ziel kommt. Die Salbung als
ein «Stiick vergessener Christologie» schldgt von der Sache her Briicken
zu Themen der Anthropologie, Ekklesiologie und Sakramentenlehre.

Der franzosische Dogmatiker Ch. Duquoc stellt in seiner 1968 er-
schienen Christologie die Taufperikope innerhalb der theologischen Be-
trachtung des Lebens Jesu ganz in den messianischen Kontext seiner
Verkiindigung.?? Wenn alle Momente des Lebens Jesu helfen, den Modus
der Offenbarung zu verstehen, so hat die Taufperikope die besondere
theologische Bedeutung, die 6ffentliche Investitur des Messias zu ver-

Augustin, in: Revue de ['Université d'Ottawa 35 (1965) 103*~126*, bes. 118f*. Auf die
Gefahr eines Adoptianismus verweist ebenfalls PANNENBERG, W., Jesus — God and Man,
Philadelphia, Westminster 1968, 120-121.

18 «Nach christlicher Uberzeugung hat Gott in dem individuellen Menschen Jesus
von Nazaret die geschichtliche Koinzidenz von gottlichem Offenbarungshandeln und
menschlicher Selbstiiberantwortung an Gott im Glaubensgehorsam definitiv und irrever-
sibel zum Ereignis werden lassen.» (MULLER, G.L., «Christologie — Die Lehre von Jesus
dem Christus», in: BEINERT, W. (Hg.), Glaubenszuginge. Lehrbuch der Katholischen
Dogmatik, Bd. 2, Paderborn, Ziirich 1995, 3-297, 8).

19 Siehe dazu: MULLER, G.L., Christologie, a.a.0. 12ff.
20 DuqQuoc, Ch., Christologie. Essai dogmatique, vol. 1, Paris 1968, 44ff.



Die Salbung Christi 427

kiinden und zu bezeugen. Mit Jesus, der sich in der Jordantaufe durch Jo-
hannes mit seinem Volk solidarisch zeigt, beginnt die neue Ara der
Menschheit. Die Taufe Jesu als messianisches Heilszeichen l4Bt Jesus als
den freien Menschen erscheinen, die Manifestation des HI. Geistes zeigt
den Aufbruch des Neuen geschichtlich an. — In der Perspektive der Mes-
siaserwartung siedelt auch J. Moltmann in seiner pneumatologisch akzen-
tuierten Christologie die Taufe Jesu an.?! Er spricht von einer «Kenosis
des HI. Geistes»?2, denn der Geist entiduBerte sich, kam von der Ewigkeit
Gottes herab, nahm Wohnung im verwundbaren und sterblichen Jesus. In
der Taufperikope zeigt sich der Geist als Schopferkraft Gottes und als
Lebenskraft des Lebendigen. Er geht von Gott aus, ruht auf Jesus, so
kommt er zu den Menschen. Der Geist iibereignet sich ganz der Person
Jesu, um sich durch ihn anderen Menschen mitteilen zu konnen. Die
Einzigartigkeit der Geisterfiillung fiihrte so zu einer besonderen Sendung.
— Fir W. Kasper steht die Taufe Jesu, exegetisch im Anschlufl an Lent-
zen-Deis als Deutevision verstanden, ebenfalls im messianischen Rahmen
des Wirkens Jesu Christi.?® Bei der Zeugung aus dem HI. Geist stehen
Seins- und Sendungschristologie nebeneinander. Ihre innere Einheit zeigt
sich im Verlauf des geschichtlichen Wirkens Jesu immer mehr. Im Gan-
zen des Lebens Jesu fiihrt der Geist die eschatologische Vollendung her-
auf. So macht die Taufe Jesu deutlich, was sich bei der Taufe eines jeden
Christen immer wieder neu ereignet: Der Getaufte wird vom Geist Gottes
ergriffen und in die eschatologische Gotteskindschaft hineingestellt.?*
Fiir H. Miihlen hat die Taufe/Salbung Jesu einen emminent christo-
logischen und ekklesiologischen Platz inne.?> Die Synoptiker verbinden
die Salbung mit dem HI. Geist mit der Verleihung der messianischen
Amtsgnade an Jesus. Die Salbung Jesu betrifft nicht die Konstitution des
Gottmenschen, sondern ist Folge der Inkarnation des Logos. Erscheint in
der Schrift die Differenz zwischen Inkarnation und Salbung Jesu mit dem
HI. Geist als eine zeitliche, so handelt es sich in dogmatischer Sicht um
eine logische. Die Geistmitteilung bei der Taufe erscheint deshalb mehr
als offentliche Promulgation der schon im ersten zeitlichen Augenblick
der Inkarnation Jesu gegebenen Messianitit. So zeigt sich, trinitarisch be-
trachtet, in der Taufe eine heilsgeschichtliche Erfahrung von Sohn und
Geist als verschieden an: Der Sohn ist Mensch geworden, der Hl. Geist
nicht. Einerseits ist es eine Eigentiimlichkeit des Logos, Mensch gewor-

21 MOLTMANN, J., Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensio-
nen, Miinchen 1989, 107-114.

22 Ebd. S. 113.
23 KASPER, W., Der Gott Jesu Christi, Mainz 21983, 251ff.
23 Vgl. KASPER, W., Der Gott Jesu Christi, a.a.0. 253.

25 MUHLEN, H., Der Hl. Geist als Person, Miinster 1963, bes. 197ff.; DERS., Una my-
stica Persona, Paderborn 1967, bes. 216ff.



428 Die Salbung Christi

den zu sein, wiahrend es andererseits dem HI. Geist eigen ist, bei der Sal-
bung wirksam zu sein und im weiteren Verlauf der Heilsgeschichte als
Geist Christi, der die Verbindung von Christus und den Getauften voll-
bringt, zu wirken. Die Salbung Jesu versteht Miihlen als die heilsge-
schichtliche Manifestation des innertrinitarischen Wir-Aktes. Denn er
verbindet die vielen Personen mit Christus und untereinander. Der HI.
Geist als Wir in Person schlieBt in seiner Konkretion ad extra seinen in-
nertrinitarischen Hervorgang mit ein. Dieser kann als Wir-Akt von Vater
und Sohn bezeichnet werden. Die grundlegende Sendung ad extra ist die
Salbung Jesu, die zugleich die Mitteilung der geschaffenen Gnade an den
Menschen Jesus zur Folge hat. Jesus Christus als das neue Haupt der
Schopfung besitzt die Fiille der Gnade, so daB sie a priori auf die Vielheit
der zu begnadeten Personen hingeordnet ist. Christus iibt damit an den
Menschen eine Heilsfunktion aus: Die Christen haben Anteil an der Sal-
bung Jesu. Sie bilden ein heilsgeschichtlich gewordenes Wir. Die Kirche
als die Gemeinschaft der durch den HI. Geist mit Christus verbundenen
und geeinten Pluralitidt menschlicher Personen ist an die Fiille des Chri-
stus, der alles in allem zur Erfiillung bringt, gebunden (vgl. Eph 1,23).
Somit kann die Kirche nicht als Fortsetzung der Inkarnation verstanden
werden, sondern als das heilsgeschichtliche Fortwirken der Salbung Jesu
durch den HI. Geist.

4. Das Ereignis der Salbung als Grundaussage der Christologie

Die geschichtliche Vermittlung der Christologie fordert eine Verkniip-
fung von Altem und Neuem Testament im Blick auf die Person Jesu Chri-
sti. Das Ereignis der Salbung bietet sich in besonderer Weise fiir eine
solche Verkniipfung beider Testamente an.

Mit der Theologie der Synoptiker kann von einem alttestamentlichen
Ansatzpunkt der Salbung Jesu ausgegangen werden. Der Realienhinter-
grund wird zunidchst die Konigssalbung gewesen sein (fiir Saul z. B.
1Sam 9,16; 15,1.17; fiir David 1Sam 16,3.12ff.). In der Nachexilszeit
kam die Priestersalbung hinzu. Alttestamentlich verband sich damit als
Grundvorstellung die Ndhe Gottes trotz aller Siinde und Schuld. Sie do-
kumentiert die Jahwezugehorigkeit. Die prophetische Inanspruchnahme
geschieht bei Jes 61,1. Ps 105,15 geht einen Schritt weiter. Der «Gesalbte
Jahwes» (als Prophet) wird in der vorkdniglichen Zeit iibernommen, ni-
herhin auf die Patriarchen iibertragen, die unter der Herrschaft fremder
Ko6nige leben muBiten und daher besonders des Schutzes Jahwes bedurf-
ten. In einer Expansion des Begriffs wird dieser auf das gesamte Gottes-
volk angewandt. Aufgrund der koniglich-prophetischen Perspektive kann
dieser Titel auf Jesus von Nazaret iibertragen werden. Die Messianitit
Jesu findet ihre Spitze in Kategorien universalen und soteriologischen
Dienstes. Der Gesalbte (Christus) meint den, der in Wiirde und Tat iiber



Die Salbung Christi 429

alle Daviditdt hinaus in einzigartigerweise Gott nahe ist, in dem Gott ret-
tend sein Erbarmen erweist.26 Dies wird im lukanischen Aufweis des
Wirkens Jesu sichtbar: Nach der Erzdhlung von der Taufe und Versu-
chung Jesu, beides im Geist vollzogen, tritt Jesus zu Beginn seines o6f-
fentlichen Wirken in der Synagoge von Nazaret auf (vgl. Lk 4,16ff.). In
einer heilsgeschichtlichen «relecture» 1dBt Lukas Jesus die Jesajastelle le-
sen, die von der Salbung des Propheten handelt. Im Kern liegt hier eine
Kurzfassung der Reich-Gottes-Botschaft in der Person Jesu vor.

Die theologische Analyse der Salbung Jesu verhilft im Sinne einer
impliziten Christologie mehrere Momente des Lebens Jesu ndher betrach-
ten: a) Messianitdt, b) der Christ als Gesalbter, ¢) das ekklesiale Moment
der Salbung.

a) Messianitidt: Das Ereignis der Salbung erlaubt, eine groBere Konti-
nuitdt des Verstdndnisses Christi zu denken, wie es zwischen dem Urchri-
stentum und der alten Kirche historisch und systematisch anzunehmen ist.
Denn «der Gesalbte» ist von Anfang an nicht nur eine funktionale, son-
dern gleichermaBen personale Aussage des Christusereignisses. Vor allen
ontologischen Einfliissen der Dogmenbildung prégte die Salbung das Be-
kenntnis zu Jesus Christus und verlieh ihm eine hohe Plastizitit. So gilt —
als unverlierbares Erbe neutestamentlicher Salbungsvorstellung — von Je-
sus Christus festzuhalten: «Christus, der Gesalbte, erdffnet in einzigarti-
ger Verbundenheit mit Gott Gottes unverbriichliche Giite und steht in
Person fiir sie. Bis in den Tod nimmt er, der Gesalbte, Leid und Schuld
der Menschen auf sich, um ihr Leben rettend zu verwandeln.»2’ Das Be-
kenntnis ist Teil des Kerygmas der Urgemeinde. Dies erfiahrt die Ge-
meinde aus dem Tod Christi und bekennt es nach seiner Auferweckung.

In der Hervorhebung der Verbundenheit mit Gott innerhalb der Sal-
bungsthematik zeigt sich auch im religionsgeschichtlichen Vergleich die
Gemeinsamkeit mit anderen Salbungsriten. M. Karrer weist in seiner Un-
tersuchung zum Salbungstitel nach, daB die Grundvorstellung der Sal-
bung als ein zentraler Ritus der Reinigung und Heiligung gilt und da-
durch eine Gottesgegenwart bekundet. Eine solche Vorstellung war iiber
den ganzen Mittelmeerraum verbreitet.28

Welche Leistung vollbringt die Salbung innerhalb einer Christologie?
Das Ereignis der Salbung hilft mit, den Graben zwischen historischem Je-
sus und geglaubtem Christus zu schlieBen. War das traditionelle theologi-
sche Denken iiber die Person Jesu eng mit der abendldndischen Meta-
physik verkniipft, so geht es heute nicht darum, die christologischen Aus-
sagen metaphysischer Herkunft auBBer Kraft zu setzen, sondern nach den-

26 KARRER, M., Der Gesalbte, 2.2.0. 275.
27 Ebd. 413.

28 KARRER, M., Der Gesalbte, a.a.0. 173; 184ff.; ELIADE, M., Traité d'histoire des
religions, Paris 1970, 165ff.



430 Die Salbung Christi

kerischen Moglichkeiten zu suchen, diese Aussagen dynamisch-heilsge-
schichtlich, personal und nicht statisch-metaphysisch zu formulieren. So
schlagen wir vor, die Salbung als ein Mysterium des Lebens Jesu in der
Kategorie des Ereignisses zu denken.?’ Dies geschieht im AnschluB an
B. Welte.30 Auf die Kategorie des Ereignisses lassen sich die metaphysi-
schen Aussagen der altkirchlichen Konzilien projizieren, wie sie mit
Hilfe der Kategorien ousia-substantia getroffen wurden.

Was meint ein Ereignis? Nach M. Heidegger gehoren zum Ereignis
Zeit und Sein; es erlaubt, die Seinsaussagen im Sinne von Anwesen und
Anwesenlassen zu denken. Letztlich erlaubt die Kategorie des Ereignis-
ses, das Sein als Ereignis zu denken. Ein Ereignis besteht nicht, es ge-
schieht. Indem es geschieht, vollzieht sich Geschichte, es wird selbst ge-
schichtlich. Wie konnen wir diese spekulative Uberlegung auf das Leben
Jesu iibertragen? Das Ereignis als denkerische Deutung einer geschichtli-
chen Person hebt die Kategorie Ereignis auf das bewegte Geschehen
einer Person inmitten ihrer Existenz und Umwelt an. Der Mensch Jesus
ereignet sich, er entduBert die unvergleichliche Néhe seiner Person, sei-
nes Selbst und seiner Worten und Taten in einer solchen Weise, dafl an-
dere betroffen werden. Auch dies gehort zum Ereignis des Lebens Jesu.
In diesem geschichtlichen Leben, das in der Salbung diese unmittelbare
Nihe Gottes im Geist zeigt, die prophetische und eschatologische Aus-
richtung seiner Person und Sendung bekundet, manifestiert sich etwas
heilsgeschichtlich, was von Anfang an die eine Wesenseinheit in dieser
Person bildet: die Einheit des Gottlichen und des Menschlichen. Findet
die Salbung Jesu in der Kategorie des Ereignisses be-dacht nicht wieder
zu der biblischen Grundintention zuriick? Das, was in diesem Bericht ge-
schildet wird, kann in der Weise eines bewegten Geschehens gedacht
werden. Hilft dieser Ansatz nicht, Exegese und Dogmatik in ihrer Bezo-
genheit zu sehen? Kann mit diesem Ansatz nicht auch die Dialektik von
Christologie und Soteriologie iiberwunden werden? Zeigt nicht gerade
die Salbung der Person Jesus mit dem Geist Gottes, daB er der Retter, der
Heiland 1st?

b) Der Christ als Gesalbter: Die christologisch-pneumatische Sicht
der Salbung der Christen bringt Paulus in seinem 2. Korintherbrief zum
Ausdruck: «Gott aber, der uns und euch in der Treue zu Christus festigt

2 Zur philosophischen Analyse der Kategorie «Ereignis» siche HEIDEGGER, M., Zur
Sache des Denkens, Tiibingen 21976, 20ff. '

30 WELTE, B., «Die Lehrformel von Nikeia und die abendldndische Metaphysik», in:
DERS. (Hg.), Zur Frithgeschichte der Christologie. Ihre biblischen Anfénge und die Lehr-
formel von Nikeia, Freiburg i.Br. 1970, 100-117 (QD 51); DERS., «Die Krisis der dog-
matischen Christusaussagen», in: DERS., Zeit und Geheimnis. Philosophische Abhand-
lungen zur Sache Gottes in der Zeit, Freiburg 1.Br. 1975, 292-318; DERS., «Jesus Christus
und die Theologie», in: SAUER, J. (Hg.), Wer ist Jesus Christus?, Freiburg i.Br. 1977,
151-164.



Die Salbung Christi 431

und der uns alle gesalbt hat, er ist es auch, der uns sein Siegel aufge-
driickt und als ersten Anteil (am verheiBenen Heil) den Geist in unser
Herz gegeben hat» (2Kor 1,21f.). Das Geschehen der Salbung ist der
christologische Ort, um die Neuschopfung im Geist sichtbar zu machen.
Der Geist fiihrt den Glaubenden damit in die Gemeinschaft von Vater und
Sohn, in der Salbung ereignet sich die Gemeinschaft der Glaubenden mit
dem Vater und Sohn im Geist. Der Geist zeigt sich uns durch die Salbung
aber auch als der Geist Christi. Die Salbung schenkt Anteil an dem ko-
niglichen, prophetischen und priesterlichen Amt Christi. Als Miterben
des Reiches Gottes als dem zentralen Motiv der Verkiindigung Jesu be-
kennt der Christ, Anteil an der heiligenden und heilenden Kraft Gottes zu
erhalten, die sein Leben wie das Leben der Schopfung erhélt, erneuert
und vollendet. Das Leben des Menschen ist durch die Salbung zur Frei-
heit bestellt, denn die Salbung befdhigt, aus der Schopfermacht Gottes zu
leben, die Leben schafft und Wunden heilt. Der mit dem Geist Christi
Gesalbte lebt von Gott und auf ihn hin. Die Salbung als o6ffentliche
Handlung im Leben Jesu legt den Akzent neben der Freiheit auf den
Freimut als eine besondere Wirkung des Geistes. Wieso das? Es gilt, dem
MiBverstdndnis der «reinen Innerlichkeit» zu wehren, denn die biblischen
Schriften bezeugen, daB die Offentlichkeit eine Eigengesetzlichkeit hat.
Verlangen nach Menschenfurcht und Ehre bewirken ofters, daB die Men-
schen in der Offentlichkeit anders handeln, als sie in ihren Herzen moch-
ten. Daraus entsteht die Eigengesetzlichkeit der Offentlichkeit, ihr Bann
— die Menschenfurcht — kann nach neutestamentlichem Zeugnis durch den
HI. Geist iiberwunden werden. Der Freimut (parresia) ist deshalb eine be-
sondere Gabe des Geistes (vgl. z. B. Apg 2,29; 4,8; Eph 6,19; Phil 1,20).

Die Salbung in ihrer eschatologischen Ausrichtung — sie verweist auf
das Ende der Zeit, in der Gott alles in allem sein wird (1Kor 15,28) — of-
fenbart die letzte Ausrichtung jeder christlichen Existenz: die Gemein-
schaft mit dem dreieinen Gott. Die Salbung als Geistgeschehen ertffnet
uns den Weg Christi, der der Weg zum Vater ist.

Die Realitdt des Geistes verwirklicht sich im Aus-sich-Sein und als
Beim-anderen-Sein. Hierin manifestiert sich zugleich die Nédhe des Gei-
stes zur Liebe. Das Leben aus der Kraft der Salbung meint zuinnerst ein
relationales Sein, ein Leben in Beziehung, ein Sein, das sich ereignet und
iiber-eignet.3!

c) Das Leben in Geist, Freiheit und Beziehung verweist uns noch auf
ein weiteres Moment hin: das ekklesiale Moment der Salbung. Um einen

31 HILBERATH, B.J. nennt einen Satz aus dem 4. Hochgebet als Kurzformel eines Le-
bens aus dem Geist: «Damit wir nicht mehr uns selber leben, sondern ihm, der fiir uns ge-
storben und auferstanden ist, hat er von dir, Vater, als erste Gabe fiir alle, die glauben,
den Heiligen Geist gesandt, der das Werk deines Sohnes auf Erden weiterfiihrt und alle
Heiligung vollendet.» (DERS., «Pneumatologie», in: SCHNEIDER, Th. (Hg.) Handbuch der
Dogmatik, Bd. 1, Diisseldorf 1992, 445-552; 544).



432 Die Salbung Christi

Christomonismus des Kirchenverstindnisses zu umgehen, kann die Kir-
che als die geschichtliche Fortsetzung des Ereignisses der Salbung in
Raum und Zeit verstanden werden. Diese Formulierung wird im Anschlufl
an H. Miihlen getroffen, die Betonung des Ereignischarakters soll dar-
iber hinaus mehr das Présentische des ekklesialen Vollzugs bedenken.
Die Kategorie des Ereignisses verhilft so zu einem Uberstieg der Subjekt-
Objekt-Spaltung im Kirchenverstdndnis. Gerade die Salbung als Anteil
der Drei-Amter-Lehre baut das Volk Gottes je neu und je eigen mit auf.
In Verbindung mit dem Ereignis der Salbung Jesu 148t sich eine Theorie
der Drei-Amter-Lehre im Leben Jesu skizzieren. Die Amter Jesu als der
Bevollmichtigung und dreifachen Vollzugsweise der heilsmittlerischen
Wirksamkeit Christi als Prophet, Priester und Hirte nimmt alttestamentli-
che Hoheitstitel auf. Zeigt sich die Erwartung des prophetischen Mittlers
besonders im mosaischen Propheten (Dtn 18,15-18) und im leidenden
Gottesknecht des Tritojesajas (Jes 52,13-53), so kennt das AT ebenfalls
den Priester als Gestalt der Heilsvermittlung: Das levitisch-kultische
Priestertum vermittelt Segen; der Ps 110 handelt von der Verbindung der
priesterlich-koniglichen Funktion des erwarteten Messias (Ps 110,1.4).
Nach dem AT ist Jahwe der Hirte seines Volkes (Ps 23). Durch die Sal-
bungschristologie, die stark weisheitstheologisch konzipiert ist, werden
die Hoheitstiel auf Christus bezogen. Im systematischen Denken findet
die Drei-Amter-Lehre durch M.J. Scheeben Eingang in das moderne
theologische Denken, die im II. Vaticanum kirchlicherseits rezipiert
wird.??

Welche theologischen Aussagen lassen sich mit dieser Lehre christo-
logisch verbinden? Allgemein kann die Drei-Amter-Lehre in einer
«Soteriologie des Lebens Jesu» (L. Ullrich) als eschatologische Erfiillung
der alttestamentlichen Messiasverheiung verstanden werden. Jesus Chri-
stus in seinem «fiir uns sein» ist als Selbstoffenbarung Gottes (und damit
auch als Selbsttranszendenz des Menschen) Offenbarer (Prophet), Prie-
ster (Fiirsprecher) und Herr (Hirte) zu sehen; diese Amter konnen nie-
mals exklusiv einer Lebensphase zugeordnent werden. Sie sind zeitlich
nicht zu trennen, sondern durchdringen sich gegenseitig, ergénzen sich
und erstrecken sich auf das gesamte Leben Jesu. In einer systematischen
Betrachtung ist, im Anschlufl an die thomasische Aussage der Geistmit-
teilung bei der Salbung, vom Prophetenamt auszugehen. In Jesus als dem
Propheten und Lehrer offenbart sich der letzte Sinn von Gott, Mensch
und Welt. Die geschichtliche Einmaligkeit der Selbstmitteilung Gottes
be-antwortet das Suchen des Menschen nach Sinn. Das Bleiben in Chri-
stus der Glaubenden realisiert sich im prophetischen Amt. Der Prophet
als berufener Rufer kiindet vom Wort Gottes in (s)einer Zeit; sein Amt ist

32 Zum theologiegeschichtlichen AbriB siehe: ULLRICH, L., Art. «Amter Christi», in:
LThK, Freiburg i.Br. "1993, Bd. 1, 561-563.



Die Salbung Christi 433

geschichtlich, fragmentarisch und personal, das jedoch den zeitlichen
Rahmen iibersteigt. Das Priesteramt erinnert — in einer proexistenten Per-
spektive — an das eine Opfer Christi am Kreuz. Die Erlosung durch das
stellvertretende Opfer Christi mufl daher als Dialog der Liebe des drei-
einen Gottes verstanden werden. Die einmalige Tat der Selbsthingabe des
Menschen Jesus an Gott «wird hineingenommen in die ewige Selbsthin-
gabe des Sohnes an den Vater. Es ist Ausdruck dafiir, dall die Selbstmit-
teilung des Vaters an den Sohn in seiner ewigen Gottheit und in der an-
gegenommenen Menschheit zugunsten des Menschen fiir immer in der
Welt gegenwirtig ist als Medium der Kommunikation zwischen Gott und
den Menschen.»?3 Dieser Gang des Sohnes zum Vater wie der Menschen
durch Christus zu Gott geschieht im Geist. Wir Menschen haben mit dem
Vater Anteil, wenn wir die antwortende Liebe des Sohnes durch seinen
Geist in uns wirken lassen. Das Hirtenamt als Ausdruck der Herrschaft
Christi iiber Welt und Kosmos ist von den beiden Grundmotiven des Le-
bens Jesu geprigt: Hingabe an Gott und Dienst fiir den Menschen.3* Das
Hirtenamt als eschatologische GrofBe ist nicht integralistisch zu verste-
hen. Gerade die endzeitliche Ausrichtung dieses Amtes unterstellt alle
menschliche und weltliche Herrschaft nochmals einer theologischen
Kritik. Die Kirche als die geschichtliche Fortdauer der Salbung Christi
ermOglicht die Erfahrung des HI. Geistes in der Communio der Christen
untereinander, mit Christus und somit mit dem Vater. Die Salbung
vermittelt den Gldubigen die Geistgaben, so dal Paulus sagen kann, die
Heiligen seien der Ort, wo die Herrlichkeit Gottes erfahren werde: «Wir
alle spiegeln mit enthiilltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn wider
und werden so in sein eigenes Bild verwandelt, von Herrlichkeit zu Herr-
lichkeit, durch den Geist des Herrn» (2Kor 3,18). Die Salbung als ekkle-
siales Grundelement erlaubt einen subjektiven Nachvollzug der Kirche zu
denken. H. Miihlen beschreibt das Pneuma als «jene gnadenhafte und
lebendigmachende Faszination selbst, in welcher die Christen sich ge-
geniiberstehen»® . Jeder Christ ist dem anderen «pneumatischer Mittler
zu dem uns unanschaulichen Gott» hin.3¢ M. a. W.: Die in der Salbung
gemeinte Kirche ist «Zeichen und Werkzeug» (LG 1) des Geistes Christi.
LG spricht deswegen von der Salbung Christi in Verbindung mit der
Drei-Amter-Lehre.?” Das Ereignis der Salbung ermoglicht eine erste Ver-
hidltnisbestimmung zwischen dem allgemeinen und speziellen Priester-

33 MULLER, G.L., LaBt uns mit ihm gehen. Eucharistiefeier als Weggemeinschaft,
Freiburg i.Br. 1990, 154f.

34 KASPER, W., Jesus der Christus, Mainz 11992, 316.

35 MUHLEN, H., Entsakralisierung. Ein epochales Schlagwort in seiner Bedeutung fiir
die Zukunft der christlichen Kirchen, Paderborn 1971, 318.

36 Ebd. 310.
37 vgl. LG 10 (Salbung), LG 30-38 (Drei-Amter-Lehre).



434 Die Salbung Christi

tum. Die sakramental-symbolisch vermittelteten Grundvollziige der Kir-
che entsprechen den drei Amtern Jesu Christi.’® Vollzieht sich das pro-
phetische Amt der Kirche in der Martyria, so manifestiert sich das prie-
sterliche Amt in der Leiturgia, wihrend die Diakonia dem Hirtenamt der
Kirche entspricht. An diesen Amtern haben alle Christen kraft der Geist-
sendung Anteil. Das spezielle Amt innerhalb der Kirche bildet dann
nochmals eine geschichtliche Ent- und Ausfaltung der drei Amter Christi.
Unbeschadet dieser «wahren Gleichheit aller Glaubigen an der gemein-
samen Wiirde des Leibes Christi» (LG 32), sind die einzelnen Geistgaben
nochmals in das Gesamt der Kirche, dem das Amt im Dienst der Einheit
vorsteht, einzubringen (LG 24).

Die Salbung erlaubt uns ebenfalls eine kurze Skizzierung der vier no-
tae ecclesiae: Die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche er-
klart sich auch aus dem Ereignis der Salbung.

Die eine Kirche: Die Schrift betont, daB der Geist die Einheit wirkt,
wobei die Einheit nirgendwo als «Einerleiheit» oder Uniformitédt darge-
stellt wird. Der HIl. Geist bewirkt an Pfingsten, daB alle Menschen die
Apostel je in ihrer Sprache verstehen. In der Erzédhlung vom Turmbau zu
Babel wird die Vielzahl der Sprachen negativ gewertet, der Pfingstbe-
richt gibt der gleichen Vielzahl aber (als Unterschiedenheit in Einheit)
einen positiven Sinn und bewirkt so eine fundamentale Umkehr der Wer-
tung. Paulus betont ferner, der eine Geist wirke verschiedene Gnadenga-
ben (1Kor 12,4-11.28-31). Konnen wir Menschen aus eigener Kraft ent-
weder Zerstreung (bis zur Anarchie) oder Uniformitit (bis zum Totalita-
rismus) schaffen, so zeigt sich bei der Rede von der Einheit in der Viel-
falt deutlich das Wirken des gottlichen Geistes. Das sichtbare Zeichen fiir
seine Gegenwart ist deshalb — iiber alle besonderen Zeichen hinaus — die
lebendige Einheit der Gldubigen in Liebe, durch die die neue Sammlung
der Menschen bewirkt wird. In der Salbung ereignet sich somit die eine
Kirche. Amt und Charisma leben, gesalbt in und mit dem einen HI. Geist,
ihre Einheit in einer je eigenen Zuordnung.

Die heilige Kirche: Der Geist ermoglicht das neue Leben. Er ist die
eigentliche Frucht der Erlosung. Dies zeigt sich primér in der Befreiung
von den Michten des Todes und der Siinde (Rom 6,7-23; Gal 3,13f.).
Die Heiligkeit ist somit konstitutiv fiir die Gemeinschaft der Glaubenden.
Es ist auch der Geist der Heiligkeit, der immer wieder die Metanoia des
einzelnen wie der Gemeinschaft zum Geist Christi als der Grundkraft der
Kirche bewirkt. Die Salbung mit dem HI. Geist reinigt und heiligt den
Siinder.

Katholische Kirche: Die Salbung bewirkt den Aufbau des neuen und
einen Gottesvolkes in Raum und Zeit; damit ist die Katholizitdt der Kir-
che angesprochen. Die eine und katholische Kirche ereignet sich in

38 vgl. dazu: MULLER, G.L., Katholische Dogmatik, Freiburg i.Br. 1995, 613ff.



Die Salbung Christi 435

Glaube, Liebe, Freiheit, Einheit, Freimut und Friede. Oder anders formu-
liert: Die Salbung als ein Ereignis im Leben eines Christen ereignet sich
immer dann, wenn er in Glaube, Liebe, Freiheit, Einheit, Freimut und
Friede sein Leben zu gestalten sucht und sich dabei vom Geist Christi ge-
tragen wei}. Die Geistesgaben regulieren das Miteinander von Amt und
Charisma, helfen Schrift und gelebte Tradition in ihrer Zugeordnetheit
bestimmen, bewirken das Miteinander von Briidern und Schwestern im
Glauben, ermoglichen den Dialog.

Apostolische Kirche: Die Salbung ist die Gabe des Angeldes der
kommenden Herrlichkeit (2Kor 1,22; Eph 1,14). Zunichst lebten die
Apostel aus der Gabe des Geistes (vgl. Apg), die mit Pfingsten der ge-
samten Kirche gegeben wurde. Somit ist die Apostolizitédt nicht nur kon-
stitutiv fiir die Kirche, sondern auch Auftrag und Befehl an alle Christen.
In dieser Perspektive gilt es die Sakramente Taufe und Firmung zu be-
denken, die durch das Moment der Salbung Anteil an dem allgemeinen
Priestertum vermitteln.

Die Salbung als vergessenes «Stiick der Dogmatik» wurde in ihrer
zentralen Stellung deutlich. Sie bindet Altes und Neues Testament zu-
sammen, verhilft zu einer tieferen Sicht des Lebens Jesu, erlaubt eine je-
suanische Schau der Kirche. Im Alten Bund offenbarte sich Gott, indem
er eine neue Sammlung des geschlagenen Volkes durch seinen Geist
verhieB. Jesus erhob, gesalbt mit dem HI. Geist, den Anspruch, dafl mit
ihm die alten VerheiBungen in Erfiillung gehen wiirden. Durch die Bot-
schaft von der nahen Gottesherrschaft wollte er das versprengte Volk im
Namen und Geist seines Vaters sammeln. Der Widerstand der Welt fiihrte
ihn aber ans Kreuz. Doch gerade hier wurde der Geist des Lebens, der
Liebe und des Friedens frei (Joh 19,34). Das von ihm angekiindigte Reich
Gottes ereignet sich deshalb dort zeichenhaft unter den Menschen, wo
durch seinen Geist ein Raum des Friedens und der Gerechtigkeit geschaf-
fen wird. Das Ereignis der Salbung im Leben Jesu erinnert den Christen
daran, daB} Gott «alles in allem sein wird» (1Kor 15,28). Die Teilnahme
an der Salbung Christi existential gedacht, ruft dem einzelnen Glauben-
den seine letzte Bestimmung in Erinnerung: im HI. Geist Sohn, Tochter
des dreieinen Gottes zu sein. Die Salbung meint damit das freie und gna-
denhafte Angebot Gottes an den Glaubenden, im HIl. Geist Anteil an der
Liebe des dreieinen Gottes zu erhalten.



	Die Salbung Christi : ein Stück vergessener Christologie?

