
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Die Salbung Christi : ein Stück vergessener Christologie?

Autor: Müller, Wolfgang W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761259

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761259
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang W. Müller

Die Salbung Christi -
ein Stück vergessener Christologie?

Die heutige Theologie spricht immer eindringlicher von der dogmatischen

Bedeutung der Reflexion des Lebens Jesu, der jesuanischen
Mysterien als Grundlage jeglicher Christologie. A. Grillmeier schreibt über
die dogmatische Bedeutung des Lebens Jesu, daß die Wiedergewinnung
der einzelnen Mysterien des Lebens Jesu einen möglichen Weg abgibt,
Grundlagen zur Überwindung des Historismus und Individualismus zu
finden, die zu einer neuen Christusbegegnung anleiten. Christus, seine
Person und Sendung, «ist der verknüpfende Punkt zu den Mitmenschen
hin und der einzig tragende Grund und die Norm unseres In-der-Welt-
Seins. Seine Menschwerdung und sein Menschsein, in der <forma crucis
et gloriae>, haben eine <ewige Bedeutung) für uns.»1 So scheint es von
Interesse zu sein, einem Ereignis in eben dieser Lebensgeschichte
nachzugehen, das von den Synoptikern sehr gut und einhellig bezeugt wird,
nämlich der Salbung Jesu. Es war überdies so fundamental, daß es den
christologischen Hoheitstitel schlechthin abgab: Christos (die griechische
Form des hebräischen Messias), der Gesalbte, und daß wir von dessen
Verständnis unsere Berechtigung ableiten, uns Christen zu nennen. Diesem

Ereignis kommt eine große Wirkungsgeschichte zu, und doch gibt es
ein Problem, gleich zu Anfang, wenn man fragt, zu welchem Zeitpunkt
die Salbung im Leben Jesu stattgefunden hat.

1

GRILLMEIER, A., «Mit ihm und in ihm. Das Mysterium und die Mysterien», in:
DERS., Mit ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven, Freiburg i.Br.
1975, 716-735, 735. Zur dogmatischen Fragestellung der Bedeutung der Menschheit Jesu
siehe auch RAHNER, K., «Probleme der Christologie von heute», in: Schriften zur Theologie,

Bd. 1, Einsiedeln 1967, 169-222; DERS., «Die ewige Bedeutung der Menschheit
Jesu für unser Gottesverhältnis», in: Schriften zur Theologie, Bd. 3, Einsiedeln 1967, 47-
60. Zur allgemeinen Fragestellung nach dem historischen Jesus für die Dogmatik siehe:
LEHMANN, K., «Die Frage nach Jesus von Nazaret», in: KERN, W. (Hg.), Handbuch der
Fundamentaltheologie, Bd. 2: Traktat Offenbarung, Freiburg i.Br. 1985, 122-144;
KREMER, J., Wer war Jesus wirklich? Orientierungshilfe eines Bibelwissenschaftlers, in:
StdZ 209 (1991) 579-596.



Die Salbung Christi 421

Der Salbung als einem Stück der Dogmatik, die uns zentrale Aussagen

zu Jesus dem Christus und unserer gläubigen Beziehung zu ihm
vermittelt, soll in vier Schritten nachgegangen werden: 1. Ein bibeltheologischer

Überblick zur Salbung Jesu. 2. Die Salbung in der patristischen
Literatur. 3. Die Salbung in systematischen Entwürfen moderner Autoren.
4. Das Ereignis der Salbung als Grundaussage der Christologie.

1. Bibeltheologischer Überblick

«Diesen Jesus hat Gott auferweckt, dafür sind wir alle Zeugen. Nachdem
die rechte Hand Gottes erhöht worden war und vom Vater den verheißenen

Hl. Geist empfangen hatte, hat er ihn ausgegossen, wie ihr seht und
hört» (Apg 2,32f.). So schließt Petrus in der Apostelgeschichte seine
erste Predigt nach dem Pfingstereignis. Lukas deutet das Pfingstgeschehen
als eine Taufe mit dem Hl. Geist (Apg 1,5), Paulus schreibt im Römerbrief

von der machtvollen Erhebung des Gottessohnes nach dem Geist
der Heiligkeit aufgrund der Auferstehung (Rom 1,4). Es ist die Überzeugung

der neutestamentlichen Autoren, daß Jesus die Fülle der Salbung
mit dem Hl. Geist empfangen hat und so fähig ist, selbst den Geist mitzuteilen.

Deshalb wird die alttestamentliche Prophezeiung des Auftretens
des gerechten Königs - des Sproßes aus Isais Stumpf, auf dem der Geist
Jahwes ruht (Jes 11,1 ff.) - auf Jesus Christus hin gedeutet. Der Geist ruht
aber auch auf allen, die den Namen Jesu anrufen, um geheilt zu werden
(vgl. Apg 2,38; 3,16; 4,2).

Salbung, Geistsendung und Auferstehung werden in dieser Aussage
zusammengesehen. Es kann aber auch die Frage gestellt werden, ob die
Auferstehung Jesu Anlaß der Salbung oder deren Konsequenz war.
Befragen wir das NT, so lassen sich zwei mögliche Antworten erkennen:

a) Auferstehung und Salbung werden in einem gesehen. Hier gilt das

erste Kapitel des Hebräerbriefes als Knotenpunkt. Die Salbung wird
dabei als Krönung des Geschickes Jesu verstanden, der, durch das Leiden
hindurch, zum Erben des Alls eingesetzt wurde. Er hat die Reinigung der
Sünde vollbracht und wird von Gott mit dem Freudenöl gesalbt (Hebr
1,9, zit. Ps 45,7-8).

b) Lukas, Paulus und der 1. Johannesbrief sehen die Salbung bereits
im vorösterlichen Leben Jesu begründet. Im Licht der Taufe Jesu wird
die Salbung Jesu mitgesehen, so daß das Handeln und Wirken des
vorösterlichen Jesus bereits durch den Geist begleitet wird. Für die weitere
Untersuchung wird von der 2. Annahme ausgegangen, insofern sie mehr
am Leben Jesu orientiert zu sein scheint. Die neuerdings vertretene Position

von der Salbung Jesu in Bethanien als einzig historisch feststellbarer
Salbung Jesu greift etwas zu kurz, denn diese Stelle kann den Reichtum



422 Die Salbung Christi

des christologischen Hoheitstitels nicht erklären.2 Es gilt nun, sich in
einem weiteren Schritt die Taufperikope etwas genauer anzusehen. Die
Taufe wird berichtet in Mk 1,9-11; Mt 3,13.16-17; Lk 3,21-22. Johannes

spricht ebenfalls davon (Joh 1,32-33).
Ende der 60iger, Anfang der 70iger Jahre setzte sich die Überzeugung

durch, die Taufperikope gehöre keiner Gattung an, mit der die
Geschichtlichkeit des Erzählten gegeben sei. A. Vögtle legte 1972 die Gründe

vor, weshalb Mk 1,1 Of. keine Berufungserzählung genannt werden
könne3 : es gebe keine Mitteilung durch Jesus von dem Ereignis (fehlende
Ich-Form usw.). Für Vögtle geht es mehr um eine ätiologische Erklärung
der christlichen Taufe, der Empfang der Johannestaufe durch Jesus war
dazu direkter Anlaß. Die Verhältnisbestimmung zwischen Jesus und
Johannes dem Täufer war eine sehr lebendige Frage des judenchristlichen
Milieus in Pälestina. Später haben eine Reihe von Exegeten, in Parallele
zu Ähnlichem im frühjüdischen Raum, die Taufperikope wieder als
Berufungsgeschichte verstanden (so W.G. Kümmel, J. Jeremias, K. Berger).
Fritzleo Lentzen-Deis hat in einer umfassenden Studie nochmals nach der
literarischen Gattung der Perikope gefragt, sie im Anschluß an die
DeuteVisionen der Patriarchen im targumischen Schrifttum gesehen.4 Aus
der Taufe Jesu durch Johannes wurde die Unterordnung des Täufers
Jesus und seiner Sendung gegenüber geschlossen, der Taufvorgang als
Anlaß verstanden, die einzigartige Überlegenheit Jesu in einer Deutevision

zu entfalten, die erzählerisch mit dem Taufvorgang verbunden
wurde.5

Rufen wir uns in Erinnerung, was in der Taufperikope selbst geschildert

wird: Auffällig ist zunächst die Zitation aus Psalm 2,7. Himmelsöffnung,

Zerreißen des Himmels und Herabsteigen des Geistes lassen
Gestalt wie Dasein Jesu in ihrer ganzen menschlichen Spannbreite und Er-
streckung als Anbruch des Heils sichtbar werden. Nach Lentzen-Deis ist
der Geist, der auf Jesus herabsteigt, weder als Geist des Gerichts noch
der Läuterung zu verstehen. Der Geist partizipiert vielmehr an der Schöp-

2 Eine solche Position vertreten KARRER, M., Der Gesalbte. Die Grundlagen des

Christustitels, Göttingen 1990 (FRLATNT, H. 151); Mulack, Ch., Jesus - der Gesalbte
der Frauen. Weiblichkeit als Grundlage christlicher Ethik, Stuttgart 1987, bes. 104ff.

3 VÖGTLE, A., Die sogenannte Taufperikope Mk 1,9-11. Zur Problematik der
Herkunft und des ursprünglichen Sinns, in: EKK, Vorarbeiten 4, Zürich, Neukirchen 1972,
105-139.

4 LENTZEN-DEIS, F., Die Taufe Jesu nach den Synoptikern. Literarkritische und
gattungsgeschichtliche Untersuchungen, Frankfurt/M. 1970 (FTS, Bd. 4).

5 HAENCHEN, H. bestreitet den Vorgang der Taufe selbst.Als Grund dafür gibt er ein
unterschiedliches Gottesbild an. Während Jesus den Gott der Barmhrzigkeit predige,
verkünde Johannes der Täufer den Gott der Buße, vgl. dazu DERS., Der Weg Jesu. Eine
Erklärung des Markus-Evangeliums und die kanaonischen Parallelen, Berlin 1966, 51-63.
Ebenso weigert sich Lagrange die messianische Salbung Jesu bei der Taufe anzusiedeln,
vgl. LAGRANGE, M.-J., Evangile selon Saint Marc, Paris 41966, 12-14.



Die Salbung Christi 423

fermacht Gottes, es ist der prophetische Geist, mit dem die Männer und
Frauen des AT ausgestattet wurden. O. Keel weist gerade die Taube als

Botenvogel altorientalischer Liebesgöttinnen nach.6 Der Hl. Geist in der
Gestalt der Taube bringt somit die Liebe Gottes zum Menschen zum
Ausdruck. Eine bestimmte feministische Exegese sieht deswegen die gesamte
Taufperikope weisheitstheologisch konzipiert.7 Die Taufperikope
offenbart, und das ist für die systematische Betrachtung festzuhalten, daß
Jesus derjenige Mensch ist, in dem/auf dem der Geist Gottes ruht. So
schreibt H. Schlier über den Inhalt der Taufe bei Markus: «Das Ereignis
der Taufe Jesu ist nach Markus die Epiphanie des geheimen Gottessohnes
in dem Augenblick, da er den Weg zur Offenbarung durch den Tod
hindurch antritt, d. h. den Weg seiner Geschichte.»8 Mattäus greift diesen
Aspekt des geschichtlichen Kommens Christi auf. Er sieht zwei Aspekte
zusammen: den gehorsamen Gottesknecht (vgl. die freie Zitation von Jes

40,1; Ps 2,7), der für die Sünde in der ersten Taufe schon zur zweiten
Taufe (Kreuz) eilt, und das, was durch Jesus Christus kraft des Hl. Geistes

kam.
Die Geistbegabung Jesu und das Sichtbarwerden der Messias-Gottes-

knecht-Perspektive greift auch Lukas auf. Er entfaltet den heilsgeschichtlichen

Aspekt der Taufe weiter. Lukas steht wohl zu Beginn der Ineins-
setzung von Taufe und Salbung, wenn er die Geistbegabung Jesu mit dem
Taufgeschehen verbindet, wenn er im vierten Kapitel seines Evangeliums
die Predigt und das Wirken Jesu mit der Bemerkung einleitet, daß er
«kraft des Geistes» (Lk 4,14) auftritt. Beim ersten öffentlichen Auftritt
legt Jesus in der Synagoge seiner Heimatstadt die Stelle aus Jesaja wahrhaft

existentiell aus9 : Heute, d. h. in meiner Person, hat sich das Schriftwort

erfüllt. Die Geistbegabung Jesu, der Geist Christi, wird in der
Apostelgeschichte zum Geist der Kirche, wenn der Auferstandene seinen
Jüngern den Hl. Geist verheißt, der sie zu Zeugen seiner Person und
Botschaft befähigt (Apg 1,8). Apostelgeschichte 10,38 bringt Taufe und
Geistsalbung Jesu in einen Wirk- und Tatzusammenhang. Paulus spricht
in seinem zweiten Korintherbrief von der Salbung und dem Hl. Geist als

6 KEEL, O., Deine Augen sind Tauben. Zur Metaphorik des Hohen Liedes, Stuttgart
1984 (Stuttgarter Bibelstudien, Bde. 114 und 115).

7 SCHROER, S., Der Geist, die Weisheit und die Taube. Feministisch-kritische Exegese

eines neutestamentlichen Symbols auf dem Hintergrund seiner altorientalischen und
hellenistisch-frühjiidischen Tradition, in: FZPhTh 33 (1986) 197-225.

8 SCHLIER, H., «Die Verkündigung der Taufe Jesu nach den Evangelien», in: DERS.,
Besinnung auf das Neue Testament, Freiburg i.Br. 1964, 212-218, 214; vgl. KREMER, J.,
Wer war Jesus wirklich?, a.a.O. 583f.

9 «Der Geist des Herrn ruht auf mir, denn der Herr hat mich gesalbt. Er hat mich
gesandt, damit ich den Armen eine gute Nachricht bringe; damit ich den Gefangenen die
Entlassung verkünde und den Blinden das Augenlicht; damit ich die Zerschlagenen in
Freiheit setze und ein Gnadenjahr des Herrn ausrufe» (Lk 4,18f.).



424 Die Salbung Christi

dem Angeld, das den Gläubigen ins Herz gegeben wird (2Kor l,21f.).
Das Johannesevangelium erzählt nicht direkt den Taufvorgang, sondern
stellt das Zeugnis des Johannes in das Gesamtkonzept einer Theorie des

Zeugen. Das Zeugnis des Täufers lautet: Hier ist das Lamm Gottes. Das

Evangelium nimmt die Gottesknecht-Thematik im Licht von Jes 53 auf
und sieht es mit der Kreuz- und Erhöhungsthematik zusammen (vgl. Joh
1,33). Jesus erscheint, und mit ihm «sein» Geist, der «bleibt» (vgl. Joh
1,33).

Die Taufe Jesu als Salbung mit dem Hl. Geist wird, so darf zum
Abschluß des bibeltheologischen Überblicks gesagt werden, von allen als

Epiphanie dessen verkündet, was noch verborgen ist, was aber einmal
sich auftun, sich ereignen wird: des Kreuzes, der Herrlichkeit des Geistes;

dies alles in Jesus Christus, dem Messias, dem Gottesknecht, dem
Gottessohn.10

Fazit: Taufe und Salbung sind heilsgeschichtliche Manifestation wie
Konkretion der Messianität Jesu. Der Exeget D. Lys spricht deswegen bei
diesem Ereignis des Lebens Jesu von Salbung («onction» als Aussage für
die priesterliche und königliche Salbung) und Konsekration («consécration»

als damit verbundene prophetische Sendung).11 Die Glaubensunterweisung

anhand der Taufe/Salbung Jesu erklärt den Anfang des Wirkens

Jesu, verhilft dem Verständnis der Gottessohnschaft, deutet, freilich
noch undifferenziert, die Sendung dieses geliebten Sohnes als Retter
Israels. Damit zeigt sich zugleich die eschatologische Perspektive unserer
Perikope. Auf diesen Aspekt weist besonders der Jesuit J. de la Potterie
hin, wenn er in seiner Untersuchung zur Taufe Jesus schreibt, daß diese

Salbung die Sendung der Propheten verlängere sowie einen eschatologi-
schen Charakter besitze, da sie das Pfingstereignis vorzeichne.12

2. Die Salbung in der patristischen Literatur

Es erstaunt also keineswegs, daß die Väter auf die Salbung/Taufe Jesu

zurückgreifen, wenn sie die Gottessohnschaft Jesu zu erklären versuchen.
So schreibt Irenäus von Lyon: «Denn der Name Christus bedeutet den,
der salbt und der gesalbt worden ist, und die Salbung selbst, in der er
gesalbt wurde. Es salbte aber der Vater, gesalbt wurde der Sohn in dem
Geiste, der die Salbung ist, gemäß dem Worte des Jesaja, der da spricht:
<Der Geist des Herrn ist über mir, deswegen hat er micht gesalbt.> Damit

10 Schlier, H., Besinnung auf das NT, a.a.O. 218.
11 Lys, D., L'onction dans la Bible, in: ETR 3 (1954) 3-54.
12 POTTERIE, j. de la, L'onction du Christ. Etude de théologie biblique, in: NRTh 90

(1958) 225-252, bes. 25If.



Die Salbung Christi 425

weist er hin auf den Vater, der salbt, den Sohn, der gesalbt wurde und
den Geist, welcher die Salbung ist.»13

Athanasius verbindet die Taufe/Salbung mit der Vergöttlichungsthe-
matik, wenn er schreibt, durch die Salbung Christi werde den Sterblichen
ein Zuwachs und eine Verbesserung geschenkt.14 Als Fazit unserer kurzen

Väterlektüre können wir folgern: Die unio hypostatica wird selbst als

Salbung verstanden. Diesen Umstand entnehmen die Väter der Annahme,
daß der Titel «Christus» als Eigenname fungiert, der das gottmenschliche
Kompositum selbst bezeichnet.

Thomas von Aquin behandelt die Salbung Jesu in der Tertia Pars. Bei
der Salbung Jesu zeigt sich für ihn die Mitteilung des Hl. Geistes. Christus,

vom Hl. Geist gesalbt, besitzt die Gaben in überragender Weise15,
hat die Fülle der Gnade (STh III 7,9c), die er in der Gemeinschaft der
Kirche (als deren Haupt) dank seiner menschlichen Natur den Glaubenden

mitteilt (STh III 8,6c). Der Salbung kommt ein ekklesiales Moment
zu (STh III 39,6 ad 4). Bei der Salbung Jesu zeigt sich die Mitteilung des

Hl. Geistes für alle, die die Taufe empfangen (STh III 39,6c). In der
Salbung offenbart sich der dreieine Gott (STh III 39,8 c), als Vorbild der
Firmung ist sie als «sacramentum plenitudinis gratiae» zu verstehen (STh
III 72,2 ad 4). - In einer systematischen Perspektive sind das
Taufgeschehen und die Salbung Jesu als geschichtliche «actuation» (Y. Congar)
der hypostatischen Union im Gottmenschen zu deuten.

Angesichts der reichen patristischen Überlieferung und der kontrovers

behandelten Taufperikope in der Exegese erstaunt es, wie selten
moderne christologische Entwürfe auf die Salbung Jesu zu sprechen
kommen.16 Vielleicht hängt diese Scheu, über die Salbung zu sprechen, damit
zusammen, daß ihr immer ein latentes adoptianistisches Mißverständnis
anzuhaften scheint. Diesen Vorbehalt formulierte bereits Augustinus in
seiner Auseinandersetzung mit den Gnostikern.17 Das Ereignis der Sal-

13 IRENAUS, Adv. haer. III, 18, 3. Als patristischen Überblick zur Frage siehe
allgemein: Bertrand, D.A., Le baptême de Jésus. Histoire de l'exégèse aux deux premiers
siècles, Tübingen 1975 (BGBE, Bd. 11); GRILLMEIER, A., Die Taufe Christi und die
Taufe der Christen. Zur Tauftheologie des Philoxenus von Mabbug und ihre Bedeutung
für die christliche Spiritualität, in: AUF DER MAUR, H.J. u. a. (Hgg.), Fides sacramenti,
sacramentum ftdei. Studies in honour of P. Smulders, Assen 1981, 137-176.

14 ATHANSIUS, Oratio contra Arianos, 1. Weitere patristische Belege siehe:
MARTHON, G., Art. «onction», in: Catholicisme, Bd. 10, 84-92; 90; MÜHLEN, H., Una
mystica Persona, Paderborn 1967, 221 ff.

15 STh III 7, 5c. Die Gaben des Hl. Geistes sind eine Konsequenz der Salbung Jesu,
vgl. STh III 39, 6 ad 4.

16
Neuerdings beschäftigt sich LIES, L. in seiner Propädeutik mit dem Ereignis der

Geistsalbung, vgl. DERS., Heil, S., Heilsmysterium. Eine Hinführung zu Christus, Graz
1992, 140ff.

17 Vgl. dazu De Trinitate XV, 46 (PL 42, 1093); Contra Faustum XXIII, 2 (CSEL,
25-1, 707-709), vgl. dazu LAMIRANDE, E., L'idée d'onction dans l'ecclésiologie de saint



426 Die Salbung Christi

bung meint aber gerade nicht die Gefahr des Adoptianismus. Sie betrifft
nämlich nicht die Konstituion des Gottmenschen, sondern ist eine Folge
der Inkarnation. Als solche unterstreicht sie den heilsgeschichtlichen
Charakter des Christusereignisses.

3. Die Salbung in systematischen Entwürfen moderner Chrisiologien

Eine heutige Christologie hat - in der Vermittlung von Schrift und Tradition

- zunächst ihrem <Objekt> zu entsprechen: der Person Jesu Christi,
der wahrer Gott und wahrer Mensch ist. Es darf keine abgeschlossene
theologische Reflexion ohne inneren Bezug zum Daseinsverständnis des

Menschen sein.18 Die Grundfrage der Christologie (Wer ist dieser Jesus

von Nazaret?) fragt nach der Eigenart der relationalen Identität des
Menschen Jesus zu Gott. Diese Wer-Frage verbindet die Christologie mit der
Soteriologie, insofern dieser Jesus die eschatologische Heilsbedeutung
für das Gottesverhältnis des Menschen irreversibel thematisiert. Jede
moderne Christologie steht notwendigerweise im Kontext der neuzeitlichen

Anthropologie.19 Eine wissenschaftliche Erörterung der christologi-
schen Dogmengeschichte hat deswegen von der anthropologischen
Fragestellung auszugehen, hat biblisch anzusetzen und muß die Dogmen der
Kirche kreativ rezipieren. Die heilsgeschichtliche Relevanz der Person
Jesu Christi vermittelt sich personal und geschichtlich. Die Salbung Jesu
als Ereignis bedacht, zeitigt in seiner geschichtlichen Sendung wie in
seinem irdischen Geschick die absolute Erfüllung der Selbsttranszendenz
jeder geistigen Kreatur, die in Gott zu ihrem Ziel kommt. Die Salbung als
ein «Stück vergessener Christologie» schlägt von der Sache her Brücken
zu Themen der Anthropologie, Ekklesiologie und Sakramentenlehre.

Der französische Dogmatiker Ch. Duquoc stellt in seiner 1968
erschienen Christologie die Taufperikope innerhalb der theologischen
Betrachtung des Lebens Jesu ganz in den messianischen Kontext seiner
Verkündigung.20 Wenn alle Momente des Lebens Jesu helfen, den Modus
der Offenbarung zu verstehen, so hat die Taufperikope die besondere
theologische Bedeutung, die öffentliche Investitur des Messias zu ver-

Augustin, in: Revue de l'Université d'Ottawa 35 (1965) 103*-126*, bes. 118f*. Auf die
Gefahr eines Adoptianismus verweist ebenfalls PANNENBERG, W., Jesus - God and Man,
Philadelphia, Westminster 1968, 120-121.

18 «Nach christlicher Überzeugung hat Gott in dem individuellen Menschen Jesus

von Nazaret die geschichtliche Koinzidenz von göttlichem Offenbarungshandeln und
menschlicher Selbstüberantwortung an Gott im Glaubensgehorsam definitiv und irreversibel

zum Ereignis werden lassen.» (MÜLLER, G.L., «Christologie - Die Lehre von Jesus
dem Christus», in: BEINERT, W. (Hg.), Glaubenszugänge. Lehrbuch der Katholischen
Dogmatik, Bd. 2, Paderborn, Zürich 1995, 3-297, 8).

19 Siehe dazu: MÜLLER, G.L., Christologie, a.a.O. 12ff.
20 DUQUOC, Ch., Christologie. Essai dogmatique, vol. 1, Paris 1968, 44ff.



Die Salbung Christi 427

künden und zu bezeugen. Mit Jesus, der sich in der Jordantaufe durch
Johannes mit seinem Volk solidarisch zeigt, beginnt die neue Ära der
Menschheit. Die Taufe Jesu als messianisches Heilszeichen läßt Jesus als
den freien Menschen erscheinen, die Manifestation des Hl. Geistes zeigt
den Aufbruch des Neuen geschichtlich an. - In der Perspektive der
Messiaserwartung siedelt auch J. Moltmann in seiner pneumatologisch
akzentuierten Christologie die Taufe Jesu an.21 Er spricht von einer «Kenosis
des Hl. Geistes»22, denn der Geist entäußerte sich, kam von der Ewigkeit
Gottes herab, nahm Wohnung im verwundbaren und sterblichen Jesus. In
der Taufperikope zeigt sich der Geist als Schöpferkraft Gottes und als
Lebenskraft des Lebendigen. Er geht von Gott aus, ruht auf Jesus, so
kommt er zu den Menschen. Der Geist übereignet sich ganz der Person
Jesu, um sich durch ihn anderen Menschen mitteilen zu können. Die
Einzigartigkeit der Geisterfüllung führte so zu einer besonderen Sendung.

- Für W. Kasper steht die Taufe Jesu, exegetisch im Anschluß an Lent-
zen-Deis als Deutevision verstanden, ebenfalls im messianischen Rahmen
des Wirkens Jesu Christi.23 Bei der Zeugung aus dem Hl. Geist stehen
Seins- und Sendungschristologie nebeneinander. Ihre innere Einheit zeigt
sich im Verlauf des geschichtlichen Wirkens Jesu immer mehr. Im Ganzen

des Lebens Jesu führt der Geist die eschatologische Vollendung herauf.

So macht die Taufe Jesu deutlich, was sich bei der Taufe eines jeden
Christen immer wieder neu ereignet: Der Getaufte wird vom Geist Gottes

ergriffen und in die eschatologische Gotteskindschaft hineingestellt.24
Für H. Mühlen hat die Taufe/Salbung Jesu einen emminent christo-

logischen und ekklesiologischen Platz inne.25 Die Synoptiker verbinden
die Salbung mit dem Hl. Geist mit der Verleihung der messianischen
Amtsgnade an Jesus. Die Salbung Jesu betrifft nicht die Konstitution des

Gottmenschen, sondern ist Folge der Inkarnation des Logos. Erscheint in
der Schrift die Differenz zwischen Inkarnation und Salbung Jesu mit dem
Hl. Geist als eine zeitliche, so handelt es sich in dogmatischer Sicht um
eine logische. Die Geistmitteilung bei der Taufe erscheint deshalb mehr
als öffentliche Promulgation der schon im ersten zeitlichen Augenblick
der Inkarnation Jesu gegebenen Messianität. So zeigt sich, trinitarisch
betrachtet, in der Taufe eine heilsgeschichtliche Erfahrung von Sohn und
Geist als verschieden an: Der Sohn ist Mensch geworden, der Hl. Geist
nicht. Einerseits ist es eine Eigentümlichkeit des Logos, Mensch gewor-

21 MOLTMANN, J., Der Weg Jesu Christi. Christologie in messianischen Dimensionen,

München 1989, 107-114.
22 Ebd. S. 113.
23 KASPER, W., Der Gott Jesu Christi, Mainz 21983, 251 ff.
24 Vgl. KASPER, W., Der Gott Jesu Christi, a.a.O. 253.
25 MÜHLEN, H., Der Hl. Geist als Person, Münster 1963, bes. 197ff.; Ders., Una my-

stica Persona, Paderborn 1967, bes. 216ff.



428 Die Salbung Christi

den zu sein, während es andererseits dem Hl. Geist eigen ist, bei der
Salbung wirksam zu sein und im weiteren Verlauf der Heilsgeschichte als
Geist Christi, der die Verbindung von Christus und den Getauften
vollbringt, zu wirken. Die Salbung Jesu versteht Mühlen als die
heilsgeschichtliche Manifestation des innertrinitarischen Wir-Aktes. Denn er
verbindet die vielen Personen mit Christus und untereinander. Der Hl.
Geist als Wir in Person schließt in seiner Konkretion ad extra seinen
innertrinitarischen Hervorgang mit ein. Dieser kann als Wir-Akt von Vater
und Sohn bezeichnet werden. Die grundlegende Sendung ad extra ist die
Salbung Jesu, die zugleich die Mitteilung der geschaffenen Gnade an den
Menschen Jesus zur Folge hat. Jesus Christus als das neue Haupt der
Schöpfung besitzt die Fülle der Gnade, so daß sie a priori auf die Vielheit
der zu begnadeten Personen hingeordnet ist. Christus übt damit an den
Menschen eine Heilsfunktion aus: Die Christen haben Anteil an der
Salbung Jesu. Sie bilden ein heilsgeschichtlich gewordenes Wir. Die Kirche
als die Gemeinschaft der durch den Hl. Geist mit Christus verbundenen
und geeinten Pluralität menschlicher Personen ist an die Fülle des Christus,

der alles in allem zur Erfüllung bringt, gebunden (vgl. Eph 1,23).
Somit kann die Kirche nicht als Fortsetzung der Inkarnation verstanden
werden, sondern als das heilsgeschichtliche Fortwirken der Salbung Jesu
durch den Hl. Geist.

4. Das Ereignis der Salbung als Grundaussage der Christologie

Die geschichtliche Vermittlung der Christologie fordert eine Verknüpfung

von Altem und Neuem Testament im Blick auf die Person Jesu Christi.

Das Ereignis der Salbung bietet sich in besonderer Weise für eine
solche Verknüpfung beider Testamente an.

Mit der Theologie der Synoptiker kann von einem alttestamentlichen
Ansatzpunkt der Salbung Jesu ausgegangen werden. Der Realienhintergrund

wird zunächst die Königssalbung gewesen sein (für Saul z. B.
lSam 9,16; 15,1.17; für David lSam 16,3.12ff.). In der Nachexilszeit
kam die Priestersalbung hinzu. Alttestamentlich verband sich damit als

Grundvorstellung die Nähe Gottes trotz aller Sünde und Schuld. Sie
dokumentiert die Jahwezugehörigkeit. Die prophetische Inanspruchnahme
geschieht bei Jes 61,1. Ps 105,15 geht einen Schritt weiter. Der «Gesalbte
Jahwes» (als Prophet) wird in der vorköniglichen Zeit übernommen, nä-
herhin auf die Patriarchen übertragen, die unter der Herrschaft fremder
Könige leben mußten und daher besonders des Schutzes Jahwes bedurften.

In einer Expansion des Begriffs wird dieser auf das gesamte Gottesvolk

angewandt. Aufgrund der königlich-prophetischen Perspektive kann
dieser Titel auf Jesus von Nazaret übertragen werden. Die Messianität
Jesu findet ihre Spitze in Kategorien universalen und soteriologischen
Dienstes. Der Gesalbte (Christus) meint den, der in Würde und Tat über



Die Salbung Christi 429

alle Davidität hinaus in einzigartigerweise Gott nahe ist, in dem Gott
rettend sein Erbarmen erweist.26 Dies wird im lukanischen Aufweis des
Wirkens Jesu sichtbar: Nach der Erzählung von der Taufe und Versuchung

Jesu, beides im Geist vollzogen, tritt Jesus zu Beginn seines
öffentlichen Wirken in der Synagoge von Nazaret auf (vgl. Lk 4,16ff.). In
einer heilsgeschichtlichen «relecture» läßt Lukas Jesus die Jesajastelle
lesen, die von der Salbung des Propheten handelt. Im Kern liegt hier eine
Kurzfassung der Reich-Gottes-Botschaft in der Person Jesu vor.

Die theologische Analyse der Salbung Jesu verhilft im Sinne einer
impliziten Christologie mehrere Momente des Lebens Jesu näher betrachten:

a) Messianität, b) der Christ als Gesalbter, c) das ekklesiale Moment
der Salbung.

a) Messianität: Das Ereignis der Salbung erlaubt, eine größere Kontinuität

des Verständnisses Christi zu denken, wie es zwischen dem
Urchristentum und der alten Kirche historisch und systematisch anzunehmen ist.
Denn «der Gesalbte» ist von Anfang an nicht nur eine funktionale,
sondern gleichermaßen personale Aussage des Christusereignisses. Vor allen
ontologischen Einflüssen der Dogmenbildung prägte die Salbung das
Bekenntnis zu Jesus Christus und verlieh ihm eine hohe Plastizität. So gilt -
als unverlierbares Erbe neutestamentlicher Salbungsvorstellung - von
Jesus Christus festzuhalten: «Christus, der Gesalbte, eröffnet in einzigartiger

Verbundenheit mit Gott Gottes unverbrüchliche Güte und steht in
Person für sie. Bis in den Tod nimmt er, der Gesalbte, Leid und Schuld
der Menschen auf sich, um ihr Leben rettend zu verwandeln.»27 Das
Bekenntnis ist Teil des Kerygmas der Urgemeinde. Dies erfährt die
Gemeinde aus dem Tod Christi und bekennt es nach seiner Auferweckung.

In der Hervorhebung der Verbundenheit mit Gott innerhalb der
Salbungsthematik zeigt sich auch im religionsgeschichtlichen Vergleich die
Gemeinsamkeit mit anderen Salbungsriten. M. Karrer weist in seiner
Untersuchung zum Salbungstitel nach, daß die Grundvorstellung der
Salbung als ein zentraler Ritus der Reinigung und Heiligung gilt und
dadurch eine Gottesgegenwart bekundet. Eine solche Vorstellung war über
den ganzen Mittelmeerraum verbreitet.28

Welche Leistung vollbringt die Salbung innerhalb einer Christologie?
Das Ereignis der Salbung hilft mit, den Graben zwischen historischem
Jesus und geglaubtem Christus zu schließen. War das traditionelle theologische

Denken über die Person Jesu eng mit der abendländischen
Metaphysik verknüpft, so geht es heute nicht darum, die christologischen
Aussagen metaphysischer Herkunft außer Kraft zu setzen, sondern nach den-

26 Karrer, M., Der Gesalbte, a.a.O. 275.
27 Ebd. 413.
28 Karrer, M., Der Gesalbte, a.a.O. 173; 184ff.; Eliade, M., Traité d'histoire des

religions, Paris 1970, 165ff.



430 Die Salbung Christi

kerischen Möglichkeiten zu suchen, diese Aussagen dynamisch-heilsgeschichtlich,

personal und nicht statisch-metaphysisch zu formulieren. So

schlagen wir vor, die Salbung als ein Mysterium des Lebens Jesu in der

Kategorie des Ereignisses zu denken.29 Dies geschieht im Anschluß an
B. Welte.30 Auf die Kategorie des Ereignisses lassen sich die metaphysischen

Aussagen der altkirchlichen Konzilien projizieren, wie sie mit
Hilfe der Kategorien ousia-substantia getroffen wurden.

Was meint ein Ereignis? Nach M. Heidegger gehören zum Ereignis
Zeit und Sein; es erlaubt, die Seinsaussagen im Sinne von Anwesen und
Anwesenlassen zu denken. Letztlich erlaubt die Kategorie des Ereignisses,

das Sein als Ereignis zu denken. Ein Ereignis besteht nicht, es
geschieht. Indem es geschieht, vollzieht sich Geschichte, es wird selbst
geschichtlich. Wie können wir diese spekulative Überlegung auf das Leben
Jesu übertragen? Das Ereignis als denkerische Deutung einer geschichtlichen

Person hebt die Kategorie Ereignis auf das bewegte Geschehen
einer Person inmitten ihrer Existenz und Umwelt an. Der Mensch Jesus

ereignet sich, er entäußert die unvergleichliche Nähe seiner Person, seines

Selbst und seiner Worten und Taten in einer solchen Weise, daß
andere betroffen werden. Auch dies gehört zum Ereignis des Lebens Jesu.

In diesem geschichtlichen Leben, das in der Salbung diese unmittelbare
Nähe Gottes im Geist zeigt, die prophetische und eschatologische
Ausrichtung seiner Person und Sendung bekundet, manifestiert sich etwas
heilsgeschichtlich, was von Anfang an die eine Wesenseinheit in dieser
Person bildet: die Einheit des Göttlichen und des Menschlichen. Findet
die Salbung Jesu in der Kategorie des Ereignisses be-dacht nicht wieder
zu der biblischen Grundintention zurück? Das, was in diesem Bericht ge-
schildet wird, kann in der Weise eines bewegten Geschehens gedacht
werden. Hilft dieser Ansatz nicht, Exegese und Dogmatik in ihrer Bezo-
genheit zu sehen? Kann mit diesem Ansatz nicht auch die Dialektik von
Christologie und Soteriologie überwunden werden? Zeigt nicht gerade
die Salbung der Person Jesus mit dem Geist Gottes, daß er der Retter, der
Heiland ist?

b) Der Christ als Gesalbter: Die christologisch-pneumatische Sicht
der Salbung der Christen bringt Paulus in seinem 2. Korintherbrief zum
Ausdruck: «Gott aber, der uns und euch in der Treue zu Christus festigt

29 Zur philosophischen Analyse der Kategorie «Ereignis» siehe HEIDEGGER, M., Zur
Sache des Denkens, Tübingen 21976, 20ff.

30 WELTE, B., «Die Lehrformel von Nikeia und die abendländische Metaphysik», in:
DERS. (Hg.), Zur Frühgeschichte der Christologie. Ihre biblischen Anfänge und die
Lehrformel von Nikeia, Freiburg i.Br. 1970, 100-117 (QD 51); DERS., «Die Krisis der
dogmatischen Christusaussagen», in: DERS., Zeit und Geheimnis. Philosophische Abhandlungen

zur Sache Gottes in der Zeit, Freiburg i.Br. 1975, 292-318; DERS., «Jesus Christus
und die Theologie», in: SAUER, J. (Hg.), Wer ist Jesus Christus?, Freiburg i.Br. 1977,
151-164.



Die Salbung Christi 431

und der uns alle gesalbt hat, er ist es auch, der uns sein Siegel
aufgedrückt und als ersten Anteil (am verheißenen Heil) den Geist in unser
Herz gegeben hat» (2Kor l,21f.). Das Geschehen der Salbung ist der
christologische Ort, um die Neuschöpfung im Geist sichtbar zu machen.
Der Geist führt den Glaubenden damit in die Gemeinschaft von Vater und
Sohn, in der Salbung ereignet sich die Gemeinschaft der Glaubenden mit
dem Vater und Sohn im Geist. Der Geist zeigt sich uns durch die Salbung
aber auch als der Geist Christi. Die Salbung schenkt Anteil an dem
königlichen, prophetischen und priesterlichen Amt Christi. Als Miterben
des Reiches Gottes als dem zentralen Motiv der Verkündigung Jesu
bekennt der Christ, Anteil an der heiligenden und heilenden Kraft Gottes zu
erhalten, die sein Leben wie das Leben der Schöpfung erhält, erneuert
und vollendet. Das Leben des Menschen ist durch die Salbung zur Freiheit

bestellt, denn die Salbung befähigt, aus der Schöpfermacht Gottes zu
leben, die Leben schafft und Wunden heilt. Der mit dem Geist Christi
Gesalbte lebt von Gott und auf ihn hin. Die Salbung als öffentliche
Handlung im Leben Jesu legt den Akzent neben der Freiheit auf den
Freimut als eine besondere Wirkung des Geistes. Wieso das? Es gilt, dem
Mißverständnis der «reinen Innerlichkeit» zu wehren, denn die biblischen
Schriften bezeugen, daß die Öffentlichkeit eine Eigengesetzlichkeit hat.

Verlangen nach Menschenfurcht und Ehre bewirken öfters, daß die
Menschen in der Öffentlichkeit anders handeln, als sie in ihren Herzen möchten.

Daraus entsteht die Eigengesetzlichkeit der Öffentlichkeit, ihr Bann

- die Menschenfurcht - kann nach neutestamentlichem Zeugnis durch den
Hl. Geist überwunden werden. Der Freimut (parresia) ist deshalb eine
besondere Gabe des Geistes (vgl. z. B. Apg 2,29; 4,8; Eph 6,19; Phil 1,20).

Die Salbung in ihrer eschatologischen Ausrichtung - sie verweist auf
das Ende der Zeit, in der Gott alles in allem sein wird (IKor 15,28) -
offenbart die letzte Ausrichtung jeder christlichen Existenz: die Gemeinschaft

mit dem dreieinen Gott. Die Salbung als Geistgeschehen eröffnet
uns den Weg Christi, der der Weg zum Vater ist.

Die Realität des Geistes verwirklicht sich im Aus-sich-Sein und als
Beim-anderen-Sein. Hierin manifestiert sich zugleich die Nähe des Geistes

zur Liebe. Das Leben aus der Kraft der Salbung meint zuinnerst ein
relationales Sein, ein Leben in Beziehung, ein Sein, das sich ereignet und
über-eignet.31

c) Das Leben in Geist, Freiheit und Beziehung verweist uns noch auf
ein weiteres Moment hin: das ekklesiale Moment der Salbung. Um einen

31 Hilberath, B.J. nennt einen Satz aus dem 4. Hochgebet als Kurzformel eines
Lebens aus dem Geist: «Damit wir nicht mehr uns selber leben, sondern ihm, der für uns
gestorben und auferstanden ist, hat er von dir, Vater, als erste Gabe für alle, die glauben,
den Heiligen Geist gesandt, der das Werk deines Sohnes auf Erden weiterführt und alle
Heiligung vollendet.» (Ders., «Pneumatologie», in: Schneider, Th. (Hg.) Handbuch der
Dogmatik, Bd. 1, Düsseldorf 1992, 445-552; 544).



432 Die Salbung Christi

Christomonismus des Kirchenverständnisses zu umgehen, kann die Kirche

als die geschichtliche Fortsetzung des Ereignisses der Salbung in
Raum und Zeit verstanden werden. Diese Formulierung wird im Anschluß
an H. Mühlen getroffen, die Betonung des Ereignischarakters soll
darüber hinaus mehr das Präsentische des ekklesialen Vollzugs bedenken.
Die Kategorie des Ereignisses verhilft so zu einem Überstieg der Subjekt-
Objekt-Spaltung im Kirchenverständnis. Gerade die Salbung als Anteil
der Drei-Ämter-Lehre baut das Volk Gottes je neu und je eigen mit auf.
In Verbindung mit dem Ereignis der Salbung Jesu läßt sich eine Theorie
der Drei-Ämter-Lehre im Leben Jesu skizzieren. Die Ämter Jesu als der
Bevollmächtigung und dreifachen Vollzugsweise der heilsmittlerischen
Wirksamkeit Christi als Prophet, Priester und Hirte nimmt alttestamentli-
che Hoheitstitel auf. Zeigt sich die Erwartung des prophetischen Mittlers
besonders im mosaischen Propheten (Dtn 18,15-18) und im leidenden
Gottesknecht des Tritojesajas (Jes 52,13-53), so kennt das AT ebenfalls
den Priester als Gestalt der Heilsvermittlung: Das levitisch-kultische
Priestertum vermittelt Segen; der Ps 110 handelt von der Verbindung der
priesterlich-königlichen Funktion des erwarteten Messias (Ps 110,1.4).
Nach dem AT ist Jahwe der Hirte seines Volkes (Ps 23). Durch die Sal-
bungschristologie, die stark weisheitstheologisch konzipiert ist, werden
die Hoheitstiel auf Christus bezogen. Im systematischen Denken findet
die Drei-Ämter-Lehre durch M.J. Scheeben Eingang in das moderne
theologische Denken, die im II. Vaticanum kirchlicherseits rezipiert
wird.32

Welche theologischen Aussagen lassen sich mit dieser Lehre christo-
logisch verbinden? Allgemein kann die Drei-Ämter-Lehre in einer
«Soteriologie des Lebens Jesu» (L. Ullrich) als eschatologische Erfüllung
der alttestamentlichen Messiasverheißung verstanden werden. Jesus Christus

in seinem «für uns sein» ist als Selbstoffenbarung Gottes (und damit
auch als Selbsttranszendenz des Menschen) Offenbarer (Prophet), Priester

(Fürsprecher) und Herr (Hirte) zu sehen; diese Ämter können
niemals exklusiv einer Lebensphase zugeordnent werden. Sie sind zeitlich
nicht zu trennen, sondern durchdringen sich gegenseitig, ergänzen sich
und erstrecken sich auf das gesamte Leben Jesu. In einer systematischen
Betrachtung ist, im Anschluß an die thomasische Aussage der Geistmitteilung

bei der Salbung, vom Prophetenamt auszugehen. In Jesus als dem
Propheten und Lehrer offenbart sich der letzte Sinn von Gott, Mensch
und Welt. Die geschichtliche Einmaligkeit der Selbstmitteilung Gottes
be-antwortet das Suchen des Menschen nach Sinn. Das Bleiben in Christus

der Glaubenden realisiert sich im prophetischen Amt. Der Prophet
als berufener Rufer kündet vom Wort Gottes in (s)einer Zeit; sein Amt ist

32 Zum theologiegeschichtlichen Abriß siehe: ULLRICH, L., Art. «Ämter Christi», in:
LThK, Freiburg i.Br. 31993, Bd. 1, 561-563.



Die Salbung Christi 433

geschichtlich, fragmentarisch und personal, das jedoch den zeitlichen
Rahmen übersteigt. Das Priesteramt erinnert - in einer proexistenten
Perspektive - an das eine Opfer Christi am Kreuz. Die Erlösung durch das
stellvertretende Opfer Christi muß daher als Dialog der Liebe des
dreieinen Gottes verstanden werden. Die einmalige Tat der Selbsthingabe des
Menschen Jesus an Gott «wird hineingenommen in die ewige Selbsthingabe

des Sohnes an den Vater. Es ist Ausdruck dafür, daß die Selbstmitteilung

des Vaters an den Sohn in seiner ewigen Gottheit und in der

angegenommenen Menschheit zugunsten des Menschen für immer in der
Welt gegenwärtig ist als Medium der Kommunikation zwischen Gott und
den Menschen.»33 Dieser Gang des Sohnes zum Vater wie der Menschen
durch Christus zu Gott geschieht im Geist. Wir Menschen haben mit dem
Vater Anteil, wenn wir die antwortende Liebe des Sohnes durch seinen
Geist in uns wirken lassen. Das Hirtenamt als Ausdruck der Herrschaft
Christi über Welt und Kosmos ist von den beiden Grundmotiven des
Lebens Jesu geprägt: Hingabe an Gott und Dienst für den Menschen.34 Das
Hirtenamt als eschatologische Größe ist nicht integralistisch zu verstehen.

Gerade die endzeitliche Ausrichtung dieses Amtes unterstellt alle
menschliche und weltliche Herrschaft nochmals einer theologischen
Kritik. Die Kirche als die geschichtliche Fortdauer der Salbung Christi
ermöglicht die Erfahrung des Hl. Geistes in der Communio der Christen
untereinander, mit Christus und somit mit dem Vater. Die Salbung
vermittelt den Gläubigen die Geistgaben, so daß Paulus sagen kann, die
Heiligen seien der Ort, wo die Herrlichkeit Gottes erfahren werde: «Wir
alle spiegeln mit enthülltem Angesicht die Herrlichkeit des Herrn wider
und werden so in sein eigenes Bild verwandelt, von Herrlichkeit zu
Herrlichkeit, durch den Geist des Herrn» (2Kor 3,18). Die Salbung als ekkle-
siales Grundelement erlaubt einen subjektiven Nachvollzug der Kirche zu
denken. H. Mühlen beschreibt das Pneuma als «jene gnadenhafte und
lebendigmachende Faszination selbst, in welcher die Christen sich
gegenüberstehen»35. Jeder Christ ist dem anderen «pneumatischer Mittler
zu dem uns unanschaulichen Gott» hin.36 M. a. W.: Die in der Salbung
gemeinte Kirche ist «Zeichen und Werkzeug» (LG 1) des Geistes Christi.
LG spricht deswegen von der Salbung Christi in Verbindung mit der
Drei-Ämter-Lehre.37 Das Ereignis der Salbung ermöglicht eine erste
Verhältnisbestimmung zwischen dem allgemeinen und speziellen Priester-

33 MÜLLER, G.L., Laßt uns mit ihm gehen. Eucharistiefeier als Weggemeinschaft,
Freiburg i.Br. 1990, 154f.

34 KASPER, W., Jesus der Christus, Mainz "1992, 316.
35 MÜHLEN, H., Entsakralisierung. Ein epochales Schlagwort in seiner Bedeutung für

die Zukunft der christlichen Kirchen, Paderborn 1971, 318.
36 Ebd. 310.
37 Vgl. LG 10 (Salbung), LG 30-38 (Drei-Ämter-Lehre).



434 Die Salbung Christi

tum. Die sakramental-symbolisch vermittelteten Grundvollzüge der Kirche

entsprechen den drei Ämtern Jesu Christi.38 Vollzieht sich das
prophetische Amt der Kirche in der Martyria, so manifestiert sich das
priesterliche Amt in der Leiturgia, während die Diakonia dem Hirtenamt der
Kirche entspricht. An diesen Ämtern haben alle Christen kraft der
Geistsendung Anteil. Das spezielle Amt innerhalb der Kirche bildet dann
nochmals eine geschichtliche Ent- und Ausfaltung der drei Ämter Christi.
Unbeschadet dieser «wahren Gleichheit aller Gläubigen an der gemeinsamen

Würde des Leibes Christi» (LG 32), sind die einzelnen Geistgaben
nochmals in das Gesamt der Kirche, dem das Amt im Dienst der Einheit
vorsteht, einzubringen (LG 24).

Die Salbung erlaubt uns ebenfalls eine kurze Skizzierung der vier no-
tae ecclesiae: Die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche
erklärt sich auch aus dem Ereignis der Salbung.

Die eine Kirche: Die Schrift betont, daß der Geist die Einheit wirkt,
wobei die Einheit nirgendwo als «Einerleiheit» oder Uniformität dargestellt

wird. Der Hl. Geist bewirkt an Pfingsten, daß alle Menschen die
Apostel je in ihrer Sprache verstehen. In der Erzählung vom Turmbau zu
Babel wird die Vielzahl der Sprachen negativ gewertet, der Pfingstbe-
richt gibt der gleichen Vielzahl aber (als Unterschiedenheit in Einheit)
einen positiven Sinn und bewirkt so eine fundamentale Umkehr der Wertung.

Paulus betont ferner, der eine Geist wirke verschiedene Gnadengaben

(IKor 12,4-11.28-31). Können wir Menschen aus eigener Kraft
entweder Zerstreung (bis zur Anarchie) oder Uniformität (bis zum Totalita-
rismus) schaffen, so zeigt sich bei der Rede von der Einheit in der Vielfalt

deutlich das Wirken des göttlichen Geistes. Das sichtbare Zeichen für
seine Gegenwart ist deshalb - über alle besonderen Zeichen hinaus - die
lebendige Einheit der Gläubigen in Liebe, durch die die neue Sammlung
der Menschen bewirkt wird. In der Salbung ereignet sich somit die eine
Kirche. Amt und Charisma leben, gesalbt in und mit dem einen Hl. Geist,
ihre Einheit in einer je eigenen Zuordnung.

Die heilige Kirche: Der Geist ermöglicht das neue Leben. Er ist die
eigentliche Frucht der Erlösung. Dies zeigt sich primär in der Befreiung
von den Mächten des Todes und der Sünde (Rom 6,7-23; Gal 3,13f.).
Die Heiligkeit ist somit konstitutiv für die Gemeinschaft der Glaubenden.
Es ist auch der Geist der Heiligkeit, der immer wieder die Metanoia des
einzelnen wie der Gemeinschaft zum Geist Christi als der Grundkraft der
Kirche bewirkt. Die Salbung mit dem Hl. Geist reinigt und heiligt den
Sünder.

Katholische Kirche: Die Salbung bewirkt den Aufbau des neuen und
einen Gottesvolkes in Raum und Zeit; damit ist die Katholizität der Kirche

angesprochen. Die eine und katholische Kirche ereignet sich in

38 Vgl. dazu: MÜLLER, G.L., Katholische Dogmatik, Freiburg i.Br. 1995, 613ff.



Die Salbung Christi 435

Glaube, Liebe, Freiheit, Einheit, Freimut und Friede. Oder anders formuliert:

Die Salbung als ein Ereignis im Leben eines Christen ereignet sich
immer dann, wenn er in Glaube, Liebe, Freiheit, Einheit, Freimut und
Friede sein Leben zu gestalten sucht und sich dabei vom Geist Christi
getragen weiß. Die Geistesgaben regulieren das Miteinander von Amt und
Charisma, helfen Schrift und gelebte Tradition in ihrer Zugeordnetheit
bestimmen, bewirken das Miteinander von Brüdern und Schwestern im
Glauben, ermöglichen den Dialog.

Apostolische Kirche: Die Salbung ist die Gabe des Angeldes der
kommenden Herrlichkeit (2Kor 1,22; Eph 1,14). Zunächst lebten die
Apostel aus der Gabe des Geistes (vgl. Apg), die mit Pfingsten der
gesamten Kirche gegeben wurde. Somit ist die Apostolizität nicht nur
konstitutiv für die Kirche, sondern auch Auftrag und Befehl an alle Christen.
In dieser Perspektive gilt es die Sakramente Taufe und Firmung zu
bedenken, die durch das Moment der Salbung Anteil an dem allgemeinen
Priestertum vermitteln.

Die Salbung als vergessenes «Stück der Dogmatik» wurde in ihrer
zentralen Stellung deutlich. Sie bindet Altes und Neues Testament
zusammen, verhilft zu einer tieferen Sicht des Lebens Jesu, erlaubt eine je-
suanische Schau der Kirche. Im Alten Bund offenbarte sich Gott, indem
er eine neue Sammlung des geschlagenen Volkes durch seinen Geist
verhieß. Jesus erhob, gesalbt mit dem Hl. Geist, den Anspruch, daß mit
ihm die alten Verheißungen in Erfüllung gehen würden. Durch die
Botschaft von der nahen Gottesherrschaft wollte er das versprengte Volk im
Namen und Geist seines Vaters sammeln. Der Widerstand der Welt führte
ihn aber ans Kreuz. Doch gerade hier wurde der Geist des Lebens, der
Liebe und des Friedens frei (Joh 19,34). Das von ihm angekündigte Reich
Gottes ereignet sich deshalb dort zeichenhaft unter den Menschen, wo
durch seinen Geist ein Raum des Friedens und der Gerechtigkeit geschaffen

wird. Das Ereignis der Salbung im Leben Jesu erinnert den Christen
daran, daß Gott «alles in allem sein wird» (IKor 15,28). Die Teilnahme
an der Salbung Christi existential gedacht, ruft dem einzelnen Glaubenden

seine letzte Bestimmung in Erinnerung: im Hl. Geist Sohn, Tochter
des dreieinen Gottes zu sein. Die Salbung meint damit das freie und
gnadenhafte Angebot Gottes an den Glaubenden, im Hl. Geist Anteil an der
Liebe des dreieinen Gottes zu erhalten.


	Die Salbung Christi : ein Stück vergessener Christologie?

