
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Freiheit und Ordnung im Gottesdienst : ein altes Problem mit neuer
Brisanz

Autor: Klöckener, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Klöckener

Freiheit und Ordnung im Gottesdienst -
ein altes Problem mit neuer Brisanz1

«Freiheit im Gottesdienst» meint hier, je nach behandelter Ebene, sowohl
die Möglichkeit zur spontanen, ad hoc in der liturgischen Versammlung
realisierten Formulierung oder Gestaltung von Elementen als auch die
gottesdienstliche Autonomie einer Gemeinde gegenüber der Diözese oder
Teilkirche sowie einer Teilkirche gegenüber der Universalkirche. Unter
«liturgischer Ordnung» werden alle Maßgaben, die den Ablauf der Liturgie,

ihre rituelle und verbale Seite, ihre Struktur und Wortelemente,
speziell die Gebetstexte, verstanden. Solche Ordnungen müssen nicht unbedingt

schriftlich fixiert sein; hierzu zählen im weiteren Sinne auch allgemein

akzeptierte, durch regelmäßige Praxis und mündliche Weitergabe
tradierte gottesdienstliche Konventionen, die auf ihre Weise normativ
werden können. Seitdem man sich - seit der Spätantike - in der Liturgie
mehr und mehr auf schriftliche Dokumente stützte, bestehen solche
Ordnungen aber überwiegend in vielfältigen Formen liturgischer Bücher und
anderen autoritativen Anweisungen zum Gottesdienst. Für die Gegenwart
haben wir über die Ausgaben für den liturgischen Gebrauch hinaus zum
Beispiel Direktorien, Synodenbeschlüsse und andere Verlautbarungen auf
weit-, partikular- oder ortskirchlicher Ebene hinzuzurechnen, die Rechtskraft

besitzen und die liturgischen Bücher ergänzen.

I. Gegenwärtige Problemfelder

1. Liturgische Ordnungen - ein überholtes Modell?

Im deutschen Sprachgebiet läuft seit 1988 eines der größten Projekte zur
Revision eines einzelnen liturgischen Buches, das es in der Liturgiegeschichte

gegeben hat. Dieses Faktum mag erstaunen, hat doch nach dem
2. Vatikanischen Konzil erst vor zwei bis drei Jahrzehnten die universal

1

Der Beitrag ist die für den Druck überarbeitete Antrittsvorlesung an der Universität
Freiburg/Schweiz am 13.12.1995.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 389

kirchlich tiefgreifendste und komplexeste Liturgiereform der Kirchengeschichte

stattgefunden.2 Bei dem laufenden Projekt bemühen sich bald
hundert Fachleute aus Liturgiewissenschaft und Exegese, aus weiteren
theologischen Disziplinen und der Philosophie, aus Sprach- und
Musikwissenschaft, aus Journalistik und Volkskunde sowie aus der
pastoralliturgischen Praxis um nichts anderes als um eine verbesserte Ausgabe des

nachkonziliaren deutschsprachigen Meßbuchs.3 Darin sollen einerseits
die Erfahrungen mit seinen Texten und Riten seit dem Erscheinen im
Jahre 1975 einfließen, andererseits der Geist und die Mentalitäten des
deutschen Sprachgebietes noch stärker zum Tragen kommen, weitere
Anpassungen an die gewandelte kirchliche und gesellschaftliche Situation,
an die Veränderungen in Theologie, Spiritualität und Sprache und an eine
neu gewachsene Sensibilität für Zeichen und Symbole vorgenommen
werden.4

Ähnliche Bemühungen richten sich auf die liturgischen Bücher für
die sakramentlichen Feiern, von denen einige bereits in verbesserter Auflage

existieren («Die Feier der Trauung», 1992; «Die Feier der Kran-

2 Vgl. besonders Annibale BUGNINI, La riforma liturgica. 1948-1975. Rom 1983

(BEL.S 30) (dazu ergänzend: Emil Josef LENGELING, Liturgiereform 1948-1975. Zu
einem aufschlußreichen Rechenschaftsbericht, in: ThRv 80 [1984] 265-284); deutsche
Übers.: Die Liturgiereform. 1948-1975. Zeugnis und Testament. Dt. Ausg. hrsg. von
Johannes WAGNER unter Mitarb. von François RAAS. Freiburg i.Br. e.a. 1988; Johannes
WAGNER, Mein Weg zur Liturgiereform 1936-1986. Erinnerungen. Freiburg i.Br. e.a.
1993; zur Bedeutung der Reform vor allem Angelus A. HÄUSSLING, Liturgiereform.
Materialien zu einem neuen Thema der Liturgiewissenschaft, in: ALW 31 (1989) 1-32.

3 Bisherige Ausgabe: Meßbuch für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes.
Authentische Ausgabe für den liturgischen Gebrauch, hrsg. im Auftrag der Bischofskonferenzen

Deutschlands, Österreichs und der Schweiz sowie der Bischöfe von Luxemburg,
Bozen-Brixen und Lüttich. 2 Bde. Einsiedeln e.a. 1975 (Die Feier der heiligen Messe).
Von Bd. 2: Das Meßbuch deutsch für alle Tage des Jahres außer der Karwoche, erschien
1988 (Ndr. 1995) eine verbesserte Auflage. Dem Meßbuch zuzurechnen sind verschiedene
Ergänzungsfaszikel, insbesondere: «Fünf Hochgebete» (zuerst 1980) und «Hochgebet für
Messen für besondere Anliegen» (1994), dem für die Weltkirche neu herausgegebenen
Schweizer Hochgebet «Gott führt die Kirche». Vgl. zusammenfassend Martin KlöCKE-
NER, Die liturgischen Bücher im deutschen Sprachgebiet. Verzeichnis für die pastoralliturgische

Arbeit, die liturgische Bildung und das liturgiewissenschaftliche Studium
(Stand 1.10.1995). Trier 1995 (Pastoralliturgische Hilfen 9).

4 Vgl. Eduard Nagel e.a. (Hgg.), Studien und Entwürfe zur Meßfeier. Freiburg i.Br.
e.a. 1995 (Texte der Studienkommission für die Meßliturgie und das Meßbuch der
Internationalen Arbeitsgemeinschaft der Liturgischen Kommissionen im deutschen Sprachgebiet

1), darin bes. den einführenden Artikel: DERS. e.a., «Die Studienkommission für die
Meßliturgie und das Meßbuch», 12-26; vgl. auch DERS., «Missale semper reformandum»,
in: Reinhard MESSNER e.a. (Hgg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur Meßliturgie (FS
H.B. Meyer). Innsbruck 1995 (ITS 42) 15-28.



390 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

kensakramente», 1994; das «Pontifikale», 1994/95)5, während die Re-vi-
sion anderer in Gang ist.6

In Rom kündigte Anfang 1991 die Kongregation für den Gottesdienst
und die Sakramentendisziplin eine Editio typica tertia, eine dritte authentische

Ausgabe des lateinischen «Missale Romanum» an7, die sich
dadurch auszeichnen sollte, daß euchologische und rituelle Weiterentwicklungen

und Besonderheiten muttersprachlicher Meßbücher auch in die in
gewissem Sinne normative lateinische Ausgabe eingingen.8 Das ehrgeizige

römische Projekt, das einer gegenseitigen Bereicherung von Teilkirchen

und Universalkirche dienen soll, ohne daß der Führungsanspruch
Roms aufgegeben wird, scheint allerdings bis heute nicht wesentlich über
das Planungsstadium hinausgekommen zu sein, wenngleich Papst Johannes

Paul II. unlängst die Fortführung in Aussicht stellte.9
Im französischen Sprachgebiet gibt es ähnliche, wenn auch weniger

aufwendige Initiativen. So wird seit 1991 im Auftrag der «Commission
Internationale Francophone pour les traductions et la liturgie» (CIFTL)
an einer Erneuerung des «Missel Romain» von 1974 gearbeitet. Weitere
liturgische Bücher werden derzeit revidiert oder liegen schon in verbesserter

Neuauflage vor.10 Ein dem des deutschen Sprachgebietes ver-

5 Vollständige bibliographische Angaben bei KlöCKENER, Liturgische Bücher (s.
Anm. 3). Von folgenden lateinischen Editiones typicae wurden bereits wesentlich
revidierte 2. Auflagen (alle Città del Vaticano) herausgebracht: Graduale simplex in usum
minorum ecclesiarum, ('1967) 1975; Ordo lectionum Missae, (' 1969) 1981 (Missale
Romanum); Ordo cantus Missae, (' 1972) 1987 (Missale Romanum); De Ordinatione episco-
pi, presbyterorum et diaconorum, (' 1968) 1990 (Pontificale Romanum); Ordo celebrandi
matrimonium, (' 1969) 1991.

6 Z. B. «Die Feier der Kindertaufe» (zuerst 1971) und das «Benediktionale» (zuerst
1978).

7 Die Editio typica erschien unter dem Titel: Missale Romanum ex decreto Sacro-
sancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum.
Città del Vaticano 1970, die ergänzte und korrigierte Ed. typ. altera im Jahre 1975. - Die
Ankündigung der Ed. typ. tertia geschah auf der Vollversammlung der Kongregation für
den Gottesdienst und die Sakramentendisziplin am 24.1.1991; vgl. das Referat des Prä-
fekten Kardinal Eduardo Martinez SOMALO, in: Not. 27 (1991) 38-43; deutsche Übers, in;
NAGEL, Studien und Entwürfe (s. Anm. 4) 257-262; vgl. auch das Rundschreiben der

Kongregation an die Vorsitzenden der Liturgiekommissionen, in: Not. 27 (1991) 127—

129.
8 Der Präfekt der Kongregation weist ausdrücklich die Vorstellung zurück, das

lateinische Missale Romanum sei nur ein gesamtkirchliches Modellbuch; statt dessen
bezeichnet er es als «maßgebendes Vorbild» für die muttersprachlichen Ausgaben; vgl. das

Referat in: NAGEL, Studien und Entwürfe (s. Anm. 4) 260.
9 Vgl. seine Ansprache an die Vollversammlung der Kongregation für den Gottesdienst

und die Sakramentendisziplin vom 3.5.1996 anläßlich ihrer Vollversammlung; ital.
Originaltext: Not. 32 (1996) 377-381; deutsche Übers.: ebd. 401-406, und: Das Neue
und das Alte, in: Gottesdienst 30 (1996) 89-91.

10 Vgl. Ildebrando SCICOLONE, Livres liturgiques, in: Domenico SARTORE/Achille M.
Triacca (Hgg.), Dictionnaire encyclopédique de la Liturgie. Adaptation française sous la



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 391

gleichbares Meßbuchreformprojekt läuft im englischen Sprachgebiet unter

Federführung der «International Commission for English in the

Liturgy» (ICEL).11
Diese Vorgänge gründen auf der Erkenntnis, daß Liturgie in den

Muttersprachen und somit in den Ausdrucksformen lebendiger Kulturen
einem rascheren Wandel unterliegt, als es für sie in lateinischer Sprache
bis zum 2.Vatikanischen Konzil zutraf.12 Im deutschen Sprachgebiet geht
man derzeit, vor allem wegen der Veränderungen in der Sprache, von
notwendigen Revisionen der liturgischen Bücher im Abstand von 25-30
Jahren aus.13 Hinter dieser Bereitschaft zur kontinuierlichen Erneuerung
verbirgt sich ein beachtlicher, in Konsequenz der Liturgiekonstitution des
2. Vatikanischen Konzils unabdingbarer Gesinnungswandel, wenn man
die Zeitspannen vergleicht, für die liturgische Bücher vor dem letzten
Konzil teilweise Gültigkeit besaßen.14

Trotz dieses enormen Engagements für zeitgemäße liturgische
Bücher ist m. W. in den verantwortlichen Gremien kaum reflektiert worden,
welche Bedeutung eigentlich liturgische Ordnungen in unserer Zeit
haben. Die veränderten soziokulturellen Bedingungen kirchlichen und
speziell liturgischen Lebens, die Fortschritte in der Ekklesiologie seit dem
2. Vatikanischen Konzil und die damit gewandelten kirchlichen Lebens-

direction d'Henri DELHOUGNE. Bd. 1. Turnhout 1992, 663-672; Jean-Louis ANGUÉ, Les
livres liturgiques francophones après la réforme de Vatican II, in: MD 202 (1995) 93-
116. Heft 202 von «La Maison-Dieu» behandelt die Thematik «La liturgie et ses livres».

11 Vgl. International Commission on English in the Liturgy, Progress Report on the
Revision of the Roman Missal. Washington D.C. 1988; DIES., Second Progress Report on
the Revision of the Roman Missal. Ebd. 1990; DIES., Third Progress Report on the Revision

of the Roman Missal. Ebd. 1992. Dazu legt die ICEL regelmäßig einzelne liturgische
Texte oder Textgruppen in den sog. «Texts for consultation» vor. Vgl. auch Gilbert
OSTDIEK, Symposium: Liturgical language II. Crafting English prayer texts: The ICEL
revision of the Sacramentary, in: StLi 26 (1996) 128-139.

12 Vgl. zu dieser Frage Hans Bernhard MEYER, «Liturgie in lebenden Sprachen. Das
II. Vatikanum und die Folgen», in: Martin KLÖCKENER/Winfried GLADE (Hgg.), Die Feier
der Sakramente in der Gemeinde (FS H. Rennings). Kevelaer 1986, 331-345.

13 Vgl. NAGEL, Missale (s. Anm. 4) 25. Ähnliche Postulate bei MEYER, Liturgie in
lebenden Sprachen (s. Anm. 12) 341; Winfried HAUNERLAND, Lingua vernacula. Zur
Sprache der Liturgie nach dem II. Vatikanum, in: LJ 42 (1992) 219-238, hier 232f. -
Eine ähnliche Zeitspanne hält Kard. Martinez Somalo für die Revision der lateinischen
liturgischen Bücher für sinnvoll; vgl. sein Referat (s. Anm. 7) 258.

14 Diese Aussage gilt mit der Einschränkung, daß teilkirchliche liturgische Bücher
wie die Ritualien oder die - aus heutiger Perspektive ebenfalls hierzu zu rechnenden -
Gesangbücher schon immer meistens nach wenigen Dekaden überarbeitet wurden; vgl.
Balthasar FISCHER, Das Rituale Romanum (1614-1964). Das Schicksal eines liturgischen
Buches, in: TThZ 73 (1964) 257-271; Manfred PROBST, Bibliographie der katholischen
Ritualiendrucke des deutschen Sprachbereichs. Diözesane und private Ausgaben. Münster
1993 (LWQF 74); Kurt KÜPPERS, Diözesan-Gesang- und Gebetbücher des deutschen
Sprachgebietes im 19. und 20. Jahrhundert. Geschichte, Bibliographie. Münster 1987

(LWQF 69).



392 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

formen werden zwar zur Kenntnis genommen, doch wird scheinbar
stillschweigend vorausgesetzt, daß dies nichts Prinzipielles am Selbstverständnis

liturgischer Ordnungen geändert hat. Unverändert wird
vorausgesetzt, daß die liturgischen Bücher die allein verbindlichen Fassungen
der Liturgie der römischen Kirche und ihre muttersprachlichen Versionen
beinhalten; unverändert geht man davon aus, daß Funktion und Akzeptanz

liturgischer Ordnungen nicht in Frage stehen und daß sie, wenn sie

erst einmal erschienen sind, selbstverständlich auch gebraucht werden.15

Trifft das heute aber zu, dreißig Jahre nach Konzilsende, in einer -
mindestens im nordatlantischen Raum - durch und durch pluralistischen
Gesellschaft, in der selbst der Konsens über die Grundwerte in Frage
steht? In einer Kirche, die sich nach außen und nach innen geöffnet hat,
auch mit der Folge, daß lehramtliche Verlautbarungen und disziplinäre
Verfügungen nicht mehr von vornherein mit allgemeiner Akzeptanz und
Rezeption rechnen können? In einer Kirche, die - trotz momentan mancher

gegenläufiger Tendenzen - bei allem Festhalten an der unaufgebba-
ren Einheit getreu dem Konzil die Pluralität unter den Ortskirchen
anerkennt und in der die Inkulturation, vor allem in der Liturgie, eine theologische

Qualität bekommen hat?16

Im folgenden soll das Spannungsfeld aus einem anderen Blickwinkel
betrachtet werden, nämlich wie man im Gottesdienst unseres Kulturkreises,

wenn auch von Land zu Land, von Sprache zu Sprache und oft von
Gemeinde zu Gemeinde mit Differenzen, gegenwärtig mit liturgischen
Ordnungen umgeht.

2. Beobachtungen zum gegenwärtigen Umgang mit Freiheit und
Ordnung im Gottesdienst

Eine Reihe von Gemeinden, Priestern und anderen Verantwortungsträgern
für die Liturgie gebraucht ungefragt die vorgegebenen liturgischen

Ordnungen. Mancherorts hat man allerdings den Eindruck, daß hier nur
das vorkonziliare mit dem nachkonziliaren Liturgiebuch ausgetauscht, im
übrigen aber wenig von dem verstanden wurde, was die Liturgiereform
wollte: nämlich einen lebendigen, freudigen, das Leben berührenden
Gottesdienst mit innerer und äußerer tätiger Teilnahme der ganzen Gemeinde,

eine Liturgie, die das menschliche und christliche Leben prägt und
zum Höhepunkt und zur Quelle des ganzen Lebens wird (vgl. vor allem

15 Symptomatisch dafür sind die Akten der Plenaria der Kongregation für den
Gottesdienst und die Sakramentendisziplin vom 30.4.-4.5.1996 in den Abschnitten, die sich
auf die Editio typica tertia des Missale Romanum beziehen: Not. 32 (1996) 373-507, hier
412f„ 431f„ 469-474.

16 Vgl. besonders die - allerdings nicht unumstrittene - theologische Begründung der
Inkulturation in der Instruktion der Kongregation für den Gottesdienst und die
Sakramentendisziplin «Varietates legitimae» vom 25.1.1994; deutsch in: VApS 114. Bonn 1994.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 393

SC 10).17 Anderswo wird mit mehr kommunikativer, spiritueller und
liturgischer Kompetenz gefeiert; hier gelingt der nötige Überstieg vom
Buch zur Feier. Unter Verwendung der bestehenden Ordnungen werden
die Freiräume sachgerecht genutzt, und es kommt zu einem ansprechend
gestalteten und die Feiergemeinschaft mit ihren unterschiedlichen
Voraussetzungen einbeziehenden, theologisch adäquaten und geistlich
vertieften Gottesdienst. Wieder anderswo konzentriert man sich bei der
gottesdienstlichen Vorbereitung und Gestaltung eher auf freie Elemente. Die
liturgischen Ordnungen werden aus privaten Quellen ergänzt oder ganz
durch sie ersetzt. Diese Tendenz zeigt sich vor allem dort, wo gemäß dem
Wunsch des Konzils und im Sinne der «tätigen Teilnahme» als dem
Leitmotiv der Liturgiereform liturgische Sachausschüsse, Arbeitskreise
und Vorbereitungsgruppen mit unterschiedlichem Verantwortungsgrad
mitwirken.18 Viele dieser Gruppen sehen ihre Aufgabe nicht darin, die
bestehenden Gottesdienstordnungen selber mit ihren Freiräumen, Anpas-
sungs- und Auswahlmöglichkeiten in die liturgische Praxis umzusetzen,
sondern Alternativen dazu zu entwickeln. Dabei werden häufig
Gestaltungskriterien und -formen ausgebildet,- die wenig oder keine Rücksicht
auf herkömmliche liturgische Grundstrukturen, Einzelelemente und ihre
Funktion nehmen. Der Buchmarkt unterstützt diesen Trend mit kreativen
Materialsammlungen, die in nicht wenigen Pfarreien die authentischen
liturgischen Bücher mehr oder weniger ablösen. Das betrifft die Eucharistiefeier

genauso wie andere sakramentliche Feiern, die Tagzeitenliturgie
oder sonstige Gottesdienstarten. Mitunter wachsen daraus neue
gottesdienstliche Formen, seien es solche, die nur für die betreffende Gemeinde
oder eine ihrer Gruppen Bedeutung haben, seien es andere, die breiter
rezipiert werden.19 Schließlich sind die liturgischen Vorsteher und Vorste-

17 Vgl. zu dieser Sicht des Gottesdienstes vor allem Heinrich RENNINGS, Gottesdienst
im Geist des Konzils. Pastoralliturgische Beiträge zur Liturgiereform. In Verb, mit dem
Deutschen Liturgischen Institut hrsg. von Martin KlöCKENER. Freiburg i.Br. e.a. 1995

(Pastoralliturgische Reihe in Verb, mit der Zs Gottesdienst); zum Begriff der «participate»
auch Franz KOHLSCHEIN, Bewußte, tätige und fruchtbringende Teilnahme. Das

Leitmotiv der Gottesdienstreform als bleibender Maßstab, in: Theodor MAAS-EWERD (Hg.),
Lebt unser Gottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform (FS B. Kleinheyer).
Freiburg i.Br. e.a. 1988, 38-62; Bernd Jochen Hilberath, «Participatio actuosa». Zum
ekklesiologischen Kontext eines pastoralliturgischen Programms, in: Hansjakob Becker
e.a. (Hgg.), Gottesdienst - Kirche - Gesellschaft. Interdisziplinäre und ökumenische
Standortbestimmungen nach 25 Jahren Liturgiereform. St. Ottilien 1991, 319-338 (PiLi
5).

18 Vgl. die Arbeitshilfe von Eduard NAGEL, Der Sachausschuß Liturgie - seine
Aufgaben, hrsg. vom Deutschen Liturgischen Institut. Trier 51993 (Pastoralliturgische Hilfen
3).

19 So z. B. im evangelischen Raum das von einem Kirchentag ausgehende, inzwischen

an vielen Orten verwurzelte «Feierabendmahl»; vgl. Herbert Lindner,
«Feierabendmahl», in: Hans-Christoph SCHMIDT-LAUBER/Karl-Heinrich BlERITZ (Hgg.), Hand-



394 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

herinnen zu nennen, die im Laufe der Zeit eine Gottesdienstordnung ad

personam schaffen. Sie deklarieren sie oft als notwendige Anpassung an
die spezielle Situation und liturgische Spiritualität ihrer Gemeinde, doch
erweist sie sich bei kritischem Hinterfragen in nicht wenigen Fällen als
nichts anderes denn als gottesdienstliche Realisierung persönlicher
Schwerpunkte und Vorlieben, an die sich die Gemeinde nach einiger Zeit
gewöhnt hat.

Diese pauschale Skizze kann nur einige Phänomene einfangen, wie
gegenwärtig mit der Spannung von Freiheit und Ordnung im Gottesdienst
der katholischen Kirche umgegangen wird. Es gibt zwar weiterhin die
römisch-lateinische Liturgie mit ihren in der nachkonziliaren Liturgiereform

entstandenen muttersprachlichen Fassungen, niedergelegt vor allem
in den approbierten liturgischen Büchern und ergänzenden Dokumenten,
doch geht die liturgische Praxis weit darüber hinaus. Hat man in der
liturgiegeschichtlichen und -vergleichenden Forschung oft die Besonderheiten

und Unterschiede zwischen den Liturgiefamilien des Okzidents
untersucht20, so erweisen sich solche Differenzen teilweise als gering im
Vergleich zu den Varianten, die von Gemeinde zu Gemeinde innerhalb
des römisch-lateinischen Ritus heute begegnen können.

3. Die Eigendynamik der Liturgiereform
Diese Entwicklung zur Pluralität hat bald nach Verabschiedung der
Liturgiekonstitution als erstem Konzilsdokument am 4. Dezember 1963

eingesetzt. Die bis zum II. Vaticanum im allgemeinen gewahrte liturgische
Einheit, die über Landes- und Sprachgrenzen hinweg weithin Identität in
Texten und Riten, damit allerdings auch unangemessene Engführung
bedeutete, begann in dem Moment zu zerbrechen, da die Reform der Liturgie

beschlossen war. Zweifellos hat sich der größere Teil des Klerus, dem
die Umsetzung der Liturgiereform anfangs überwiegend allein zukam21,
an die kirchlichen Vorgaben gehalten. Doch wuchs schon in diesen Jahren

die Zahl derer, die nicht mehr allein die römische Zentralbehörde mit
ihrem liturgischen Ordnungsrecht anerkannten und geduldig abzuwarten
bereit waren, bis von dort neue Anweisungen kamen, sondern die die
eigenen Erwartungen und die mancher Kreise in den Gemeinden schnel-

buch der Liturgik. Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche. Leipzig/
Göttingen 1995, 874-884.

20 Beispielsweise die mailändische oder altspanische Liturgie, der Ritus von Braga
oder Lyon.

21 Vgl. zu diesem ekklesiologisch nicht unproblematischen, faktisch damals aber
kaum anders zu lösenden Sachverhalt Karl BOPP, Prinzipielle Defizite in der Liturgiereform

des Zweiten Vatikanischen Konzils? Eine pastoraltheologische Kritik, in: ALW
35/36 (1993/94) 121-134; dazu die Entgegnung von Angelus A. HÄUSSLING, in: ALW
38/39 (1996/97) H. 1 (im Druck).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 395

1er verwirklicht sehen wollten.22 Zum Teil lehnten sie das römische
Ordnungsrecht in liturgischen Belangen grundsätzlich ab und stützten
ihre kreative Vorgehensweise auf die Berechtigung des charismatischen
Elements im Gottesdienst.23 Die häufigen Mahnungen der römischen und
ortskirchlichen Instanzen, allen voran des insgesamt umsichtig
vorgehenden «Rates zur Ausführung der Liturgiekonstitution» («Consilium»),

legen beredtes Zeugnis davon ab. Immer wieder wurde darauf
hingewiesen, daß niemand vorschnell und ohne Befugnis aus eigenen Ideen
und eigenem Antrieb heraus in die gültigen liturgischen Ordnungen
eingreifen dürfe, auch wenn mit ihrer baldigen Ablösung zu rechnen war,
sondern daß man bis zur Herausgabe der definitiv erneuerten Ausgaben
warten möge.24

Doch angesichts der Eigendynamik des liturgischen Reformprozesses,
der eben nicht nur von den kirchlichen Autoritäten erarbeitet und be-

22 Mit dieser Aussage soll kein Gegenüber von «Basis» und «Amtskirche» geschaffen
werden, in dem die Basis als die progressive, die Amtskirche als die retardierende Seite
erscheint. Gerade in der nachkonziliaren Liturgiereform gibt es bis in die Gegenwart
zahlreiche Beispiele, die die Schwerfälligkeit und mangelnde Erneuerungsbereitschaft der
«Basis» zeigen. Vgl. auch die Bemerkungen von Emil-Josef LENGELING, «Liturgie in der
Spannung zwischen Autorität und Freiheit, Einheit und Vielfalt, Ordnung und Kreativität»,

in: Wilhelm WEBER (Hg.), Macht - Dienst - Herrschaft in Kirche und Gesellschaft.
Freiburg i.Br. 1974, 123-142, hier 126f. Zur theologischen Fragwürdigkeit vieler liturgischer

Impulse der Basis vgl. die höchst aufschlußreichen Ausführungen ebd. 131-134.
23 Vgl. Emil-Josef LENGELING, «Ordnung und Freiheit in der Liturgie der frühen

Kirche», in: Wilhelm ERNST/Konrad FEIEREIS (Hgg.), Einheit in Vielfalt (FS H. Aufderbeck).
Leipzig 1974, 52-74, hier 52-54 (EThSt 32); gekürzte Fassung in DERS., Liturgie: Dialog
zwischen Gott und Mensch, hrsg. von Klemens RICHTER. Altenberge 1988 (Ndr.), 74-83;
DERS., Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 127ff.; Klemens RICHTER, Spontaneität,
Kreativität und liturgische Ordnung nach dem neuen Missale, in: BiLi 44 (1970) 7-14.

24 Vgl. aus der frühen Phase der Liturgiereform etwa das Schreiben des «Consilium»
an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen vom 30.6.1965, in: Heinrich Ren-
NINGS/Martin KlöCKENER, Dokumente zur Erneuerung der Liturgie. Bd. 1: Dokumente
des Apostolischen Stuhls 1963-1973. Kevelaer 1983, Nr. 406-417, bes. 411 f.; die Erklärung

«über unzulässige liturgische Experimente» vom 29.12.1966 (ebd. 691-693); das

Schreiben des «Consilium» an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen vom 21.6.1967
(ebd. 974-982, bes. 977f.); die Ansprachen Papst Pauls VI. an das «Consilium» vom
19.4.1967 (ebd. 802-807, bes. 805) und vom 14.10.1968 (ebd. 1187-1197, bes. 1192);
später auch die Dritte Instruktion «Liturgicae instaurationes» zur Durchführung der
Liturgiekonstitution vom 5.9.1970 (ebd. 2171-2186). Solche Mahnungen klingen darüber
hinaus in zahlreichen Dokumenten bis in die Gegenwart an. Es sei darauf hingewiesen,
daß das «Consilium» schon stets von einer liturgischen Einheit in der Kirche ausging, die
durchaus Verschiedenheit zuließ. Vgl. das o.g. Schreiben vom 30.6.1965, Nr. 2 (ebd.
410). Die Konsequenzen, die diese Bejahung von Pluralität für die Erneuerung des
Hochgebetes hatte, stellen dar: Otto NUSSBAUM, «Einheit, Variabilität und Pluralität der
Hochgebete», in: Ders., Geschichte und Reform des Gottesdienstes. Liturgiewissenschaftliche
Untersuchungen, hrsg. von Albert GERHARDS/Heinzgerd BRAKMANN. Paderborn 1996,
87-97 (zuerst 1980); Reiner Kaczynski, «Eucharistiegebete der Teilkirchen des
römischen Ritus», in: Erich RENHART/Andreas SCHNIDER (Hgg.), Sursum corda. Variationen
zu einem liturgischen Motiv (FS Ph. Harnoncourt). Graz 1990, 130-139.



396 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

schlössen, sondern vom ganzen Volk Gottes mitgestaltet wurde, verhallten

viele dieser Aufrufe ungehört. Nachdem die Konzilsväter mit der
Liturgiekonstitution die Notwendigkeit einer tiefgreifenden liturgischen
Reform anerkannt und ihre Durchführung angewiesen hatten, war ein Stein
ins Rollen gekommen, der selbst die innerkirchlich reformwilligen Kreise
und Verantwortlichen in mancher Hinsicht überrollte. Die Vorgänge in
der holländischen Kirche seit Mitte der 60er Jahre, in der aus einem
verhältnismäßig konservativen in kurzer Zeit ein liberaler Katholizismus
entstand, der seinesgleichen suchte, belegen eindrücklich die vollzogenen
Wandlungen, die dann auch erhebliche Konsequenzen für die Liturgie als
dem Zentrum des kirchlichen Lebens und Glaubens hatten.25 Der Konsens

in liturgisch-disziplinären Fragen war nicht mehr aufrechtzuerhalten
und konnte seitdem in weiten kirchlichen Kreisen nicht wiederhergestellt
werden.

Welche Konsequenzen hat das Phänomen einer zunehmend kritischen
Haltung gegenüber autoritativen liturgischen Ordnungen, ja oftmals ihre
völlige Ablehnung bei gleichzeitigem Anspruch einer weithin freien
liturgischen Gestaltung für das Verhältnis von Freiheit und Ordnung und
für das Anforderungsprofil einer zukünftig tragfähigen liturgischen
Ordnung? Oder - grundsätzlicher gefragt Kann es nach diesen Entwicklungen

überhaupt noch verbindliche Ordnungen in Form der liturgischen
Bücher, den sogenannten «authentischen Ausgaben für den liturgischen
Gebrauch», oder in anderen liturgischen Dokumenten geben? Spricht
nicht schon die gesamtgesellschaftliche Situation in Westeuropa mit
ihrem Pluralismus und Individualismus, der mit seiner religiösen
«Bastelmentalität»26 genauso in die Kirchen hineinwirkt, dagegen? Ist in
der derzeitigen innerkirchlichen Situation, die man unlängst damit
charakterisiert hat, daß - zumindest in der Schweiz, aber doch wohl auch in
anderen Ländern unseres Kulturbereichs - jeder ein «Sonderfall» ist27,

überhaupt noch mit der Akzeptanz kirchenamtlicher Vorgaben, die
liturgischen Ordnungen eingeschlossen, zu rechnen? Zielen dann nicht solche
qualitativ hochstehenden, pastoralliturgisch verantworteten und
wissenschaftlich seriösen Unternehmungen wie die laufenden Meßbuchrevisio-

25 Die Auswirkungen auf die Liturgie zeigten sich etwa in den auch in deutscher
Sprache erschienenen, nicht autorisierten holländischen Hochgebeten; vgl. die Ausgabe
von Alfred Schilling, Fürbitten und Kanongebete der holländischen Kirche. Materialien
zur Diskussion um zeitgemäße liturgische Texte. Essen 1968, 111971. Nähere Informationen

und weitere Literatur zu dieser Kontroverse bei Heinrich RENNINGS, Zur Diskussion
über neue Hochgebete. Aus der Arbeit einer Studiengruppe im deutschen Sprachgebiet,
in; LJ 23 (1973) 3-20, Anm. 14 Ders., Gottesdienst im Geist des Konzils (s. Anm. 17)
152-169, hier 154f. Anm. 14.

26 So Heiner BARZ, Meine Religion mach ich mir selbst!, in; Psychologie heute, Juli
1995, 20-27, hier 25.

27 Vgl. die Studie Alfred DUBACH/Roland J. CAMPICHE (Hgg.), Jede(r) ein Sonderfall?

Religion in der Schweiz. Ergebnisse einer Repräsentativbefragung. Zürich 1993.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 397

nen im deutschen, französischen und englischen Sprachgebiet von
vornherein ins Leere, obwohl sie ungeahnte Chancen in sich bergen? Sind sie
nicht im Grunde anachronistisch, weil man die Frage nach ihrer zu
erwartenden Akzeptanz zu stellen vergaß - oder aus Furcht vor einem Negativergebnis

sie nicht zu stellen wagte? Oder ist, wie es früher schon
anerkannte Diözesan- und Ordensliturgien gegeben hat, heute im Blick auf
die auch im liturgischen Bereich anerkannten Prinzipien der Inkulturation28

die freilich nach römischem Willen nur auf der Ebene der Teilkirchen

und nicht für Westeuropa gelten, jeder Gemeinde oder sogar jedem
für die Liturgie Verantwortlichen eine «Eigenliturgie» zuzubilligen?

Die Frage nach dem Verhältnis von Freiheit und Ordnung im Gottesdienst,

von Institution und Ereignis, von Ritus und Kreativität, ja in
gewissem Sinn auch von Amt und Charisma ist kein typisch neuzeitliches
Problem, sondern beinahe so alt wie der christliche Gottesdienst selber.
Nur hat diese Frage im Gefolge der jüngsten Liturgiereform und durch
das gewandelte Umfeld des Gottesdienstes von neuem höchste Brisanz
bekommen.

II. Historische Zugänge

Das aktuelle Problem soll im folgenden in größere geschichtliche
Zusammenhänge eingeordnet werden, was eine andere Bewertung erlaubt.
Zugleich lassen sich daraus Entscheidungskriterien für die Gegenwart
gewinnen, wenn auch wegen des jeweils verschiedenen kirchlichen und
soziokulturellen Kontextes die historischen Modelle nicht einfach auf die
heutige Situation übertragen werden können. Dennoch stellt ein solcher
historischer Zugang in Rechnung, daß der Gottesdienst ein durch die
Überlieferung geprägtes Handeln ist, in dem die Modelle der Tradition
vielfach Vorbildcharakter für spätere Zeiten haben.29

28 Vgl. Liturgiekonstitution «Sacrosanctum Concilium», Art. 37-40; dazu die sich
als Ausführungsbestimmungen zu SC 37-40 verstehende Instruktion «Varietates legiti-
mae» von 1994 (s. Anm. 16).

29 Allerdings kann in Epochen der Reform der Rückgriff auf die vermeintlich reine
Tradition vor der «letzten Verderbnis» auch zu einer unkritischen Vergangenheitsidealisierung

führen und als ideologisches Argument mißbraucht werden. Vgl. am Beispiel der
Tridentinischen Liturgiereform HÄUSSLING, Liturgiereform (s. Anm. 2) 8-12. Vgl. zu
diesem historischen Kapitel Achille M. Triacca, «Improvvisazione» o «fissimo» eucolo-
gico? Asterisco ad un periodico episodio di pastorale liturgica, in: Salesianum 32 (1970)
149-164; Eligius Dekkers, Créativité et orthodoxie dans la <lex orandi>, in: MD 111

(1972) 20-30; Burkhard NEUNHEUSER, Pluralismo e uniformità nella liturgia della chiesa
locale, in: RivLi 59 (1972) 71-92; ähnlich DERS., Lebendige Liturgiefeier und schöpferische

Freiheit des einzelnen Liturgen, in: El 89 (1975) 40-53; LENGELING, Ordnung (s.
Anm. 23) passim; Paul DE CLERCK, Improvisation et livres liturgiques: leçons d'une
histoire, in: ComLi 60 (1978) 109-126, hier 110-119; Allan BOULEY, From freedom to
formula. The evolution of the Eucharistie Prayer from oral improvisation to written texts.



398 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

1. Freiheit in Ordnung: die Frühzeit der Kirche

Die Frühzeit der Kirche kennt eine verhältnismäßig große Offenheit im
Gottesdienst. Bestimmte Bräuche übernehmen die Christen aus dem
Judentum, anderes gelegentlich aus dem Hellenismus. Darüber hinaus werden

christliche Spezifika gottesdienstlichen Handelns entwickelt, die -
mehr als das Erbe aus der zeitgenössischen Umwelt - das Gesicht des
Gottesdienstes prägen. Abgesehen von einem auf das Handeln Jesu selber
zurückzuführenden Kern ist für die ersten nachösterlichen Jahrzehnte
eine liturgische Einheit zwischen den Ortskirchen in den unterschiedlichen

Kulturen des Mittelmeerraums auszuschließen.30

a) Der 1. Korintherbrief
In dieser Situation spielt die Frage nach Freiheit und Ordnung nur auf
Gemeindeebene eine Rolle. Paulus befaßt sich im 1. Korintherbrief,
einem der ältesten Zeugnisse christlichen Gottesdienstes, mehrfach mit
dieser Thematik. Mißstände in der Gemeindeversammlung, in die die
Feier des Herrenmahls eingebettet ist, veranlassen ihn zu einer «Notordnung»

des Gottesdienstes, bis er bei seiner Ankunft weitere Regelungen
treffen will (vgl. IKor 11, hier 11,34). Ähnlich ordnend greift er ein,
wenn es um die Integration der verschiedenen Charismen in den Gottesdienst

geht (vgl. IKor 14,26-33a), speziell um das Zungenreden und
seine Deutung und um das prophetische Reden. Offenbar herrscht in Ko-
rinth ein reiches und von Spontaneität geprägtes, aber zugleich durch

Washington D.O. 1981 (SCA 21) (grundlegende Studie für die Zeit der Alten Kirche);
Aimé Georges MARTIMORT, «De l'assemblée locale à l'Église universelle. Diversité et
unité dans la liturgie», in: Ders., L'Église en prière 1: Principes de la liturgie. Ed.
nouvelle. Paris 1984, 122-138. Mehrere (für unsere Zwecke allerdings weniger nützliche)
Fallbeispiele für die Gestaltung des Verhältnisses von Teilkirche und Universalkirche
werden in dem Sammelband geboten: Liturgie de l'Église particulière et liturgie de
l'Église universelle. Conférences Saint-Serge, XXIIe Semaine d'études liturgiques, Paris,
30 juin - 3 juillet 1975. Rom 1976 (BEL.S 7). Aus evangelischer Perspektive vgl. Frieder
SCHULZ, Das freie Gebet im Gottesdienst, in: MPTh 50 (1961) 262-272 DERS., Mit
Singen und mit Beten. Forschungen zur christlichen Gebetsliteratur und zum Kirchengesang.

Gesammelte Aufsätze mit Nachträgen 1994, hrsg. von Alexander VÖLKER. Hannover

1996, 149-162. Weitere grundsätzliche Arbeiten evangelischer Theologen: Oskar
Söhngen, «Über das lus liturgicüm», in: Ders., Wandel und Beharrung. Vorträge und
Abhandlungen über Kirchenmusik und Liturgie. Berlin 1965, 195-213; Karl Ferdinand
Müller, Theologische und liturgische Aspekte zu den Gottesdiensten in neuer Gestalt,
in: JLH 13 (1968) 54-77; E. Schmidt, «Neue gottesdienstliche Feiern - Recht und
Grenze», in: Walter Blankenburg e.a. (Hgg.), Kirchenmusik im Spannungsfeld der
Gegenwart. Kassel e.a. 1968, 51-61; Karl-Heinrich Bieritz, «Struktur. Überlegungen zu den

Implikationen eines Begriffs im Blick auf künftige Funktionen liturgischer Bücher», in:
Ders., Zeichen setzen. Beiträge zu Gottesdienst und Predigt. Stuttgart e.a. 1995, 61-81,
bes. 80f. (PTHe 22).

30 Vgl. Marcel METZGER, Histoire de la liturgie. Les grandes étapes. Paris 1994, 29-
49; Herman A.J. WEGMAN, Liturgie in der Geschichte des Christentums. Regensburg
1994, 48-98.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 399

Unordnung gefährdetes gottesdienstliches Leben, wodurch es zu
Benachteiligungen schwächerer Gemeindemitglieder und Spaltungen kommt.
Paulus geht es bei seinem Grundsatz: «Alles geschehe so, daß es aufbaut»
(V. 26), nicht um starre Regelungen31, sondern um die Einbindung der
freien Elemente und die Unterordnung der einzelnen unter die Gemeinde
und in das Gesamt des gottesdienstlichen Handelns, damit Friede
herrscht; denn nur dieser entspricht Gott selber, dem Gott des Friedens
und nicht der Unordnung, wie Paulus ihn bezeichnet (V. 33).32 Außerdem

- damit liefert Paulus ein theologisches Argument - sieht er nicht
mehr gewährleistet, daß der Gottesdienst der Stiftung Jesu entspricht.
Deswegen gibt der Apostel als Norm des gottesdienstlichen Handelns das

weiter, was er selber vom Herrn empfangen hat (vgl. IKor 11,23).33
Der Hintergrund dieser Vorgänge ist eine weithin mündliche Kultur

ohne schriftlich fixierte liturgische Strukturen und Elemente, besonders
Texte. Das freie, ad hoc in der liturgischen Feier formulierte Gebet
nimmt einen bedeutenden Platz ein. Nicht zu übersehen ist allerdings
auch, daß schon in neutestamentlicher Zeit ein Repertoire vorwiegend
von Hymnen und bekenntnishaften Kurzformeln existiert, deren Sitz im
Leben die gottesdienstliche Versammlung war.34 Ebenfalls entwickeln
sich trotz der anfänglichen Kultkritik35 frühzeitig Konventionen, rituelles
Verhalten und Feierstrukturen. Freiheit und Offenheit der Gestaltung
bedeuten also nicht Beliebigkeit, sondern daß jede Gemeinde innerhalb
eines Rahmens mit einigen festen Elementen und Strukturen ihren der

31 Solches würde auch einer Äußerung wie Eph 5,18b-19 widersprechen: «Laßt euch
vom Geist erfüllen! Laßt in eurer Mitte Psalmen, Hymnen und Lieder erklingen, wie der
Geist sie eingibt. Singt und jubelt aus vollem Herzen zum Lob des Herrn! Sagt Gott, dem
Vater, jederzeit Dank für alles im Namen Jesu Christi, unseres Herrn!» Vgl. Kol 3,16f.
Zur Sache auch IKor 14,16f.; 14,40.

32 Vgl. Ferdinand Hahn, Der urchristliche Gottesdienst. Stuttgart 1970, 56-62 (SBS
41); speziell zur Auslegung dieser Stelle etwa Franz Josef ORTKEMPER, 1. Korintherbrief.
Stuttgart 1993, 137-139 (SKK.NT 7); Jorg Christian Salzmann, Lehren und Ermahnen.
Zur Geschichte des christlichen Wortgottesdienstes in den ersten drei Jahrhunderten.
Tübingen 1994, 50-77 (WUNT 2, 59).

33 Vgl. Jürgen ROLOFF, «Der Gottesdienst im Urchristentum», in: SCHMIDT-
LAUB ER/B IERITZ, Handbuch der Liturgik (s. Anm. 19) 43-71, hier 49f.: «Immerhin gibt
uns die paulinische Herrenmahlsparadosis I Kor 11,23-25 Aufschluß über jene Momente,
die gesamtkirchlich verbindlich waren» (Hervorhebung vom Vf. dieses Artikels). Vgl. zu
dieser Stelle auch Lengeling, Ordnung (s. Anm. 23) 56f., im folgenden zu weiteren
Hinweisen aus den Apostolischen Vätern, die für das Eucharistiegebet bestätigen, daß es
schon in der Frühzeit «zugleich frei formuliert und traditionsgebunden war» (58).

34 Vgl. z. B. Paul BRADSHAW, La liturgie chrétienne en ses origines. Sources et
méthodes. Paris 1995, 58-61 (Liturgie 5).

35 Vgl. HÄUSSLING, Liturgiereform (s. Anm. 2) 21-23.



400 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

Stiftung Jesu und dem christlichen Gebot der Nächstenliebe entsprechenden

Gottesdienst gestaltet.36

b) Das Zeugnis der Didache

Präzisere Informationen bieten die Kirchenordnungen, unter ihnen die
Didache als die älteste.37 Das ausgeprägte Ordnungsbedürfnis, das die
Liturgie mitumfaßt, dient der Integrität der Gemeinde und der Rechtgläubigkeit

ihrer Glieder. Die eucharistischen Gebete in Kap. 9 und 10 werden

eingeleitet mit dem Satz: «Péri de tes eucharistfas, hoütos euchari-
stésate» («Was aber die Eucharistie betrifft, sagt folgendermaßen
Dank»).38 Sie sind nicht als verbindliche liturgische Gebetsformulare zu
verstehen, sondern als Modelltexte zur Orientierung der Vorsteher der
Eucharistie.39 Propheten hingegen, die eine Sonderstellung in der
Gemeinde haben, wird eingeräumt, beim Vorsitz der Eucharistie vollständig
frei entsprechende Gebete zu formulieren: «Den Propheten aber gestattet
Dank zu sagen, soviel sie wollen.»40 Damit kennt die Didache beide
Elemente, zum einen ein ordnendes, aber nicht im Detail festlegendes
durch Vorgabe von Modelltexten für die gottesdienstliche Normalsituation,

und zum anderen die freie Gestaltung der eucharistischen Gebete,
beschränkt auf den Personenkreis der Propheten.

c) Justins 1. Apologie (ca. 153)

Noch deutlicher sind diese beiden Elemente der Didache, gottesdienstliche
Strukturen mit einer klaren Rollenverteilung und die Möglichkeit der

freien Textgestaltung, in Justins 1. Apologie aus der Mitte des 2.
Jahrhunderts vertreten. Die Eucharistiefeier hat eine feste, sogar nach
verschiedenen Situationen (mit und ohne Taufe) differenzierte Ordnung. Zur
freien Formulierung der Gebetstexte, speziell des Eucharistischen Hoch-

36 In dieselbe Richtung zielen andere frühe Quellen, z. B. der Pliniusbrief (110/113)
mit seiner kontrovers interpretierten Beschreibung der christlichen Gemeindeversammlungen.

Trotz seiner Unscharfen läßt er erkennen, daß der Gottesdienst der Christen einer
Ordnung folgte. Vgl. Frans Jozef van Beeck, The worship of christians in Pliny's letter,
in: StLi 18 (1988) 121-131; Salzmann, Lehren und Ermahnen (s. Anm. 32) 133-148.

37 Zur Charakterisierung und Datierung dieser wichtigen gottesdienstlichen Quelle
vgl. zuletzt G. SCHÖLLGEN, in: Didache. Zwölf-Apostel-Lehre, übers, und eingel. von
Georg Schöllgen. Traditio apostolica. Apostolische Überlieferung, übers, und eingel.
von Wilhelm GEERLINGS. Freiburg i.Br. e.a. 1991 (FC 1).

38 Text nach Schöllgen 120f.
39 Vgl. Lengeling, Ordnung (s. Anm. 23) 59f.; BOULEY (s. Anm. 29) 90-99; Hans

Bernhard Meyer, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Regensburg 1989, 91-94
(GDK 4); Kurt Niederwimmer, Die Didache. Göttingen 1989 (KAV 1) 181 Anm. 1. Wir
vertreten diese Auffassung gegen Schöllgen (s. Anm. 37) 50f., der Bouleys überzeu:
gende Argumentation nicht kennt.

40 Didache 10,7; Text nach SCHÖLLGEN 126f. Zur Rolle der Propheten vgl. ebd. 61-
64.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 401

gebets, heißt es: «Der Vorsteher sendet Gebete ebenso wie auch
Danksagungen empor nach seinem Vermögen, und das Volk stimmt zu, indem
es das Amen spricht» (apol. 67,5). Mit dieser Freiheit der Formulierung
gibt Justin gleichzeitig «Themen», typische Motive eines solchen Gebetes
vor. Harnack charakterisiert dies: «Der Vorsteher betete nicht, was er
wollte, sondern was er sollte, doch nur so, wie er es vermochte».41

d) Die Traditio Apostolica
In der Traditio Apostolica (TrAp) vom Anfang des 3. Jahrhunderts (um
215) ist der Sachverhalt ähnlich. Diese vermutlich aus Rom stammende
Kirchen-, Gemeinde- und Lebensordnung der Christen42 regelt den Aufbau

und die Elemente zahlreicher liturgischer Feiern. Wenngleich wir
nicht von einer rigiden Festlegung sprechen können, erlauben die Quelle
bzw. einzelne darin verarbeitete Schichten es nicht mehr, die Freiheit in
der liturgischen Gestaltung als zu weitgehend zu betrachten. Denn gerade
nach Struktur und Ritus wird sich über die Weisungen der TrAp hinaus
durch Wiederholung eine ziemlich stabile gottesdienstliche Handlung
durchgesetzt haben, wenn auch der freie Vortrag der Gebete ohne
Bindung an vorgegebene Formulare erhalten bleibt. Zwar überliefert die
TrAp ein vollständiges Eucharistiegebet43, doch wird es ausdrücklich als
Mustertext bezeichnet: «Der Bischof sage Dank, so wie wir es oben
gesagt haben. Es ist keineswegs nötig, daß er bei der Danksagung dieselben
Worte verwendet, die wir gebraucht haben, so als hätte er sie auswendig
gelernt. Vielmehr soll ein jeder seinen Fähigkeiten entsprechend beten.
Wenn jemand in der Lage ist, ein großes und feierliches Gebet zu sprechen

(orare cum sufficientia et oratione solemni), dann ist es gut. Trägt
aber jemand ein kurzes Gebet (oratio in mensura) vor, verbietet es ihm
nicht. Er soll jedoch ein Gebet sprechen, das der Rechtgläubigkeit ent-

41 Zitiert bei Joseph BERAN, Quo sensu intellegenda sint verba S. Justini Martyris,
in: DT 39 (1936) 46-55, hier 48 Anm. 18. Vgl. zu Justin auch LENGELING, Ordnung (s.
Anm. 23) 60f., zusätzlich unter Beiziehung des Dialogs mit dem Juden Tryphon; BOULEY

(s. Anm. 29) 109-117; Charles MUNIER, L'Apologie de saint Justin philosophe et martyr.
Fribourg/Suisse 1994 (Par. 38) 136f. Dieselbe Freiheit auf Seiten aller Mitfeiernden ist
für das Allgemeine Gebet anzunehmen; zur Oratio fidelium bei Justin vgl. Paul DE

CLERCK, La «prière universelle» dans les liturgies latines anciennes. Témoignages patris-
tiques et textes liturgiques. Münster 1977, 9-11 (LWQF 62).

42 Vgl. Bernard BOTTE, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte. Essai de
reconstitution. 5., verb. Aufl., hrsg. von Albert GERHARDS/Sabine FELBECKER. Münster 1989

(LWQF 39). Neuerdings hat Marcel Metzger die TrAp in Syrien oder Alexandrien lokalisiert;

diese Hypothese bedarf einer weiteren Klärung; vgl. M. METZGER, Nouvelles
perspectives pour la prétendue <Tradition Apostolique), in: EO 5 (1988) 241-259; DERS.,
Histoire (s. Anm. 30) 54-56.

43 Deutsche Übers, bei MEYER, Eucharistie (s. Anm. 39) 104f.; GEERLINGS (s. Anm.
37) 223-227; zur Sache MEYER, Eucharistie 104-107. Bekanntlich diente das
Eucharistiegebet der TrAp als Grundlage für das nachkonziliar neugeschaffene Zweite Hochgebet
des Missale Romanum.



402 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

spricht» (TrAp 9).44 Die TrAp rechnet demnach nicht mit dem Gebrauch
schriftlicher Vorlagen, sondern mit der euchologischen Vielfalt, sowohl
was den Inhalt als eventuell auch die Struktur der Gebete (großes - kleines

Gebet) betrifft. Der Vortragende gestaltet sie in der Feier nach seinen

Fähigkeiten. Als einzige Anforderung ist die Orthodoxie des Betens
genannt.

Gleichwohl hat die TrAp mit der Aufzeichnung eines Hochgebetes zu
einer Entwicklung beigetragen, die mehr als 150 Jahre später
durchschlägt, nämlich zur Ablösung der freien Formulierung in der liturgischen
Versammlung durch feste Formulare. Eine nach dem 6. Jahrhundert
eingefügte Textvariante im arabischen und äthiopischen Text der TrAp zeigt
die zwischenzeitliche Entwicklung an, wenn es dort heißt: « es ziemt
sich, daß er (der Leiter) das Vorgenannte wörtlich auswendig vorträgt».45

e) Der Übergang zu schriftlich fixierten Gebetstexten in Nordafrika
Die Festlegung auf vorgegebene Texte beginnt, zumindest im Westen,
gegen Ende des 4. Jahrhunderts in einer Epoche, in der die Kirche ihre
neue Rolle im Römischen Reich gefunden hat, die aber auch vom Ringen
um den rechten Glauben geprägt ist. Besonders auf den nordafrikanischen
Reformkonzilien unter Aurelius von Karthago (391-427/30) seit 39346

und im Werk Augustins47 läßt sich ablesen, wie man innerhalb weniger
Jahre die Anforderungen an liturgische Texte erhöht und zu kirchlich
approbierten euchologischen Texten, vor allem Eucharistiegebeten, gelangt.
Die eindeutig von Augustinus formulierten Motive sind die Sicherung der
Orthodoxie im liturgischen Beten, ein Postulat, das schon in der Didache
begegnete und das gerade in der von Häresien und Schismen gezeichneten

nordafrikanischen Kirche verständlich ist, die schlechte Bildung vieler

Kleriker, die teilweise nicht in der Lage sind, ein übernommenes
liturgisches Gebet richtig auszusprechen, geschweige denn es frei zu for-

44 «Episcopus autem gratias agat secundum quod praediximus. Nullo modo necessa-
rium est ut proférât eadem verba quae praediximus, quasi studens ex memoria, gratias
agens deo; sed secundum suam potestatem unusquisque oret. Si quidem aliquis habet po-
testatem orandi cum sufficientia et oratione solemni, bonum est. Si autem aliquis, dum
orat, profert orationem in mensura, ne impediatis eum. Tantum oret quod sanum est in or-
thodoxia» (lat. Text nach BOTTE [s. Anm. 42] 28f.; Übers, nach GEERLINGS [s. Anm. 37]
239).

45
« et convenit ut memoremur quod praediximus ut proférât expresse ex

memoria» (ed. Geerlings 238f.).
46 Vgl. Anne-Marie La BONNARDIÈRE, Aurelius episcopus, in: Augustinus-Lexikon 1

(1986-94) 550-566; Charles Munier, Concilium (concilia) I, ebd. 1085-1099.
47 Vgl. zuletzt Martin KlöCKENER, «Das eucharistische Hochgebet bei Augustinus.

Zu Stand und Aufgaben der Forschung», in: Adolar ZUMKELLER (Hg.), Signum pietatis
(FS C.P. Mayer). Würzburg 1989, 461-495, hier 465-478 (Cassiciacum 40); dort weitere
Literatur.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 403

mulieren, und das bei Augustinus belegte Bemühen um eine angemessene
literarische Qualität der gottesdienstlichen Texte.48

Betreffs der rituellen Seite des Gottesdienstes herrscht in den
Kernbereichen ein Konsens zwischen den Ortskirchen, während sie sekundäre
Fragen selber regeln. Das bezeugt in Mailand Ambrosius, der in zentralen
Punkten, vor allem beim Eucharistiegebet, das Vorbild Roms
anerkennt.49 Für andere Fragen formuliert er hingegen den Grundsatz: «Sed
tarnen et nos hominis sensum habemus» - «Auch wir sind Menschen mit
Sinn und Verstand.»50 Augustinus stellt in seinen Briefen 54 und 55 an
Ianuarius gar einen Kriterienkatalog zu Einheit und Vielfalt in der Liturgie

auf. Darin gilt die Heilige Schrift als höchste liturgische Norm; ihr
nachgeordnet ist die weltweite Tradition der Kirche, insofern sie auf die
Apostel oder allgemeine Konzilien zurückgeht. Was in der Liturgie durch
diese beiden geordnet ist, entzieht sich der Verfügung einer Ortskirche
oder eines einzelnen. Weitere liturgische Fragen kann hingegen jede
Ortskirche für sich regeln; hier kann es berechtigte Vielfalt geben, wenn
sie nicht dem Glauben oder den guten Sitten widerspricht, nicht
eigennützigen Ideen eines einzelnen entspringt, sondern zu einem moralisch
besseren Leben beiträgt und Rücksicht auf die schwachen Glieder der
Gemeinde nimmt.51

Die Ordnungsverfügungen der nordafrikanischen Kirche leiten das
Ende des freien Vorstehergebetes im Gottesdienst ein. Gleichzeitig ist
mit dem Vorrang einzelner Bischofskirchen in liturgischen Angelegenheiten

zu rechnen, denen sich die umliegenden Gemeinden anschließen.
Spätestens in dieser Epoche wird die gottesdienstliche Freiheit der einzelnen
Vorsteher und Gemeinden stark eingeschränkt. Bestehen bleibt die
liturgische Autonomie der großen Bischofskirchen, woraus die liturgischen
Familien hervorwachsen. Auch gibt es noch keinen liturgischen Vorrang
einer einzelnen Kirche. Der Brief Innozenz' I. an Decentius von Gubbio
(vom 19.3.416) mit dem Versuch der Festlegung dieses Bistums auf die
römische Liturgie ist für diese Zeit singulär.52

48 Nachweise und Diskussion der Stellen bei KlöCKENER, Eucharistisches Hochgebet

(s. Anm. 47) 465-478.
49 Vgl. LENGELING, Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 129.
50 De sacramentis 3,5 (ed. B. Botte, in: SChr 25bis, 94); Übers, nach Lengeling,

Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 129. Ähnlich übersetzt J. Schmitz: « jedoch
besitzen auch wir gesunden Menschenverstand» (Ambrosius, De sacramentis, Über die
Sakramente. De mysteriis, Über die Mysterien. Übers, und eingel. von Josef SCHMITZ. Freiburg

i.Br. e.a. 1990, 123 [FC 3]).
51 Vgl. Martin KlöCKENER, Augustins Kriterien zu Einheit und Vielfalt in der

Liturgie nach seinen Briefen 54 und 55, in: LJ 41 (1991) 24-39. S. auch Kenneth Smits,
Augustine and liturgical pluriformity, in: Worship 44 (1970) 386-398.

52 Vgl. Robert CabiÉ, La lettre du pape Innocent 1er à Décentius de Gubbio (19 mars
416). Texte critique, traduction et commentaire. Louvain 1973, bes. 35f. (BRHE 58).
Ähnliches geschieht mehr als ein Jahrhundert später, im Jahre 536, in einem Schreiben



404 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

f) Ordnende Initiativen am Übergang von Spätantike zum Mittelalter
Ordnende Initiativen lassen sich von da an in fast allen Teilen der Kirche,
besonders auf Konzilien, feststellen.53 Ebenso kommen im 5./6.
Jahrhundert Textsammlungen für den gottesdienstlichen Gebrauch (z. B. bei
Caesarius von Arles), die ersten Perikopenordnungen und
Ritusbeschreibungen auf.54 In dieselbe Zeit reicht die älteste komplexere Sammlung

von Orationen für die Eucharistiefeier, das sogenannte «Sacramen-
tarium Veronense», zurück, das als Hilfe für den Priester in der Messe
diente.55 Die weiteren Ausarbeitungen solcher Codices zeigen primär das
Interesse an der Sicherung des tradierten Bestandes liturgischer Texte
und Riten und an seiner Weiterverwendung. Sie dokumentieren aber
ebenso die Konstituierung des kirchlichen Lebens. Allein die Existenz
solcher für ihre Zeit guten und hilfreichen liturgischen Quellen führt,
auch ohne amtskirchliche Vorschriften, zu einer zunehmenden Festlegung
auf sie. Die verschiedenen Bemühungen regionaler Konzilien (z. B. in
Gallien und Spanien) zur Herstellung liturgischer Einheit in ihrem
Bereich bleiben hingegen ohne durchschlagenden Erfolg. Zwar verfestigen
sich Ordnung und Texte des Gottesdienstes innerhalb einer Region, doch
besteht großflächig vorerst die liturgische Vielfalt fort.

2. Von wandelbaren Ordnungen zur Uniformität: Mittelalter und Neuzeit

a) Die Karolingerzeit und das Hochmittelalter

Deutlich stärker wird das flächendeckende Ordnungsbestreben in der
Karolingerzeit, wofür neben religiösen auch politische und bildungsmäßige

Vigilius' I. an Profuturus von Braga; vgl. Joaquim O. Bragança, A carta do Papa Vigllio
ao Arcebispo Profuturo de Braga, in: Bracara Augusta 21 (1959/62) 5-31; vgl. Len-
GELING, Ordnung (s. Anm. 23) 69f. In beiden Fällen ging bezeichnenderweise die Initiative

von den Ortskirchen aus.
53 Vgl. z. B. die konziliaren Aktivitäten der westgotischen und der gallischen Kirche,

für Gallien dokumentiert in den von Carlo DE CLERCQ und Charles MUNIER besorgten
Ausgaben der Concilia Galliae. Turnhout 1963 (CChr.SL 148-148A), für Spanien bei
José Vives, Concilios visigöticos e hispano-romanos. Barcelona/Madrid 1963 (Esp
Crist.T 1). Liturgische Themen, speziell die Aspekte von Einheit und Ordnung im Gottesdienst,

nehmen darin durchweg breiten Raum ein. - In dieser Epoche der Ausprägung und
Differenzierung kirchlicher Lebensformen werden ebenfalls die großen Mönchsregeln, im
Westen die Regula Magistri und die Regula Benedicti, abgefaßt.

54 Vgl. die Überblicke bei Cyrille VOGEL, Medieval liturgy. An introduction to the
sources. Rev. and transi, by William G. STOREY/Niels Krogh RASMUSSEN. Washington
1986, 135ff., 291 ff. (NPM Studies in Church Music and Liturgy); Aimé-Georges MARTI-
MORT, Les lectures liturgiques et leurs livres. Turnhout e.a. 1992 (TSMÂO 64); Eric
PALAZZO, Histoire des livres liturgiques. Le Moyen Age des origines au XIIIe siècle. Paris
1993.

55 Vgl. Sacramentarium Veronense. Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV (80), in Verb,
mit Leo ElZENHÖFER und Petrus SIFFRIN hrsg. von Leo Cunibert MOHLBERG. Rom 31978

(RED.F 1).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 405

Gründe anzuführen sind. Im Zuge seiner Reform maß Karl der Große der
Liturgie eine entscheidende Bedeutung zur Verwirklichung der
Reichseinheit bei. Dazu erbat er aus Rom liturgische Gebrauchsbücher, die ihm
angesichts der unkontrollierbaren liturgischen Vielfalt in den geeinten
Reichsgebieten als sichere Grundlage dienen sollten. Nach einer gründlichen

fränkischen Überarbeitung werden die römisch-fränkischen
Liturgiebücher soweit wie möglich verbreitet und vorgeschrieben, ohne daß

man allerdings mit einem allzu großen Erfolg rechnen darf.56

Im weiteren Verlauf des Mittelalters werden liturgische Texte und
Ordnungen in komplexen Ausgaben gesammelt, wie sie etwa im Pontificale

romano-germanicum> aus der Mitte des 10. Jahrhunderts oder in
Codices mit euchologischem Gut vorliegen; seit dem Hochmittelalter
wird auch die rituelle Gestalt des Gottesdienstes präzisiert und zunehmend

fester umschrieben.57

b) Die nachtridentinische Liturgiereform
Hinsichtlich unserer Frage geschieht ein Neuansatz erst wieder im Zuge
der nachtridentinischen Liturgiereform, die nach Abschluß des Konzils
von der römischen Kurie bewerkstelligt wird.58 In der Einführungsbulle

56 Karl d. Gr. bediente sich im Rahmen seiner Bildungsreform dazu auch anderer
Mittel, wie z. B. verschiedener Formen von Rechtstexten (Kapitularien, Admonitio syn-
odalis). Vgl. zu diesen Vorgängen insgesamt Theodor Klauser, «Die liturgischen
Austauschbeziehungen zwischen der römischen und der fränkisch-deutschen Kirche vom achten

bis zum elften Jahrhundert», in: DERS., Gesammelte Arbeiten zur Liturgiegeschichte,
Kirchengeschichte und christlichen Archäologie, hrsg. von Ernst DASSMANN. Münster
1974, 139-154 (JAC.E 3; zuerst 1933); Cyrille VOGEL, «Les échanges liturgiques entre
Rome et les pays francs jusqu'à l'époque de Charlemagne», in: Le chiese nei regni
dell'Europa occidentale e i loro rapporti con Roma sino all'800, Bd. 1. Spoleto 1960,
185-295 (SSAM 7); DERS., Medieval liturgy (s. Anm. 54) passim; Arnold ANGENENDT,
Das Frühmittelalter. Die abendländische Christenheit von 400 bis 900. Stuttgart e.a.
1990, 327-348.

57 Vgl. Cyrille VOGEL, Le Pontifical romano-germanique du dixième siècle. En
collab. avec Reinhard ELZE. 3 Bde. Città del Vaticano 1963-1972 (StT 226. 227. 269);
dazu Martin KlöCKENER, Die Liturgie der Diözesansynode. Studien zur Geschichte und
Theologie des «Ordo ad Synodum» des «Pontificale Romanum». Mit einer Darstellung
der Geschichte des Pontifikales und einem Verzeichnis seiner Drucke. Münster 1986, 29f.
(LWQF 68); DERS., Pontifikale, in: LMA 7 (1994) 96. Zu den Zeremonialbüchern ab dem
13. Jahrhundert vgl. den Überblick: Ders., Caeremoniale, in: LThK3 2 (1994) 875f.
(Literatur).

58 Zur desolaten liturgischen Situation vor der Reformation vgl. bes. Josef Andreas
JUNGMANN, Der Stand des liturgischen Lebens am Vorabend der Reformation, in: DERS.,

Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart. Innsbruck e.a. 1960, 87-107 (zuerst 1958).
Zur nachtridentinischen Liturgiereform vgl. Hubert JEDIN, Das Konzil von Trient und die
Reform des Römischen Meßbuches, in: LiLe 6 (1939) 30-66; DERS., Das Konzil von
Trient und die Reform der liturgischen Bücher, in: EL 59 (1945) 5-38 DERS., Kirche
des Glaubens - Kirche der Geschichte. Bd. 2. Freiburg i.Br. 1966, 499-523; Josef
Andreas JUNGMANN,«Das Konzil von Trient und die Erneuerung der Liturgie», in: Georg
SCHREIBER (Hg.), Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken. Bd. 1. Freiburg



406 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

zum Missale Romanum «Quo primum» von 1570 schreibt Pius V.: «
weil es sich aufs höchste geziemt, daß nur eine Art des Psalmgesangs
(Stundengebets), nur ein Ritus, die Messe zu feiern, besteht..., beschlossen

wir und setzen fest, daß diesem unserem Missale niemals etwas
hinzugefügt, etwas daraus entfernt oder daran verändert werde (Alle)
sollen die Messe nach dem Ritus, der Art und Weise und der Ordnung,
die durch dieses Meßbuch jetzt von Uns dargeboten wird, singen und
lesen; und sie sollen es nicht wagen, bei der Feier der Messe andere
Zeremonien oder Gebete hinzuzufügen oder zu sprechen außer denen, die in
diesem Meßbuch enthalten sind.»59 Damit geschieht für die Eucharistiefeier60

eine weltweite Festlegung auf eine einzige liturgische Text- und
Ritusgestalt, für deren Durchsetzung erst der Buchdruck die Voraussetzungen

bot. Ein solcher Grad an Festlegung ist allein als
«Notstandsmaßnahme»61 gegen die kirchlich und liturgisch desolaten Zustände und
als Abwehrreaktion gegen die Reformation verständlich; die Liturgiegeschichte

kannte ihn bis dahin nicht. Mit dieser päpstlichen Verfügung
wurde - mit Ausnahme der mindestens zweihundertjährigen Diözesan-
und Ordensliturgien - jegliche Freiheit in der Liturgie unterbunden,
sowohl innerhalb einer Gemeinde und für den einzelnen Priester als auch
im Verhältnis der einzelnen Gemeinden, der Diözesen und Orden zur
Universalkirche. Mit der Gründung der Ritenkongregation im Jahre
15 8 862 wird eine Instanz geschaffen, die diese zentralistische Liturgieordnung

für bald 400 Jahre sicherstellt.

3. Ertrag der Geschichte

Liturgische Ordnungen haben sich in diesen wenigen, ergänzbaren
Beispielen als ein Kontinuum der Liturgiegeschichte, ja als Notwendigkeit
erwiesen. Es hat nie christlichen Gottesdienst ohne Ordnung gegeben,

i.Br. 1951, 325-336; Pierre-Marie GY, La réforme liturgique de Trente et celle de Vatican

II, in: MD 128 (1976) 61-75; Giuseppe ALBERIGO, Dalla uniformità liturgica del
Concilio di Trento al pluralismo del Vaticano II, in: RivLi 69 (1982) 604-619. Aus anderer

Perspektive auch HÄUSSLING, Liturgiereform (s. Anm. 2) 8-12.
59 Pius V., Bulle «Quo primum» (1570): « cum unum in Ecclesia Dei psallendi

modum, unum Missae celebrandae ritum esse maxime deceat huic Missali nostro nuper
edito, nihil umquam addendum, detrahendum, aut immutandum esse decernendo statu-
imus et ordinamus Missam juxta ritum, modum, ac normam, quae per Missale hoc a

Nobis nunc traditur, decantent ac legant; neque in Missae celebratione alias caeremonias,
vel preces, quam quae hoc Missali continentur, addere vel recitare praesumant.»

60 Ebenso wie kurz zuvor im Jahre 1568 mit dem Breviarium Romanum.
61 Vgl. diesen Begriff bei RENNINGS, Gottesdienst (s. Anm. 17) 75-78.
62 Vgl. Frederic R. MACMANUS, The Congregation of Sacred Rites. Washington

1954 (CLSt 352); Amato Pietro FRUTAZ, La Sezione storica délia Sacra Congregazione
dei Riti. Origini e metodo di lavoro. Città del Vaticano 21964 (Documenti e studi sulle
cause dei santi 1); Lucas BRINKHOFF, «Ritencongregatie», in: Ders. e.a. (Hgg.), Liturgisch

Woordenboek. Bd. 2. Roermond 1965-68, 2409f.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 407

auch nicht in den Gemeinden des Neuen Testaments, die die Fesseln des

Gesetzes hinter sich gelassen haben und sich mit Paulus auf die Freiheit
des Evangeliums berufen. Evangeliumsgemäße Freiheit und eine gewisse
Strukturierung der Kernbereiche des christlichen Lebens und Glaubens
schließen sich demnach nicht aus.

Allgemein läßt sich dabei eine Tendenz von der Vielfalt zur Einheit
beobachten (und nicht umgekehrt)63, von der freieren Gestaltung der
Liturgie hin zur Festlegung von Ritus und Text. Die Instanzen, die die Freiheit

im Gottesdienst begrenzten, waren überwiegend einzelne Bischöfe,
teilkirchliche Konzilien und politische Gestalten. Erst im 16. Jahrhundert
erhebt der Apostolische Stuhl den Anspruch, alleinige Ordnungsinstanz
für den Gottesdienst in der römisch-katholischen Kirche zu sein.

Der Grad an Festlegung und die betroffenen Ebenen wechselten.
Einige Motive kehrten in unterschiedlichen Epochen wieder, andere
kamen neu hinzu. Meistens dienten sie der Rechtgläubigkeit, der kirchlichen

Einheit, waren aber auch pastoral begründet oder wegen unzureichender

theologischer Bildung des Klerus notwendig geworden.
Wie läßt sich dieser Ertrag der Geschichte für die Frage nach Bedeutung

und Stellenwert liturgischer Ordnungen heute fruchtbar machen?

III. Allgemeine Begründungen liturgischer Ordnung64

1. Gottesdienst als Versammlung

Eine erste, bisher nicht explizit thematisierte Begründung liturgischer
Ordnungen besteht in einer in allen Lebensbereichen begegnenden
sozialpsychologischen Tatsache: Insofern Liturgie Versammlung ist, bedarf
sie, wie alle Arten von Zusammenkünften, einer Struktur, eines

Verlaufsprogramms, vor allem dann, wenn sie mit einer gewissen Regelmäßigkeit
stattfindet.65 Das Programm ergibt sich aus der Art der Gruppe, aus dem
Anlaß und Ziel ihrer Treffen. Eine Ritualisierung des Verlaufs stellt sich

63 Vgl. Anton BAUMSTARK, Vom geschichtlichen Werden der Liturgie. Freiburg i.Br.
1923 (Ndr. Darmstadt 1971), 29-36 (EcOra 10); NEUNHEUSER, Pluralismo (s. Anm. 29)
71-73; Lengeling, Ordnung (s. Anm. 22) 72f.; Bradshaw, Liturgie (s. Anm. 34) 76f.

64 Vgl. zu diesem Abschnitt auch Philipp Harnoncourt, Liturgie zwischen Gesetz
und freier Gestaltung, in; MusAl 21 (1969) 153-171, hier 163-167; Ders., Gesamtkirchliche

und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen Heiligenkalender und zum
Gesang im Gottesdienst unter besonderer Berücksichtigung des deutschen Sprachgebietes.
Freiburg i.Br. e.a. 1974, 50-59 (UPT 3).

65 Vgl. Heinrich RENNINGS, in: DERS./Helmut HUCKE, «Die gottesdienstlichen
Versammlungen der Gemeinde». Mainz 1973, 24-44, bes. 24-26 (Pastorale 2); Gaston
Savornin, «L'assemblée des chrétiens», in: Joseph Gelineau (Hg.), Dans vos assemblées.

Sens et pratique de la célébration liturgique. Bd. 2. Paris 1989, 316-327, bes. 324-
326; Karl-Heinrich BlERITZ, «Anthropologische Grundlegung» [von Gottesdienst], in:
Schmidt-Lauber/Bieritz, Handbuch der Liturgik (s. Anm. 19) 96-127.



408 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

meistens schon nach wenigen Zusammenkünften einer gleichbleibenden
Gemeinschaft ein. Sie schließt sowohl den Verlauf und die Aufgabenverteilung

als auch die Wortelemente ein.66

2. Gottesdienst als stiftungsgemäßes Handeln

Neben diesem sozialpsychologischen Aspekt lieferte schon Paulus in
IKor 11,2367, indirekt auch Augustinus in seiner Stellungnahme zu Einheit

und Vielfalt im Gottesdienst ein theologisches Argument. Vor allem
Paulus rekurrierte darauf, daß die gottesdienstliche Versammlung der
Christen eine Zusammenkunft «im Namen des Herrn» ist, wie es sich
auch in Mt 18,20 im Wort Jesu findet: «Denn wo zwei oder drei in meinem

Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.»68 Die
versammelte Gemeinde, die sich in ihrem Handeln auf den erhöhten Christus
beruft, hat sich seiner Stiftung gemäß zu verhalten. Sie ist nicht in jeder
Hinsicht frei, wie sie im Gottesdienst agiert, was sie dort feiert und
vollzieht. Über die Eucharistiefeier hinaus, für die durch das Abendmahl als

Stiftungshandlung dieses Kriterium vorrangig gilt, ist es genauso für
andere Feierformen unerläßlich, weil Liturgie als ganze anamnetisch angelegt

ist, das heißt vergegenwärtigende Gedächtnisfeier des Pascha-Mysteriums,

des Heilsgeschehens in Christus ist. Diese Stiftungsgemäßheit
stellt den theologischen Rahmen dar, innerhalb dessen sich gottesdienstliches

Handeln zu bewegen hat. Es ist je neu Aufgabe der Kirche und der
Gottesdienst feiernden Gemeinden, diesen Rahmen für ihre Zeit, ihre
Kultur, ihren Glauben und ihre Spiritualität zu füllen.

3. Gottesdienst als Ausdruck des Glaubens

Eine weitere, in der Geschichte oft begegnende Begründung gottesdienstlicher

Ordnung ist die Orthodoxie des Wortes, insbesondere der
Vorstehergebete. Das Eucharistiegebet stand dabei von jeher im Mittelpunkt;
doch schon in Augustins Zeit, ebenso bei den mittelalterlichen Reformen
und in den nach dem Konzil von Trient erneuerten liturgischen Büchern

66 Zum Anforderungskriterium an liturgische Ordnungen «Eigung für gruppenüberschreitende

Kommunikation und Partizipation» vgl. den semiotischen Ansatz von
BlERITZ, Struktur (s. Anm. 29), bes. 80f.

67 Ergänzt werden könnte u. a. der Brief an die Korinther des Clemens von Rom
40,lf.: « müssen wir alles ordnungsgemäß tun, was der Herr für festgesetzte Zeiten
geboten hat: den Vollzug der Opfer und Gottesdienste. Er hat ja nicht geboten, sie sollten
ohne Überlegung oder Ordnung stattfinden »; zitiert nach: Clemens von Rom, Epistola
ad Corinthios. Brief an die Korinther, übers, und eingel. von Gerhard SCHNEIDER. Freiburg

i.Br. e.a. 1994, 163 (FC 15).
68 Zur Bedeutung dieses Wortes für das liturgische Handeln vgl. Horacio E. Lona,

«In meinem Namen versammelt». Mt 18,20 und liturgisches Handeln, in: ALW 27 (1985)
373-404; Angelus A. HäUSSLING, Mt 18,20 in der Texttradition der lateinischen Liturgie,
ebd. 405-407.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 409

wurden auch andere Vorstehergebete dieser Anforderung unterstellt. Das
Kriterium der Orthodoxie war besonders vonnöten in Zeiten und Regionen,

in denen um den rechten Glauben auf Konzilien, in theologischen
Streitschriften und Disputationen gerungen wurde. Die nordafrikanische
Kirche um die Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert bot dafür ein
Musterbeispiel.

Unabhängig von solchen zeitgeschichtlichen Situationen verbindet
sich damit das theologische Konzept, daß Liturgie höchste Form der
Aktualisierung der ekklesia - die Liturgiekonstitution spricht vom «Höhepunkt»

und der «Quelle» des ganzen kirchlichen und individuellen christlichen

Lebens und Glaubens (vgl. SC 10) - und Feier und Ausdruck ihres
Glaubens ist. Prosper von Aquitanien (t nach 455) hat das Axiom der
«lex orandi - lex credendi» formuliert.69 Demzufolge hat das, was im
Namen der Kirche im Gottesdienst als ihrer primären Selbstverwirklichung

gebetet wird, mit dem Glauben dieser Kirche übereinzustimmen.
Ebenfalls ist das, was die im Namen des Herrn versammelten Gemeinden
in Übereinstimmung mit dem Glauben beten, wiederum Quelle dieses
Glaubens, und nicht etwa nur konziliare und lehramtliche Aussagen. Vor
allem durch den Grundsatz der «Lex orandi - lex credendi» hat der

Aspekt der Orthodoxie des Betens bleibende Aktualität.
Dieses Motiv hat gegenwärtig vor allem dort seine Bedeutung, wo

zusätzliche Texte aus unterschiedlichen Hilfsmitteln benutzt werden.
Eine kritische Durchsicht frei gestalteter Materialien zeigt nicht selten,
daß die Frage nicht nur ein historisches Phänomen ist. Auch stellt sie sich
nicht nur für die Vorstehergebete, sondern gilt ebenso für andere
gottesdienstliche Textbausteine und das Liedgut alter und neuer Provenienz.
Vorgegebene liturgische Ordnungen dürften hingegen dieser Anforderung
annähernd entsprechen.

4. Die ekklesiale Einbindung des Gottesdienstes

Liturgische Ordnungen bekommen weiterhin ihre Bedeutung dadurch,
daß sie das gottesdienstliche Handeln einer Gemeinde oder Gruppe in die
größere kirchliche Gemeinschaft einbinden und die Einheit der Kirche
dokumentieren. Dies geschieht sowohl synchron, örtlich und räumlich
übergreifend als auch diachron, also zeitübergreifend, was den
Traditionszusammenhang gewährleistet. Zwar ist die Anpassung liturgischer
Ordnungen an die konkrete Feiergemeinschaft, die menschliche, kulturelle

und religiöse Situation unerläßlich, doch kann es kein gottesdienst-

69 Vgl. Karl Federer, Liturgie und Glaube. Eine theologiegeschichtliche Untersuchung.

Fribourg 1950 (Par. 4); Paul de CLERCK, «Lex orandi, lex credendi». Sens originel
et avatars historiques d'un adage équivoque, in: QL 54 (1978) 193-212; Irénée Henri
DALMAIS, «Théologie de la célébration liturgique», in: MARTIMORT, L'église en prière 1,

hier 282-289.



410 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

liches Handeln im Namen des Herrn geben, das gleichsam privat vollzogen

wird und die Einbindung in die kirchliche Gemeinschaft ausschließt.
Jede liturgische Feier ist über die jeweilige Situation und Gemeinschaft
hinaus immer auch Feier im Kontext der Gesamtkirche (vgl. besonders
SC 26).

Dieser ekklesiologische Anspruch kommt z. B. in den Fürbitten70
und vor allem im Eucharistischen Hochgebet zum Tragen, wenn in den
Interzessionen für die Gemeinschaft der Kirche gebetet wird; diese sind
nicht abermalige Fürbitte71, sondern unterstreichen die Einbindung der
vor Ort Eucharistie feiernden Gemeinschaft in die Kirche aller Zeiten und
Orte.72

5. Hilfe für die besonderen Dienste und Orientierungsmuster für die
Gemeinde

Eine wesentliche Funktion liturgischer Ordnungen besteht darin, daß sie
für die Verantwortlichen des Gottesdienstes eine Entlastung und Hilfe
bedeuten. Nicht jedesmal ist das gottesdienstliche Handeln als ganzes neu
zu entwerfen. Vielmehr kann man bei der Vorbereitung und Gestaltung
auf Vorgaben aufbauen. Das gilt sowohl für die Makrostrukturen liturgischer

Feiern, für die Struktur kleinerer Handlungseinheiten (z. B. das
Grundmuster Schriftlesung - Antwort der Gemeinde - Gebet), für die
Funktion und Bedeutung einzelner Elemente als auch für das
Wortgeschehen. Je häufiger eine Gemeinde Gottesdienst feiert, umso bedeutender

wird dieses Argument. Nichts wäre schlimmer, als wenn ein Priester
für die tägliche Gemeindemesse stets neu einen Aufbau zu konzipieren
und die Orationen zu formulieren hätte. Die Überforderung der meisten

70 Diese sind nicht Selbstdarstellung der Vortragenden oder Handlungsappelle an
Gott oder die Mitmenschen, sondern in ihnen realisiert die Gemeinde fürbittend die
feierübergreifende, solidarische Gemeinschaft der Christen untereinander und mit der ganzen
Menschheitsfamilie. Vgl. zur Pathologie des Allgemeinen Gebetes Michael B. Merz,
Gebetsformen der Liturgie, in: Rupert Berger e.a., Gestalt des Gottesdienstes. Sprachliche
und nichtsprachliche Ausdrucksformen. Regensburg 21990, 126-129 (GDK 3).

71 Diesem gängigen Mißverständnis leisten die Texte einiger Hochgebete allerdings
selber Vorschub.

72 Vgl. Theodor Maas-Ewerd, «Nominari debent. Zur Nennung des Papstes, des
Ortsbischofs und des Kollegiums der Bischöfe im Eucharistischen Hochgebet», in:
Andreas HEINZ/Heinrich Rennings (Hgg.), Gratias agamus. Studien zum eucharistischen
Hochgebet (FS B. Fischer). Freiburg i.Br. e.a. 1992, 269-281 (Pastoralliturgische Reihe
in Verb, mit der Zs Gottesdienst)-, zu einem Beispiel aus der Alten Kirche vgl. Martin
KlöCKENER, Die «recitatio nominum» im Hochgebet nach Augustins Schriften, ebd. 183-
210. In bezug auf Gruppengottesdienste erörtert dieses Problem Paul DE CLERCK,

«Liturgie des petits groupes et catholicité», in: Liturgie de l'Église particulière (s. Anm.
29) 73-88.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 411

Betroffenen und das schnell zu erwartende, neue stereotype liturgische
Beten sind leicht vorstellbar.73

Zugleich wird besonders den schwächeren Gliedern der Gemeinde,
aber doch auch den anderen, weil sie der Vergewisserung durch gute und
beständige Ordnungen bedürfen, ein gleichbleibendes Orientierungsmuster

geboten. Schon Paulus und die Didache, aber auch Augustinus sahen
darin ein pastorales Anliegen.

6. Sicherung des gottesdienstlichen Niveaus

Damit berühren wir den Aspekt der Qualität liturgischer Feiern. Ganz
abgesehen von der Tatsache, daß Liturgie als rituelles Verhalten mehr der
Konstanz als der ständigen Innovation bedarf, worauf in letzter Zeit statt
der Theologen mehr Psychologen und Soziologen und die wiederauflebende

Ritualforschung hinweisen, bringt regelmäßiges gottesdienstliches
Handeln notwendigerweise die Wiederholung von Wort- und Handlungselementen

mit sich. Da schriftlich fixierte liturgische Ordnungen prinzipiell

für längere Zeit Bestand haben, können in sie nur solche Elemente
eingehen, die sich für die wiederholte Verwendung eignen. Auf eine
bestimmte Gruppe oder Situation zugeschnittene oder stark subjektiv
gefärbte Texte und Handlungen mögen im Einzelfall ihre Berechtigung
haben, doch können sie kaum Platz in einer überzeitlichen, situationsunabhängigen

Ordnung finden, eben weil ihnen die Wiederholbarkeit andernorts

und in anderen nicht homogenen, verschiedene Alters-, Sozial- und

Bildungsschichten umgreifenden Gemeinden fehlt.
Man könnte diesen Sachverhalt auch derart formulieren, daß eine

liturgische Ordnung gewissermaßen das theologische und gestalterische
Mindestniveau zu beschreiben hat, unter das der Gottesdienst, will er
eine Feier der Kirche gemäß der Stiftung Jesu und im Traditionszusammenhang

bleiben, nicht absinken darf.74
Diese Begründungen liturgischer Ordnungen sagen noch nichts

darüber aus, wie weit der Grad der Festlegung reichen muß und in welchem
Maß Gestaltungsfreiheit bleibt. Diese Maßgaben verlangen keineswegs
Uniformität, sondern lassen erheblichen Spielraum zu. So sollen im
folgenden Kapitel Perspektiven für ein zukünftiges Verhältnis von Freiheit
und Ordnung im Gottesdienst entworfen werden.

73 Karl Rahner hat in diesem Sinne einmal die theologische Dürftigkeit der selbst
formulierten Orationen mancher Kapläne beklagt; der Beleg ist mir gegenwärtig nicht
greifbar.

74 Diesen Gedanken hat verschiedentlich Angelus A. Häussling geäußert; vgl. etwa,
bezogen auf das nachkonziliar erneuerte Missale Romanum: «Es ist ein Zeugnis, wie
nachweislich sachgemäß Liturgie gefeiert wurde und wie sie heute noch gefeiert werden
kann und unter welches vorgegebene Niveau die Feier der Eucharistie nicht absinken
darf» (Das Missale Romanum Pauls VI. Ein Zeugnis sucht Bezeugende, in: LJ 23 [1973]
145-158, hier 156).



412 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

IV. Perspektiven für ein neues Verhältnis von Freiheit und Ordnung
im Gottesdienst

1. Freiräume für teilnehmer- und situationsgerechte Anpassungen
Die Liturgiereform des 2. Vatikanischen Konzils hat das Verhältnis von
Freiheit und Ordnung neu beschrieben. Belastet von der 400jährigen
Verpflichtung auf eine weltweit einheitliche römisch-katholische Liturgie
wurde, anders als bei den meisten Liturgiereformen früherer Epochen,
nicht liturgische Vielfalt zur Einheit geführt und alle darauf verpflichtet,
vielmehr sollte auf einer gemeinsamen Basis eine gesunde Vielfalt wachsen.

Unter den hauptsächlichen Errungenschaften, die heute weniger denn
je zur Disposition stehen und Ausgangspunkt für zukünftige Schritte sind,
ist zuerst die mit dem Konzil endlich eingeführte75 Muttersprache in der

Liturgie zu nennen, deren Wert kaum überschätzt werden kann.76

Die nachkonziliaren Ordnungen berücksichtigen mit ihrer pastoralen
Ausrichtung außerdem im allgemeinen gut, daß Liturgie kein von Zeit
und Raum losgelöstes Geschehen ist, sondern mit Menschen je
unterschiedlicher Erfahrungen, Verstehenshorizonte, Glaubensvoraussetzungen

und sonstigen Individualitäten gefeiert wird; sie sehen entsprechend
Freiräume für notwendige Anpassungen vor. Als programmatisch ist in
dieser Hinsicht das unverändert wertvolle römische Kindermeßdirekto-
rium von 1973 mit seinem liturgiepädagogischen Ansatz zu betrachten.77
Dort wird z. B. verlangt, der Priester müsse «zur rechten Disposition der
Kinder beitragen: durch seine persönliche Vorbereitung und durch die
kommunikative Art und Weise seines Handelns und Sprechens» (Nr. 23).

75 Die Einführung der Muttersprache in die Liturgie war bereits eines der Ziele der
Aufklärung gewesen; vgl. Franz KOHLSCHEIN, Die liturgischen Reformanliegen des
deutschen Aufklärungskatholizismus (1780-1830), in: LJ 39 (1989) 168-177.

76 Vgl. Balthasar Fischer, «Die Grundaussagen der Liturgie-Konstitution und ihre
Rezeption in fünfundzwanzig Jahren», in: BECKER, Gottesdienst - Kirche - Gesellschaft
(s. Anm. 17) 417-428, bes. 423-425; Haunerland, Lingua vernacula (s. Anm. 13)
passim.

77 Text in: Rennings/KlöCKENER, Dokumente (s. Anm. 24) 1, 3115-3169 (dort
auch Literatur bis 1981); Die Meßfeier. Dokumentensammlung für die Praxis. Bonn
51995 (Arbeitshilfen 77); Gottesdienst mit Kindern. Direktorium für Kindermessen.
Überlegungen und Anregungen für die Meßfeier, bearb. von Heinrich Rennings e.a., hrsg.
vom Deutschen Katecheten-Verein e.V. und vom Deutschen Liturgischen Institut. Korr.
Neuaufl. München 1993, 7-27. Wichtige Kommentare: Heinrich RENNINGS, Zur
Vorgeschichte und zum Echo des «Direktoriums für Meßfeiern mit Kindern» vom 1.11. 1973,
in: Pierre JOUNEL e.a. (Hgg.), Liturgia opera divina e umana. Studi sulla riforma liturgica
(FS A. Bugnini). Rom 1982, 353-361 (BEL.S 26) Ders., Gottesdienst im Geist des
Konzils (s. Anm. 17) 101-109; Jo HERMANS, Mit Kindern Eucharistie feiern. Nach dem
«Direktorium für Kindermessen», in: IKaZ 14 (1985) 124-131; DERS., Eucharistie feiern
mit Kindern. Eine liturgiewissenschaftliche Studie über die Teilnahme des Kindes an der
Eucharistiefeier in Vergangenheit und Gegenwart. Kevelaer 1991; Gottesdienst mit
Kindern (s.o.) 29-62.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 413

Gemäß Nr. 25 soll «als Ort der Kindermesse» möglichst ein Teil der Kirche

ausgewählt werden, «welcher der Zahl der Mitfeiernden entspricht
und in dem die Kinder sich gemäß den Erfordernissen einer altersgemäß
lebendigen Liturgie frei bewegen können.» Bemerkenswert ist auch die
Nr. 35, die verlangt, daß die «Liturgie nie als ein trockener und nur
begrifflicher Vorgang erscheinen» darf.78 Andere Beispiele aus den
erneuerten liturgischen Ordnungen der letzten dreißig Jahre lassen sich
anführen, die diese pastorale Sichtweise bestätigen.79

Es ist bedauerlich, wie wenig in der liturgischen Praxis die beachtliche

Flexibilität der nachkonziliaren Feierordnungen durch ihre Anpas-
sungs- und Auswahlmöglichkeiten ausgeschöpft wird, nach den
Erfahrungen aus der liturgischen Bildungsarbeit vorwiegend aus Unkenntnis
und aus der Unfähigkeit heraus, liturgischer Routine entgegenzuwirken
und kritisch das eigene Handeln zu hinterfragen.80

Die positiven Fortentwicklungen haben aber nichts an der anfangs
beschriebenen Tatsache geändert, daß liturgische Ordnungen derzeit
einen schweren Stand haben und das «Freiheitsbedürfnis» darüber
hinausreicht. Vielleicht steckt bei manchen, die sie ablehnen, auch nach

dreißig Jahren Liturgiereform und regelmäßigem Umgang mit der erneuerten,

fast schon wieder gealterten Liturgie noch zu viel an vorkonzilia-
ren, heute nicht mehr zutreffenden Konnotationen dahinter, daß Ordnungen

nicht variabel seien und keine Freiheit zuließen. Ebenfalls schlägt
sich darin die allgemeine Kritik an kirchlichen Lebensformen und
Wertsystemen sowie die Aversion gegen autoritative Vorgaben nieder, vor
allem wenn sie Alleinverbindlichkeit beanspruchen, was den aus
außerkirchlichen Lebensbereichen gewohnten demokratischen Gesellschaftsstrukturen

und Gepflogenheiten widerspricht. Darüber hinaus fällt es
gerade der jüngeren Generation schwer, sich in tradierte Handlungsmodelle
einzufügen, die sie nicht selber mitentwickelt hat.81 Schließlich ist dieses
Mißtrauen oft in der vorhin angesprochenen mangelnden Vertrautheit mit
den Ordnungen selber und ihren Freiräumen und mit dem Gottesdienst
der Kirche überhaupt begründet; denn nur wer sich in dem Gesamtgefüge

78 Vgl. ähnliche Bemerkungen in der Allgemeinen Einführung in das Stundengebet,
Nr. 273, wenn von der «gestuften Feierlichkeit» gehandelt wird.

79 Überlegungen hinsichtlich der Neugestaltung und Vortragsweise der Orationen bei
Martin KLÖCKENER, «Zeitgemäßes Beten. Meßorationen als Zeugnisse einer sich
wandelnden Kultur und Spiritualität», in: MESSNER, Bewahren und Erneuern (s. Anm. 4)
114-142, bes. 138-142.

80 Neben den Feierordnungen selber verdienen die Pastoralen Einführungen in die
liturgischen Bücher vermehrte Beachtung. Gerade sie stellen die liturgischen Feiern in den
liturgietheologischen und pastoralliturgischen Zusammenhang des ganzen kirchlichen und
gemeindlichen Lebens und geben Verstehenshilfen für Struktur, Elemente, Dienste und
andere Gestaltungskriterien einschließlich der Erläuterung der vorgesehenen Freiräume.

81 Vgl. Martin KLÖCKENER, Die entfremdete Beziehung zwischen Jugendlichen und
Liturgie, in: LJ 39 (1989) 228-252, hier 235-237. 240f.



414 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

der Liturgie einigermaßen auskennt, ihre Grundprinzipien verstanden hat
und sie sachgerecht in die konkrete Situation umzusetzen weiß, wird auch
in der Lage sein, in der Spannung von Freiheit und Ordnung aus dem
gedruckten Buch eine lebendige liturgische Feier werden zu lassen.

Um das zu ermöglichen - und darauf hat die Gemeinde der Getauften
Anspruch -, bedarf es einer intensiven, flächendeckenden liturgischen
Aus- und Weiterbildung all derer, die für den Gottesdienst Verantwortung

übernehmen. Ich halte es für eines der größten Versäumnisse der
verschiedenen kirchlichen Ebenen, daß in dieser Hinsicht so wenig und
mancherorts nichts investiert wird. Das in nicht wenigen Gemeinden
anzutreffende gottesdienstliche Niveau spricht Bände davon. Wo entsprechende

Initiativen bestehen, sind sie meistens nicht miteinander koordiniert,

in ihrer Zielsetzung zu wenig geklärt und bedienen sich oft überholter

Methoden. Ein großes Defizit besteht überdies darin, daß sie zu wenig
zur Reflexion des eigenen gottesdienstlichen Handelns anleiten.82

2. Sachgerechtes Handeln vor Normengehorsam

Auch noch so gute und flexible liturgische Ordnungen werden nie alle
Fälle, die sich in der pastoralliturgischen Praxis ergeben, berücksichtigen
können. Um bei Interessenkonflikten angemessenen Handlungsspielraum
zu haben, sind zukünftig verstärkt Rahmenbedingungen zu formulieren,
innerhalb derer für die Liturgieverantwortlichen Gestaltungsfreiheit
besteht. Darüber hinaus ist definitiv Abschied zu nehmen von kleinlicher
und restriktiver liturgischer Gesinnung, die berechtigte Freiheiten bestreitet,

statt dessen den Normengehorsam in den Mittelpunkt stellt und auf
eine exakte Erfüllung der Einzelvorschriften pocht, Abschied auch von
jeder rubrizistischen Sicht und Beurteilung gottesdienstlichen Handelns.
Der rituelle, zeremonielle Aspekt ist keineswegs unwichtig, und die «ars
celebrandi» bedarf vermehrter Pflege.83 Doch hat sich diese dem Kriterium

der ekklesiologisch und pastoral begründeten «tätigen, vollen und
bewußten Teilnahme» aller Glieder des Gottesvolkes an der Liturgie zu
unterwerfen. Dementsprechend werden liturgische Ordnungen durch
sachgerechte Offenheit ihre Bedeutung und Berechtigung erweisen müs-

82 Vgl. aus der reichen Literatur zur Problematik zuletzt den nützlichen Erfahrungsbericht

von Norbert SCHMEISER, Liturgische Bildung in der Praxis. Liturgieseminare im
Bistum Münster, in: LJ 46 (1996) 119-129.

83 Vgl. Ghislain PlNCKERS, Vorstehen in der Eucharistie und in anderen
gottesdienstlichen Feiern. Überlegungen zum liturgischen Leitungsdienst, in: Hld 46 (1992)
158-173; aus anderer Perspektive auch Franz KOHLSCHEIN, «Vorstehen in der liturgischen

Versammlung. Zur Problematik des Leitungsstils im Gottesdienst», in: Klök-
KENER/GLADE, Feier der Sakramente in der Gemeinde (s. Anm. 12) 359-383.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 415

sen, nicht durch möglichst detaillierte Einzelregelungen und rechtliche
Absicherungen.84

3. Erweiterung teilkirchlicher Ordnungsrechte

Trotz der konziliaren Stärkung der Teilkirchen und der Neuakzentuierung
des Kollegialitätsprinzips liegen die Rechte zur Ordnung der Liturgie,
auch in den Partikularkirchen, immer noch weithin beim Apostolischen
Stuhl. Zwar hat gemäß CIC 1983, can. 838 § 1 neben dem Apostolischen
Stuhl in bestimmten Fällen auch der Diözesanbischof ein liturgisches
Ordnungsrecht und kommt es gemäß can. 838 § 3 den Bischofskonferenzen

zu, «die Übersetzungen der liturgischen Bücher in die Volkssprachen
zu besorgen und sie dabei innerhalb der in diesen liturgischen Büchern
festgelegten Grenzen in angemessener Weise ihren Verhältnissen
anzupassen.» Doch hat der CIC durch seine Interpretation des römischen Kon-
firmierungsrechts im Sinne einer inhaltlichen und in der Praxis gelegentlich

auch formalen Überprüfung muttersprachlicher liturgischer Bücher
vor ihrer Veröffentlichung durch die Bischofskonferenzen im Vergleich
zu den ersten Nachkonzilsjahren das zentralistische Element verstärkt.
Die Konfirmierung ist nicht mehr nur das vinculum unitatis zwischen den
Teilkirchen und dem Apostolischen Stuhl, sondern bedeutet in ihrer
gegenwärtigen Durchführung eine erhebliche Beschränkung des teilkirchlichen

liturgischen Ordnungsrechts.85
Das gegenwärtig geltende liturgische Recht ist nur eine, und zwar

eine nicht unabdingbare unter verschiedenen denkbaren und in der
Liturgiegeschichte begegnenden Formen.86 Wenn liturgische Freiheit nur im
Rahmen von Ordnungen realisiert werden kann und liturgische Ordnungen

grundsätzlich notwendig erscheinen, heißt das nicht auch schon, daß

84 Besonders akzentuiert bei HARNONCOURT, «Gesamtkirchliche und teilkirchliche
Liturgie» (s. Anm. 64) 52-55. Wenn ein gewisses rubrizistisches und legalistisches Denken

trotz der Entwicklungen der letzten drei Jahrzehnte auf allen kirchlichen Ebenen
weiterhin latent vorhanden ist, dürfte das u. a. seine Ursache darin haben, daß eine Reform,
die nicht nur äußere Formen, sondern die Mentalität der Menschen erfaßt, zwei bis drei
Generationen dauert. Die Kirche befindet sich gegenwärtig also noch mitten im Prozeß
des liturgischen Mentalitätswandels. Ebenfalls ist zu bedenken, daß ein solcher Prozeß
nicht geradlinig verläuft, sondern Schwankungen, Phasen schnelleren Fortschritts, aber
auch der Retardierung bis hin zur neuerlichen Infragestellung kennt, was sich leicht an
kirchlichen Stellungnahmen zum Gottesdienst, aber auch im pastoralliturgischen Leben in
den Gemeinden nachweisen läßt.

85 Vgl. Franz Nikolasch, «Liturgische Rechtszuständigkeit von der Liturgiekohsti-
tution bis zum neuen Kirchenrecht», in: RENHART/SCHNIDER, Sursum corda (s. Anm. 24)
80-94; DERS., Das liturgische Recht zwischen Liturgiekonstitution und neuem Kodex, in:
LJ 43 (1993) 141-159, bes. 149ff. Vgl. neuerdings auch die Problematik der «doppelten
Praenotanden» in den revidierten liturgischen Büchern des deutschen und anderer
Sprachgebiete; dazu KlöCKENER, Zeitgemäßes Beten (s. Anm. 79) 138 Anm. 66; Ders.,
Liturgische Bücher (s. Anm. 3) 12.

86 Vgl. auch LenGELING, Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 141.



416 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

diese in der katholischen Kirche im derzeitigen Umfang vom Apostolischen

Stuhl abhängen müssen. Hier wäre, vor allem im Blick auf das
Desiderat einer weitergehenden liturgischen Inkulturation, eine Stärkung des
teilkirchlichen Elements erforderlich, ohne daß dadurch die Einheit der
Kirche Schaden nehmen müßte. Denn kirchliche und liturgische Einheit
heißt nicht Uniformität und schließt vielgestaltige gottesdienstliche Formen

nicht aus, wenn sie den Rahmenbedingungen entsprechen. Die von
Augustinus in seinem Brief an Ianuarius aufgestellten Kriterien, wie Einheit

in Vielfalt verwirklicht werden kann, könnte eine Grundlage solcher
Überlegungen sein. Das verlangt allerdings ein größeres Vertrauen des

Apostolischen Stuhls in die Teilkirchen und die Bereitschaft, neue
Entwicklungen außerhalb der lateinischen liturgischen Bücher zuzulassen.87

Der 1971 in Rom verfaßte Satz aus der Allgemeinen Einführung in das

Stundengebet Nr. 273 (hier bezogen auf den Gesang in der Tagzeitenliturgie)

scheint beherzigenswert: «Die Hoffnung ist nicht gering, daß auch
für unsere Zeit neue Wege und neue Formen dafür gefunden werden, wie
es im Leben der Kirche immer geschehen ist.»

4. Offenheit durch periodische Revisionen

Papst Johannes Paul II. hat in seinem Rundschreiben «Vicesimus quintus
annus» vom 4. Dezember 1988 zum 25. Jahrestag der Verabschiedung
der Liturgiekonstitution betont, daß die Bischofskonferenzen jetzt die
noch bestehenden Provisorien liturgischer Bücher aufzugeben und in
definitive Fassungen, die «als bleibend angesehen» werden können, zu
überführen hätten.88 Nachkonziliar nicht mehr akzeptabel wäre es, wenn
diese definitiven Fassungen nicht nur für wenige Jahrzehnte, sondern auf
unbefristete Dauer Bestand haben sollten. Sicher möchte auch der
Apostolische Stuhl nicht wieder nachtridentinische Zustände und zeigt am
Beispiel der Editio typica tertia des Missale Romanum eine weitergehende

Erneuerungsbereitschaft; aber muß man im Sinne des mit der
Liturgiekonstitution neu fundierten Liturgieverständnisses nicht sogar
periodische Revisionen der liturgischen Ordnungen einfordern? Schon der
Übergang zur Liturgie in lebenden Sprachen und Kulturen verbietet eine
Festlegung auf zu lange Fristen. Liturgie wird zukünftig in Bewegung
bleiben; Liturgiereform ist nicht ein auf zwei oder drei Jahrzehnte be-

87 Beinahe skurril wirken die kleinlichen Regelungen in der Inkulturationsinstruktion
«Varietates legitimae», Nr. 65-69; vgl. auch die Kritiken von Hans Bernhard Meyer, Die
Instruktion «Varietates legitimae» über die römische Liturgie und Inkulturation, in: HID
48 (1994) 186-192, hier 190f.; Ludwig BERTSCH, Römische Liturgie und Inkulturation.
Überlegungen, Anstöße und Anregungen anläßlich der IV. Instructio der Kongregation für
den Gottesdienst, in: Jahrbuch für /contextuelle Theologien 3 (1995) 165-184, hier 173ff.

88 Vgl. Apostolisches Schreiben von Papst Johannes Paul II. zum XXV. Jahrestag der
Konzilskonstitution Sacrosanctum Concilium über die heilige Liturgie. Bonn 21989,
Nr. 20 (VApS 89).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 417

schränkter Vorgang, sondern ist seit dem 2. Vatikanischen Konzil als ein
kontinuierlicher und auf Zukunft hin offener Prozeß zu betrachten. Liturgie

muß, weil sie vornehmstes Handeln der Kirche ist, in steter Entwicklung

bleiben, denn die Kirche selber ist eine «ecclesia semper refor-
manda».89

Diese Sicht verbietet nicht die Existenz ordnungsgemäß approbierter
und konfirmierter liturgischer Ordnungen, ja verlangt vielleicht umso
mehr danach. Sie setzt aber voraus, daß diese «definitiven Fassungen»
gewissermaßen Provisorien bleiben und daß sie regelmäßig - etwa im
Abstand einer Generation - revidiert werden. Nur so können sie neue
Entwicklungen aufgreifen und dennoch ihre bleibenden Grundlagen in
veränderter Situation zur Geltung bringen. Dabei kann es nicht um
«billige» Aktualität gehen, sondern um die stets neue, den jeweiligen
Menschen in ihrem Lebenskontext am besten entsprechende Selbstverwirklichung

von Kirche, damit sie im Gottesdienst in den heilshaften Dialog
von Gott und Mensch eintreten kann.

5. Freiräume für die prophetische Dimension im Gottesdienst

Unter Beibehaltung der Grundstrukturen und Kernelemente sollten solche
Ordnungen größere Freiräume für die kreative und prophetische Dimension

im Gottesdienst bieten. Die augenblicklich zu beobachtende, häufig
mißverstandene Gestaltung des Eröffnungsteils der Gemeindemesse etwa,
die besonders die Bußelemente übermäßig ausweitet, oder die oft
Charakter und Funktion dieser Gebetssorte verfehlende Gestaltung der
Fürbitten90 oder in Gruppengottesdiensten das Verlangen nach weiteren
persönlichen Ausdrucksmöglichkeiten sind Indizien dafür, daß größerer
Bedarf nach geistlichem Austausch, biblischer Vertiefung und freiem Beten
besteht. Dabei ist nach Gemeinde und Situation zu differenzieren.
Gottesdienste in kleineren und in homogenen Gruppen gestatten mehr
Freiräume und Spontaneität als die Eucharistiefeier der Gemeinde am Sonntag.

Doch warum sollte in den liturgischen Ordnungen nicht dafür ein
fester Platz, etwa nach der Predigt oder am Ende des Wortgottesdienstes,
vorgesehen werden? Die im römischen Kindermeßdirektorium genannte
Möglichkeit, vor dem Einleitungsdialog zum Hochgebet freie Dankmotive

zu nennen (Nr. 22), könnte auch in anderen Messen Platz finden. Der
Schlußteil der meisten Gottesdienste böte Gelegenheit, um den Übergang
von der Liturgie zum normalen Leben mit freieren Elementen zu gestalten.

Daneben bleiben andere Realisierungen denkbar. Solche frei gestalteten

Elemente haben dem Gemeindeaufbau durch den Gottesdienst zu

89 Vgl. dezidiert HäUSSLING, Liturgiereform passim (s. Anm. 2); Heinrich Ren-
NINGS, «Liturgiereform - Enttäuschung oder Hoffnung», in: Ders., Gottesdienst im Geist
des Konzils 75-100, hier 98ff. (s. Anm. 17).

90 Vgl. oben Anm. 70.



418 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

dienen, Rücksicht auf die schwächeren Glieder der Gemeinde zu nehmen,
dürfen nicht zu Verärgerung und Spaltung führen und haben sich sachgerecht

in die Strukturen und Zusammenhänge der Feier einzufügen.91
Doch könnte mit ihnen - im Rahmen der liturgischen Ordnungen - dem
wünschenswerten Freiraum in der Liturgie gut entsprochen werden.92

6. Liturgische Ordnungen als Herausforderung
Schließlich ist es unerläßlich, daß alle für die Liturgie Verantwortlichen,
Pfarrer, Laien im pastoralen Dienst und Gemeindemitglieder mit besonderen

Diensten, sich ernsthaft mit den liturgischen Ordnungen
auseinandersetzen. Es dient auf längere Sicht nicht dem liturgischen und ganzen
gemeindlichen Leben, wenn die liturgischen Bücher erst gar nicht zur
Hand genommen oder nur wie ein Steinbruch und gleichrangig mit anderen

Materialien behandelt werden, ohne Rücksicht auf das Gesamtgefüge
der Liturgie zu nehmen. Meistens werden durch solche Maßnahmen keine
wesentlichen Verbesserungen erkennbar; in sich sinnvolle größere
liturgische Zusammenhänge und Strukturen werden aber leicht beeinträchtigt
oder ganz zerstört. Ein solches Vorgehen ist vor allem dann nicht akzeptabel,

wenn die heilsgeschichtliche Ausrichtung der Liturgie, die Feier
des Pascha-Mysteriums in den verschiedenen Gottesdienstformen und in
den Zeitstrukturen des Kirchenjahres mit den charakteristischen liturgischen

Texten und Handlungselementen mißachtet wird oder andere wichtige

zuvor genannte Begründungen übergangen werden.
Herausforderung durch liturgische Ordnungen bedeutet auch

Rücksichtnahme aufeinander, einerseits in der Kommunikation unter denen,
die in der Regel in den Bänken sitzen, und andererseits und vor allem in
der Kommunikation zwischen Vorsteher und anderen besonderen Diensten

und der versammelten Gemeinde. Schon Paulus forderte dies
unmißverständlich. Unter den derzeitigen Gegebenheiten verlangt es primär
vom Leiter oder der Leiterin, aber auch von manchen Liturgiegruppen
und anderen Mitverantwortlichen, die Bereitschaft und Fähigkeit, sich
und ihre persönlichen Anliegen zugunsten der Gemeinde und zugunsten
der Grundanliegen von Liturgie überhaupt zurückzunehmen. Nicht daß
sie ihre Individualität, ihre menschlichen, theologischen und spirituellen
Überzeugungen nicht einbringen dürften, aber eine beispielsweise allzu
persönlich gefärbte Form des Vorstehens, die die Leitungsrolle ausnutzt
und sich leicht mit Indoktrination verbindet, dazu eine übermäßige Betonung

freier Elemente und der Ersatz liturgischer Ordnungen durch Texte
und Elemente, die einseitig nach persönlichen Neigungen ausgewählt

91 Dieses pastorale Argument war im übrigen für Martin Luther von besonderer
Bedeutung; vgl. SCHULZ, Freies Gebet (s. Anm. 29) 264 (Neuausgabe 151).

92 Vgl. auch die Überlegungen zum freien Gebet im Gottesdienst von SCHULZ ebd.
269-271 (Neuausgabe 156-159).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 419

sind, sind nicht akzeptabel. In solchen Zusammenhängen ist zu fragen,
inwiefern die mitfeiernde Gemeinde als Volk Gottes wirklich
ernstgenommen wird, da eine zu weitreichende Subjektivität und Eigenwilligkeiten

in Leitung und Mitgestaltung eher ausgrenzen als integrieren. Wie in
anderen Lebensbereichen, in denen nach sinngemäßer Verwirklichung
von Freiheit gefragt wird, ist auch im Gottesdienst Freiheit nur innerhalb
eines geordneten Ganzen möglich und sinnvoll.

V. Schlußbemerkung

Die neue Beschreibung des Verhältnisses von Freiheit und Ordnung ist
der katholischen Kirche noch aufgegeben. Die bisher in der konziliaren
Liturgiereform beschrittenen Wege können als Grundlage dienen, bedürfen

aber der Ergänzung und fortwährenden Anpassung an die sich
wandelnde kirchliche Situation. Auch wenn liturgische Ordnungen sich derzeit

in einer «Krise» befinden, werden sie zukünftig benötigt werden,
weil der Gottesdienst der Kirche, von Menschen gefeiert, die in den Dialog

mit Gott treten, einer Ordnung bedarf, und zwar einer menschengerechten,

gestalterisch guten, theologisch tragfähigen und Freiheit
gewährenden. Insofern haben die laufenden Revisionen des Meßbuchs und
anderer liturgischer Quellen ihren Sinn und ihre Berechtigung.

Es reicht aber nicht hin, ständig neue Ordnungen in immer kürzeren
Zeitabständen zu entwickeln, noch flexiblere, noch besser anpaßbare, mit
immer mehr Auswahlelementen, sondern dazu gehört auch, daß das in
ihnen Enthaltene in adäquater Weise vermittelt und vertieft wird. Sonst
werden auch die besten liturgischen Ordnungen nichts an dem defizitären
liturgischen Leben in nicht wenigen Gemeinden unseres mitteleuropäischen

Raumes, die Bischofskirchen eingeschlossen, zu ändern vermögen.
Lind die wünschenswerte Freiheit im Gottesdienst geriete mehr und mehr
in Gefahr, durch neue amtskirchliche Verfügungen und abermals restriktivere

Ordnungen beschränkt zu werden, wie die Geschichte es gezeigt
hat.

Im Vertrauen auf die wirksame Präsenz des Geistes und im gegenseitigen

Vertrauen zwischen Universalkirche, Teil- und Ortskirchen sind als

Folge des Konzils Ordnungen nötig, die Freiraum geben und Perspektiven

aufzeigen statt enge Grenzen zu ziehen, die auf diese Weise die
Gemeinde aufbauen, das ganze christliche Leben inspirieren und vertiefen.
Wo Freiheit besteht, muß damit gerechnet werden, daß nicht jeder damit
umzugehen versteht. Doch ist dieser Preis auch im Gottesdienst heute zu
zahlen.


	Freiheit und Ordnung im Gottesdienst : ein altes Problem mit neuer Brisanz

