Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Freiheit und Ordnung im Gottesdienst : ein altes Problem mit neuer
Brisanz

Autor: Klockener, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761258

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN KLOCKENER

Freiheit und Ordnung im Gottesdienst —
ein altes Problem mit neuer Brisanz'

«Freiheit im Gottesdienst» meint hier, je nach behandelter Ebene, sowohl
die Moglichkeit zur spontanen, ad hoc in der liturgischen Versammlung
realisierten Formulierung oder Gestaltung von Elementen als auch die
gottesdienstliche Autonomie einer Gemeinde gegeniiber der Diézese oder
Teilkirche sowie einer Teilkirche gegeniiber der Universalkirche. Unter
«liturgischer Ordnung» werden alle Mallgaben, die den Ablauf der Litur-
gie, ihre rituelle und verbale Seite, ihre Struktur und Wortelemente, spe-
ziell die Gebetstexte, verstanden. Solche Ordnungen miissen nicht unbe-
dingt schriftlich fixiert sein; hierzu zéhlen im weiteren Sinne auch allge-
mein akzeptierte, durch regelméfige Praxis und miindliche Weitergabe
tradierte gottesdienstliche Konventionen, die auf ihre Weise normativ
werden konnen. Seitdem man sich — seit der Spétantike — in der Liturgie
mehr und mehr auf schriftliche Dokumente stiitzte, bestehen solche Ord-
nungen aber iiberwiegend in vielféltigen Formen liturgischer Biicher und
anderen autoritativen Anweisungen zum Gottesdienst. Fiir die Gegenwart
haben wir iiber die Ausgaben fiir den liturgischen Gebrauch hinaus zum
Beispiel Direktorien, Synodenbeschliisse und andere Verlautbarungen auf
welt-, partikular- oder ortskirchlicher Ebene hinzuzurechnen, die Rechts-
kraft besitzen und die liturgischen Biicher ergénzen.

I. Gegenwdrtige Problemfelder

1. Liturgische Ordnungen — ein tiberholtes Modell?

Im deutschen Sprachgebiet lduft seit 1988 eines der groBten Projekte zur
Revision eines einzelnen liturgischen Buches, das es in der Liturgiege-
schichte gegeben hat. Dieses Faktum mag erstaunen, hat doch nach dem
2. Vatikanischen Konzil erst vor zwei bis drei Jahrzehnten die universal

I Der Beitrag ist die fiir den Druck iiberarbeitete Antrittsvorlesung an der Universitit
Freiburg/Schweiz am 13.12.1995.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 389

kirchlich tiefgreifendste und komplexeste Liturgiereform der Kirchenge-
schichte stattgefunden.? Bei dem laufenden Projekt bemiihen sich bald
hundert Fachleute aus Liturgiewissenschaft und Exegese, aus weiteren
theologischen Disziplinen und der Philosophie, aus Sprach- und Musik-
wissenschaft, aus Journalistik und Volkskunde sowie aus der pastoralli-
turgischen Praxis um nichts anderes als um eine verbesserte Ausgabe des
nachkonziliaren deutschsprachigen MeBbuchs.?> Darin sollen einerseits
die Erfahrungen mit seinen Texten und Riten seit dem Erscheinen im
Jahre 1975 einflieBen, andererseits der Geist und die Mentalitdten des
deutschen Sprachgebietes noch stirker zum Tragen kommen, weitere An-
passungen an die gewandelte kirchliche und gesellschaftliche Situation,
an die Veridnderungen in Theologie, Spiritualitdt und Sprache und an eine
neu gewachsene Sensibilitdt fiir Zeichen und Symbole vorgenommen
werden.*

Ahnliche Bemiihungen richten sich auf die liturgischen Biicher fiir
die sakramentlichen Feiern, von denen einige bereits in verbesserter Auf-
lage existieren («Die Feier der Trauung», 1992; «Die Feier der Kran-

2 Vgl. besonders Annibale BUGNINI, La riforma liturgica. 1948-1975. Rom 1983
(BEL.S 30) (dazu erginzend: Emil Josef LENGELING, Liturgiereform 1948-1975. Zu
einem aufschluBreichen Rechenschaftsbericht, in: ThRv 80 [1984] 265-284); deutsche
Ubers.: Die Liturgiereform. 1948-1975. Zeugnis und Testament. Dt. Ausg. hrsg. von Jo-
hannes WAGNER unter Mitarb. von Francois RAAS. Freiburg i.Br. e.a. 1988; Johannes
WAGNER, Mein Weg zur Liturgiereform 1936-1986. Erinnerungen. Freiburg i.Br. e.a.
1993; zur Bedeutung der Reform vor allem Angelus A. HAUSSLING, Liturgiereform. Ma-
terialien zu einem neuen Thema der Liturgiewissenschaft, in: ALW 31 (1989) 1-32.

3 Bisherige Ausgabe: MeBbuch fiir die Bistiimer des deutschen Sprachgebietes.
Authentische Ausgabe fiir den liturgischen Gebrauch, hrsg. im Auftrag der Bischofskon-
ferenzen Deutschlands, Osterreichs und der Schweiz sowie der Bischife von Luxemburg,
Bozen-Brixen und Liittich. 2 Bde. Einsiedeln e.a. 1975 (Die Feier der heiligen Messe).
Von Bd. 2: Das MeBbuch deutsch fiir alle Tage des Jahres auBler der Karwoche, erschien
1988 (Ndr. 1995) eine verbesserte Auflage. Dem MeBbuch zuzurechnen sind verschiedene
Erginzungsfaszikel, insbesondere: «Fiinf Hochgebete» (zuerst 1980) und «Hochgebet fiir
Messen fiir besondere Anliegen» (1994), dem fiir die Weltkirche neu herausgegebenen
Schweizer Hochgebet «Gott fiithrt die Kirche». Vgl. zusammenfassend Martin KLOCKE-
NER, Die liturgischen Biicher im deutschen Sprachgebiet. Verzeichnis fiir die pastoralli-
turgische Arbeit, die liturgische Bildung und das liturgiewissenschaftliche Studium
(Stand 1.10.1995). Trier 1995 (Pastoralliturgische Hilfen 9).

4 Vgl. Eduard NAGEL e.a. (Hgg.), Studien und Entwiirfe zur MeBfeier. Freiburg i.Br.
e.a. 1995 (Texte der Studienkommission fiir die MeBliturgie und das MeBbuch der Inter-
nationalen Arbeitsgemeinschaft der Liturgischen Kommissionen im deutschen Sprachge-
biet 1), darin bes. den einfiihrenden Artikel: DERS. e.a., «Die Studienkommission fiir die
MeBliturgie und das MeBbuch», 12-26; vgl. auch DERS., «Missale semper reformandumy»,
in: Reinhard MESSNER e.a. (Hgg.), Bewahren und Erneuern. Studien zur MeBliturgie (FS
H.B. Meyer). Innsbruck 1995 (ITS 42) 15-28.



390 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

kensakramente», 1994; das «Pontifikale», 1994/95)3, wiihrend die Re-vi-
sion anderer in Gang ist.®

In Rom kiindigte Anfang 1991 die Kongregation fiir den Gottesdienst
und die Sakramentendisziplin eine Editio typica tertia, eine dritte authen-
tische Ausgabe des lateinischen «Missale Romanum» an’, die sich da-
durch auszeichnen sollte, dal euchologische und rituelle Weiterentwick-
lungen und Besonderheiten muttersprachlicher MeBbiicher auch in die in
gewissem Sinne normative lateinische Ausgabe eingingen.® Das ehrgei-
zige romische Projekt, das einer gegenseitigen Bereicherung von Teilkir-
chen und Universalkirche dienen soll, ohne dal der Fiihrungsanspruch
Roms aufgegeben wird, scheint allerdings bis heute nicht wesentlich iiber
das Planungsstadium hinausgekommen zu sein, wenngleich Papst Johan-
nes Paul IL. unlingst die Fortfiihrung in Aussicht stellte.?

Im franzosischen Sprachgebiet gibt es dhnliche, wenn auch weniger
aufwendige Initiativen. So wird seit 1991 im Auftrag der «Commission
Internationale Francophone pour les traductions et la liturgie» (CIFTL)
an einer Erneuerung des «Missel Romain» von 1974 gearbeitet. Weitere
liturgische Biicher werden derzeit revidiert oder liegen schon in verbes-
serter Neuauflage vor.! Ein dem des deutschen Sprachgebietes ver-

5 Vollstindige bibliographische Angaben bei KLOCKENER, Liturgische Biicher (s.
Anm. 3). Von folgenden lateinischen Editiones typicae wurden bereits wesentlich revi-
dierte 2. Auflagen (alle Cittd del Vaticano) herausgebracht: Graduale simplex in usum
minorum ecclesiarum, ('1967) 1975; Ordo lectionum Missae, (1969) 1981 (Missale Ro-
manum); Ordo cantus Missae, ('1972) 1987 (Missale Romanum); De Ordinatione episco-
pi, presbyterorum et diaconorum, ('1968) 1990 (Pontificale Romanum); Ordo celebrandi
matrimonium, ('1969) 1991.

6 7. B. «Die Feier der Kindertaufe» (zuerst 1971) und das «Benediktionale» (zuerst
1978).

7 Die Editio typica erschien unter dem Titel: Missale Romanum ex decreto Sacro-
sancti Oecumenici Concilii Vaticani II instauratum auctoritate Pauli PP. VI promulgatum.
Citta del Vaticano 1970, die erginzte und korrigierte Ed. typ. altera im Jahre 1975. — Die
Ankiindigung der Ed. typ. tertia geschah auf der Vollversammlung der Kongregation fiir
den Gottesdienst und die Sakramentendisziplin am 24.1.1991; vgl. das Referat des Pri-
fekten Kardinal Eduardo Martinez SOMALO, in: Not. 27 (1991) 38-43; deutsche Ubers. in:
NAGEL, Studien und Entwiirfe (s. Anm. 4) 257-262; vgl. auch das Rundschreiben der
Kongregation an die Vorsitzenden der Liturgiekommissionen, in: Not. 27 (1991) 127-
129.

8 Der Priifekt der Kongregation weist ausdriicklich die Vorstellung zuriick, das latei-
nische Missale Romanum sei nur ein gesamtkirchliches Modellbuch; statt dessen be-
zeichnet er es als «maBgebendes Vorbild» fiir die muttersprachlichen Ausgaben; vgl. das
Referat in: NAGEL, Studien und Entwiirfe (s. Anm. 4) 260.

9 Vgl. seine Ansprache an die Vollversammlung der Kongregation fiir den Gottes-
dienst und die Sakramentendisziplin vom 3.5.1996 anlédBlich ihrer Vollversammlung; ital.
Originaltext: Not. 32 (1996) 377-381; deutsche Ubers.: ebd. 401-406, und: Das Neue
und das Alte, in: Gottesdienst 30 (1996) 89-91.

10 vgl. Ildebrando SCICOLONE, Livres liturgiques, in: Domenico SARTORE/Achille M.
TRIACCA (Hgg.), Dictionnaire encyclopédique de la Liturgie. Adaptation frangaise sous la



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 391

gleichbares MeBbuchreformprojekt ldauft im englischen Sprachgebiet un-
ter Federfilhrung der «International Commission for English in the Li-
furgy» (ICEL).]1

Diese Vorginge griinden auf der Erkenntnis, daB3 Liturgie in den
Muttersprachen und somit in den Ausdrucksformen lebendiger Kulturen
einem rascheren Wandel unterliegt, als es fiir sie in lateinischer Sprache
bis zum 2.Vatikanischen Konzil zutraf.!? Im deutschen Sprachgebiet geht
man derzeit, vor allem wegen der Verdnderungen in der Sprache, von
notwendigen Revisionen der liturgischen Biicher im Abstand von 25-30
Jahren aus.!? Hinter dieser Bereitschaft zur kontinuierlichen Erneuerung
verbirgt sich ein beachtlicher, in Konsequenz der Liturgiekonstitution des
2. Vatikanischen Konzils unabdingbarer Gesinnungswandel, wenn man
die Zeitspannen vergleicht, fiir die liturgische Biicher vor dem letzten
Konzil teilweise Giiltigkeit besaBen.!4

Trotz dieses enormen Engagements fiir zeitgeméBe liturgische Bii-
cher ist m. W. in den verantwortlichen Gremien kaum reflektiert worden,
welche Bedeutung eigentlich liturgische Ordnungen in unserer Zeit ha-
ben. Die verdnderten soziokulturellen Bedingungen kirchlichen und spe-
ziell liturgischen Lebens, die Fortschritte in der Ekklesiologie seit dem
2. Vatikanischen Konzil und die damit gewandelten kirchlichen Lebens-

direction d’Henri DELHOUGNE. Bd. 1. Turnhout 1992, 663-672; Jean-Louis ANGUE, Les
livres liturgiques francophones aprés la réforme de Vatican II, in: MD 202 (1995) 93-
116. Heft 202 von «La Maison-Dieu» behandelt die Thematik «La liturgie et ses livres».

11 Vgl. International Commission on English in the Liturgy, Progress Report on the
Revision of the Roman Missal. Washington D.C. 1988; DIES., Second Progress Report on
the Revision of the Roman Missal. Ebd. 1990; DIES., Third Progress Report on the Revi-
sion of the Roman Missal. Ebd. 1992. Dazu legt die ICEL regelmiBig einzelne liturgische
Texte oder Textgruppen in den sog. «Texts for consultation» vor. Vgl. auch Gilbert
OSTDIEK, Symposium: Liturgical language II. Crafting English prayer texts: The ICEL
revision of the Sacramentary, in: StLi 26 (1996) 128-139.

12 vygl. zu dieser Frage Hans Bernhard MEYER, «Liturgie in lebenden Sprachen. Das
II. Vatikanum und die Folgen», in: Martin KLOCKENER/Winfried GLADE (Hgg.), Die Feier
der Sakramente in der Gemeinde (FS H. Rennings). Kevelaer 1986, 331-345.

13 vgl. NAGEL, Missale (s. Anm. 4) 25. Ahnliche Postulate bei MEYER, Liturgie in
lebenden Sprachen (s. Anm. 12) 341; Winfried HAUNERLAND, Lingua vernacula. Zur
Sprache der Liturgie nach dem II. Vatikanum, in: LJ 42 (1992) 219-238, hier 232f. -
Eine dhnliche Zeitspanne hilt Kard. Martinez SOMALO fiir die Revision der lateinischen
liturgischen Biicher fiir sinnvoll; vgl. sein Referat (s. Anm. 7) 258.

14 Diese Aussage gilt mit der Einschrinkung, daB teilkirchliche liturgische Biicher
wie die Ritualien oder die — aus heutiger Perspektive ebenfalls hierzu zu rechnenden —
Gesangbiicher schon immer meistens nach wenigen Dekaden iiberarbeitet wurden; vgl.
Balthasar FISCHER, Das Rituale Romanum (1614-1964). Das Schicksal eines liturgischen
Buches, in: TThZ 73 (1964) 257-271; Manfred PROBST, Bibliographie der katholischen
Ritualiendrucke des deutschen Sprachbereichs. Didzesane und private Ausgaben. Miinster
1993 (LWQF 74); Kurt KUPPERS, Didzesan-Gesang- und Gebetbiicher des deutschen
Sprachgebietes im 19. und 20. Jahrhundert. Geschichte, Bibliographie. Miinster 1987
(LWQF 69).



392 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

formen werden zwar zur Kenntnis genommen, doch wird scheinbar still-
schweigend vorausgesetzt, dal dies nichts Prinzipielles am Selbstver-
standnis liturgischer Ordnungen geéndert hat. Unverdndert wird voraus-
gesetzt, daB3 die liturgischen Biicher die allein verbindlichen Fassungen
der Liturgie der romischen Kirche und ihre muttersprachlichen Versionen
beinhalten; unveréndert geht man davon aus, da Funktion und Akzep-
tanz liturgischer Ordnungen nicht in Frage stehen und daB sie, wenn sie
erst einmal erschienen sind, selbstverstindlich auch gebraucht werden.!>

Trifft das heute aber zu, dreiBig Jahre nach Konzilsende, in einer —
mindestens im nordatlantischen Raum — durch und durch pluralistischen
Gesellschaft, in der selbst der Konsens iiber die Grundwerte in Frage
steht? In einer Kirche, die sich nach auBlen und nach innen geoffnet hat,
auch mit der Folge, da lehramtliche Verlautbarungen und disziplinére
Verfiigungen nicht mehr von vornherein mit allgemeiner Akzeptanz und
Rezeption rechnen kénnen? In einer Kirche, die — trotz momentan man-
cher gegenldufiger Tendenzen — bei allem Festhalten an der unaufgebba-
ren Einheit getreu dem Konzil die Pluralitit unter den Ortskirchen aner-
kennt und in der die Inkulturation, vor allem in der Liturgie, eine theolo-
gische Qualitit bekommen hat?16

Im folgenden soll das Spannungsfeld aus einem anderen Blickwinkel
betrachtet werden, ndamlich wie man im Gottesdienst unseres Kulturkrei-
ses, wenn auch von Land zu Land, von Sprache zu Sprache und oft von
Gemeinde zu Gemeinde mit Differenzen, gegenwirtig mit liturgischen
Ordnungen umgeht.

2. Beobachtungen zum gegenwdrtigen Umgang mit Freiheit und Ord-
nung im Gottesdienst

Eine Reihe von Gemeinden, Priestern und anderen Verantwortungstra-
gern fiir die Liturgie gebraucht ungefragt die vorgegebenen liturgischen
Ordnungen. Mancherorts hat man allerdings den Eindruck, daB hier nur
das vorkonziliare mit dem nachkonziliaren Liturgiebuch ausgetauscht, im
librigen aber wenig von dem verstanden wurde, was die Liturgiereform
wollte: ndmlich einen lebendigen, freudigen, das Leben beriihrenden Got-
tesdienst mit innerer und duBerer tdtiger Teilnahme der ganzen Gemein-
de, eine Liturgie, die das menschliche und christliche Leben prigt und
zum Hohepunkt und zur Quelle des ganzen Lebens wird (vgl. vor allem

15 Symptomatisch dafiir sind die Akten der Plenaria der Kongregation fiir den Got-
tesdienst und die Sakramentendisziplin vom 30.4.-4.5.1996 in den Abschnitten, die sich
auf die Editio typica tertia des Missale Romanum beziehen: Not. 32 (1996) 373-507, hier
412f., 431f., 469-474.

16 Vgl. besonders die — allerdings nicht unumstrittene — theologische Begriindung der
Inkulturation in der Instruktion der Kongregation fiir den Gottesdienst und die Sakramen-
tendisziplin «Varietates legitimae» vom 25.1.1994; deutsch in: VApS 114. Bonn 1994.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 393

SC 10).17 Anderswo wird mit mehr kommunikativer, spiritueller und li-
turgischer Kompetenz gefeiert; hier gelingt der notige Uberstieg vom
Buch zur Feier. Unter Verwendung der bestehenden Ordnungen werden
die Freirdume sachgerecht genutzt, und es kommt zu einem ansprechend
gestalteten und die Feiergemeinschaft mit ihren unterschiedlichen Vor-
aussetzungen einbeziehenden, theologisch addquaten und geistlich ver-
tieften Gottesdienst. Wieder anderswo konzentriert man sich bei der got-
tesdienstlichen Vorbereitung und Gestaltung eher auf freie Elemente. Die
liturgischen Ordnungen werden aus privaten Quellen ergéinzt oder ganz
durch sie ersetzt. Diese Tendenz zeigt sich vor allem dort, wo geméfl dem
Wunsch des Konzils und im Sinne der «tdtigen Teilnahme» als dem
Leitmotiv der Liturgiereform liturgische Sachausschiisse, Arbeitskreise
und Vorbereitungsgruppen mit unterschiedlichem Verantwortungsgrad
mitwirken.!® Viele dieser Gruppen sehen ihre Aufgabe nicht darin, die
bestehenden Gottesdienstordnungen selber mit ihren Freirdiumen, Anpas-
sungs- und Auswahlmoglichkeiten in die liturgische Praxis umzusetzen,
sondern Alternativen dazu zu entwickeln. Dabei werden hiufig Gestal-
tungskriterien und -formen ausgebildet,” die wenig oder keine Riicksicht
auf herkommliche liturgische Grundstrukturen, Einzelelemente und ihre
Funktion nehmen. Der Buchmarkt unterstiitzt diesen Trend mit kreativen
Materialsammlungen, die in nicht wenigen Pfarreien die authentischen li-
turgischen Biicher mehr oder weniger ablosen. Das betrifft die Euchari-
stiefeier genauso wie andere sakramentliche Feiern, die Tagzeitenliturgie
oder sonstige Gottesdienstarten. Mitunter wachsen daraus neue gottes-
dienstliche Formen, seien es solche, die nur fiir die betreffende Gemeinde
oder eine ihrer Gruppen Bedeutung haben, seien es andere, die breiter re-
zipiert werden.!? SchlieBlich sind die liturgischen Vorsteher und Vorste-

17 Vgl. zu dieser Sicht des Gottesdienstes vor allem Heinrich RENNINGS, Gottesdienst
im Geist des Konzils. Pastoralliturgische Beitrige zur Liturgiereform. In Verb. mit dem
Deutschen Liturgischen Institut hrsg. von Martin KLOCKENER. Freiburg i.Br. e.a. 1995
(Pastoralliturgische Reihe in Verb. mit der Zs Gottesdienst); zum Begriff der «participa-
tio» auch Franz KOHLSCHEIN, BewuBte, titige und fruchtbringende Teilnahme. Das Leit-
motiv der Gottesdienstreform als bleibender MaBstab, in: Theodor MAAS-EWERD (Hg.),
Lebt unser Gottesdienst? Die bleibende Aufgabe der Liturgiereform (FS B. Kleinheyer).
Freiburg i.Br. e.a. 1988, 38-62; Bernd Jochen HILBERATH, «Participatio actuosa». Zum
ekklesiologischen Kontext eines pastoralliturgischen Programms, in: Hansjakob BECKER
e.a. (Hgg.), Gottesdienst — Kirche - Gesellschaft. Interdisziplindire und ©kumenische
Standortbestimmungen nach 25 Jahren Liturgiereform. St. Ottilien 1991, 319-338 (PiLi
5). '

18 Vgl. die Arbeitshilfe von Eduard NAGEL, Der SachausschuB Liturgie — seine Auf-
gaben, hrsg. vom Deutschen Liturgischen Institut. Trier 1993 (Pastoralliturgische Hilfen
3).

19 S0 z. B. im evangelischen Raum das von einem Kirchentag ausgehende, inzwi-
schen an vielen Orten verwurzelte «Feierabendmahl»; vgl. Herbert LINDNER, «Feier-
abendmahl», in: Hans-Christoph SCHMIDT-LAUBER/Karl-Heinrich BIERITZ (Hgg.), Hand-



394 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

herinnen zu nennen, die im Laufe der Zeit eine Gottesdienstordnung ad
personam schaffen. Sie deklarieren sie oft als notwendige Anpassung an
die spezielle Situation und liturgische Spiritualitdt ihrer Gemeinde, doch
erweist sie sich bei kritischem Hinterfragen in nicht wenigen Fillen als
nichts anderes denn als gottesdienstliche Realisierung personlicher
Schwerpunkte und Vorlieben, an die sich die Gemeinde nach einiger Zeit
gewoOhnt hat.

Diese pauschale Skizze kann nur einige Phdnomene einfangen, wie
gegenwirtig mit der Spannung von Freiheit und Ordnung im Gottesdienst
der katholischen Kirche umgegangen wird. Es gibt zwar weiterhin die
romisch-lateinische Liturgie mit ihren in der nachkonziliaren Liturgiere-
form entstandenen muttersprachlichen Fassungen, niedergelegt vor allem
in den approbierten liturgischen Biichern und ergénzenden Dokumenten,
doch geht die liturgische Praxis weit dariiber hinaus. Hat man in der li-
turgiegeschichtlichen und -vergleichenden Forschung oft die Besonder-
heiten und Unterschiede zwischen den Liturgiefamilien des Okzidents un-
tersucht?®, so erweisen sich solche Differenzen teilweise als gering im
Vergleich zu den Varianten, die von Gemeinde zu Gemeinde innerhalb
des romisch-lateinischen Ritus heute begegnen kdnnen.

3. Die Eigendynamik der Liturgiereform

Diese Entwicklung zur Pluralitdt hat bald nach Verabschiedung der Li-
turgiekonstitution als erstem Konzilsdokument am 4. Dezember 1963 ein-
gesetzt. Die bis zum II. Vaticanum im allgemeinen gewahrte liturgische
Einheit, die iiber Landes- und Sprachgrenzen hinweg weithin Identitét in
Texten und Riten, damit allerdings auch unangemessene Engfiihrung be-
deutete, begann in dem Moment zu zerbrechen, da die Reform der Litur-
gie beschlossen war. Zweifellos hat sich der groflere Teil des Klerus, dem
die Umsetzung der Liturgiereform anfangs iiberwiegend allein zukam?!,
an die kirchlichen Vorgaben gehalten. Doch wuchs schon in diesen Jah-
ren die Zahl derer, die nicht mehr allein die rémische Zentralbehérde mit
ihrem liturgischen Ordnungsrecht anerkannten und geduldig abzuwarten
bereit waren, bis von dort neue Anweisungen kamen, sondern die die
eigenen Erwartungen und die mancher Kreise in den Gemeinden schnel-

buch der Liturgik. Liturgiewissenschaft in Theologie und Praxis der Kirche. Leipzig/
Gottingen 1995, 874-884. ‘

20 Beispielsweise die maildndische oder altspanische Liturgie, der Ritus von Braga
oder Lyon.

2l Vgl. zu diesem ekklesiologisch nicht unproblematischen, faktisch damals aber
kaum anders zu losenden Sachverhalt Karl BOPP, Prinzipielle Defizite in der Liturgiere-
form des Zweiten Vatikanischen Konzils? Eine pastoraltheologische Kritik, in: ALW
35/36 (1993/94) 121-134; dazu die Entgegnung von Angelus A. HAUSSLING, in: ALW
38/39 (1996/97) H. 1 (im Druck).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 395

ler verwirklicht sehen wollten.??2 Zum Teil lehnten sie das rdémische
Ordnungsrecht in liturgischen Belangen grundsitzlich ab und stiitzten
ihre kreative Vorgehensweise auf die Berechtigung des charismatischen
Elements im Gottesdienst.?> Die hidufigen Mahnungen der romischen und
ortskirchlichen Instanzen, allen voran des insgesamt umsichtig vor-
gehenden «Rates zur Ausfiihrung der Liturgiekonstitution» («Consili-
um»), legen beredtes Zeugnis davon ab. Immer wieder wurde darauf hin-
gewiesen, dal niemand vorschnell und ohne Befugnis aus eigenen Ideen
und eigenem Antrieb heraus in die giiltigen liturgischen Ordnungen ein-
greifen diirfe, auch wenn mit ihrer baldigen Ablésung zu rechnen war,
sondern daBB man bis zur Herausgabe der definitiv erneuerten Ausgaben
warten moge.?*

Doch angesichts der Eigendynamik des liturgischen Reformprozes-
ses, der eben nicht nur von den kirchlichen Autoritédten erarbeitet und be-

22 Mit dieser Aussage soll kein Gegeniiber von «Basis» und «Amtskirche» geschaffen
werden, in dem die Basis als die progressive, die Amtskirche als die retardierende Seite
erscheint. Gerade in der nachkonziliaren Liturgiereform gibt es bis in die Gegenwart zahl-
reiche Beispiele, die die Schwerfilligkeit und mangelnde Erneuerungsbereitschaft der
«Basis» zeigen. Vgl. auch die Bemerkungen von Emil-Josef LENGELING, «Liturgie in der
Spannung zwischen Autoritéit und Freiheit, Einheit und Vielfalt, Ordnung und Kreativi-
tdt», in: Wilhelm WEBER (Hg.), Macht — Dienst — Herrschaft in Kirche und Gesellschaft.
Freiburg i.Br. 1974, 123-142, hier 126f. Zur theologischen Fragwiirdigkeit vieler liturgi-
scher Impulse der Basis vgl. die hochst aufschluBreichen Ausfiihrungen ebd. 131-134.

23 Vgl. Emil-Josef LENGELING, «Ordnung und Freiheit in der Liturgie der frithen Kir-
che», in: Wilhelm ERNST/Konrad FEIEREIS (Hgg.), Einheit in Vielfalt (FS H. Aufderbeck).
Leipzig 1974, 52-74, hier 52-54 (EThSt 32); gekiirzte Fassung in DERS., Liturgie: Dialog
zwischen Gott und Mensch, hrsg. von Klemens RICHTER. Altenberge 1988 (Ndr.), 74-83;
DERS., Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 127ff.; Klemens RICHTER, Spontaneitiit,
Kreativitit und liturgische Ordnung nach dem neuen Missale, in: BiLi 44 (1970) 7-14.

24 Vgl. aus der friihen Phase der Liturgiereform etwa das Schreiben des «Consilium»
an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen vom 30.6.1965, in: Heinrich REN-
NINGS/Martin KLOCKENER, Dokumente zur Erneuerung der Liturgie. Bd. 1: Dokumente
des Apostolischen Stuhls 1963-1973. Kevelaer 1983, Nr. 406-417, bes. 411f.; die Erkla-
rung «iiber unzulissige liturgische Experimente» vom 29.12.1966 (ebd. 691-693); das
Schreiben des «Consilium» an die Vorsitzenden der Bischofskonferenzen vom 21.6.1967
(ebd. 974-982, bes. 977f.); die Ansprachen Papst Pauls VI. an das «Consilium» vom
19.4.1967 (ebd. 802-807, bes. 805) und vom 14.10.1968 (ebd. 1187-1197, bes. 1192);
spiter auch die Dritte Instruktion «Liturgicae instaurationes» zur Durchfiihrung der Li-
turgiekonstitution vom 5.9.1970 (ebd. 2171-2186). Solche Mahnungen klingen dariiber
hinaus in zahlreichen Dokumenten bis in die Gegenwart an. Es sei darauf hingewiesen,
daB das «Consilium» schon stets von einer liturgischen Einheit in der Kirche ausging, die
durchaus Verschiedenheit zulieB. Vgl. das o.g. Schreiben vom 30.6.1965, Nr. 2 (ebd.
410). Die Konsequenzen, die diese Bejahung von Pluralitit fiir die Erneuerung des Hoch-
gebetes hatte, stellen dar: Otto NUSSBAUM, «Einheit, Variabilitit und Pluralitit der Hoch-
gebete», in: DERS., Geschichte und Reform des Gottesdienstes. Liturgiewissenschaftliche
Untersuchungen, hrsg. von Albert GERHARDS/Heinzgerd BRAKMANN. Paderborn 1996,
87-97 (zuerst 1980); Reiner KACZYNSKI, «Eucharistiegebete der Teilkirchen des romi-
schen Ritus», in: Erich RENHART/Andreas SCHNIDER (Hgg.), Sursum corda. Variationen
zu einem liturgischen Motiv (FS Ph. Harnoncourt). Graz 1990, 130-139.



396 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

schlossen, sondern vom ganzen Volk Gottes mitgestaltet wurde, verhall-
ten viele dieser Aufrufe ungehort. Nachdem die Konzilsvéter mit der Li-
turgiekonstitution die Notwendigkeit einer tiefgreifenden liturgischen Re-
form anerkannt und ihre Durchfiihrung angewiesen hatten, war ein Stein
ins Rollen gekommen, der selbst die innerkirchlich reformwilligen Kreise
und Verantwortlichen in mancher Hinsicht iiberrollte. Die Vorgénge in
der holldndischen Kirche seit Mitte der 60er Jahre, in der aus einem ver-
hdltnisméfBig konservativen in kurzer Zeit ein liberaler Katholizismus ent-
stand, der seinesgleichen suchte, belegen eindriicklich die vollzogenen
Wandlungen, die dann auch erhebliche Konsequenzen fiir die Liturgie als
dem Zentrum des kirchlichen Lebens und Glaubens hatten.> Der Kon-
sens in liturgisch-disziplindren Fragen war nicht mehr aufrechtzuerhalten
und konnte seitdem in weiten kirchlichen Kreisen nicht wiederhergestellt
werden.

Welche Konsequenzen hat das Phdnomen einer zunehmend kritischen
Haltung gegeniiber autoritativen liturgischen Ordnungen, ja oftmals ihre
vollige Ablehnung bei gleichzeitigem Anspruch einer weithin freien li-
turgischen Gestaltung fiir das Verhéltnis von Freiheit und Ordnung und
fiir das Anforderungsprofil einer zukiinftig tragfihigen liturgischen Ord-
nung? Oder — grundsitzlicher gefragt —: Kann es nach diesen Entwick-
lungen iiberhaupt noch verbindliche Ordnungen in Form der liturgischen
Biicher, den sogenannten «authentischen Ausgaben fiir den liturgischen
Gebrauch», oder in anderen liturgischen Dokumenten geben? Spricht
nicht schon die gesamtgesellschaftliche Situation in Westeuropa mit
ihrem Pluralismus und Individualismus, der mit seiner religiGsen
«Bastelmentalitit»26 genauso in die Kirchen hineinwirkt, dagegen? Ist in
der derzeitigen innerkirchlichen Situation, die man unlidngst damit cha-
rakterisiert hat, dal — zumindest in der Schweiz, aber doch wohl auch in
anderen Lindern unseres Kulturbereichs — jeder ein «Sonderfall» ist?7,
iberhaupt noch mit der Akzeptanz kirchenamtlicher Vorgaben, die litur-
gischen Ordnungen eingeschlossen, zu rechnen? Zielen dann nicht solche
qualitativ hochstehenden, pastoralliturgisch verantworteten und wissen-
schaftlich seriosen Unternehmungen wie die laufenden MeBbuchrevisio-

25 Die Auswirkungen auf die Liturgie zeigten sich etwa in den auch in deutscher
Sprache erschienenen, nicht autorisierten hollindischen Hochgebeten; vgl. die Ausgabe
von Alfred SCHILLING, Fiirbitten und Kanongebete der hollindischen Kirche. Materialien
zur Diskussion um zeitgemiBe liturgische Texte. Essen 1968, ''1971. Nihere Informatio-
nen und weitere Literatur zu dieser Kontroverse bei Heinrich RENNINGS, Zur Diskussion
iiber neue Hochgebete. Aus der Arbeit einer Studiengruppe im deutschen Sprachgebiet,
in: LJ 23 (1973) 3-20, Anm. 14 = DERS., Gottesdienst im Geist des Konzils (s. Anm. 17)
152-169, hier 154f. Anm. 14.

26 S0 Heiner BARZ, Meine Religion mach ich mir selbst!, in: Psychologie heute, Juli
1995, 20-27, hier 25.

27 vgl. die Studie Alfred DUBACH/Roland J. CAMPICHE (Hgg.), Jede(r) ein Sonder-
fall? Religion in der Schweiz. Ergebnisse einer Reprisentativbefragung. Ziirich 1993.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 397

nen im deutschen, franzdsischen und englischen Sprachgebiet von vorn-
herein ins Leere, obwohl sie ungeahnte Chancen in sich bergen? Sind sie
nicht im Grunde anachronistisch, weil man die Frage nach ihrer zu erwar-
tenden Akzeptanz zu stellen vergaBl — oder aus Furcht vor einem Negativ-
ergebnis sie nicht zu stellen wagte? Oder ist, wie es frither schon aner-
kannte Didzesan- und Ordensliturgien gegeben hat, heute im Blick auf
die auch im liturgischen Bereich anerkannten Prinzipien der Inkultura-
tion28 | die freilich nach romischem Willen nur auf der Ebene der Teilkir-
chen und nicht fiir Westeuropa gelten, jeder Gemeinde oder sogar jedem
fiir die Liturgie Verantwortlichen eine «Eigenliturgie» zuzubilligen?

Die Frage nach dem Verhiltnis von Freiheit und Ordnung im Gottes-
dienst, von Institution und Ereignis, von Ritus und Kreativitit, ja in ge-
wissem Sinn auch von Amt und Charisma ist kein typisch neuzeitliches
Problem, sondern beinahe so alt wie der christliche Gottesdienst selber.
Nur hat diese Frage im Gefolge der jiingsten Liturgiereform und durch
das gewandelte Umfeld des Gottesdienstes von neuem hdchste Brisanz
bekommen.

II. Historische Zugdnge

Das aktuelle Problem soll im folgenden in groBere geschichtliche Zu-
sammenhinge eingeordnet werden, was eine andere Bewertung erlaubt.
Zugleich lassen sich daraus Entscheidungskriterien fiir die Gegenwart
gewinnen, wenn auch wegen des jeweils verschiedenen kirchlichen und
soziokulturellen Kontextes die historischen Modelle nicht einfach auf die
heutige Situation iibertragen werden konnen. Dennoch stellt ein solcher
historischer Zugang in Rechnung, dall der Gottesdienst ein durch die
Uberlieferung geprigtes Handeln ist, in dem die Modelle der Tradition
vielfach Vorbildcharakter fiir spitere Zeiten haben.??

28 Vgl. Liturgiekonstitution «Sacrosanctum Concilium», Art. 37-40; dazu die sich
als Ausfithrungsbestimmungen zu SC 37-40 verstehende Instruktion «Varietates legiti-
mae» von 1994 (s. Anm. 16).

29 Allerdings kann in Epochen der Reform der Riickgriff auf die vermeintlich reine
Tradition vor der «letzten Verderbnis» auch zu einer unkritischen Vergangenheitsideali-
sierung fiihren und als ideologisches Argument miBbraucht werden. Vgl. am Beispiel der
Tridentinischen Liturgiereform HAUSSLING, Liturgiereform (s. Anm. 2) 8-12. Vgl. zu die-
sem historischen Kapitel Achille M. TRIACCA, «Improvvisazione» o «fissimo» eucolo-
gico? Asterisco ad un periodico episodio di pastorale liturgica, in: Salesianum 32 (1970)
149-164; Eligius DEKKERS, Créativité et orthodoxie dans la <ex orandi>, in: MD 111
(1972) 20-30; Burkhard NEUNHEUSER, Pluralismo e uniformita nella liturgia della chiesa
locale, in: RivLi 59 (1972) 71-92; dhnlich DERS., Lebendige Liturgiefeier und schopferi-
sche Freiheit des einzelnen Liturgen, in: El 89 (1975) 40-53; LENGELING, Ordnung (s.
Anm. 23) passim; Paul DE CLERCK, Improvisation et livres liturgiques: legons d’une his-
toire, in: ComLi 60 (1978) 109-126, hier 110-119; Allan BOULEY, From freedom to for-
mula. The evolution of the Eucharistic Prayer from oral improvisation to written texts.



398 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

1. Freiheit in Ordnung: die Friihzeit der Kirche

Die Friihzeit der Kirche kennt eine verhéltnismidBig groBe Offenheit im
Gottesdienst. Bestimmte Brauche iibernehmen die Christen aus dem Ju-
dentum, anderes gelegentlich aus dem Hellenismus. Dariiber hinaus wer-
den christliche Spezifika gottesdienstlichen Handelns entwickelt, die -
mehr als das Erbe aus der zeitgenossischen Umwelt — das Gesicht des
Gottesdienstes prigen. Abgesehen von einem auf das Handeln Jesu selber
zuriickzufiihrenden Kern ist fiir die ersten nachdsterlichen Jahrzehnte
eine liturgische Einheit zwischen den Ortskirchen in den unterschiedli-
chen Kulturen des Mittelmeerraums auszuschlieBen.3°

a) Der 1. Korintherbrief

In dieser Situation spielt die Frage nach Freiheit und Ordnung nur auf
Gemeindeebene eine Rolle. Paulus befalit sich im 1. Korintherbrief,
einem der dltesten Zeugnisse christlichen Gottesdienstes, mehrfach mit
dieser Thematik. Mifstinde in der Gemeindeversammlung, in die die
Feier des Herrenmahls eingebettet ist, veranlassen ihn zu einer «Notord-
nung» des Gottesdienstes, bis er bei seiner Ankunft weitere Regelungen
treffen will (vgl. 1Kor 11, hier 11,34). Ahnlich ordnend greift er ein,
wenn es um die Integration der verschiedenen Charismen in den Gottes-
dienst geht (vgl. 1Kor 14,26-33a), speziell um das Zungenreden und
seine Deutung und um das prophetische Reden. Offenbar herrscht in Ko-
rinth ein reiches und von Spontaneitdt geprégtes, aber zugleich durch

Washington D.C. 1981 (SCA 21) (grundlegende Studie fiir die Zeit der Alten Kirche);
Aimé Georges MARTIMORT, «De I’assemblée locale A I’Eglise universelle. Diversité et
unité dans la liturgie», in: DERS., L’Eglise en priere 1: Principes de la liturgie. Ed. nou-
velle. Paris 1984, 122-138. Mehrere (fiir unsere Zwecke allerdings weniger niitzliche)
Fallbeispiele fiir die Gestaltung des Verhiltnisses von Teilkirche und Universalkirche
werden in dem Sammelband geboten: Liturgie de I’Eglise particuliere et liturgie de
I’Eglise universelle. Conférences Saint-Serge, XXIle Semaine d’études liturgiques, Paris,
30 juin — 3 juillet 1975. Rom 1976 (BEL.S 7). Aus evangelischer Perspektive vgl. Frieder
ScHuLZ, Das freie Gebet im Gottesdienst, in: MPTh 50 (1961) 262-272 = DERS., Mit
Singen und mit Beten. Forschungen zur christlichen Gebetsliteratur und zum Kirchenge-
sang. Gesammelte Aufsitze mit Nachtrigen 1994, hrsg. von Alexander VOLKER. Hanno-
ver 1996, 149-162. Weitere grundsitzliche Arbeiten evangelischer Theologen: Oskar
SOHNGEN, «Uber das Ius liturgicim», in: DERS., Wandel und Beharrung. Vortrige und
Abhandlungen iiber Kirchenmusik und Liturgie. Berlin 1965, 195-213; Karl Ferdinand
MULLER, Theologische und liturgische Aspekte zu den Gottesdiensten in neuer Gestalt,
in: JLH 13 (1968) 54-77; E. SCHMIDT, «Neue gottesdienstliche Feiern — Recht und
Grenze», in: Walter BLANKENBURG e.a. (Hgg.), Kirchenmusik im Spannungsfeld der Ge-
genwart. Kassel e.a. 1968, 51-61; Karl-Heinrich BIERITZ, «Struktur. Uberlegungen zu den
Implikationen eines Begriffs im Blick auf kiinftige Funktionen liturgischer Biicher», in:
DERS., Zeichen setzen. Beitriige zu Gottesdienst und Predigt. Stuttgart e.a. 1995, 61-81,
bes. 80f. (PTHe 22).

30 Vgl. Marcel METZGER, Histoire de la liturgie. Les gréndes étapesﬁ. Phris 1994, 29-
49; Herman A.J. WEGMAN, Liturgie in der Geschichte des Christentums. Regensburg
1994, 48-98.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 399

Unordnung gefédhrdetes gottesdienstliches Leben, wodurch es zu Benach-
teiligungen schwiécherer Gemeindemitglieder und Spaltungen kommt.
Paulus geht es bei seinem Grundsatz: «Alles geschehe so, da} es aufbaut»
(V. 26), nicht um starre Regelungen3!, sondern um die Einbindung der
freien Elemente und die Unterordnung der einzelnen unter die Gemeinde
und in das Gesamt des gottesdienstlichen Handelns, damit Friede
herrscht; denn nur dieser entspricht Gott selber, dem Gott des Friedens
und nicht der Unordnung, wie Paulus ihn bezeichnet (V. 33).32 AuBer-
dem — damit liefert Paulus ein theologisches Argument — sieht er nicht
mehr gewihrleistet, da der Gottesdienst der Stiftung Jesu entspricht.
Deswegen gibt der Apostel als Norm des gottesdienstlichen Handelns das
weiter, was er selber vom Herrn empfangen hat (vgl. 1Kor 11,23).33

Der Hintergrund dieser Vorginge ist eine weithin miindliche Kultur
ohne schriftlich fixierte liturgische Strukturen und Elemente, besonders
Texte. Das freie, ad hoc in der liturgischen Feier formulierte Gebet
nimmt einen bedeutenden Platz ein. Nicht zu iibersehen ist allerdings
auch, daB schon in neutestamentlicher Zeit ein Repertoire vorwiegend
von Hymnen und bekenntnishaften Kurzformeln existiert, deren Sitz im
Leben die gottesdienstliche Versammlung war.?* Ebenfalls entwickeln
sich trotz der anfinglichen Kultkritik3 friihzeitig Konventionen, rituelles
Verhalten und Feierstrukturen. Freiheit und Offenheit der Gestaltung be-
deuten also nicht Beliebigkeit, sondern dafl jede Gemeinde innerhalb
eines Rahmens mit einigen festen Elementen und Strukturen ihren der

31 Solches wiirde auch einer AuBerung wie Eph 5,18b—19 widersprechen: «LaBt euch
vom Geist erfiillen! LaBt in eurer Mitte Psalmen, Hymnen und Lieder erklingen, wie der
Geist sie eingibt. Singt und jubelt aus vollem Herzen zum Lob des Herrn! Sagt Gott, dem
Vater, jederzeit Dank fiir alles im Namen Jesu Christi, unseres Herrn!» Vgl. Kol 3,16f.
Zur Sache auch 1Kor 14,16f.; 14,40.

Az Vgl. Ferdinand HAHN, Der urchristliche Gottesdienst. Stuttgart 1970, 56-62 (SBS
41); speziell zur Auslegung dieser Stelle etwa Franz Josef ORTKEMPER, 1. Korintherbrief.
Stuttgart 1993, 137-139 (SKK.NT 7); Jorg Christian SALZMANN, Lehren und Ermahnen.
Zur Geschichte des christlichen Wortgottesdienstes in den ersten drei Jahrhunderten. Tii-
bingen 1994, 50-77 (WUNT 2, 59).

33 Vgl. Jirgen ROLOFF, «Der Gottesdienst im Urchristentum», in: SCHMIDT-
LAUBER/BIERITZ, Handbuch der Liturgik (s. Anm. 19) 43-71, hier 49f.: «Immerhin gibt
uns die paulinische Herrenmahlsparadosis I Kor 11,23-25 AufschluB iiber jene Momente,
die gesamtkirchlich verbindlich waren» (Hervorhebung vom Vf. dieses Artikels). Vgl. zu
dieser Stelle auch LENGELING, Ordnung (s. Anm. 23) 56f., im folgenden zu weiteren
Hinweisen aus den Apostolischen Vitern, die fiir das Eucharistiegebet bestiitigen, daB es
schon in der Friihzeit «zugleich frei formuliert und traditionsgebunden war» (58).

34 Vgl. z. B. Paul BRADSHAW, La liturgie chrétienne en ses origines. Sources et
méthodes. Paris 1995, 58-61 (Liturgie 5).

35 Vgl. HAUSSLING, Liturgiereform (s. Anm. 2) 21-23.



400 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

Stiftung Jesu und dem christlichen Gebot der Néchstenliebe entsprechen-
den Gottesdienst gestaltet.36

b) Das Zeugnis der Didache

Prizisere Informationen bieten die Kirchenordnungen, unter ihnen die
Didache als die ilteste.3” Das ausgeprigte Ordnungsbediirfnis, das die
Liturgie mitumfaBt, dient der Integritit der Gemeinde und der Rechtgléu-
bigkeit ihrer Glieder. Die eucharistischen Gebete in Kap. 9 und 10 wer-
den eingeleitet mit dem Satz: «Peri de tes eucharistias, hoitos euchari-
stésate» («Was aber die Eucharistie betrifft, sagt folgendermafen
Dank»).3® Sie sind nicht als verbindliche liturgische Gebetsformulare zu
verstehen, sondern als Modelltexte zur Orientierung der Vorsteher der
Eucharistie.3 Propheten hingegen, die eine Sonderstellung in der Ge-
meinde haben, wird eingerdumt, beim Vorsitz der Eucharistie vollstdndig
frei entsprechende Gebete zu formulieren: «Den Propheten aber gestattet
Dank zu sagen, soviel sie wollen.»* Damit kennt die Didache beide
Elemente, zum einen ein ordnendes, aber nicht im Detail festlegendes
durch Vorgabe von Modelltexten fiir die gottesdienstliche Normalsitua-
tion, und zum anderen die freie Gestaltung der eucharistischen Gebete,
beschrédnkt auf den Personenkreis der Propheten.

c) Justins 1. Apologie (ca. 153)

Noch deutlicher sind diese beiden Elemente der Didache, gottesdienstli-
che Strukturen mit einer klaren Rollenverteilung und die Mdglichkeit der
freien Textgestaltung, in Justins 1. Apologie aus der Mitte des 2. Jahr-
hunderts vertreten. Die Eucharistiefeier hat eine feste, sogar nach ver-
schiedenen Situationen (mit und ohne Taufe) differenzierte Ordnung. Zur
freien Formulierung der Gebetstexte, speziell des Eucharistischen Hoch-

36 In dieselbe Richtung zielen andere frithe Quellen, z. B. der Pliniusbrief (110/113)
mit seiner kontrovers interpretierten Beschreibung der christlichen Gemeindeversamm-
lungen. Trotz seiner Unschirfen 148t er erkennen, daB der Gottesdienst der Christen einer
Ordnung folgte. Vgl. Frans Jozef VAN BEECK, The worship of christians in Pliny’s letter,
in: StLi 18 (1988) 121-131; SALZMANN, Lehren und Ermahnen (s. Anm. 32) 133-148.

_ 37 zur Charakterisierung und. Datierung dieser wichtigen gottesdienstlichen Quelle
vgl. zuletzt G. SCHOLLGEN, in: Didache. Zwolf-Apostel-Lehre, iibers. und eingel. von
Georg SCHOLLGEN. Traditio apostolica. Apostolische Uberlieferung, iibers. und eingel.
von Wilhelm GEERLINGS. Freiburg i.Br. e.a. 1991 (FC 1).

38 Text nach SCHOLLGEN 120f.

3% Vgl. LENGELING, Ordnung (s. Anm. 23) 59f.; BOULEY (s. Anm. 29) 90-99; Hans
Bernhard MEYER, Eucharistie. Geschichte, Theologie, Pastoral. Regensburg 1989, 91-94
(GDK 4); Kurt NIEDERWIMMER, Die Didache. Gottingen 1989 (KAV 1) 181 Anm. 1. Wir
vertreten diese Auffassung gegen SCHOLLGEN (s. Anm. 37) 50f., der Bouleys iiberzeu-
gende Argumentation nicht kennt.

40 Didache 10,7; Text nach SCHOLLGEN 126f. Zur Rolle der Propheten vgl. ebd. 61-
64.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 401

gebets, heilit es: «Der Vorsteher sendet Gebete ebenso wie auch Dank-
sagungen empor nach seinem Vermdgen, und das Volk stimmt zu, indem
es das Amen spricht» (apol. 67,5). Mit dieser Freiheit der Formulierung
gibt Justin gleichzeitig «Themen», typische Motive eines solchen Gebetes
vor. Harnack charakterisiert dies: «Der Vorsteher betete nicht, was er
wollte, sondern was er sollte, doch nur so, wie er es vermochte».4!

d) Die Traditio Apostolica

In der Traditio Apostolica (TrAp) vom Anfang des 3. Jahrhunderts (um
215) ist der Sachverhalt dhnlich. Diese vermutlich aus Rom stammende
Kirchen-, Gemeinde- und Lebensordnung der Christen*? regelt den Auf-
bau und die Elemente zahlreicher liturgischer Feiern. Wenngleich wir
nicht von einer rigiden Festlegung sprechen konnen, erlauben die Quelle
bzw. einzelne darin verarbeitete Schichten es nicht mehr, die Freiheit in
der liturgischen Gestaltung als zu weitgehend zu betrachten. Denn gerade
nach Struktur und Ritus wird sich iiber die Weisungen der TrAp hinaus
durch Wiederholung eine ziemlich stabile gottesdienstliche Handlung
durchgesetzt haben, wenn auch der freie Vortrag der Gebete ohne Bin-
dung an vorgegebene Formulare erhalten bleibt. Zwar iiberliefert die
TrAp ein vollstindiges Eucharistiegebet**, doch wird es ausdriicklich als
Mustertext bezeichnet: «Der Bischof sage Dank, so wie wir es oben ge-
sagt haben. Es ist keineswegs noétig, dall er bei der Danksagung dieselben
Worte verwendet, die wir gebraucht haben, so als hitte er sie auswendig
gelernt. Vielmehr soll ein jeder seinen Féhigkeiten entsprechend beten.
Wenn jemand in der Lage ist, ein gro3es und feierliches Gebet zu spre-
chen (orare cum sufficientia et oratione solemni), dann ist es gut. Tragt
aber jemand ein kurzes Gebet (oratio in mensura) vor, verbietet es ihm
nicht. Er soll jedoch ein Gebet sprechen, das der Rechtgldaubigkeit ent-

41 Zitiert bei Joseph BERAN, Quo sensu intellegenda sint verba S. Justini Martyris,
in: DT 39 (1936) 46-55, hier 48 Anm. 18. Vgl. zu Justin auch LENGELING, Ordnung (s.
Anm. 23) 60f., zusitzlich unter Beiziehung des Dialogs mit dem Juden Tryphon; BOULEY
(s. Anm. 29) 109-117; Charles MUNIER, L’Apologie de saint Justin philosophe et martyr.
Fribourg/Suisse 1994 (Par. 38) 136f. Dieselbe Freiheit auf Seiten aller Mitfeiernden ist
fiir das Allgemeine Gebet anzunehmen; zur Oratio fidelium bei Justin vgl. Paul DE
CLERCK, La «priére universelle» dans les liturgies latines anciennes. Témoignages patris-
tiques et textes liturgiques. Miinster 1977, 9-11 (LWQF 62).

42 vgl. Bernard BOTTE, La Tradition Apostolique de saint Hippolyte. Essai de recon-
stitution. 5., verb. Aufl., hrsg. von Albert GERHARDS/Sabine FELBECKER. Miinster 1989
(LWQF 39). Neuerdings hat Marcel Metzger die TrAp in Syrien oder Alexandrien lokali-
siert; diese Hypothese bedarf einer weiteren Klirung; vgl. M. METZGER, Nouvelles per-
spectives pour la prétendue <Tradition Apostolique>, in: EO 5 (1988) 241-259; DERS.,
Histoire (s. Anm. 30) 54-56.

43 Deutsche Ubers. bei MEYER, Eucharistie (s. Anm. 39) 104f.; GEERLINGS (s. Anm.
37) 223-227; zur Sache MEYER, Eucharistie 104-107. Bekanntlich diente das Euchari-

stiegebet der TrAp als Grundlage fiir das nachkonziliar neugeschaffene Zweite Hochgebet
des Missale Romanum.



402 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

spricht» (TrAp 9).# Die TrAp rechnet demnach nicht mit dem Gebrauch
schriftlicher Vorlagen, sondern mit der euchologischen Vielfalt, sowohl
was den Inhalt als eventuell auch die Struktur der Gebete (grofies — klei-
nes Gebet) betrifft. Der Vortragende gestaltet sie in der Feier nach seinen
Fahigkeiten. Als einzige Anforderung ist die Orthodoxie des Betens ge-
nannt.

Gleichwohl hat die TrAp mit der Aufzeichnung eines Hochgebetes zu
einer Entwicklung beigetragen, die mehr als 150 Jahre spiter durch-
schlédgt, ndmlich zur Ablosung der freien Formulierung in der liturgischen
Versammlung durch feste Formulare. Eine nach dem 6. Jahrhundert ein-
gefiigte Textvariante im arabischen und dthiopischen Text der TrAp zeigt
die zwischenzeitliche Entwicklung an, wenn es dort heiBt: « ... es ziemt
sich, daB er (der Leiter) das Vorgenannte wortlich auswendig vortrigt».4

e) Der Ubergang zu schriftlich fixierten Gebetstexten in Nordafrika

Die Festlegung auf vorgegebene Texte beginnt, zumindest im Westen,
gegen Ende des 4. Jahrhunderts in einer Epoche, in der die Kirche ihre
neue Rolle im Rémischen Reich gefunden hat, die aber auch vom Ringen
um den rechten Glauben gepriigt ist. Besonders auf den nordafrikanischen
Reformkonzilien unter Aurelius von Karthago (391-427/30) seit 39346
und im Werk Augustins*’ 4Bt sich ablesen, wie man innerhalb weniger
Jahre die Anforderungen an liturgische Texte erhéht und zu kirchlich ap-
probierten euchologischen Texten, vor allem Eucharistiegebeten, gelangt.
Die eindeutig von Augustinus formulierten Motive sind die Sicherung der
Orthodoxie im liturgischen Beten, ein Postulat, das schon in der Didache
begegnete und das gerade in der von Hiresien und Schismen gezeichne-
ten nordafrikanischen Kirche verstindlich ist, die schlechte Bildung vie-
ler Kleriker, die teilweise nicht in der Lage sind, ein iibernommenes li-
turgisches Gebet richtig auszusprechen, geschweige denn es frei zu for-

44 «Episcopus autem gratias agat secundum quod praediximus. Nullo modo necessa-
rium est ut proferat eadem verba quae praediximus, quasi studens ex memoria, gratias
agens deo; sed secundum suam potestatem unusquisque oret. Si quidem aliquis habet po-
testatem orandi cum sufficientia et oratione solemni, bonum est. Si autem aliquis, dum
orat, profert orationem in mensura, ne impediatis eum. Tantum oret quod sanum est in or-
thodoxia» (lat. Text nach BOTTE [s. Anm. 42] 28f.; Ubers. nach GEERLINGS [s. Anm. 37]
239).

45 « ... et convenit ut memoremur quod praediximus ut proferat expresse ex me-
moria» (ed. GEERLINGS 238f.).

46 Vgl. Anne-Marie LA BONNARDIERE, Aurelius episcopus, in: Augustinus-Lexikon 1
(1986-94) 550-566; Charles MUNIER, Concilium (concilia) I, ebd. 1085-1099.

47 Vgl. zuletzt Martin KLOCKENER, «Das eucharistische Hochgebet bei Augustinus.
Zu Stand und Aufgaben der Forschung», in: Adolar ZUMKELLER (Hg.), Signum pietatis
(FS C.P. Mayer). Wiirzburg 1989, 461-495, hier 465-478 (Cassiciacum 40); dort weitere
Literatur.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 403

mulieren, und das bei Augustinus belegte Bemiihen um eine angemessene
literarische Qualitiit der gottesdienstlichen Texte.*8

Betreffs der rituellen Seite des Gottesdienstes herrscht in den Kern-
bereichen ein Konsens zwischen den Ortskirchen, wiahrend sie sekundire
Fragen selber regeln. Das bezeugt in Mailand Ambrosius, der in zentralen
Punkten, vor allem beim Eucharistiegebet, das Vorbild Roms aner-
kennt.* Fiir andere Fragen formuliert er hingegen den Grundsatz: «Sed
tamen et nos hominis sensum habemus» — «Auch wir sind Menschen mit
Sinn und Verstand.»”® Augustinus stellt in seinen Briefen 54 und 55 an
Ianuarius gar einen Kriterienkatalog zu Einheit und Vielfalt in der Litur-
gie auf. Darin gilt die Heilige Schrift als hochste liturgische Norm; ihr
nachgeordnet ist die weltweite Tradition der Kirche, insofern sie auf die
Apostel oder allgemeine Konzilien zuriickgeht. Was in der Liturgie durch
diese beiden geordnet ist, entzieht sich der Verfiigung einer Ortskirche
oder eines einzelnen. Weitere liturgische Fragen kann hingegen jede
Ortskirche fiir sich regeln; hier kann es berechtigte Vielfalt geben, wenn
sie nicht dem Glauben oder den guten Sitten widerspricht, nicht eigen-
niitzigen Ideen eines einzelnen entspringt, sondern zu einem moralisch
besseren Leben beitrdgt und Riicksicht auf die schwachen Glieder der
Gemeinde nimmt.>!

Die Ordnungsverfiigungen der nordafrikanischen Kirche leiten das
Ende des freien Vorstehergebetes im Gottesdienst ein. Gleichzeitig ist
mit dem Vorrang einzelner Bischofskirchen in liturgischen Angelegenhei-
ten zu rechnen, denen sich die umliegenden Gemeinden anschlieBen. Spi-
testens in dieser Epoche wird die gottesdienstliche Freiheit der einzelnen
Vorsteher und Gemeinden stark eingeschrinkt. Bestehen bleibt die litur-
gische Autonomie der groBen Bischofskirchen, woraus die liturgischen
Familien hervorwachsen. Auch gibt es noch keinen liturgischen Vorrang
einer einzelnen Kirche. Der Brief Innozenz’ I. an Decentius von Gubbio
(vom 19.3.416) mit dem Versuch der Festlegung dieses Bistums auf die
romische Liturgie ist fiir diese Zeit singulir.>?

48 Nachweise und Diskussion der Stellen bei KLOCKENER, Eucharistisches Hochge-
bet (s. Anm. 47) 465-478.

o Vgl. LENGELING, Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 129.

50 De sacramentis 3,5 (ed. B. BOTTE, in: SChr 25bis, 94); Ubers. nach LENGELING,
Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 129. Ahnlich iibersetzt J. Schmitz: « ... jedoch be-
sitzen auch wir gesunden Menschenverstand» (Ambrosius, De sacramentis, Uber die Sa-
kramente. De mysteriis, Uber die Mysterien. Ubers. und eingel. von Josef SCHMITZ. Frei-
burg i.Br. e.a. 1990, 123 [FC 3]). ’

51 Vgl. Martin KLOCKENER, Augustins Kriterien zu Einheit und Vielfalt in der Li-
turgie nach seinen Briefen 54 und 55, in: LJ 41 (1991) 24-39. S. auch Kenneth SMITS,
Augustine and liturgical pluriformity, in: Worship 44 (1970) 386-398.

52 Vgl. Robert CABIE, La lettre du pape Innocent I* & Décentius de Gubbio (19 mars
416). Texte critique, traduction et commentaire. Louvain 1973, bes. 35f. (BRHE 58).
Ahnliches geschieht mehr als ein Jahrhundert spiter, im Jahre 536, in einem Schreiben



404 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

f) Ordnende Initiativen am Ubergang von Spitantike zum Mittelalter

Ordnende Initiativen lassen sich von da an in fast allen Teilen der Kirche,
besonders auf Konzilien, feststellen.” Ebenso kommen im 5./6. Jahr-
hundert Textsammlungen fiir den gottesdienstlichen Gebrauch (z. B. bei
Caesarius von Arles), die ersten Perikopenordnungen und Ritusbe-
schreibungen auf.’* In dieselbe Zeit reicht die ilteste komplexere Samm-
lung von Orationen fiir die Eucharistiefeier, das sogenannte «Sacramen-
tarium Veronense», zuriick, das als Hilfe fiir den Priester in der Messe
diente.’ Die weiteren Ausarbeitungen solcher Codices zeigen primir das
Interesse an der Sicherung des tradierten Bestandes liturgischer Texte
und Riten und an seiner Weiterverwendung. Sie dokumentieren aber
ebenso die Konstituierung des kirchlichen Lebens. Allein die Existenz
solcher fiir ihre Zeit guten und hilfreichen liturgischen Quellen fiihrt,
auch ohne amtskirchliche Vorschriften, zu einer zunehmenden Festlegung
auf sie. Die verschiedenen Bemiihungen regionaler Konzilien (z. B. in
Gallien und Spanien) zur Herstellung liturgischer Einheit in ihrem Be-
reich bleiben hingegen ohne durchschlagenden Erfolg. Zwar verfestigen
sich Ordnung und Texte des Gottesdienstes innerhalb einer Region, doch
besteht groBfldchig vorerst die liturgische Vielfalt fort.

2. Von wandelbaren Ordnungen zur Uniformitdt: Mittelalter und Neuzeit
a) Die Karolingerzeit und das Hochmittelalter

Deutlich stdrker wird das flichendeckende Ordnungsbestreben in der Ka-
rolingerzeit, wofiir neben religiésen auch politische und bildungsméBige

Vigilius’ I. an Profuturus von Braga; vgl. Joaquim O. BRAGANCA, A carta do Papa Vigilio
ao Arcebispo Profuturo de Braga, in: Bracara Augusta 21 (1959/62) 5-31; vgl. LEN-
GELING, Ordnung (s. Anm. 23) 69f. In beiden Fillen ging bezeichnenderweise die Initia-
tive von den Ortskirchen aus.

53 Vgl. z. B. die konziliaren Aktivititen der westgotischen und der gallischen Kirche,
fiir Gallien dokumentiert in den von Carlo DE CLERCQ und Charles MUNIER besorgten
Ausgaben der Concilia Galliae. Turnhout 1963 (CChr.SL 148-148A), fiir Spanien bei
José VIVES, Concilios visigéticos e hispano-romanos. Barcelona/Madrid 1963 (Esp
Crist.T 1). Liturgische Themen, speziell die Aspekte von Einheit und Ordnung im Gottes-
dienst, nehmen darin durchweg breiten Raum ein. — In dieser Epoche der Ausprigung und
Differenzierung kirchlicher Lebensformen werden ebenfalls die groBen Mdonchsregeln, im
Westen die Regula Magistri und die Regula Benedicti, abgefaBt.

54 Vgl. die Uberblicke bei Cyrille VOGEL, Medieval liturgy. An introduction to the
sources. Rev. and transl. by William G. STOREY/Niels Krogh RASMUSSEN. Washington
1986, 135ff., 291ff. (NPM Studies in Church Music and Liturgy); Aimé-Georges MARTI-
MORT, Les lectures liturgiques et leurs livres. Turnhout e.a. 1992 (TSMAO 64); Eric PA-
LAZZO, Histoire des livres liturgiques. Le Moyen Age des origines au XIII® siecle. Paris
1993.

35 Vgl. Sacramentarium Veronense. Cod. Bibl. Capit. Veron. LXXXV (80), in Verb.
mit Leo EIZENHOFER und Petrus SIFFRIN hrsg. von Leo Cunibert MOHLBERG. Rom *1978
(RED.F 1).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 405

Griinde anzufiihren sind. Im Zuge seiner Reform mall Karl der GroBle der
Liturgie eine entscheidende Bedeutung zur Verwirklichung der Reich-
seinheit bei. Dazu erbat er aus Rom liturgische Gebrauchsbiicher, die ihm
angesichts der unkontrollierbaren liturgischen Vielfalt in den geeinten
Reichsgebieten als sichere Grundlage dienen sollten. Nach einer griindli-
chen frinkischen Uberarbeitung werden die rémisch-frankischen Litur-
giebiicher soweit wie moglich verbreitet und vorgeschrieben, ohne daf3
man allerdings mit einem allzu groBen Erfolg rechnen darf.5¢

Im weiteren Verlauf des Mittelalters werden liturgische Texte und
Ordnungen in komplexen Ausgaben gesammelt, wie sie etwa im <Ponti-
ficale romano-germanicum> aus der Mitte des 10. Jahrhunderts oder in
Codices mit euchologischem Gut vorliegen; seit dem Hochmittelalter
wird auch die rituelle Gestalt des Gottesdienstes prézisiert und zuneh-
mend fester umschrieben.>’

b) Die nachtridentinische Liturgiereform

Hinsichtlich unserer Frage geschieht ein Neuansatz erst wieder im Zuge
der nachtridentinischen Liturgiereform, die nach AbschluB3 des Konzils
von der romischen Kurie bewerkstelligt wird.’® In der Einfiihrungsbulle

56 Karl d. Gr. bediente sich im Rahmen seiner Bildungsreform dazu auch anderer
Mittel, wie z. B. verschiedener Formen von Rechtstexten (Kapitularien, Admonitio syn-
odalis). Vgl. zu diesen Vorgingen insgesamt Theodor KLAUSER, «Die liturgischen Aus-
tauschbeziehungen zwischen der romischen und der frinkisch-deutschen Kirche vom ach-
ten bis zum elften Jahrhundert», in: DERS., Gesammelte Arbeiten zur Liturgiegeschichte,
Kirchengeschichte und christlichen Archéologie, hrsg. von Ernst DASSMANN. Miinster
1974, 139-154 (JAC.E 3; zuerst 1933); Cyrille VOGEL, «Les échanges liturgiques entre
Rome et les pays francs jusqu’a 1I’époque de Charlemagne», in: Le chiese nei regni
dell’Europa occidentale e i loro rapporti con Roma sino all’800, Bd. 1. Spoleto 1960,
185-295 (SSAM 7); DERS., Medieval liturgy (s. Anm. 54) passim; Arnold ANGENENDT,
Das Friihmittelalter. Die abendliindische Christenheit von 400 bis 900. Stuttgart e.a.
1990, 327-348.

37 Vgl. Cyrille VOGEL, Le Pontifical romano-germanique du dixieme siécle. En
collab. avec Reinhard ELZE. 3 Bde. Citta del Vaticano 1963-1972 (StT 226. 227. 269);
dazu Martin KLOCKENER, Die Liturgie der Didzesansynode. Studien zur Geschichte und
Theologie des «Ordo ad Synodum» des «Pontificale Romanum». Mit einer Darstellung
der Geschichte des Pontifikales und einem Verzeichnis seiner Drucke. Miinster 1986, 29f.
(LWQF 68); DERS., Pontifikale, in: LMA 7 (1994) 96. Zu den Zeremonialbiichern ab dem
13. Jahrhundert vgl. den Uberblick: DERS., Caeremoniale, in: LThK® 2 (1994) 875f.
(Literatur).

38 Zur desolaten liturgischen Situation vor der Reformation vgl. bes. Josef Andreas
JUNGMANN, Der Stand des liturgischen Lebens am Vorabend der Reformation, in: DERS.,
Liturgisches Erbe und pastorale Gegenwart. Innsbruck e.a. 1960, 87-107 (zuerst 1958).
Zur nachtridentinischen Liturgiereform vgl. Hubert JEDIN, Das Konzil von Trient und die
Reform des Romischen MeBbuches, in: Lile 6 (1939) 30-66; DERS., Das Konzil von
Trient und die Reform der liturgischen Biicher, in: EL 59 (1945) 5-38 = DERS., Kirche
des Glaubens - Kirche der Geschichte. Bd. 2. Freiburg i.Br. 1966, 499-523; Josef
Andreas JUNGMANN,«Das Konzil von Trient und die Erneuerung der Liturgie», in: Georg
SCHREIBER (Hg.), Das Weltkonzil von Trient. Sein Werden und Wirken. Bd. 1. Freiburg



406 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

zum Missale Romanum «Quo primum» von 1570 schreibt Pius V.: « ...
weil es sich aufs hochste geziemt, da nur eine Art des Psalmgesangs
(Stundengebets), nur ein Ritus, die Messe zu feiern, besteht ..., beschlies-
sen wir und setzen fest, dal diesem unserem ... Missale niemals etwas
hinzugefiigt, etwas daraus entfernt oder daran veridndert werde ... (Alle)
sollen die Messe nach dem Ritus, der Art und Weise und der Ordnung,
die durch dieses MeBbuch jetzt von Uns dargeboten wird, singen und le-
sen; und sie sollen es nicht wagen, bei der Feier der Messe andere Zere-
monien oder Gebete hinzuzufiigen oder zu sprechen auBler denen, die in
diesem MeBbuch enthalten sind.»*® Damit geschieht fiir die Eucharistie-
feier®® eine weltweite Festlegung auf eine einzige liturgische Text- und
Ritusgestalt, fiir deren Durchsetzung erst der Buchdruck die Vorausset-
zungen bot. Ein solcher Grad an Festlegung ist allein als «Notstands-
maBnahme»%! gegen die kirchlich und liturgisch desolaten Zustinde und
als Abwehrreaktion gegen die Reformation verstdndlich; die Liturgiege-
schichte kannte ihn bis dahin nicht. Mit dieser pépstlichen Verfiigung
wurde — mit Ausnahme der mindestens zweihundertjdhrigen Ditzesan-
und Ordensliturgien — jegliche Freiheit in der Liturgie unterbunden, so-
wohl innerhalb einer Gemeinde und fiir den einzelnen Priester als auch
im Verhiltnis der einzelnen Gemeinden, der Diozesen und Orden zur
Universalkirche. Mit der Griindung der Ritenkongregation im Jahre
158862 wird eine Instanz geschaffen, die diese zentralistische Liturgie-
ordnung fiir bald 400 Jahre sicherstellt.

3. Ertrag der Geschichte

Liturgische Ordnungen haben sich in diesen wenigen, erginzbaren Bei-
spielen als ein Kontinuum der Liturgiegeschichte, ja als Notwendigkeit
erwiesen. Es hat nie christlichen Gottesdienst ohne Ordnung gegeben,

i.Br. 1951, 325-336; Pierre-Marie GY, La réforme liturgique de Trente et celle de Vati-
can I, in: MD 128 (1976) 61-75; Giuseppe ALBERIGO, Dalla uniformita liturgica del
Concilio di Trento al pluralismo del Vaticano II, in: RivLi 69 (1982) 604-619. Aus ande-
rer Perspektive auch HAUSSLING, Liturgiereform (s. Anm. 2) 8-12.

59 Pius V., Bulle «Quo primum» (1570): « ... cum unum in Ecclesia Dei psallendi
modum, unum Missae celebrandae ritum esse maxime deceat ... huic Missali nostro nuper
edito, nihil umquam addendum, detrahendum, aut immutandum esse decernendo ... statu-
imus et ordinamus ... Missam juxta ritum, modum, ac normam, quae per Missale hoc a
Nobis nunc traditur, decantent ac legant; neque in Missae celebratione alias caeremonias,
vel preces, quam quae hoc Missali continentur, addere vel recitare praesumant.»

60 Ebenso wie kurz zuvor im Jahre 1568 mit dem Breviarium Romanum.
61 Vgl. diesen Begriff bei RENNINGS, Gottesdienst (s. Anm. 17) 75-78.

62 Vgl. Frederic R. MACMANUS, The Congregation of Sacred Rites. Washington
1954 (CLSt 352); Amato Pietro FRUTAZ, La Sezione storica della Sacra Congregazione
dei Riti. Origini e metodo di lavoro. Citta del Vaticano 21964 (Documenti e studi sulle
cause dei santi 1); Lucas BRINKHOFF, «Ritencongregatie», in: DERS. e.a. (Hgg.), Litur-
gisch Woordenboek. Bd. 2. Roermond 1965-68, 2409f.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 407

auch nicht in den Gemeinden des Neuen Testaments, die die Fesseln des
Gesetzes hinter sich gelassen haben und sich mit Paulus auf die Freiheit
des Evangeliums berufen. EvangeliumsgemifBle Freiheit und eine gewisse
Strukturierung der Kernbereiche des christlichen Lebens und Glaubens
schlieBen sich demnach nicht aus.

Allgemein 148t sich dabei eine Tendenz von der Vielfalt zur Einheit
beobachten (und nicht umgekehrt)63, von der freieren Gestaltung der Li-
turgie hin zur Festlegung von Ritus und Text. Die Instanzen, die die Frei-
heit im Gottesdienst begrenzten, waren iliberwiegend einzelne Bischofe,
teilkirchliche Konzilien und politische Gestalten. Erst im 16. Jahrhundert
erhebt der Apostolische Stuhl den Anspruch, alleinige Ordnungsinstanz
fiir den Gottesdienst in der romisch-katholischen Kirche zu sein.

Der Grad an Festlegung und die betroffenen Ebenen wechselten.
Einige Motive kehrten in unterschiedlichen Epochen wieder, andere ka-
men neu hinzu. Meistens dienten sie der Rechtgldubigkeit, der kirchli-
chen Einheit, waren aber auch pastoral begriindet oder wegen unzurei-
chender theologischer Bildung des Klerus notwendig geworden.

Wie 14Bt sich dieser Ertrag der Geschichte fiir die Frage nach Bedeu-
tung und Stellenwert liturgischer Ordnungen heute fruchtbar machen?

I11. Allgemeine Begriindungen liturgischer Ordnung®?

1. Gottesdienst als Versammlung

Eine erste, bisher nicht explizit thematisierte Begriindung liturgischer
Ordnungen besteht in einer in allen Lebensbereichen begegnenden sozi-
alpsychologischen Tatsache: Insofern Liturgie Versammlung ist, bedarf
sie, wie alle Arten von Zusammenkiinften, einer Struktur, eines Verlaufs-
programms, vor allem dann, wenn sie mit einer gewissen RegelmifBigkeit
stattfindet.> Das Programm ergibt sich aus der Art der Gruppe, aus dem
Anlal} und Ziel ihrer Treffen. Eine Ritualisierung des Verlaufs stellt sich

63 Vgl. Anton BAUMSTARK, Vom geschichtlichen Werden der Liturgie. Freiburg i.Br.
1923 (Ndr. Darmstadt 1971), 29-36 (EcOra 10); NEUNHEUSER, Pluralismo (s. Anm. 29)
71-73; LENGELING, Ordnung (s. Anm. 22) 72f.; BRADSHAW, Liturgie (s. Anm. 34) 76f.

64 Vgl. zu diesem Abschnitt auch Philipp HARNONCOURT, Liturgie zwischen Gesetz
und freier Gestaltung, in: MusAl 21 (1969) 153-171, hier 163-167; DERS., Gesamtkirch-
liche und teilkirchliche Liturgie. Studien zum liturgischen Heiligenkalender und zum Ge-
sang im Gottesdienst unter besonderer Beriicksichtigung des deutschen Sprachgebietes.
Freiburg i.Br. e.a. 1974, 50-59 (UPT 3).

65 Vgl. Heinrich RENNINGS, in: DERS./Helmut HUCKE, «Die gottesdienstlichen Ver-
sammlungen der Gemeinde». Mainz 1973, 24-44, bes. 24-26 (Pastorale 2); Gaston
SAVORNIN, «L’assemblée des chrétiens», in: Joseph GELINEAU (Hg.), Dans vos assem-
blées. Sens et pratique de la célébration liturgique. Bd. 2. Paris 1989, 316-327, bes. 324
326, Karl-Heinrich BIERITZ, «Anthropologische Grundlegung» [von Gottesdienst], in:
SCHMIDT-LAUBER/BIERITZ, Handbuch der Liturgik (s. Anm. 19) 96-127.



408 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

meistens schon nach wenigen Zusammenkiinften einer gleichbleibenden
Gemeinschaft ein. Sie schlieBt sowohl den Verlauf und die Aufgabenver-
teilung als auch die Wortelemente ein.%

2. Gottesdienst als stiftungsgemdfles Handeln

Neben diesem sozialpsychologischen Aspekt lieferte schon Paulus in
1Kor 11,2397, indirekt auch Augustinus in seiner Stellungnahme zu Ein-
heit und Vielfalt im Gottesdienst ein theologisches Argument. Vor allem
Paulus rekurrierte darauf, daB die gottesdienstliche Versammlung der
Christen eine Zusammenkunft «im Namen des Herrn» ist, wie es sich
auch in Mt 18,20 im Wort Jesu findet: «Denn wo zwei oder drei in mei-
nem Namen versammelt sind, da bin ich mitten unter ihnen.»®® Die ver-
sammelte Gemeinde, die sich in ihrem Handeln auf den erhohten Christus
beruft, hat sich seiner Stiftung gemif zu verhalten. Sie ist nicht in jeder
Hinsicht frei, wie sie im Gottesdienst agiert, was sie dort feiert und voll-
zieht. Uber die Eucharistiefeier hinaus, fiir die durch das Abendmahl als
Stiftungshandlung dieses Kriterium vorrangig gilt, ist es genauso fiir an-
dere Feierformen unerldBlich, weil Liturgie als ganze anamnetisch ange-
legt ist, das heifit vergegenwirtigende Gedéichtnisfeier des Pascha-Myste-
riums, des Heilsgeschehens in Christus ist. Diese StiftungsgeméBheit
stellt den theologischen Rahmen dar, innerhalb dessen sich gottesdienst-
liches Handeln zu bewegen hat. Es ist je neu Aufgabe der Kirche und der
Gottesdienst feiernden Gemeinden, diesen Rahmen fiir ihre Zeit, ihre
Kultur, ihren Glauben und ihre Spiritualitét zu fiillen.

3. Gottesdienst als Ausdruck des Glaubens

Eine weitere, in der Geschichte oft begegnende Begriindung gottesdienst-
licher Ordnung ist die Orthodoxie des Wortes, insbesondere der Vorste-
hergebete. Das Eucharistiegebet stand dabei von jeher im Mittelpunkt;
doch schon in Augustins Zeit, ebenso bei den mittelalterlichen Reformen
und in den nach dem Konzil von Trient erneuerten liturgischen Biichern

66 Zum Anforderungskriterium an liturgische Ordnungen «Eigung fiir gruppeniiber-
schreitende Kommunikation und Partizipation» vgl. den semiotischen Ansatz von
BIERITZ, Struktur (s. Anm. 29), bes. 80f.

67 Ergiinzt werden konnte u. a. der Brief an die Korinther des Clemens von Rom
40,1f.: « ... miissen wir alles ordnungsgemiB tun, was der Herr fiir festgesetzte Zeiten ge-
boten hat: den Vollzug der Opfer und Gottesdienste. Er hat ja nicht geboten, sie sollten
ohne Uberlegung oder Ordnung stattfinden ... »; zitiert nach: Clemens von Rom, Epistola
ad Corinthios. Brief an die Korinther, iibers. und eingel. von Gerhard SCHNEIDER. Frei-
burg i.Br. e.a. 1994, 163 (FC 15).

68 Zur Bedeutung dieses Wortes fiir das liturgische Handeln vgl. Horacio E. LONA,
«In meinem Namen versammelt». Mt 18,20 und liturgisches Handeln, in: ALW 27 (1985)
373-404; Angelus A. HAUSSLING, Mt 18,20 in der Texttradition der lateinischen Liturgie,
ebd. 405-407.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 409

wurden auch andere Vorstehergebete dieser Anforderung unterstellt. Das
Kriterium der Orthodoxie war besonders vonnéten in Zeiten und Regio-
nen, in denen um den rechten Glauben auf Konzilien, in theologischen
Streitschriften und Disputationen gerungen wurde. Die nordafrikanische
Kirche um die Wende vom 4. zum 5. Jahrhundert bot dafiir ein Muster-
beispiel.

Unabhingig von solchen zeitgeschichtlichen Situationen verbindet
sich damit das theologische Konzept, daB Liturgie héchste Form der Ak-
tualisierung der ekklesia — die Liturgiekonstitution spricht vom «Hohe-
punkt» und der «Quelle» des ganzen kirchlichen und individuellen christ-
lichen Lebens und Glaubens (vgl. SC 10) — und Feier und Ausdruck ihres
Glaubens ist. Prosper von Aquitanien (T nach 455) hat das Axiom der
«lex orandi — lex credendi» formuliert.® Demzufolge hat das, was im
Namen der Kirche im Gottesdienst als ihrer priméren Selbstverwirkli-
chung gebetet wird, mit dem Glauben dieser Kirche iibereinzustimmen.
Ebenfalls ist das, was die im Namen des Herrn versammelten Gemeinden
in Ubereinstimmung mit dem Glauben beten, wiederum Quelle dieses
Glaubens, und nicht etwa nur konziliare und lehramtliche Aussagen. Vor
allem durch den Grundsatz der «Lex orandi — lex credendi» hat der
Aspekt der Orthodoxie des Betens bleibende Aktualitit.

Dieses Motiv hat gegenwirtig vor allem dort seine Bedeutung, wo
zusdtzliche Texte aus unterschiedlichen Hilfsmitteln benutzt werden.
Eine kritische Durchsicht frei gestalteter Materialien zeigt nicht selten,
daB die Frage nicht nur ein historisches Phanomen ist. Auch stellt sie sich
nicht nur fiir die Vorstehergebete, sondern gilt ebenso fiir andere gottes-
dienstliche Textbausteine und das Liedgut alter und neuer Provenienz.
Vorgegebene liturgische Ordnungen diirften hingegen dieser Anforderung
annihernd entsprechen.

4. Die ekklesiale Einbindung des Gottesdienstes

Liturgische Ordnungen bekommen weiterhin ihre Bedeutung dadurch,
dafB sie das gottesdienstliche Handeln einer Gemeinde oder Gruppe in die
grofBere kirchliche Gemeinschaft einbinden und die Einheit der Kirche
dokumentieren. Dies geschieht sowohl synchron, ortlich und rdumlich
ibergreifend als auch diachron, also zeitiibergreifend, was den Traditi-
onszusammenhang gewihrleistet. Zwar ist die Anpassung liturgischer
Ordnungen an die konkrete Feiergemeinschaft, die menschliche, kultu-
relle und religiose Situation unerldBlich, doch kann es kein gottesdienst-

69 Vgl. Karl FEDERER, Liturgie und Glaube. Eine theologiegeschichtliche Untersu-
chung. Fribourg 1950 (Par. 4); Paul DE CLERCK, «Lex orandi, lex credendi». Sens originel
et avatars historiques d’un adage équivoque, in: QL 54 (1978) 193-212; Irénée Henri
DALMAIS, «Théologie de la célébration liturgique», in: MARTIMORT, L’église en priére 1,
hier 282-289.



410 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

liches Handeln im Namen des Herrn geben, das gleichsam privat vollzo-
gen wird und die Einbindung in die kirchliche Gemeinschaft ausschlieBt.
Jede liturgische Feier ist iiber die jeweilige Situation und Gemeinschaft
hinaus immer auch Feier im Kontext der Gesamtkirche (vgl. besonders
SC 26).

Dieser ekklesiologische Anspruch kommt z. B. in den Fiirbitten’®
und vor allem im Eucharistischen Hochgebet zum Tragen, wenn in den
Interzessionen fiir die Gemeinschaft der Kirche gebetet wird; diese sind
nicht abermalige Fiirbitte’!, sondern unterstreichen die Einbindung der
vor Ort Eucharistie feiernden Gemeinschaft in die Kirche aller Zeiten und
Orte.”?

5. Hilfe fiir die besonderen Dienste und Orientierungsmuster fiir die Ge-
meinde

Eine wesentliche Funktion liturgischer Ordnungen besteht darin, daB sie
fiir die Verantwortlichen des Gottesdienstes eine Entlastung und Hilfe
bedeuten. Nicht jedesmal ist das gottesdienstliche Handeln als ganzes neu
zu entwerfen. Vielmehr kann man bei der Vorbereitung und Gestaltung
auf Vorgaben aufbauen. Das gilt sowohl fiir die Makrostrukturen liturgi-
scher Feiern, fiir die Struktur kleinerer Handlungseinheiten (z. B. das
Grundmuster Schriftlesung — Antwort der Gemeinde — Gebet), fiir die
Funktion und Bedeutung einzelner Elemente als auch fiir das Wortge-
schehen. Je hdufiger eine Gemeinde Gottesdienst feiert, umso bedeuten-
der wird dieses Argument. Nichts wire schlimmer, als wenn ein Priester
fiir die tdgliche Gemeindemesse stets neu einen Aufbau zu konzipieren
und die Orationen zu formulieren hitte. Die Uberforderung der meisten

70 Diese sind nicht Selbstdarstellung der Vortragenden oder Handlungsappelle an
Gott oder die Mitmenschen, sondern in ihnen realisiert die Gemeinde fiirbittend die feier-
iibergreifende, solidarische Gemeinschaft der Christen untereinander und mit der ganzen
Menschheitsfamilie. Vgl. zur Pathologie des Allgemeinen Gebetes Michael B. MERZ, Ge-
betsformen der Liturgie, in: Rupert BERGER e.a., Gestalt des Gottesdienstes. Sprachliche
und nichtsprachliche Ausdrucksformen. Regensburg 21990, 126-129 (GDK 3).

" Diesem gingigen MiBverstindnis leisten die Texte einiger Hochgebete allerdings
selber Vorschub. '

72 Vgl. Theodor MAAS-EWERD, «Nominari debent. Zur Nennung des Papstes, des
Ortsbischofs und des Kollegiums der Bischéfe im Eucharistischen Hochgebet», in:
Andreas HEINZ/Heinrich RENNINGS (Hgg.), Gratias agamus. Studien zum eucharistischen
Hochgebet (FS B. Fischer). Freiburg i.Br. e.a. 1992, 269-281 (Pastoralliturgische Reihe
in Verb. mit der Zs Gottesdienst); zu einem Beispiel aus der Alten Kirche vgl. Martin
KLOCKENER, Die «recitatio nominum» im Hochgebet nach Augustins Schriften, ebd. 183-
210. In bezug auf Gruppengottesdienste erdrtert dieses Problem Paul DE CLERCK,
«Liturgie des petits groupes et catholicité», in: Liturgie de I’'Eglise particuliére (s. Anm.
29) 73-88.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 411

Betroffenen und das schnell zu erwartende, neue stereotype liturgische
Beten sind leicht vorstellbar.”

Zugleich wird besonders den schwicheren Gliedern der Gemeinde,
aber doch auch den anderen, weil sie der Vergewisserung durch gute und
bestindige Ordnungen bediirfen, ein gleichbleibendes Orientierungsmu-
ster geboten. Schon Paulus und die Didache, aber auch Augustinus sahen
darin ein pastorales Anliegen.

6. Sicherung des gottesdienstlichen Niveaus

Damit beriithren wir den Aspekt der Qualitit liturgischer Feiern. Ganz ab-
gesehen von der Tatsache, daB3 Liturgie als rituelles Verhalten mehr der
Konstanz als der stdndigen Innovation bedarf, worauf in letzter Zeit statt
der Theologen mehr Psychologen und Soziologen und die wiederaufle-
bende Ritualforschung hinweisen, bringt regelméBiges gottesdienstliches
Handeln notwendigerweise die Wiederholung von Wort- und Handlungs-
elementen mit sich. Da schriftlich fixierte liturgische Ordnungen prinzi-
piell fiir laingere Zeit Bestand haben, kdnnen in sie nur solche Elemente
eingehen, die sich fiir die wiederholte Verwendung eignen. Auf eine be-
stimmte Gruppe oder Situation zugeschnittene oder stark subjektiv ge-
farbte Texte und Handlungen mdgen im Einzelfall ihre Berechtigung ha-
ben, doch konnen sie kaum Platz in einer iiberzeitlichen, situationsunab-
héangigen Ordnung finden, eben weil ihnen die Wiederholbarkeit andern-
orts und in anderen nicht homogenen, verschiedene Alters-, Sozial- und
Bildungsschichten umgreifenden Gemeinden fehlt.

Man konnte diesen Sachverhalt auch derart formulieren, daB eine li-
turgische Ordnung gewissermaBlen das theologische und gestalterische
Mindestniveau zu beschreiben hat, unter das der Gottesdienst, will er
eine Feier der Kirche gemill der Stiftung Jesu und im Traditionszusam-
menhang bleiben, nicht absinken darf.”

Diese Begriindungen liturgischer Ordnungen sagen noch nichts dar-
iiber aus, wie weit der Grad der Festlegung reichen muf3 und in welchem
MaB Gestaltungsfreiheit bleibt. Diese MalBlgaben verlangen keineswegs
Uniformitét, sondern lassen erheblichen Spielraum zu. So sollen im fol-
genden Kapitel Perspektiven fiir ein zukiinftiges Verhiltnis von Freiheit
und Ordnung im Gottesdienst entworfen werden.

73 Karl Rahner hat in diesem Sinne einmal die theologische Diirftigkeit der selbst
formulierten Orationen mancher Kaplédne beklagt; der Beleg ist mir gegenwiirtig nicht
grelfbar

4 Diesen Gedanken hat verschiedentlich Angelus A. HAUSSLING geiduBert; vgl. etwa,
bezogen auf das nachkonziliar erneuerte Missale Romanum: «Es ist ein Zeugnis, wie
nachweislich sachgemiB Liturgie gefeiert wurde und wie sie heute noch gefeiert werden
kann und unter welches vorgegebene Niveau die Feier der Eucharistie nicht absinken
darf» (Das Missale Romanum Pauls VI. Ein Zeugnis sucht Bezeugende, in: LJ 23 [1973]
145-158, hier 156).



412 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

IV. Perspektiven fiir ein neues Verhdltnis von Freiheit und Ordnung
im Gottesdienst

1. Freirdume fiir teilnehmer- und situationsgerechte Anpassungen

Die Liturgiereform des 2. Vatikanischen Konzils hat das Verhiltnis von
Freiheit und Ordnung neu beschrieben. Belastet von der 400jéhrigen Ver-
pflichtung auf eine weltweit einheitliche romisch-katholische Liturgie
wurde, anders als bei den meisten Liturgiereformen fritherer Epochen,
nicht liturgische Vielfalt zur Einheit gefiihrt und alle darauf verpflichtet,
vielmehr sollte auf einer gemeinsamen Basis eine gesunde Vielfalt wach-
sen. Unter den hauptsédchlichen Errungenschaften, die heute weniger denn
je zur Disposition stehen und Ausgangspunkt fiir zukiinftige Schritte sind,
ist zuerst die mit dem Konzil endlich eingefiihrte’” Muttersprache in der
Liturgie zu nennen, deren Wert kaum iiberschitzt werden kann.”6

Die nachkonziliaren Ordnungen beriicksichtigen mit ihrer pastoralen
Ausrichtung auBBerdem im allgemeinen gut, daB} Liturgie kein von Zeit
und Raum losgeldstes Geschehen ist, sondern mit Menschen je unter-
schiedlicher Erfahrungen, Verstehenshorizonte, Glaubensvoraussetzun-
gen und sonstigen Individualitdten gefeiert wird; sie sehen entsprechend
Freirdume fiir notwendige Anpassungen vor. Als programmatisch ist in
dieser Hinsicht das unverdndert wertvolle rémische KindermeBdirekto-
rium von 1973 mit seinem liturgiepddagogischen Ansatz zu betrachten.”’
Dort wird z. B. verlangt, der Priester miisse «zur rechten Disposition der
Kinder beitragen: durch seine personliche Vorbereitung und durch die
kommunikative Art und Weise seines Handelns und Sprechens» (Nr. 23).

5 Die Einfiihrung der Muttersprache in die Liturgie war bereits eines der Ziele der
Aufklirung gewesen; vgl. Franz KOHLSCHEIN, Die liturgischen Reformanliegen des deut-
schen Aufkliarungskatholizismus (1780-1830), in: LJ 39 (1989) 168-177.

76 Vgl. Balthasar FISCHER, «Die Grundaussagen der Liturgie-Konstitution und ihre

Rezeption in fiinfundzwanzig Jahren», in: BECKER, Gottesdienst — Kirche — Gesellschaft
(s. Anm. 17) 417-428, bes. 423-425; HAUNERLAND, Lingua vernacula (s. Anm. 13) pas-
sim.
- 77 Text in: RENNINGS/KLOCKENER, Dokumente (s. Anm. 24) 1, 3115-3169 (dort
auch Literatur bis 1981); Die MeBfeier. Dokumentensammlung fiir die Praxis. Bonn
51995 (Arbeitshilfen 77); Gottesdienst mit Kindern. Direktorium fiir Kindermessen. Uber-
legungen und Anregungen fiir die MeBfeier, bearb. von Heinrich RENNINGS e.a., hrsg.
vom Deutschen Katecheten-Verein e.V. und vom Deutschen Liturgischen Institut. Korr.
Neuaufl. Miinchen 1993, 7-27. Wichtige Kommentare: Heinrich RENNINGS, Zur Vorge-
schichte und zum Echo des «Direktoriums fiir MeBfeiern mit Kindern» vom 1.11. 1973,
in: Pierre JOUNEL e.a. (Hgg.), Liturgia opera divina € umana. Studi sulla riforma liturgica
(FS A. Bugnini). Rom 1982, 353-361 (BEL.S 26) = DERS., Gottesdienst im Geist des
Konzils (s. Anm. 17) 101-109; Jo HERMANS, Mit Kindern Eucharistie feiern. Nach dem
«Direktorium fiir Kindermessen», in: IKaZ 14 (1985) 124-131; DERS., Eucharistie feiern
mit Kindern. Eine liturgiewissenschaftliche Studie iiber die Teilnahme des Kindes an der
Eucharistiefeier in Vergangenheit und Gegenwart. Kevelaer 1991; Gottesdienst mit Kin-
dern (s.0.) 29-62.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 413

GemiB Nr. 25 soll «als Ort der Kindermesse» moglichst ein Teil der Kir-
che ausgewidhlt werden, «welcher der Zahl der Mitfeiernden entspricht
und in dem die Kinder sich geméB den Erfordernissen einer altersgemiB
lebendigen Liturgie frei bewegen konnen.» Bemerkenswert ist auch die
Nr. 35, die verlangt, daBB die «Liturgie ... nie als ein trockener und nur
begrifflicher Vorgang erscheinen» darf.”® Andere Beispiele aus den er-
neuerten liturgischen Ordnungen der letzten dreiflig Jahre lassen sich an-
fiihren, die diese pastorale Sichtweise bestdtigen.”

Es ist bedauerlich, wie wenig in der liturgischen Praxis die beachtli-
che Flexibilitdt der nachkonziliaren Feierordnungen durch ihre Anpas-
sungs- und Auswahlmoglichkeiten ausgeschopft wird, nach den Erfah-
rungen aus der liturgischen Bildungsarbeit vorwiegend aus Unkenntnis
und aus der Unfdhigkeit heraus, liturgischer Routine entgegenzuwirken
und kritisch das eigene Handeln zu hinterfragen.30

Die positiven Fortentwicklungen haben aber nichts an der anfangs
beschriebenen Tatsache gedndert, daB@ liturgische Ordnungen derzeit
einen schweren Stand haben und das «Freiheitsbediirfnis» dariiber hin-
ausreicht. Vielleicht steckt bei manchen, die sie ablehnen, auch nach
dreiBig Jahren Liturgiereform und regelméBigem Umgang mit der erneu-
erten, fast schon wieder gealterten Liturgie noch zu viel an vorkonzilia-
ren, heute nicht mehr zutreffenden Konnotationen dahinter, daB Ordnun-
gen nicht variabel seien und keine Freiheit zulieBen. Ebenfalls schlégt
sich darin die allgemeine Kritik an kirchlichen Lebensformen und Wert-
systemen sowie die Aversion gegen autoritative Vorgaben nieder, vor al-
lem wenn sie Alleinverbindlichkeit beanspruchen, was den aus auBer-
kirchlichen Lebensbereichen gewohnten demokratischen Gesellschafts-
strukturen und Gepflogenheiten widerspricht. Dariiber hinaus fillt es ge-
rade der jiingeren Generation schwer, sich in tradierte Handlungsmodelle
einzufiigen, die sie nicht selber mitentwickelt hat.8! SchlieBlich ist dieses
MiBtrauen oft in der vorhin angesprochenen mangelnden Vertrautheit mit
den Ordnungen selber und ihren Freirdumen und mit dem Gottesdienst
der Kirche iiberhaupt begriindet; denn nur wer sich in dem Gesamtgefiige

8 Vgl. dhnliche Bemerkungen in der Allgemeinen Einfithrung in das Stundengebet,
Nr. 273, wenn von der «gestuften Feierlichkeit» gehandelt wird.

7 Uberlegungen hinsichtlich der Neugestaltung und Vortragsweise der Orationen bei
Martin KLOCKENER, «Zeitgemifies Beten. MeBorationen als Zeugnisse einer sich wan-
delnden Kultur und Spiritualitdt», in: MESSNER, Bewahren und Erneuern (s. Anm. 4)
114-142, bes. 138-142. :

80 Neben den Feierordnungen selber verdienen die Pastoralen Einfiihrungen in die li-
turgischen Biicher vermehrte Beachtung. Gerade sie stellen die liturgischen Feiern in den
liturgietheologischen und pastoralliturgischen Zusammenhang des ganzen kirchlichen und
gemeindlichen Lebens und geben Verstehenshilfen fiir Struktur, Elemente, Dienste und
andere Gestaltungskriterien einschlieBlich der Erlduterung der vorgesehenen Freirdume.

81 Vgl. Martin KLOCKENER, Die entfremdete Beziehung zwischen Jugendlichen und
Liturgie, in: LJ 39 (1989) 228-252, hier 235-237. 240f.



414 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

der Liturgie einigermaBen auskennt, ihre Grundprinzipien verstanden hat
und sie sachgerecht in die konkrete Situation umzusetzen weil3, wird auch
in der Lage sein, in der Spannung von Freiheit und Ordnung aus dem
gedruckten Buch eine lebendige liturgische Feier werden zu lassen.

Um das zu ermdglichen — und darauf hat die Gemeinde der Getauften
Anspruch -, bedarf es einer intensiven, flichendeckenden liturgischen
Aus- und Weiterbildung all derer, die fiir den Gottesdienst Verantwor-
tung libernehmen. Ich halte es fiir eines der groBten Versdumnisse der
verschiedenen kirchlichen Ebenen, dafl in dieser Hinsicht so wenig und
mancherorts nichts investiert wird. Das in nicht wenigen Gemeinden an-
zutreffende gottesdienstliche Niveau spricht Béinde davon. Wo entspre-
chende Initiativen bestehen, sind sie meistens nicht miteinander koordi-
niert, in ihrer Zielsetzung zu wenig geklért und bedienen sich oft iiberhol-
ter Methoden. Ein groBles Defizit besteht iiberdies darin, da} sie zu wenig
zur Reflexion des eigenen gottesdienstlichen Handelns anleiten.82

2. Sachgerechtes Handeln vor Normengehorsam

Auch noch so gute und flexible liturgische Ordnungen werden nie alle
Fille, die sich in der pastoralliturgischen Praxis ergeben, beriicksichtigen
konnen. Um bei Interessenkonflikten angemessenen Handlungsspielraum
zu haben, sind zukiinftig verstarkt Rahmenbedingungen zu formulieren,
innerhalb derer fiir die Liturgieverantwortlichen Gestaltungsfreiheit be-
steht. Dariiber hinaus ist definitiv Abschied zu nehmen von kleinlicher
und restriktiver liturgischer Gesinnung, die berechtigte Freiheiten bestrei-
tet, statt dessen den Normengehorsam in den Mittelpunkt stellt und auf
eine exakte Erfiillung der Einzelvorschriften pocht, Abschied auch von
jeder rubrizistischen Sicht und Beurteilung gottesdienstlichen Handelns.
Der rituelle, zeremonielle Aspekt ist keineswegs unwichtig, und die «ars
celebrandi» bedarf vermehrter Pflege.®? Doch hat sich diese dem Krite-
rium der ekklesiologisch und pastoral begriindeten «tdtigen, vollen und
bewuliten Teilnahme» aller Glieder des Gottesvolkes an der Liturgie zu
unterwerfen. Dementsprechend werden liturgische Ordnungen durch
sachgerechte Offenheit ihre Bedeutung und Berechtigung erweisen miis-

82 Vgl. aus der reichen Literatur zur Problematik zuletzt den niitzlichen Erfahrungs-
bericht von Norbert SCHMEISER, Liturgische Bildung in der Praxis. Liturgieseminare im
Bistum Miinster, in: LJ 46 (1996) 119-129.

83 Vgl. Ghislain PINCKERS, Vorstehen in der Eucharistie und in anderen gottes-
dienstlichen Feiern. Uberlegungen zum liturgischen Leitungsdienst, in: Hld 46 (1992)
158-173; aus anderer Perspektive auch Franz KOHLSCHEIN, «Vorstehen in der liturgi-
schen Versammlung. Zur Problematik des Leitungsstils im Gottesdienst», in: KLOK-
KENER/GLADE, Feier der Sakramente in der Gemeinde (s. Anm. 12) 359-383.



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 415

sen, nicht durch moglichst detaillierte Einzelregelungen und rechtliche
Absicherungen.4

3. Erweiterung teilkirchlicher Ordnungsrechte

Trotz der konziliaren Stdrkung der Teilkirchen und der Neuakzentuierung
des Kollegialitdtsprinzips liegen die Rechte zur Ordnung der Liturgie,
auch in den Partikularkirchen, immer noch weithin beim Apostolischen
Stuhl. Zwar hat gemidB CIC 1983, can. 838 § 1 neben dem Apostolischen
Stuhl in bestimmten Fillen auch der Ditzesanbischof ein liturgisches
Ordnungsrecht und kommt es geméB can. 838 § 3 den Bischofskonferen-
zen zu, «die Ubersetzungen der liturgischen Biicher in die Volkssprachen
zu besorgen und sie dabei innerhalb der in diesen liturgischen Biichern
festgelegten Grenzen in angemessener Weise ihren Verhiltnissen anzu-
passen.» Doch hat der CIC durch seine Interpretation des romischen Kon-
firmierungsrechts im Sinne einer inhaltlichen und in der Praxis gelegent-
lich auch formalen Uberpriifung muttersprachlicher liturgischer Biicher
vor ihrer Verdffentlichung durch die Bischofskonferenzen im Vergleich
zu den ersten Nachkonzilsjahren das zentralistische Element verstérkt.
Die Konfirmierung ist nicht mehr nur das vinculum unitatis zwischen den
Teilkirchen und dem Apostolischen Stuhl, sondern bedeutet in ihrer ge-
genwirtigen Durchfiihrung eine erhebliche Beschriankung des teilkirchli-
chen liturgischen Ordnungsrechts.3

Das gegenwirtig geltende liturgische Recht ist nur eine, und zwar
eine nicht unabdingbare unter verschiedenen denkbaren und in der Litur-
giegeschichte begegnenden Formen.®¢ Wenn liturgische Freiheit nur im
Rahmen von Ordnungen realisiert werden kann und liturgische Ordnun-
gen grundsétzlich notwendig erscheinen, heilt das nicht auch schon, daB3

84 Besonders akzentuiert bei HARNONCOURT, «Gesamtkirchliche und teilkirchliche
Liturgie» (s. Anm. 64) 52-55. Wenn ein gewisses rubrizistisches und legalistisches Den-
ken trotz der Entwicklungen der letzten drei Jahrzehnte auf allen kirchlichen Ebenen wei-
terhin latent vorhanden ist, diirfte das u. a. seine Ursache darin haben, dall eine Reform,
die nicht nur duBlere Formen, sondern die Mentalitit der Menschen erfaBt, zwei bis drei
Generationen dauert. Die Kirche befindet sich gegenwiirtig also noch mitten im ProzeB
des liturgischen Mentalitdtswandels. Ebenfalls ist zu bedenken, daB ein solcher ProzeB
nicht geradlinig verlduft, sondern Schwankungen, Phasen schnelleren Fortschritts, aber
auch der Retardierung bis hin zur neuerlichen Infragestellung kennt, was sich leicht an
kirchlichen Stellungnahmen zum Gottesdienst, aber auch im pastoralliturgischen Leben in
den Gemeinden nachweisen l4Bt.

85 Vgl. Franz NIKOLASCH, «Liturgische Rechtszustindigkeit von der Liturgiekonisti-
tution bis zum neuen Kirchenrecht», in: RENHART/SCHNIDER, Sursum corda (s. Anm. 24)
80-94; DERS., Das liturgische Recht zwischen Liturgiekonstitution und neuem Kodex, in:
LJ 43 (1993) 141-159, bes. 149ff. Vgl. neuerdings auch die Problematik der «doppelten
Praenotanden» in den revidierten liturgischen Biichern des deutschen und anderer
Sprachgebiete; dazu KLOCKENER, ZeitgemiBes Beten (s. Anm. 79) 138 Anm. 66; DERS.,
Liturgische Biicher (s. Anm. 3) 12.

86 Vgl. auch LENGELING, Liturgie in der Spannung (s. Anm. 22) 141.



416 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

diese in der katholischen Kirche im derzeitigen Umfang vom Apostoli-
schen Stuhl abhéngen miissen. Hier wire, vor allem im Blick auf das De-
siderat einer weitergehenden liturgischen Inkulturation, eine Starkung des
teilkirchlichen Elements erforderlich, ohne dal dadurch die Einheit der
Kirche Schaden nehmen miiite. Denn kirchliche und liturgische Einheit
heit nicht Uniformitdt und schlieBt vielgestaltige gottesdienstliche For-
men nicht aus,” wenn sie den Rahmenbedingungen entsprechen. Die von
Augustinus in seinem Brief an Ianuarius aufgestellten Kriterien, wie Ein-
heit in Vielfalt verwirklicht werden kann, kdénnte eine Grundlage solcher
Uberlegungen sein. Das verlangt allerdings ein groSeres Vertrauen des
Apostolischen Stuhls in die Teilkirchen und die Bereitschaft, neue Ent-
wicklungen auBerhalb der lateinischen liturgischen Biicher zuzulassen.?’
Der 1971 in Rom verfaBite Satz aus der Allgemeinen Einfiihrung in das
Stundengebet Nr. 273 (hier bezogen auf den Gesang in der Tagzeitenli-
turgie) scheint beherzigenswert: «Die Hoffnung ist nicht gering, daBl auch
fiir unsere Zeit neue Wege und neue Formen dafiir gefunden werden, wie
es im Leben der Kirche immer geschehen ist.»

4. Offenheit durch periodische Revisionen

Papst Johannes Paul II. hat in seinem Rundschreiben «Vicesimus quintus
annus» vom 4. Dezember 1988 zum 25. Jahrestag der Verabschiedung
der Liturgiekonstitution betont, da die Bischofskonferenzen jetzt die
noch bestehenden Provisorien liturgischer Biicher aufzugeben und in de-
finitive Fassungen, die «als bleibend angesehen» werden konnen, zu
iiberfiihren hitten.8® Nachkonziliar nicht mehr akzeptabel wire es, wenn
diese definitiven Fassungen nicht nur fiir wenige Jahrzehnte, sondern auf
unbefristete Dauer Bestand haben sollten. Sicher mochte auch der Apo-
stolische Stuhl nicht wieder nachtridentinische Zustéinde und zeigt am
Beispiel der Editio typica tertia des Missale Romanum eine weiterge-
hende Erneuerungsbereitschaft; aber muf3 man im Sinne des mit der Li-
turgiekonstitution neu fundierten Liturgieverstindnisses nicht sogar peri-
odische Revisionen der liturgischen Ordnungen einfordern? Schon der
Ubergang zur Liturgie in lebenden Sprachen und Kulturen verbietet eine
Festlegung auf zu lange Fristen. Liturgie wird zukiinftig in Bewegung
bleiben; Liturgiereform ist nicht ein auf zwei oder drei Jahrzehnte be-

87 Beinahe skurril wirken die kleinlichen Regelungen in der Inkulturationsinstruktion
«Varietates legitimae», Nr. 65-69; vgl. auch die Kritiken von Hans Bernhard MEYER, Die
Instruktion «Varietates legitimae» iiber die rémische Liturgie und Inkulturation, in: HID
48 (1994) 186-192, hier 190f.; Ludwig BERTSCH, Romische Liturgie und Inkulturation.
Uberlegungen, AnstéBe und Anregungen anliBlich der IV. Instructio der Kongregation fiir
den Gottesdienst, in: Jahrbuch fiir kontextuelle Theologien 3 (1995) 165-184, hier 173ff.

ih Vgl. Apostolisches Schreiben von Papst Johannes Paul II. zum XXV. Jahrestag der
Konzilskonstitution Sacrosanctum Concilium iiber die heilige Liturgie. Bonn 21989,
Nr. 20 (VApS 89).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 417

schrinkter Vorgang, sondern ist seit dem 2. Vatikanischen Konzil als ein
kontinuierlicher und auf Zukunft hin offener Proze3 zu betrachten. Litur-
gie muf}, weil sie vornehmstes Handeln der Kirche ist, in steter Entwick-
lung bleiben, denn die Kirche selber ist eine «ecclesia semper refor-
manda».

Diese Sicht verbietet nicht die Existenz ordnungsgemal} approbierter
und konfirmierter liturgischer Ordnungen, ja verlangt vielleicht umso
mehr danach. Sie setzt aber voraus, dafl diese «definitiven Fassungen»
gewissermallen Provisorien bleiben und daf3 sie regelméBig — etwa im
Abstand einer Generation — revidiert werden. Nur so kdnnen sie neue
Entwicklungen aufgreifen und dennoch ihre bleibenden Grundlagen in
verdnderter Situation zur Geltung bringen. Dabei kann es nicht um «bil-
lige» Aktualitdt gehen, sondern um die stets neue, den jeweiligen Men-
schen in ihrem Lebenskontext am besten entsprechende Selbstverwirk-
lichung von Kirche, damit sie im Gottesdienst in den heilshaften Dialog
von Gott und Mensch eintreten kann.

5. Freirdume fiir die prophetische Dimension im Gottesdienst

Unter Beibehaltung der Grundstrukturen und Kernelemente sollten solche
Ordnungen groBere Freirdume fiir die kreative und prophetische Dimen-
sion im Gottesdienst bieten. Die augenblicklich zu beobachtende, héufig
mifverstandene Gestaltung des Eréffnungsteils der Gemeindemesse etwa,
die besonders die BuBlelemente iibermidBig ausweitet, oder die oft Cha-
rakter und Funktion dieser Gebetssorte verfehlende Gestaltung der Fiir-
bitten?® oder in Gruppengottesdiensten das Verlangen nach weiteren per-
sonlichen Ausdrucksmdéglichkeiten sind Indizien dafiir, dal groferer Be-
darf nach geistlichem Austausch, biblischer Vertiefung und freiem Beten
besteht. Dabei ist nach Gemeinde und Situation zu differenzieren. Got-
tesdienste in kleineren und in homogenen Gruppen gestatten mehr Frei-
rdume und Spontaneitit als die Eucharistiefeier der Gemeinde am Sonn-
tag. Doch warum sollte in den liturgischen Ordnungen nicht dafiir ein fe-
ster Platz, etwa nach der Predigt oder am Ende des Wortgottesdienstes,
vorgesehen werden? Die im romischen Kindermefdirektorium genannte
Moglichkeit, vor dem Einleitungsdialog zum Hochgebet freie Dankmo-
tive zu nennen (Nr. 22), konnte auch in anderen Messen Platz finden. Der
SchluBteil der meisten Gottesdienste béte Gelegenheit, um den Ubergang
von der Liturgie zum normalen Leben mit freieren Elementen zu gestal-
ten. Daneben bleiben andere Realisierungen denkbar. Solche frei gestal-
teten Elemente haben dem Gemeindeaufbau durch den Gottesdienst zu

ad Vgl. dezidiert HAUSSLING, Liturgiereform passim (s. Anm. 2); Heinrich REN-
NINGS, «Liturgiereform — Enttiuschung oder Hoffnung», in: DERS., Gottesdienst im Geist
des Konzils 75-100, hier 98ff. (s. Anm. 17).

0 Vgl. oben Anm. 70.



418 Freiheit und Ordnung im Gottesdienst

dienen, Riicksicht auf die schwicheren Glieder der Gemeinde zu nehmen,
diirfen nicht zu Verdrgerung und Spaltung fiihren und haben sich sachge-
recht in die Strukturen und Zusammenhinge der Feier einzufiigen.’!
Doch konnte mit ihnen — im Rahmen der liturgischen Ordnungen — dem
wiinschenswerten Freiraum in der Liturgie gut entsprochen werden.%?

6. Liturgische Ordnungen als Herausforderung

SchlieBlich ist es unerldBlich, daB alle fiir die Liturgie Verantwortlichen,
Pfarrer, Laien im pastoralen Dienst und Gemeindemitglieder mit beson-
deren Diensten, sich ernsthaft mit den liturgischen Ordnungen auseinan-
dersetzen. Es dient auf langere Sicht nicht dem liturgischen und ganzen
gemeindlichen Leben, wenn die liturgischen Biicher erst gar nicht zur
Hand genommen oder nur wie ein Steinbruch und gleichrangig mit ande-
ren Materialien behandelt werden, ohne Riicksicht auf das Gesamtgefiige
der Liturgie zu nehmen. Meistens werden durch solche Mafinahmen keine
wesentlichen Verbesserungen erkennbar; in sich sinnvolle gréfere litur-
gische Zusammenhénge und Strukturen werden aber leicht beeintréichtigt
oder ganz zerstort. Ein solches Vorgehen ist vor allem dann nicht akzep-
tabel, wenn die heilsgeschichtliche Ausrichtung der Liturgie, die Feier
des Pascha-Mysteriums in den verschiedenen Gottesdienstformen und in
den Zeitstrukturen des Kirchenjahres mit den charakteristischen liturgi-
schen Texten und Handlungselementen miBachtet wird oder andere wich-
tige zuvor genannte Begriindungen iibergangen werden.

Herausforderung durch liturgische Ordnungen bedeutet auch Riick-
sichtnahme aufeinander, einerseits in der Kommunikation unter denen,
die in der Regel in den Binken sitzen, und andererseits und vor allem in
der Kommunikation zwischen Vorsteher und anderen besonderen Dien-
sten und der versammelten Gemeinde. Schon Paulus forderte dies unmil3-
verstindlich. Unter den derzeitigen Gegebenheiten verlangt es primir
vom Leiter oder der Leiterin, aber auch von manchen Liturgiegruppen
und anderen Mitverantwortlichen, die Bereitschaft und Féhigkeit, sich
und ihre personlichen Anliegen zugunsten der Gemeinde und zugunsten
der Grundanliegen von Liturgie iiberhaupt zuriickzunehmen. Nicht daB3
sie ihre Individualitit, ihre menschlichen, theologischen und spirituellen
Uberzeugungen nicht einbringen diirften, aber eine beispielsweise allzu
personlich gefdarbte Form des Vorstehens, die die Leitungsrolle ausnutzt
und sich leicht mit Indoktrination verbindet, dazu eine iiberméfige Beto-
nung freier Elemente und der Ersatz liturgischer Ordnungen durch Texte
und Elemente, die einseitig nach personlichen Neigungen ausgewahlt

91 Dieses ‘pastorale Argument war im iibrigen fiir Martin Luther von besonderer Be-
deutung; vgl. SCHULZ, Freies Gebet (s. Anm. 29) 264 (Neuausgabe 151).

92 Vgl. auch die Uberlegungen zum freien Gebet im Gottesdienst von SCHULZ ebd.
269-271 (Neuausgabe 156-159).



Freiheit und Ordnung im Gottesdienst 419

sind, sind nicht akzeptabel. In solchen Zusammenhéngen ist zu fragen,
inwiefern die mitfeiernde Gemeinde als Volk Gottes wirklich ernstge-
nommen wird, da eine zu weitreichende Subjektivitit und Eigenwilligkei-
ten in Leitung und Mitgestaltung eher ausgrenzen als integrieren. Wie in
anderen Lebensbereichen, in denen nach sinngemifBler Verwirklichung
von Freiheit gefragt wird, ist auch im Gottesdienst Freiheit nur innerhalb
eines geordneten Ganzen moglich und sinnvoll.

V. Schlufsbemerkung

Die neue Beschreibung des Verhiltnisses von Freiheit und Ordnung ist
der katholischen Kirche noch aufgegeben. Die bisher in der konziliaren
Liturgiereform beschrittenen Wege konnen als Grundlage dienen, bediir-
fen aber der Ergdnzung und fortwéhrenden Anpassung an die sich wan-
delnde kirchliche Situation. Auch wenn liturgische Ordnungen sich der-
zeit in einer «Krise» befinden, werden sie zukiinftig bendtigt werden,
weil der Gottesdienst der Kirche, von Menschen gefeiert, die in den Dia-
log mit Gott treten, einer Ordnung bedarf, und zwar einer menschenge-
rechten, gestalterisch guten, theologisch tragfdahigen und Freiheit gewih-
renden. Insofern haben die laufenden Revisionen des Mefbuchs und an-
derer liturgischer Quellen ihren Sinn und ihre Berechtigung.

Es reicht aber nicht hin, stindig neue Ordnungen in immer kiirzeren
Zeitabstidnden zu entwickeln, noch flexiblere, noch besser anpaBbare, mit
immer mehr Auswahlelementen, sondern dazu gehort auch, daBl das in
ihnen Enthaltene in addquater Weise vermittelt und vertieft wird. Sonst
werden auch die besten liturgischen Ordnungen nichts an dem defizitdren
liturgischen Leben in nicht wenigen Gemeinden unseres mitteleuropdi-
schen Raumes, die Bischofskirchen eingeschlossen, zu dndern vermogen.
Und die wiinschenswerte Freiheit im Gottesdienst geriete mehr und mehr
in Gefahr, durch neue amtskirchliche Verfiigungen und abermals restrik-
tivere Ordnungen beschrénkt zu werden, wie die Geschichte es gezeigt
hat.

Im Vertrauen auf die wirksame Prisenz des Geistes und im gegensei-
tigen Vertrauen zwischen Universalkirche, Teil- und Ortskirchen sind als
Folge des Konzils Ordnungen nétig, die Freiraum geben und Perspekti-
ven aufzeigen statt enge Grenzen zu ziehen, die auf diese Weise die Ge-
meinde aufbauen, das ganze christliche Leben inspirieren und vertiefen.
Wo Freiheit besteht, mufl damit gerechnet werden, dafl nicht jeder damit
umzugehen versteht. Doch ist dieser Preis auch im Gottesdienst heute zu
zahlen.



	Freiheit und Ordnung im Gottesdienst : ein altes Problem mit neuer Brisanz

