
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: All human rights for all : zur Unteilbarkeit der Menschenrechte

Autor: Witschen, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761256

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761256
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieter Witschen

All Human Rights for All
Zur Unteilbarkeit der Menschenrechte

Die Aufmerksamkeit, die einzelnen den Menschenrechten zugeschriebenen

Merkmalen gewidmet wird, ist sehr unterschiedlich. So gibt es
beispielsweise seit langem andauernde und extensive Diskussionen über den
präpositiven Charakter oder die universale Geltung der Menschenrechte.
Andere Attribute werden eher beiläufig erwähnt; es wird kaum der Mühe
wert befunden, sich genauer mit ihnen zu befassen1, wofür m. E. das
Attribut der Unteilbarkeit der Menschenrechte ein Beispiel bietet.2 Jede

Zuschreibung eines Attributs, die in nuce ein ganzes Theorem enthalten
kann, leistet nun ungeachtet des Grades der ihr gewidmeten Aufmerksamkeit

einen Beitrag zur Klärung der Frage, welches Konzept der Men-

1 Semantisch ist selbstverständlich zu beachten, daß es Synonyma für das jeweilige
Attribut geben kann und daher bestimmte Sachinhalte in gleicher Weise ebenso unter
einem anderen, jedoch synonymen Stichwort abgehandelt werden können. Bei den
menschenrechtlichen Attributen können solche Synonyma z. B. sein: «präpositiv vorstaatlich

angeboren» oder «unverletzlich unantastbar».
2 Man vergleiche nur einmal die Inhaltsverzeichnisse oder die Sachregister der

einschlägigen Literatur zu den Menschenrechten, in denen sich nach meinen Feststellungen
kaum einmal das Stichwort «Unteilbarkeit» findet. Soweit mir bekannt ist, liegen zu ihm
keine Artikel oder gar Monographien vor. Anders verhält es sich allerdings in neuester
Zeit im Bereich von Menschenrechtsdeklarationen. Denn in diese ist der Aspekt der
Unteilbarkeit wiederholt eigens mitaufgenommen worden. So heißt es z. B. in Art. 6, Abs. 2

der Erklärung der UNO über das Recht auf Entwicklung vom 04.12.1986: «Alle
Menschenrechte sind unteilbar und interdependent; der Realisierung, der Förderung und
dem Schutz der bürgerlichen, politischen, wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen
Rechte sollte gleiche Aufmerksamkeit und dringliche Beachtung geschenkt werden.» (Zit.
nach: Menschenrechte. Eine Sammlung internationaler Dokumente zum Menschenrechtsschutz,

hrsg. von C. TOMUSCHAT, Bonn 1992, 481f.). Oder in Art. 5 der Wiener Erklärung,

die 1993 auf der Menschenrechtsweltkonferenz der Vereinten Nationen in Wien
beschlossen worden ist: «Alle Menschenrechte sind allgemeingültig, unteilbar, bedingen
einander und bilden einen Sinnzusammenhang. Die internationale Gemeinschaft muß die
Menschenrechte weltweit in fairer und gleicher Weise, auf derselben Basis und mit
demselben Nachdruck behandeln (Es) ist die Pflicht der Staaten, alle Menschenrechte
zu fördern und zu schützen.» (Zit. nach: Gleiche Menschenrechte für alle. Dokumente zur
Menschenrechtsweltkonferenz der Vereinten Nation in Wien 1993, hrsg. von der
Deutschen Gesellschaft für die Vereinten Nationen, Bonn 1994, 16).



All Human Rights for All 351

schenrechte vertreten werden soll. Mit ihr wird näherhin zum einen eine
bestimmte Auffassung zu der Frage, aufgrund welcher Merkmale
bestimmte Ansprüche legitimerweise als zum Kanon der Menschenrechte
gehörig betrachtet werden können, welches ihre differentiae specificae im
Vergleich zu anderen Arten von subjektiven Rechten sind, zur Diskussion
gestellt; mit ihr stellt sich zum anderen, da eine Menschenrechtstheorie
wie jede andere Theorie dem Kriterium der Konsistenz zu genügen hat,
die Aufgabe, die Vereinbarkeit des jeweiligen Attributs mit anderen
Elementen des Konzepts zu überprüfen. Im folgenden sei diesen beiden
Aspekten anhand des Attributs der Unteilbarkeit der Menschenrechte
paradigmatisch ein wenig nachgegangen.

Was es mit ihm ganz allgemein auf sich hat, dies wird in der Losung
«All human rights for all» plakativ zum Ausdruck gebracht. In dieser
Formel werden seine beiden Grunddimensionen erfaßt. Im Hinblick auf
die Träger ist mit «unteilbar» gemeint, daß alle Menschen die Berechtigten

der Menschenrechte sind, niemand ausgegrenzt werden darf (human
rights for all); im Hinblick auf die Inhalte ist mit «unteilbar» gemeint,
daß die Menschenrechte umfassend, nicht partiell zu gewährleisten sind,
zumal sie wegen ihrer Interdependenz eine sachliche Einheit bilden (all
human rights). Es liegt auf der Hand, daß von einer solchen Formel in
einer paränetischen Absicht Gebrauch gemacht werden kann. Es wird
dann eine Durchsetzung in zweierlei Hinsicht angemahnt: Zum einen sind
die Menschenrechte für alle Menschen, und zum anderen sind sie
vollständig, nicht selektiv sicherzustellen. Soll eine paränetische Rede ihr
Ziel, das der Implementierung, erreichen, dann muß allerdings über die
nähere Bestimmung der beiden Dimensionen sowie vor allem über deren
Begründbarkeit ein Konsens bestehen. Um diese vorgängigen systematischen

Klärungen geht es hier zunächst.

1. Human rights for all: Unteilbarkeit im Hinblick auf die Träger

Menschenrechte stehen jedem Menschen als Menschen zu. Deren
Inanspruchnahme bzw. Schutz kann mithin nicht davon abhängig gemacht
werden, welcher Nation, Rasse, Religionsgemeinschaft, politischen
Vereinigung, sozialen Schicht, welchem Geschlecht usw. eine Person angehört.

Eine Ausgrenzung nach derartigen Eigenschaften ist bei den
Menschenrechten in jedem Fall auszuschließen. Nur solche Rechte verdienen
den Ehrennamen «Menschenrechte», die in der Tat jedem Menschen kraft
seines Menschseins zustehen, bei denen nicht mit dem Wort «Mensch» in
dem Kompositum «Menschenrechte» unter der Hand etwa der Weiße, der
Mann, der Christ, der Europäer und Amerikaner oder der Bürger mit
eigenem Einkommen gemeint ist. Üblicherweise wird davon gesprochen,
daß Menschenrechte universal gelten, was selbstverständlich in einem
normativen, nicht in einem faktischen Sinne verstanden wird. Die Merk-



352 All Human Rights for All

malbestimmung der Unteilbarkeit ist in diesem Kontext, in dem die Träger

der Menschenrechte bestimmt werden, nichts anderes als eine analytische

Explikation dieser Einsicht.
Die Unteilbarkeit der Menschenrechte impliziert ethisch und rechtlich

die Anerkennung der Gleichheit3 aller Menschen, schließt die
Einnahme eines partikularistischen Standpunktes aus, der allen Formen einer
Diskriminierung in irgendeiner Weise zugrunde liegt. Der Partikularist
erkennt zwar den normativen Grundsatz an, daß ein Selbstwert um seiner
selbst willen zu achten ist, spricht aber Menschen mit bestimmten Merkmalen

wie den genannten die Selbstzwecklichkeit und damit die
Gleichrangigkeit mit den anderen Menschen ab. Jede partikularistische Auslegung

der Menschenrechte, jeder Versuch, eine Teilung nach welchem
Unterscheidungsmerkmal auch immer bei deren Gewährleistung
vorzunehmen, kommt einem Widerspruch in sich gleich. Mit ihrem universalen
Anspruch bilden die Menschenrechte den Kern eines Menschheits-Ethos,
formulieren sie, wie es in der Präambel der Allgemeinen Erklärung der
Menschenrechte heißt, «das von allen Völkern und Nationen zu
erreichende gemeinsame Ideal.» Mit der Internationalisierung des
Menschenrechtsschutzes nach dem zweiten Weltkrieg, mit der der vorherige
Bezugsrahmen der Menschenrechte, nämlich Individuum und Nationalstaat,
aufgebrochen worden ist, ist für die Einlösung dieses Anspruchs und
damit für die Umsetzung der Idee der Unteilbarkeit eine wichtige Voraussetzung

geschaffen worden.
Der Geltungsgrund für die Unteilbarkeit der Menschenrechte ist die

gleiche Würde jedes Menschen als Person, religiös gesprochen: als Gottes

Ebenbild. Diese verbindet alle Menschen untereinander, begründet,
wie es in der kirchlichen Sozialverkündigung des öfteren heißt4, eine
Einheit der Menschheitsfamilie. Daß alle Menschen in ihrer Würde gleich
sind, dies schließt jedoch nicht ein, daß sie auch unter jeder anderen
Rücksicht gleich sind. Ein Gleichheitsurteil ist ein Urteil über eine
dreistellige Relation: A ist B hinsichtlich der Eigenschaft X gleich; es
gewinnt erst durch die Angabe des tertium comparationis seinen
identifizierbaren Gehalt. Aus der grundlegenden menschenrechtlichen Einsicht,
daß alle Menschen in ihrer Würde als Person gleich sind, ergibt sich zwar
eine wichtige Beweislastregel, daß nämlich die Menschen gleich zu
behandeln sind, sofern es keinen triftigen Grund gibt, sie ungleich zu
behandeln, daß der Ausgangspunkt der Erwägungen die präsumtio egalitatis

3 In den beiden folgenden Passagen greife ich Überlegungen zum Gleichheitsprinzip
auf, die ich in meinem Artikel: Umgekehrte Diskriminierung - ein ethisch geeigneter
Weg zur Herstellung von Gleichheit?, in: JCSW 34 (1993) 78-82, ein wenig ausführlicher
behandelt habe.

4 Vgl. z. B. die Pastoralkonstitution «Gaudium et spes» des Zweiten Vatikanischen
Konzils, Nr. 42; Römische Bischofssynode «De justitia in mundo» (1971) Nr. 7;
Katechismus der Katholischen Kirche, Nr. 1911.



All Human Rights for All 353

zu sein hat; aus ihr läßt sich jedoch kein Aufschluß darüber gewinnen,
was in concreto relevante Gleichheiten oder Ungleichheiten sind, wer
damit welche Ansprüche begründet geltend machen kann.

Diese Frage kann im Einzelfall langwierige Kontroversen auslösen.
Es ist ein Kennzeichen, ja einer der substantiellsten und wirkmächtigsten
Bestandteile der Menschenrechtsentwicklung, daß im Laufe der Zeit aus
dem Gedanken einer fundamentalen Gleichheit aller Menschen, wie er im
Grunde seit der Antike (Stoa, Christentum) vorlag, für einzelne
Lebenssektoren bestimmte politisch-rechtliche Konsequenzen gezogen wurden,
daß eine bestimmte Praxis, bei der eine gravierende Ungleichbehandlung
lange als gerechtfertigt betrachtet wurde, ihre Legimation verlor, daß der
Kreis der Berechtigten jeweils weitergezogen wurde. Erinnert sei nur
daran, daß in einzelnen Ländern erst im 19. Jahrhundert die Erkenntnis
der Unvereinbarkeit der Sklaverei mit dem Gleichheitsprinzip ihre rechtliche

Umsetzung erfuhr, daß erst in diesem Jahrhundert weitgehende Ent-
schränkungen in den politischen Mitwirkungsrechten, sei es für
bestimmte soziale Schichten oder für die Frauen5, durchgesetzt werden
konnten. Ist in derartigen Kämpfen für eine spezifische Form der
Gleichbehandlung, die in der Regel langwierig, mit enormen Mühen verbunden
und immer wieder von Rückschritten bedroht sind, von der Unteilbarkeit
der Menschenrechte die Rede, dann wird damit eingeschärft, daß ein
Ausschluß bestimmter Gruppen von der Wahrnehmung spezifischer
Rechte aufgrund eines nunmehr als irrelevant erkannten Merkmals erfolgt
und daher ein Unrecht darstellt, das es zu beseitigen gilt.

Der Gedanke der Unteilbarkeit der Menschenrechte impliziert aber
nicht, daß bei der Bestimmung, wer die Subjekte einzelner Menschenrechte

sind, kein anderes Kriterium als allein das der Zugehörigkeit zur
Menschheitsgattung zugrundegelegt werden darf. Es gibt zweifelsohne
berechtigte Spezifizierungen hinsichtlich der Träger einzelner Menschenrechte.

Wo z. B. politische Partizipationsrechte wie das auf ein aktives
und passives Wahlrecht zu den Menschenrechten gerechnet werden, dort
wird es als evident vorausgesetzt werden, daß sie nur Volljährigen, nicht
Kindern zustehen. Ein individuelles Freiheitsrecht wie das auf Religionsfreiheit

nimmt nur der in Anspruch, der seinen religiösen Glauben
öffentlich praktiziert. Um dem Kriterium der Unteilbarkeit zu genügen,
müssen derartige Spezifizierungen - logisch - in jedem Fall mit dem

5 Selbst für einen I. Kant z. B., dem wir ansonsten wichtige philosophische Impulse
für die Entwicklung der Menschenrechtsidee verdanken, waren am Ende des 18.
Jahrhunderts diese Begrenzungen etwas Selbstverständliches: «Derjenige nun, welcher das
Stimmrecht in dieser Gesetzgebung hat, heißt ein Bürger Die dazu erforderliche Qualität

ist außer der natürlichen (daß es kein Kind, kein Weib sei) die einzige: daß er sein
eigener Herr (sui iuris) sei, mithin irgend ein Eigentum habe welches ihn ernährt»
(Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die
Praxis, in: Kants Werke, Ak.-Ausg. Bd. VIII, 295).



354 All Human Rights for All

Universalisierungsprinzip6 vereinbar sein, was bedeutet, daß die Berechtigten

des jeweiligen Menschenrechts in Universal- und nicht in Indivi-
dualbegriffen zu bestimmen sind, daß in gleichen Situationen gleiche
Maßstäbe anzuwenden sind, müssen sie - inhaltlich - Unterscheidungen
namhaft machen, für die es wie in den soeben angeführten Beispielen
ethisch bzw. rechtlich zureichende Gründe gibt.

Menschenrechte kommen jedem Menschen als Menschen zu - dieser
allgemeinste Grundsatz und damit Ausgangspunkt aller Bestimmungen,
wer die Berechtigten der Menschenrechte sind, ist unumstritten. Die ihm
zugrundeliegende Leitidee der Gleichheit aller Menschen bedarf aber der
Transformation in einzelne Handlungssektoren, bedarf im Hinblick auf
spezifische Menschenrechte der Qualifizierung. Dies macht erklärlich,
warum es im Laufe der Menschenrechtsentwicklung Extensionen
hinsichtlich der Berechtigten gegeben hat und warum bei neuen Menschen-
rechtspostulaten weitere vorgeschlagen werden. In neuerer Zeit sind es in
der Hauptsache zwei Extensionen, die zur Diskussion stehen. Die eine
Extension besagt: Menschenrechte stehen nicht nur jedem Menschen als
einzelnen Menschen zu, sondern auch Kollektiven wie Staaten oder
Völkern. Die andere besagt: Menschenrechte stehen nicht nur Menschen als

gegenwärtig lebenden Menschen zu, sondern auch zukünftigen Generationen.

Sie sind mithin nicht nur in einer räumlichen, sondern auch in
einer temporalen Hinsicht unteilbar.7 Der Hinweis auf die Unteilbarkeit
der Menschenrechte soll in diesem Kontext dazu dienen, Ungleichbehandlungen

in bestimmten Sektoren als nicht (mehr) gerechtfertigt
auszuweisen, damit verbundene Begrenzungen hinsichtlich der Berechtigten
aufzuheben.

2. All human rights: Unteilbarkeit im Hinblick auf die Inhalte

Die Merkmalsbestimmung, Menschenrechte sind unteilbar, besagt zum
einen - wie gesehen - etwas über deren Berechtigte, zum anderen etwas
über deren Inhalte. Auf der inhaltlichen Ebene wird mit dieser Qualifizierung,

insofern sie in einer allgemeinen Weise verstanden wird, die umfassende

Gewährleistung all der Ansprüche, die dem Kanon der Menschenrechte

angehören, eingefordert. Eine nur partielle Realisierung einzelner
Menschenrechte oder von Klassen aus dem Gesamt der Menschenrechte

6 Vgl. dazu SCHÜLLER, Bruno, Die Begründung sittlicher Urteile, Düsseldorf 21980,
93-96.

7 Da ich bereits an anderen Stellen diese beiden Erweiterungen, die von den
Befürwortern einer sog. dritten Generation von Menschenrechten propagiert werden, etwas
ausführlicher behandelt habe, erübrigt sich dies hier. Vgl. zur ersten Extension: WITSCHEN,
Dieter, Können Kollektive Berechtigte von Menschenrechten sein?, in: ThPh 70 (1995)
245-258; zur zweiten Extension: DERS., Teilhabe am gemeinsamen Menschheitserbe -
außer einem ethischen Prinzip auch ein Menschenrecht?, in: ThG 38 (1995) 272-285.



All Human Rights for All 355

kann nicht intendiert werden. Denn sie bilden eine Sinneinheit. Vergleiche

können das Gemeinte verdeutlichen helfen.8 Wie es auf der Ebene
des moralisch Guten, wo der Inbegriff des Guten sich in unterschiedliche
Grundhaltungen ausdifferenziert, inkonsequent wäre, würde jemand sich
z. B. wohl die Tugend der Gerechtigkeit, aber nicht die der Wahrhaftigkeit

zu eigen machen wollen, und wie es auf der Ebene des moralisch
Richtigen, wo der Inbegriff des Richtigen sich in unterschiedliche
Handlungsprinzipien ausdifferenziert, inkonsequent wäre, würde jemand z. B.
für sich wohl das Prinzip des Lebensschutzes, aber nicht das der Fairneß
als Handlungsmaxime akzeptieren wollen, so wäre es inkonsequent, wollte

jemand unter den Menschenrechten so etwas wie eine freie Auswahl
treffen. Die Zuordnung einzelner Ansprüche zur Klasse der Menschenrechte

schließt ein, daß es einen letzten gemeinsamen Geltungsgrund all
dieser Rechte gibt. Gemeinhin wird als dieser die Würde des Menschen
betrachtet. Der Inbegriff der Menschenrechte, die Menschenwürde, faltet
sich je nach Lebensbereich bzw. Handlungsgrundsituation in einzelne
Menschenrechte aus; näherhin wird mit Forderungen nach spezifischen
Menschenrechten auf elementare und in ihrer Grundstruktur wiederkehrende

Unrechtserfahrungen reagiert.9 Wie in der christlichen Ethik das

Prinzip der Nächstenliebe nicht eines neben anderen moralischen Grundsätzen

ist und es nicht in dem Sinne das erste ist, daß ihm in einer
Rangordnung die oberste Priorität zukommt, sondern es das eine Grundprinzip
insofern ist, als alle Teilprinzipien, wie sie etwa dem Dekalog oder der
Bergpredigt zu entnehmen sind, dessen Ausgliederungen und Entfaltungen

sind und als diese sich umgekehrt in ihm zusammenfassen lassen

(vgl. Rom 13,8-10), so verhält es sich analog zwischen dem einen
Grundprinzip der Achtung der Menschenwürde und den verschiedenen
Teilprinzipien der Achtung der Menschenrechte. Durch ihre Bezogenheit
auf das eine Grundprinzip sind die einzelnen Menschenrechte untrennbar
miteinander verbunden. Diese Sinneinheit läßt eine Selektion welcher
inhaltlicher Art auch immer nicht zu.

Die Unteilbarkeit ergibt sich nicht nur aus der Bezogenheit der
einzelnen Menschenrechte auf einen letzten gemeinsamen Geltungsgrund,
sondern auch aus ihrer Bezogenheit untereinander. In einem spezifischen
Sinne läßt sie sich von deren Interdependenz her begreifen. Die Möglichkeit,

ein bestimmtes Menschenrecht zu schützen, kann davon abhängen,

8 In den Vergleichen wird angesprochen, was in der moraltheologischen Tradition,
die ihrerseits in diesem Punkt von einem stoischen Lehrstück inspiriert worden ist, unter
dem Stichwort «Solidarität der Tugenden bzw. der Gebote» abgehandelt worden ist,
jedenfalls insofern, als mit diesem die untrennbare Verbundenheit der Tugenden bzw.
Gebote zum Ausdruck gebracht wird. Vgl. dazu SCHÜLLER, Bruno, Gesetz und Freiheit,
Düsseldorf 1966, 75ff.

9 Vgl. dazu z. B. BRUGGER, Winfried, Stufen der Begründung von Menschenrechten,
in: Der Staat 31 (1992) 21-23.



356 All Human Rights for All

daß.die Realisierung anderer Menschenrechte sichergestellt ist. Ist die
Umsetzung eines Menschenrechts bedroht, kann damit die Durchsetzung
anderer Menschenrechte auch in Gefahr geraten. In einem Staat, in dem
elementare, fundierende Menschenrechte, durch die für die Befriedigung
menschlicher Grundbedürfnisse Sorge getragen wird, nicht in ihrer
Existenz sichergestellt sind, werden Bekenntnisse zu anderen sozialen und
kulturellen Menschenrechten leere Worte sein. Wo politische Verfolgung
und Unterdrückung herrschen, politische Partizipationsrechte außer Kraft
gesetzt sind, dort verkommen Bekenntnisse zu bestimmten individuellen
Freiheitsrechten zu Phrasen. Menschenrechte können ferner einander
begrenzen. Wo die Realisierung individueller Freiheitsrechte ganz im
Vordergrund steht, dort geht dies erfahrungsgemäß zu Lasten sozialer
Anspruchsrechte und umgekehrt. Bei Konflikten gilt es einen Ausgleich zu
suchen. Es bildet eine hermeneutische Regel bei der Auslegung der
Menschenrechte, deren Relationalität untereinander, sei es in Form der
Bedingtheit oder in Form der Begrenzung, zu berücksichtigen, Verengungen
auf menschenrechtliche Teilaspekte nicht zuzulassen.10 In einer
anthropologischen Perspektive impliziert die Unteilbarkeit eine ganzheitliche
Sicht des Menschen. Da Menschenrechte auf anthropologische Grunddaten

bezogen sind, gilt es diese nach Möglichkeit in ihrer Gesamtheit in
Rechnung zu stellen.

Solange von den Menschenrechten in abstracto die Rede ist, dürfte
das bisher zur inhaltlichen Unteilbarkeit Gesagte einleuchten. Dabei wird
allerdings etwas als geklärt vorausgesetzt, was de facto alles andere als
klar ist, nämlich die Frage, welche Rechte denn legitimerweise zum
Kanon der Menschenrechte gehören. An sich ist zunächst einmal das zu
identifizieren, von dem gesagt wird, daß die Einzelelemente eine unteilbare

Einheit bilden, sie unlösbar aufeinander bezogen sind, daß alle Klassen

parallel und aufeinander abgestimmt zu realisieren sind. Die vorgängige

Aufgabe der Identifikation ist bei den Menschenrechten jedoch alles
andere als leicht lösbar, wie die anhaltenden und intensiven Diskussionen
darüber beweisen, welches ihre differentiae specificae im Vergleich zu
anderen Arten von Rechten sind, wie extensiv oder restriktiv ihre Idee
auszulegen ist.

Es versteht sich von selbst, daß auf diesen Fragenkomplex hier nicht
näher, schon gar nicht umfassend eingegangen werden kann. Für unsere
Zwecke sei nur an folgendes kurz erinnert. Die Erörterungen der Frage,
welche Ansprüche dem Codex der Menschenrechte zugeordnet werden
sollen und welche nicht, beziehen sich sowohl auf ganze Klassen von
Rechten als auch auf einzelne Rechte. Ersteres läßt sich verdeutlichen
anhand der Stellungnahmen zum Konzept dreier Generationen von Men-

10 Vgl. z. B. Hilpert, Konrad, Die Menschenrechte. Geschichte - Theologie -
Aktualität, Düsseldorf 1991, 59-64.



All Human Rights for All 357

schenrechten.11 Diesem zufolge sind in der geschichtlichen Abfolge als
Menschenrechte der ersten Generation zunächst, wie sich vor allem durch
eine Betrachtung der Inhalte der amerikanischen und französischen
Menschenrechtserklärungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts nachweisen
läßt, individuelle Freiheits- sowie politische Mitwirkungsrechte ausgebildet

worden. Jene schützen das Individuum insbesondere vor staatlichen
Eingriffen, sichern dem einzelnen Freiräume; diese ermöglichen als

Partizipationsrechte dessen Teilhabe am Willensbildungs- und Entschei-
dungsprozeß in politisch-gesellschaftlich bedeutsamen Fragen. Diese
historisch ursprüngliche Klasse von Freiheitsrechten ist in der Folgezeit im
allgemeinen als ein Kernbestandteil eines menschenrechtlichen Kanons
anerkannt worden. Im 19. Jahrhundert stellte sich in einer bedrängenden
Weise «die soziale Frage». Daher wurden als Menschenrechte der zweiten

Generation soziale Anspruchsrechte ausgebildet. Als Leistungsrechte
gewähren sie dem Individuum von Seiten des Staates Ansprüche auf
bestimmte elementare Werte. Da die Möglichkeit, sogeartete Rechte zu
realisieren, von kontingenten Umständen wie den zur Verfügung stehenden
Mitteln abhängt, diese Rechte einen sehr breiten Gestaltungsrahmen
aufweisen und in ganz unterschiedlichen Grad umgesetzt werden können,
erfüllen sie in den Augen der Kritiker12 nicht die für Menschenrechte
notwendigen Merkmale und sind daher einer anderen Kategorie zuzuordnen.
Im Zuge der Internationalisierung des Menschenrechtsschutzes nach dem
zweiten Weltkrieg, in Anbetracht der sich verstärkenden internationalen
Interdependenz ist ungefähr seit den 70er Jahren dieses Jahrhunderts eine
dritte Generation von Menschenrechten13 postuliert worden. Mit dieser
Forderung, deren Protagonisten vorwiegend in der Dritten Welt zu finden
sind, soll auf globale Krisenphänomene reagiert werden, wie
insbesondere die der Unterentwicklung bei ganzen Völkern, der
zahlreichen Kriege und Bürgerkriege, der Umweltzerstörung. Demgemäß
wird in erster Linie ein Menschenrecht auf Entwicklung sowie auf Frieden

sowie auf eine intakte Umwelt gefordert. Der Status dieser Rechte
wird gegenwärtig noch sehr kontrovers diskutiert. Nicht wenige bestreiten

prinzipiell, daß es sich bei ihnen um Menschenrechte handle.14

11 Zu diesem Konzept vgl. z. B. Riedel, Eibe, Menschenrechte der dritten Dimension,

in: Europäische Grundrechte Zeitschrift 16 (1989) 9-21, hier 11 f. ; DRZWECKI,
Krzysztof, The rights of solidarity - the third revolution of human rights, in: Nordisk
Tidsschrift for International Ret 53 (1984) 26-46, hier 26-29.

12 Vgl. z. B. CRANSTON, Maurice, Kann es soziale und wirtschaftliche Menschenrechte

geben?, in: BÖCKENFÖRDE, E.W., und SPAEMANN, R. (Hg.), Menschenrechte und
Menschenwürde, Stuttgart 1987, 224-237.

13 Zur ersten Information vgl. Barthel, Armin, Die Menschenrechte der dritten
Generation, Aachen 1991.

14 Zu den Gründen vgl. WITSCHEN, Dieter, Menschenrechte der dritten Generation
als Leitprinzipien eines internationalen Ethos, in: ZKTh 117 (1995) 129-151.



358 All Human Rights for All

Was einzelne Menschenrechte betrifft, so sei paradigmatisch nur auf
folgendes hingewiesen: In verschiedenen Ländern ist das Recht auf
Kriegsdienstverweigerung aus Gewissensgründen kein positiviertes
Grundrecht; in anderen, vor allem in westlichen Ländern wird es als eine
unerläßliche Applikation des Menschenrechts auf Gewissensfreiheit
angesehen, die nach einer Umsetzung in ein Grundrecht verlangt. Bis heute
ist in der Mehrzahl der Staaten die Todesstrafe ein legitimes Rechtsinstitut;

eine der bedeutendsten Menschenrechtsorganisationen auf
nichtstaatlicher Ebene, Amnesty International, betrachtet es hingegen als eine
ihrer zentralen Aufgaben, sich für ihre generelle Abschaffung einzusetzen,

weil sie in ihr eine elementare Menschenrechtsverletzung sieht.
Innerhalb der katholischen Kirche gab es bis zur Erklärung Dignitatis hu-
manae des Zweiten Vatikanischen Konzils lebhafte Diskussionen
darüber, ob die Forderung nach Religionsfreiheit, die von der nach
Glaubensfreiheit zu unterscheiden ist, berechtigt ist und, gegebenenfalls, in
welcher Weise sowie in welchem Umfang.

Neuartige, z. B. durch technologische Innovationen hervorgerufene
Gefährdungen «menschenwürdiger» Existenz haben als Reaktion zu Po-
stulaten neuer Menschenrechte geführt. So ist im Blick auf mögliche
Auswirkungen gentechnologischer Verfahren auf den Menschen ein
Menschenrecht auf Identität gefordert worden, im Blick auf bestimmte
Folgen der Informationstechnologie ein Menschenrecht auf informationelle

Selbstbestimmung. Die Umweltkrise hat den Ruf nach ökologischen
Menschenrechten laut werden lassen.

Diese Extensionen bei Menschenrechtspostulaten belegen im übrigen
zum einen, daß das Konzept der Menschenrechte nicht einmal entworfen,
dann ein ein für allemal feststehendes und vollständiges Regelwerk
bildet, sondern daß es einer historischen Entwicklung unterliegt und unab-
schließbar ist. Sie lassen zum anderen aber auch bestimmte Gefahren für
die Menschenrechtsidee erkennen. So kommt es durch die Herausbildung
immer neuer Menschenrechte, durch die Addition unterschiedlichster
Ansprüche, die scheinbar mangels eindeutiger Kriterien nicht eingrenzbar
ist, zu einer Hypertrophie und Inflationierung des Menschenrechtsgedankens.

Es ist zu befürchten, daß durch derartige Prozesse, durch die zu
vieles unter diesem Rechtstitel subsumiert wird, die Menschenrechtsidee
innerlich ausgehöhlt und verwässert wird.

Allein schon wegen dieser angedeuteten Gefahren gilt es, Menschenrechte

von anderem zu unterscheiden, und zwar vor allem a) von
Bedürfnissen, b) von subjektiven Rechten im allgemeinen und c) von
Zielbestimmungen. Menschenrechte, deren Gewährleistung - kantisch
gesprochen - Angelegenheit einer Rechts- und nicht einer Tugendpflicht
ist, dienen dem Schutz elementarer Werte, sie sind auf anthropologische
Grunddaten bezogen; durch sie kann mithin nicht jeder Anspruch auf Be-



All Human Rights for All 359

friedigung irgendeines Bedürfnisses abgedeckt werden.15 Aus der
Rechts-Perspektive bedeutet dies: Die Menschenrechte bilden eine Species

innerhalb des Genus subjektiver Rechte. Da Menschenrechten als
zunächst moralisch begründeten Ansprüchen um ihrer Durchsetzbarkeit willen

eine Tendenz zur Verrechtlichung inhärent ist, müssen sie mehr als

allgemeinste Zielbestimmungen enthalten; ansonsten wären sie im Sinne
mittlerer Prinzipien als operationalisierbare Grundsätze auch nicht geeignet.

Es ist zudem zu berücksichtigen, daß das Problem der Identifikation
sich nicht nur in dem Sinne stellt, daß es einer Klärung bedarf, ob ein
bestimmter Anspruch mit guten Gründen dem Genus der Menschenrechte
zuzuordnen ist oder nicht. Denn selbst wenn allgemein anerkannt wird,
daß ein spezifisches Recht legitimerweise in den Codex der Menschenrechte

inkorporiert worden ist bzw. werden soll, können erhebliche
Unklarheiten hinsichtlich dessen Zweckbestimmung bestehen. So kann ein
Recht sehr lapidar formuliert worden sein; ein Beispiel dafür bietet Art. 3

der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte aus dem Jahre 1948, in
dem es u. a. heißt: «Jeder Mensch hat das Recht auf Leben.» Es ist nur an
die bioethischen Diskussionen, die den Beginn und das Ende menschlichen

Lebens betreffen, oder an die Debatten über die Legitimität von
Gewaltanwendungen in bestimmten Konfliktlagen zu erinnern, um die
Schwierigkeiten bei der Applikation eines so allgemein gefaßten Rechts
auf konkrete Situationen erfassen zu können. Für die Identifizierung der
Telos-Bestimmung eines Menschenrechts ist es nun generell wichtig, den
Mißstand oder das Unrecht vor Augen zu haben, gegen den oder das die
Forderung nach einem Menschenrecht sich richtet. Beim soeben erwähnten

Beispiel sollte ursprünglich ein willkürliches Töten von Bürgerinnen
und Bürgern durch den Staat verhindert werden. Allgemein soll durch ein
Menschenrecht etwas geschützt werden, das für den Menschen von
existentieller Bedeutung ist, das aber durch wiederkehrende Handlungen
oder Unterlassungen anderer, von sozialen Gebilden in einer substantiellen

Weise bedroht wird. Die Proklamation des Rechts ist als angemessene
Reaktion auf die Gefährdungen anzusehen; es bedarf des Mittels des

Rechts, da durch schwächere Mittel wie Selbsthilfe oder die moralisch
motivierte Hilfe anderer das gleiche nicht erreicht werden kann.16

15 Zur Kritik des Ansatzes, Menschenrechte von Grundbedürfnissen her zu begründen,

vgl. KÖNIG, Siegfried, Zur Begründung der Menschenrechte: Hobbes - Locke -
Kant, Freiburg, München 1994, 306-308.

16 Zu den Voraussetzungen für die Formulierung eines Menschenrechts vgl. NICKEL,
James W., Making Sense of Human Rights, Berkeley, Los Angeles, London 1987, bes.
Kap. 6.



360 All Human Rights for All

3. Die Idee eines ordo iurium hominis - ein Widerspruch zur
Unteilbarkeit?

Läßt sich aber nicht gegen die Idee einer inhaltlichen Unteilbarkeit der
Menschenrechte, wie sie soeben ein wenig erläutert worden ist, ein
prinzipieller Einwand erheben? Zeigt sich nicht bei näherem Zusehen, daß
der Kanon der Menschenrechte nicht in sich homogen ist, er vielmehr
innere Spannungen aufweist, daß in ihm die einzelnen Rechte nicht als in
jeder Beziehung gleichrangig nebeneinander geordnet betrachtet werden
können, es vielmehr unter Umständen einer Rangordnung bedarf, um Fragen

nach relationalen Bestimmungen lösen zu können? So sind in
Menschenrechtsdeklarationen und in Verfassungen, in denen Menschenrechte
für den nationalen Bereich als Grundrechte positiviert werden, einzelne
Rechte mit Klauseln versehen, in denen verschiedenartige Vorbehalte
formuliert werden, seien es Regelungs- oder Schranken- oder
Eingriffsvorbehalte. Mit diesen werden der Sache nach ebenfalls die Relationen
der Rechte untereinander zum Thema, ohne allerdings mit ihnen schon
geregelt zu werden. Der Gedanke einer Rangordnung beinhaltet nun, daß
bei bestimmten Handlungskonstellationen das eine oder andere
Menschenrecht nicht gleichzeitig realisiert werden kann, daß es gegenüber
einem anderen hintanzustellen ist. Wie läßt sich dies mit der Idee der
Unteilbarkeit vereinbaren?

In der normativen Ethik sind Präferenzregeln etwas Selbstverständliches.

Wer Antworten auf deren Grundfrage «Wer soll für wen was tun?»
geben will, der kommt - allein schon wegen der vielfachen Begrenzungen
in den menschlichen Möglichkeiten sowie der Knappheit zahlreicher
nicht-sittlicher Werte - nicht umhin, Vorzugsregeln zu bestimmen. In der
christlichen Ethik ist zu diesem Zweck u. a. ein ordo caritatis ausgebildet
worden, da mit Hilfe des Grundprinzips der Nächstenliebe allein das
jeweils moralisch Richtige nicht zureichend erfaßt werden kann. Innerhalb
eines Konzepts der Menschenrechte dürfte analog ein ordo iurium hominis

zu entwickeln sein, in dem die unterschiedlichen Rechte in Beziehung
zueinander gesetzt werden und dabei unter Umständen eine Rangordnung17

ausgemacht wird. Eine entsprechende Notwendigkeit sehen
selbstredend die, die innerhalb der Menschenrechte Prioritätensetzungen
vornehmen, wofür nunmehr einige wenige Beispiele angeführt seien.

Ein erstes allgemeines Beispiel haben bekanntlich in den Zeiten des
Ost-West-Konflikts die (nicht selten ideologischen) Auseinandersetzungen

darüber geboten, welcher Klasse der Primat zukommt. Während - in
einer typologischen Verallgemeinerung gesprochen - in den westlichen,
den sog. liberalen Staaten den individuellen Freiheitsrechten die Priorität

17 Es wäre allerdings von vornherein abwegig, eine vollständige und geschlossene
Rangordnung aufstellen zu wollen, da es unmöglich ist, alle gegebenen Relationen reflex
einzuholen, und da schon gar nicht alle denkbaren Relationen antizipiert werden können.



All Human Rights for All 361

zugesprochen wurde, wurde in den östlichen, den sog. sozialistischen
Staaten den sozialen Anspruchsrechten der Vorrang eingeräumt. Mit dem
Konzept einer dritten Generation von Menschenrechten tauchte auch eine
dritte Variante einer Primatsbestimmung auf. Denn in ihm wird die Klasse

der internationalen Solidaritätsrechte als vorrangig angesehen, da nach
Ansicht der Befürworter durch deren Umsetzung erst die Möglichkeitsbedingungen

für die Realisierung der beiden anderen Klassen geschaffen
werden. Eine Primatsbestimmung dieser Art kann allerdings dazu führen,
daß die Ausübung ganzer Klassen von Rechten vorenthalten wird mit
dem Argument oder eigentlich genauer: Vorwand, daß die Umsetzung der
vorrangigen Klasse von Rechten noch nicht vollständig erreicht worden
sei. Wenn in diesem Kontext die Unteilbarkeit der Menschenrechte
betont wird, dann wird damit die umfassende Verwirklichung aller Klassen

von Menschenrechten, also der bürgerlichen, politischen, sozialen,
wirtschaftlichen und kulturellen, eingefordert, wird Einspruch gegen die
Vorordnung einer Klasse gegenüber (einer) anderen erhoben, um
unterschiedliche Standards zu vermeiden und eine integrale Realisierung
aller Klassen zu postulieren.

Im Völkerrecht hat sich die Unterscheidung zwischen einfachen und
schweren Menschenrechtsverletzungen mehr oder weniger eingebürgert.
Bisher besteht ein völkerrechtlicher Konsens darüber, daß bei den
Tatbeständen des Völkermords, der Sklaverei und der Apartheid «grave
violations» von Menschenrechten gegeben sind. Es wird diskutiert, ob nicht
noch andere Tatbestände, wie z. B. die Ausrottung religiöser, ethnischer
oder sonstiger Minoritäten, die von staatlichen Organen praktizierte Folter,

willkürliche Tötungen, Verschleppungen und Verhaftungen, dieser
Kategorie zuzuordnen sind. Bei grave violations wird gegen objektives
Völkerrecht verstoßen, das als zwingendes Recht (ius cogens) gegenüber
allen Geltung hat, unabhängig davon, ob der Staat, in dem es zu diesen
Verletzungen kommt, die einschlägigen Menschenrechtskonventionen
ratifiziert hat oder nicht. Als Rechtsfolge sind bei schweren
Menschenrechtsverletzungen Einmischungen zulässig, so daß das Souveränitätsrecht

eingeschränkt wird. Dabei ist zwischen interference und intervention

zu unterscheiden; bei der ersten Reaktionsmöglichkeit kommen
politische und/oder wirtschaftliche Sanktionen zum Einsatz, bei der zweiten
wird als äußerstes Mittel der Einsatz militärischer Gewalt in Betracht
gezogen. Die Heraushebung schwerer Menschenrechtsverletzungen aus dem
Gesamt der völkerrechtlichen Verstöße gegen Menschenrechte impliziert
evidentermaßen eine Gewichtung.

Das trifft ebenfalls zu, wenn in Menschenrechtskonventionen einzelne

Rechte mit einem Notstandsvorbehalt versehen werden. Diesem
zufolge darf eine Reihe von Rechten selbst im Falle eines Krieges, von
bewaffneten Konflikten oder eines öffentlichen Notstandes, der die
Existenz einer Nation bedroht, nicht außer Kraft gesetzt werden. Zu den



362 All Human Rights for All

Kernrechten, die selbst in der Ausnahmesituation eines Notstandes
fortgelten, zählt Art. 4 Abs. 2 des Internationalen UN) Paktes über
bürgerliche und politische Rechte aus dem Jahre 1966 folgende: das Recht
auf Leben Recht auf Schutz vor willkürlicher Tötung) (Art. 6), das
Verbot der Folter und anderer Mißhandlungen (Art. 7), das der Sklaverei
und Leibeigenschaft (Art. 8,1 und 2), das des Schuldverhaftens (Art. 11)
und von rückwirkenden Strafgesetzen (Art. 15), das Recht auf Rechtsfähigkeit

(Art. 16) sowie das auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit

(Art. 18). Bereits zuvor, nämlich im Jahre 1950, sind im Art. 15

der Europäischen Menschenrechtskonvention folgende Rechte als
«notstandsfest» erklärt worden: das Recht auf Leben (Art. 2), das Verbot der
Folter (Art. 3), der Sklaverei und Leibeigenschaft (Art. 4,1) sowie der
Grundsatz «Nulla poena sine lege» (Art. 7). Es ist evident, daß mit dieser
Unterscheidung zwischen unaufhebbaren Rechten und anderen, die im
Falle eines Notstandes, der objektiv nachprüfbar sein muß, derogiert werden

können, und zwar in dem Umfang, der aufgrund der Lage unbedingt
erforderlich ist, gleichzeitig die Bestimmung eines Vorrangs vorgenommen

wird.
In der rechtsphilosophischen Literatur finden sich verschiedenste

Einteilungen der Menschenrechte. Ein principium divisionis kann die
Idee einer Rangordnung bilden. So wird z. B. unter dem Stichwort «Hierarchie

der Menschenrechte» unterschieden zwischen Menschenrechten,
«die absolut unverfügbar sind, wie das Recht auf Leben», und solchen,
«deren Ausgestaltung vielleicht auch Interpretationen oder ein gewisses
Maß an kultureller Variabilität zuläßt.»18 Prioritätsbestimmungen dieser
Art werden oftmals vorgenommen im Zusammenhang mit der Erörterung
der Frage, ob Menschenrechte einen - temporal und räumlich - universalen

oder einen nur relativen, d. h. kulturabhängigen Geltungsanspruch
erheben können.19 Durch einen Rekurs auf Prioritäten soll die Universa-

18 KÖNIG, Siegfried, (s. Anm. 15) 57. Unter dem gleichen Stichwort wird im Dokument

der Internationalen Theologischen Kommission «Über die Würde und Rechte der
Person» unterschieden zwischen einigen Menschenrechten, die so fundamental sind, «daß
sie nur unter Mißachtung der Würde der menschlichen Person geleugnet werden können»,
und anderen Rechten niedrigeren Grades, die «mitunter nur als kontingente Folgerungen
der fundamentalen Rechte, als praktische Bedingungen ihrer vollkommenen Anwendung,
aber auch als mit den realen Umständen der Nationen und Zeiten verbunden» erscheinen,
und die sich «vor allem in schwierigen Zeiten als weniger unantastbar erweisen», in: IKaZ
15 (1986) 257f.

19 Vgl. dazu z. B. DONNELLY, Jack, Cultural relativism and universal human rights,
in: Human Rights Quarterly 6 (1984) 400-419; KÜHNHARDT, Ludger, Die Universalität
der Menschenrechte, München 1987, bes. 281-303; HOPPE, Thomas, Menschenrechte als
Basis eines Weltethos?, in: Brennpunkt Sozialethik (FS F. Furger), hrsg. von HEIMBACH-

Steins, Marianne/LIENKAMP, Andreas/WlEMEYER, Joachim, Freiburg, Basel, Wien 1995,
319-333, hier 319-327. In der diesbezüglichen Kontroverse tauchen in einer analogen
Weise die Fragestellungen auf, wie sie in der Moralphilosophie bereits seit längerem unter



All Human Rights for All 363

lität der Menschenrechtsidee gesichert werden; die wichtigsten und
elementarsten Menschenrechte sollen unabhängig von den verschiedenen
Denktraditionen und kulturspezifischen Vorstellungen Anerkennung
finden können. Von ihrem Geltungsanspruch her sind Menschenrechte an
sich, insofern sie unverzichtbare, elementare Bedingungen des Menschseins

zum Inhalt haben, auf deren Gewährungsleistung alle Menschen ein
Recht haben, kulturinvariant. Daß sie in ihrer Grundsubstanz interkulturell

gültig sind, schließt allerdings nicht aus, daß bei der Interpretation
einzelner Rechte bei ihrer Applikation auf konkrete Einzelfragen den
jeweiligen kulturellen Gegebenheiten Rechnung getragen wird. Es ist insofern

plausibel, wenn etwa O. Höffe drei Schichten von Menschenrechten
ausmacht: als eine erste Schicht Menschenrechte tout court, also «Rechte,
die jeder Mensch zu jeder Zeit seines Menschseins hat»; als eine zweite
Schicht phasenbezogene Menschenrechte, die «zwar jeder (hat), aber nur
insofern er sich in der betreffenden Lebensphase befindet», und als dritte
Schicht kulturabhängige Menschenrechte, bei denen «zwar nicht die
Legitimationsgrundlage, wohl aber die spezifische Ausgestaltung»
kulturspezifisch ist.20 Oder es macht Sinn und bedeutet nicht eo ipso eine
Negation der Idee der Unteilbarkeit der Menschenrechte, wenn diese
außer auf einer universalen ebenfalls auf regionaler Ebene, wie in
Europa, Amerika und Afrika geschehen, kodifiziert werden. Wenn eine
«Regionalisierung» des Menschenrechtsschutzes auch einerseits die
Gefahren z. B. einer Zersplitterung oder einer Entwicklung unterschiedlicher

Standards mit sich bringen, sie dem Bemühen um eine weltweite
Geltung zuwiderlaufen kann, so bietet sie andererseits u. a. die Chancen,
daß unter Wahrung der kulturellen Identität eine Aneignung der
Menschenrechte herbeigeführt wird, daß wegen der jeweiligen gemeinsamen
Problemlagen innerhalb einer Region die Realisierung bestimmter
Menschenrechte vorrangig in Angriff genommen wird und daß aufgrund der
größeren kulturellen, politischen und sozialen Homogenität einer Region
Menschenrechte effektiver durchgesetzt werden.

In der praktischen Menschenrechtsarbeit werden ebenfalls Prioritäten
gesetzt. So konzentriert sich z. B. Amnesty International, die nicht-staatliche

Menschenrechtsorganisation mit den meisten Mitgliedern und der
stärksten Verzweigung, auf ganz bestimmte Bereiche des
Menschenrechtsschutzes. Ihr Augenmerk ist vorwiegend auf Menschenrechtsverletzungen

gerichtet, bei denen das Recht auf Leben bzw. körperliche
Integrität sowie bestimmte Freiheitsrechte aufs schlimmste mißachtet werden.
Insbesondere bemüht sie sich, wie den Jahresberichten über ihre Tätigkeit
zu entnehmen ist, politischen Gefangenen, die weder Gewalt angewandt

dem Stichwort «ethischer Relativismus» abgehandelt worden sind. Vgl. dazu z. B. GlN-
TERS, Rudolf, Relativismus in der Ethik, Düsseldorf 1978.

20 Die Menschenrechte im interkulturellen Dialog, in: Odersky, Walter (Hg.), Die
Menschenrechte. Herkunft - Geltung - Gefährdung, Düsseldorf 1994, 135f.



364 All Human Rights for All

noch dazu aufgerufen haben, zu helfen und möglichst ihre unverzügliche
Freilassung zu erwirken. Sie setzt sich für diese ein, insofern sie in
Polizeistationen oder Gefängnissen der Folter oder anderen Mißhandlungen
und Übergriffen ausgesetzt sind, sie sich in Isolierhaft befinden oder sie

willkürlich, d. h. ohne ein ordentliches gerichtliches Verfahren abgeurteilt

worden sind. Sie kämpft gegen die Verfolgungsmethode des
«Verschwindenlassens», gegen extralegale Hinrichtungen und staatliche Morde

durch Polizei, Militär oder paramilitärische Einheiten. Sie tritt für die
weltweite Abschaffung der Todesstrafe ein. Sie versucht ein Abschieben
von Flüchtlingen in ihr Heimatland zu verhindern, wenn ihnen dort konkret

schwere Menschenrechtsverletzungen drohen.
Gegen das Erstellen eines ordo iurium hominis jedweder Art wird

nun ein prinzipieller Einwand erhoben. Diesem zufolge wird dem
Mißbrauch der Weg geebnet, sobald bei den Menschenrechten eine Rangordnung

ausgemacht wird. Da aus verschiedenen Gründen ohnehin -
insbesondere für die staatliche Gewalt - die Gefahr bestehe, Menschenrechte
einzuschränken, werde diese nochmals verstärkt, wenn Präferenzen bei
ihnen bestimmt würden. Der Prozeß der stetigen inneren Aushöhlung dieser

Rechte wäre dann nicht aufzuhalten, da sie immer mehr gegenüber
anderen Gesichtspunkten hintangestellt würden, bis sie schlimmstenfalls
ihre reale Geltung ganz verloren hätten. Dieser Gefahr sei dadurch zu
begegnen, daß alle Menschenrechte als gleichrangig eingestuft würden, daß
m.a.W. jede Rangordnung und jede Einteilung der Menschenrechte, die
eine solche beinhalte, vermieden werde.21 Gegenüber diesem Einwand ist
seinerseits zum einen das bekannte Gegenargument «abusus non tollit
usum» vorzubringen und zum anderen auf die Unvermeidlichkeit von
Abwägungen bei bestimmten Konstellationen hinzuweisen. Im Hinblick auf
letzteres gilt es zu berücksichtigen, daß es verschiedene Arten von
Verhältnisbestimmungen der Menschenrechte untereinander gibt, daß die
Frage nach deren Vereinbarkeit mit der Idee der Unteilbarkeit sich je
anders stellt.

Unter systematischer Rücksicht lassen sich drei Arten von
Verhältnisbestimmungen unterscheiden: ein Komplementär-, ein Fundierungsund

ein Konfliktverhältnis.22 Im ersten Fall bereitet die Frage der
Vereinbarkeit keinerlei Schwierigkeiten. Denn wenn zwischen einzelnen
Menschenrechten eine Relation der Komplementarität ausgemacht wird,
dann bedeutet dies, daß sie als nebeneinander geordnet zu betrachten
sind, daß sie mithin zugleich, und zwar zugleich sowohl in zeitlicher als

21 So Sieghart, Paul, Die geltenden Menschenrechte, Kehl a.Rh. u. a. 1988, 96 und
123.

22 Vgl. zu diesen drei Verhältnisbestimmungen in einem anderen Kontext, dem des

Verhältnisses des Prinzips der Gerechtigkeit zu anderen moralischen Grundsätzen:
Witschen, Dieter, Gerechtigkeit und teleologische Ethik (SthE 39), Freiburg i.Ue., Freiburg
i.Br. 1992, 194-217.



All Human Rights for All 365

auch in inhaltlicher Hinsicht, realisierbar sind. Näherhin sind die
Menschenrechte nicht unverbunden nebeneinander geordnet, sondern bilden
vielmehr ein interdependentes Gefüge, so daß durch die Verwirklichung
eines Menschenrechts zugleich die Realisierung eines anderen mit gefördert

werden kann. Im Prozeß der Implementierung sind dann die
wechselseitigen Beeinflussungen und Abhängigkeiten zwischen einzelnen
Rechten zu beachten, bedarf es deren Abstimmung aufeinander. Ein
solches Verhältnis der Komplementarität besteht z. B. zwischen verschiedenen

Freiheitsrechten. So fordert etwa das Recht auf Versammlungsfreiheit,
daß das Recht auf Meinungsfreiheit sichergestellt ist. Meinungsfreiheit
setzt Informationsfreiheit voraus. Informationsfreiheit wird durch

Pressefreiheit möglich usw. Derartige Freiheitsrechte können als Ausfaltungen

einer Grundidee in verschiedene Handlungsfelder begriffen werden;

ihrer gleichzeitigen Realisierung steht nichts entgegen, insoweit es
sich um Ansprüche, bestimmte Eingriffe zu unterlassen, handelt.

Im Falle eines Fundierungsverhältnisses ist die Frage nach der
Vereinbarkeit nicht ebenfalls unmittelbar zu beantworten. Denn hier ist eine
Relation der Bedingung gegeben, was impliziert, daß zunächst die
fundierenden Rechte garantiert sein müssen, bevor die Realisierung der
bedingten Rechte in Angriff genommen werden kann. Es ist mithin eine
sachlogische, d. h. eine durch eine inhärente Gesetzmäßigkeit der Rechte
bestimmte Abfolge zu beachten. Elementare Rechte bilden das Fundament

für die «höheren» Rechte und sind insofern die dringlicheren; jene
sind die bedingenden Rechte, diese die bedingten. Ohne daß die elementaren

Rechte gewährleistet sind, ist die Verwirklichung der «höheren»
nicht möglich. Was nützt z. B. einem Menschen, der Hunger leidet, das

Recht auf freie Entfaltung seiner Persönlichkeit, einem, der das Lesen
nicht erlernen konnte, das Recht auf Pressefreiheit? Die Rechte auf
Leben und körperliche Integrität sind evidentermaßen Basis-Menschen-
rechte, da sie die Bedingung für alle anderen Menschenrechte bilden.23
Die Orientierung am Fundierungsverhältnis ist notwendig, gar nicht zu
umgehen. Sie steht auch nicht im Widerspruch zur Idee der Unteilbarkeit.
Denn durch das Sich-Leiten-Lassen von dieser Gesetzmäßigkeit wird ja
keine Selektion innerhalb der Menschenrechte vorgenommen, wird nicht
einem Teil der Menschenrechte seine Geltungskraft abgesprochen. Es
steht dem Bestreben einer vollständigen Realisierung nicht entgegen; im
Gegenteil, durch die Gewährleistung der elementaren, fundierenden
Rechte sollen gerade die Voraussetzungen für die Realisierung der
bedingten Rechte mit geschaffen werden.

23 Vgl. z. B. H. SHUE'S Unterscheidung zwischen basic rights, zu denen er die
Rechte auf körperliche Unversehrtheit, ein Existenzminimum und bestimmte Freiheitsrechte

zählt, und den übrigen Rechten (Basic rights, Princeton 1980, 18ff.).



366 All Human Rights for All

Im Falle eines Konfliktverhältnisses wirft unsere Frage offenbar die
größten Probleme auf. Denn bei einer Konstellation miteinander
konkurrierender Rechte ist ein Abwägen, mithin ein Vorziehen und Hintanstellen

unumgänglich, ist eine gleichzeitige Realisierung nicht möglich, geht
die Verwirklichung eines Menschenrechts zu Lasten eines anderen. Die
Möglichkeiten eines Konflikts sind sehr vielfältig. Der Art nach gibt es

zum einen Konflikte zwischen verschiedenen Menschenrechten, wobei
nochmals Konflikte zwischen gleichen Rechten verschiedener Berechtigter

von solchen zwischen unterschiedlichen Rechten verschiedener
Berechtigter unterschieden werden können; zum anderen Konflikte
zwischen Menschenrechten und anderen Gesichtspunkten, wie sie in
Menschenrechtserklärungen auch thematisiert werden. Ein Beispiel für letzteres:

In Art. 29, Abs. 1 und 2 der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte

wird auf die Begrenzung der Menschenrechte durch Grundpflichten

hingewiesen. Ansonsten sei hier stichwortartig an folgende
Konkurrenzmöglichkeiten der erstgenannten Art erinnert.

Immer wieder wird in diesem Kontext die Relation zwischen
individuellen Freiheits- und sozialen Anspruchsrechten erörtert. Es ist unübersehbar,

daß eine extensive Auslegung der einen Klasse zu Lasten der
anderen gehen kann und umgekehrt. Je mehr individuelle Freiheitsrechte in
den Vordergrund gerückt werden, desto größere Ungleichheiten bringt
dies mit sich. Je mehr die Gewährleistung sozialer Anspruchsrechte zur
bestimmenden Gestaltungsmaxime wird, desto stärker weiten sich die
Eingriffsrechte des Staates aus, desto stärker wird der individuelle
Freiheitsraum eingeengt. Die Möglichkeit eines Konflikts zwischen diesen
beiden Klassen erhellt bereits daraus, daß es sich bei den individuellen
Freiheitsrechten im Kern um Unterlassungs- bzw. Abwehrrechte handelt,
die den einzelnen insbesondere vor staatlichen Eingriffen schützen und
unmittelbar umsetzbar sind, bei den sozialen Anspruchsrechten um
Leistungsrechte, die der einzelne gegenüber dem Staat geltend machen kann
und die oftmals nur graduell umsetzbar sind.24 Ihre grundsätzlichen Te-
losbestimmungen sind mithin unter dieser Rücksicht gegenläufig.
Konflikte sind weiterhin innerhalb einer Klasse von Menschenrechten möglich.

So kann etwa das Recht auf Meinungs- und Pressefreiheit kollidieren

mit dem auf Schutz der persönlichen Sphäre und auf Wahrung des gu-

24 Der Unterschied in den Möglichkeiten der Implementierung wird in den beiden
internationalen Menschenrechts-Pakten klar zum Ausdruck gebracht. In Art. 2, Abs. 1 des

Paktes über bürgerliche und politische Rechte heißt es: «Jeder Vertragsstaat verpflichtet
sich, die in diesem Pakt anerkannten Rechte zu achten und sie allen in seinem Gebiet
befindlichen und seiner Herrschaftsgewalt unterstehenden Personen ohne Unterschied zu
gewährleisten.» In Art. 2, Abs. 1 des Paktes über wirtschaftliche, soziale und kulturelle
Rechte hingegen: «Jeder Vertragsstaat verpflichtet sich, einzeln und durch internationale
Hilfe und Zusammenarbeit unter Ausschöpfung aller seiner Möglichkeiten Maßnahmen

zu treffen, um nach und nach mit allen geeigneten Mitteln die volle Verwirklichung

der in diesem Pakt anerkannten Rechte zu erreichen.»



All Human Rights for All 367

ten Rufes. Da es bei der Umsetzung sozialer Anspruchsrechte u. a. des
Einsatzes eines qualifizierten Personals und finanzieller Mittel bedarf,
dieses bzw. diese jedoch nur in einem begrenzten Umfang zur Verfügung
stehen, sind Verteilungen vorzunehmen und ist nach einem Ausgleich bei
der Erfüllung der Ansprüche zu suchen. Ferner können Konflikte bei der
Wahrnehmung ein und desselben Rechts durch verschiedene Träger
auftreten. So können bei knappen Stellen verschiedene Bewerber in der
Ausübung des Rechts auf freie Berufswahl miteinander konkurrieren.

Menschenrechte sind prima-facie-Rechte. Sie sind zwar in der Regel
zu gewährleisten; wenn sie aber etwa untereinander in Konkurrenz
stehen, können sie nicht gleichzeitig vollständig realisiert werden, so daß
ein Abwägen unumgänglich ist. Daß ihre jeweilige Gewährleistung
kategorisch verpflichtend ist, bedeutet nicht eo ipso, daß sie ausnahmslose
Geltung beanspruchen können. Ebenso beinhaltet der Gedanke der
Unteilbarkeit der Menschenrechte nicht, daß sie ausnahmslos gültig sind. Es

gibt Konstellationen, in denen eine vollständige, uneingeschränkte und
zeitgleiche Realisierung nicht möglich ist. Durch ein Präferieren wird
jedoch nicht der Menschenrechts-Charakter des Anspruches aufgehoben
oder in Frage gestellt, der hintangestellt wird. Im Falle eines
Konkurrenzverhältnisses wäre statt der plakativen Formel «All human rights for
all» wohl die Formel «Gleiche Menschenrechte für alle» adäquater, da
dann zwar eine vollständige, gleichzeitige Realisierung nicht erreichbar
ist, gleichwohl der Gleichheitsgrundsatz zu wahren ist, wonach in
gleichen Situationen gleiche Maßstäbe anzulegen sind und der Konflikt allein
nach sachlich relevanten Gesichtspunkten zu lösen ist.

Als Fazit läßt sich festhalten: Inhaltliche Unteilbarkeit der
Menschenrechte bedeutet nicht eo ipso Gleichrangigkeit der Menschenrechte.
Wer die zwischen den Menschenrechten bestehenden Relationen beachtet,

von denen hier drei in typologisierender Absicht genannt worden
sind, der gibt damit nicht den Gedanken ihrer Unteilbarkeit auf. Dieser
beinhaltet die Idee der Einheit und Interdependenz der Menschenrechte,
fordert die parallele und aufeinander abgestimmte Sicherung aller
Menschenrechte, schließt aber den Gedanken eines ordo iurium hominis nicht
aus. Die Forderung «All human rights for all» klingt - zumal für den, der
die Realitäten in puncto «Durchsetzung der Menschenrechte» vor Augen
hat -, maximalistisch. Gegen eine solche Interpretation ist gefeit, wer den
Gedanken der Unteilbarkeit in Synthese mit der Idee eines ordo iurium
hominis sieht.


	All human rights for all : zur Unteilbarkeit der Menschenrechte

