Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Reduktion und Ambivalenz : zur Reflexionsstruktur von E. Lévinas'
Autrement qu'étre

Autor: Schallibaum, Urs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761255

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

URS SCHALLIBAUM

Reduktion und Ambivalenz

Zur Reflexionsstruktur von E. Lévinas’ Autrement qu’étre

Reflexivitit — die Riickbeziiglichkeit zwischen einem Gesagten und
einem Sagen — macht unter anderem das aus, was «philosophisch» ge-
nannt werden kann, unabhingig von philosophischer Reflexion. Diese
tritt erst da in Kraft, wo Reflexivitdt im Vertreten einer Position in ir-
gendeiner Weise wahrgenommen werden muBl. Diese Wahrnahme entldBt
eine bestimmte Struktur philosophischer Reflexion und bestimmt in
einem auch deren Sinn oder Richtung. In diesem Beitrag wird «Re-
flexivitdt» durchgefiihrt an Emmanuel Lévinas’ Autrement qu’étre (AE).!
Dieser Text ist ein ausgezeichnetes Beispiel dafiir, wie eine Reflexions-
struktur ein Thema konstituiert und dariiber hinaus in ihrer Reflexivitét
auch von einer Sache zeugt, die nicht blo methodisch-logischer Natur
ist; ein Beispiel auch dafiir, wie eine strategische Ubernahme von philo-
sophischer Tradition zugleich einen neuen Typus von Reflexion hervor-
bringt; dafiir auch, wie in einem philosophischen Denken, das explizit
das reflexive Subjekt und «Reflexion» einschrinken will, sich die Re-
flexivitdt in fruchtbarer Weise so sehr durchsetzt, daB dieser ProzeB
selbst reflektiert oder besser: exponiert ist.

Fiir diese Durchfiihrung bietet sich das Motiv der «Reduktion» an, in-
sofern diese — als philosophisches Verhalten, das nicht erst bei Husserl
ansetzt — in AE bis an ihre eigene Grenze getrieben wird. Erst wenn das
in AE selbst angefiihrte Movens des Skeptizismus (v.a. V,5) unbe-
schriankt arbeitet, erscheint, noch ohne metaphysische oder theologische
Implikate, der Sinn der «Ethik», von der in Lévinas’ Texten die Rede ist,
vielleicht auch iiber Lévinas hinaus. Einleitend sei zudem die Bemerkung
erlaubt, daB Reflexivitdt und insbesondere die Differenz von Sagen-Ge-
sagtes auch eine Anweisung zur Lektiire philosophischer Texte abgeben
konnen, in der Gestalt etwa, dal der Antrieb oder die Genese einer philo-
sophischen Position nicht nur historisch in einem anderen zu suchen ist,
sondern als Reflexivitdt immanent im Singuldren eines philosophischen
Sprechens Spuren hinterld3t. Der hier skizzierte Begriff der «Ambiva-

1" Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence. La Haye, Den Haag 1974. Seiten- und
Kapitelangaben, wo nicht anders vermerkt, beziehen sich auf AE.



336 Reduktion und Ambivalenz

lenz», im Unterschied zu «Ambiguitdt»?, soll primir die Reflexions-
struktur von AE bezeichnen, in einem weiteren Sinn die Reflexivitit vor
einer moglichen Ubereinstimmung oder Nicht-Ubereinstimmung des Sa-
gens mit dem Gesagten, und damit allgemein auf die komplexe Selbst-
Situierung philosophischer Texte verweisen.

Lévinas’ Werk zeichnet sich in systematischer Hinsicht aus in der Wahr-
nahme der Unméglichkeit, die in den Cartesianischen Meditationen Hus-
serls durchscheint: von Autrui (der/die Andere) auszugehen oder auf Au-
trui hinzugehen. Wenn es zutrifft, dal Lévinas’ Totalité et infini (1961,
TI) «noch eine phidnomenologische Sprache gebrauche»?, so liegt dies
vermutlich daran, da3 1. TI dem Gegensatz von Méme-Autre (Selbes-An-
deres), der als logischer Grundtypus von Gegensatz zu iiberwinden sei,
selbst das Verhéltnis von Moi-Autrui entgegenzusetzen trachtet — inso-
fern stellt sich die Aufgabe, diese Entgegensetzung selbst aufzulosen; daf3
2. TI mit einer Transzendenz von Autrui rechnet, die iiber die Totalitit
hinaus oder gegen sie resistiert — insofern stellt sich die Aufgabe, jene in
einer radikalen philosophischen Immanenz wahrzunehmen; und daf} 3. TI
eben phinomeno-logisch als Beschreibung von Erscheinungsweisen von
Autrui arbeitet — insofern stellt sich die Aufgabe, die Unméglichkeit, Au-
trui zu konstituieren, umzusetzen in einer spezifischen Reflexionsstruk-
tur, die den Term Autrui beinahe zu vergessen und auch die Termini Au-
tre und Moi neu zu denken gezwungen ist. AE zeichnet sich nun in der
Wahrnahme dieser Aufgabe aus, das philosophische Sagen selbst dem
liber Autrui Ausgesagten zu unterstellen, d. h. in der Reflexivitit des
eigenen Sagens und Gesagten.* In methodischer Hinsicht setzt AE in die-
ser Problematik eine Reihe von Reduktionen ein, was iiberraschen mag,
insofern Lévinas, selbst in den phdnomenologisch zu nennenden Texten,
Husserls Reduktion nie vollzogen hat. Der Sinn dieser Reduktionen ist
denn auch mit Vorsicht zu analysieren. Sie unterscheiden sich beziiglich
dessen, was reduziert werden soll, und in verschiedenen strategischen
Typen. Die Reihe dieser Reduktionen bewirkt, trotz den durch die zeit-
lich auseinanderliegende Abfassung von AE bedingten Briichen und Wie-
derholungen, eine systematische Dichte.

Wenn das (Sich-) Zeigen von Autrui grundsétzlich problematisch ist,
hilft in einer traditionell reflexiven Geste nur die Infragestellung des Er-
scheinens selbst. Deswegen bezieht sich die erste implizite Reduktion

2 «Ambiguité», manchmal auch «ambivalence», finden sich in AE, aber terminolo-
gisch nicht bestimmt.

‘3 Lévinas’ eigene Beschreibung am SchluB von «Signature», in: LEVINAS, Difficile
liberté. Paris 1976.

4 AE kann diesbeziiglich gelten als Antwort auf Derridas «Violence et métaphysi-
que», in: DERRIDA, Jacques, L’écriture et la différence. Paris 1967; als Antwort auf AE
wiederum DERRIDAS «En ce moment méme me voici», in: DERS, Psyche. Paris 1987, eine
ausgezeichnete Wahrnahme der Reflexivitit in Lévinas» AE.



Reduktion und Ambivalenz 337

(29) auf das Fragen nach Sein (dessen, was erscheint) und hintergeht die-
ses in einem ebenso reflexiven Schritt zuriick zur Frage nach dem Wer?,
das dieses Sich-Zeigen wahrnehme und befrage. Dazu referiert AE (33—
36) eher implizit zwei Typen der Reflexion des Erscheinens selbst. Diese
sind erkennbar in den Namen Heidegger (Differenz des Entbergens) und
Hegel (Teilung und Reflexivitit von Subjekt-Objekt/Pridikat), die stra-
tegisch verkiirzt gegeneinander ausgespielt werden, ohne dabei eine eige-
ne dritte — zweifellos schwierige — Position beziehen zu miissen. Damit
wagt Lévinas den Schritt zur Subjektivitit nochmals, aber gerade in der
Ubernahme der Momente der Differenz und der Reflexivitit.

Die Radikalitét einer Subjekts-Theorie vollzieht sich in der Aufmerk-
samkeit auf den Status dessen, was nur solange Subjekt oder Dasein
heillt, als es der ontologischen Frage nach einem Was? untersteht. Die
Frage des Wer? betrifft aber nicht nur ein thematisches Ich im allgemei-
nen, sondern zugleich den- oder diejenige, der oder die die Frage stellt.
Eine weitere Reduktion, in welcher sich auch «das Subjekt» zuriickzieht,
stellt deswegen die Frage (nach) der Frage. Dazu werden wiederum stra-
tegisch zwei Typen der Reflexion der Frage referiert (30): Husserl (ite-
rierte Reflexion) und Heidegger (Sich-Verbergen der Unverborgenheit).
Beide Reflexionstypen beziehen die notwendigerweise sich einstellende
Vorstellung eines sich entziehenden Rests in der Reflexion auf Tran-
szendenz, erkldren aber nicht das Ansetzen oder Anbrechen der Frage:
«Mais la question de la Question est plus radicale» (31). Versucht AE
nun, in dieser Frage Autrui zu situieren, so zwingt die Reduktion zugleich
dazu, den Rest nicht auf Transzendenz, sondern Reflexivitidt hin
auszulegen. «Die Frage nach der Frage», in ihrem Doppelsinn: in ihrer
Reflexivitit, kann gerade nicht mehr rechnen mit einem transzendenten,
anderen Subjekt, das irgendwie Ausloser von Frage und Antwort ist. AE
vermag zwar diese Auslegungsrichtung anzudeuten: «Autrui a qui
s’adresse la demande de la question ...» (31).5 An diesem Punkt setzt
eine weitere und explizierte Reduktion an.

AE verlédft zunichst die Befragung der Frage, um in einem weiteren klas-
sischen Schritt ihren allgemeinen Horizont anzugehen. Dieser ist aller-
dings nicht die Neutralitit des Sprachlichen.® Mit der fiir AE insgesamt
zentralen Unterscheidung von Sagen-Gesagtes (le dire et le dit, 43ff.)7 ist
gerade nicht eine von auflen betrachtbare, thematisch ausmachbare Be-

3 «Das Bitten nach/das Fragen der Frage». Die aristotelische Unterscheidung von
apophantischem logos und z. B. euché mag ein Motiv sein fiir die Unterscheidung Sagen-
Gesaﬁgtes, ist aber mit dieser nicht identisch (vgl. AE 12).

Insbesondere nicht ein «es» oder «die Sprache spricht»; was schon in fritheren Tex-
ten Lévinas’ abgewiesen wurde (in AE: 61, 70).

7 Dazu die eingehenden Analysen von WIEMER, Thomas, Die Passion des Sagens.
Freiburg/Miinchen 1988; WEBER, Elisabeth, Verfolgung und Trauma. Wien 1990; FERON,
Etienne, De I’idée de transcendance a la question du langage. Grenoble 1992.



338 Reduktion und Ambivalenz

grifflichkeit angesetzt, die auch methodisch in der Reduktion arbeiten
konnte. Uberdies wird auf keine philosophischen Vorldufer dieser Unter-
scheidung verwiesen (wie in anderen Bahnen mehrmals auf den Skepti-
zismus), rein strukturell ist jedoch die Nachbildung der Unterscheidung
von Noesis-Noema oder énonciation-énoncé deutlich.® Auch geht es mit
diesem Schritt zuriick nicht um ein transzendentales Argument der Nicht-
Hintergehbarkeit der Sprache. Die Unterscheidung Sagen-Gesagtes hat
nicht nur methodisch-argumentative Funktion, sondern auch die
irgendwie sachliche Kraft, das unreduzierbar Subjektive des Sprechens
wirken zu lassen. Eigenartigerweise geschieht dies gerade in der «Re-
duktion» des Wer?. Diese Absicht zeigt sich darin, daB3 beziiglich Sagen
weder Moi noch Autrui verortet wird. Symptomatisch dafiir sind wieder-
holte Wendungen wie «ndhern» (60, 103, 106 etc.), in welchen ununter-
scheidbar ist, wer sich wem ann#dhere. Denn Autrui 1Bt sich, in der Un-
terwerfung des philosophischen Sagens unter das Gesagte, «themati-
sieren» nur und gerade an einem Punkt, wo ein Bruch in der Re-flexion
geschieht und jegliche konstitutive Funktion — und sei es die des «Ande-
ren» — auller Kraft gesetzt ist, insofern diese durch und fiir ein philoso-
phisches Ich représentiert werden muB}. Dieser Punkt ist das Moment
einer Differenz, das in der Tradition, in der Lévinas steht, mit der «Ur-
impression» (in ihrer Stellung zu Noesis und Noema) und der «ontologi-
schen Differenz» angesprochen ist.” Gerade in einer streng strukturellen
Hinsicht ist die Verarbeitung der ontologischen Differenz Heideggers be-
deutsam. In aller Kiirze kann gesagt werden, dal AE im Zuge des ganzen
zweiten Kapitels die Differenz Sein-Seiendes reduziert auf die Differenz
Sagen-Gesagtes. Der Sinn dieser Reduktion ist ein Zuriickfiihren auf ...
und ein Aufheben in ... Die Begriffspaare Sein-Seiend und Sagen-Gesagt
stehen sich aber nicht einfach oder diametral gegeniiber.!® Zwar reiht

8 Die wichtigste Quelle fiir die Differenz Sagen-Gesagtes ist Jeanne Delhomme: An-
schliefend an «question de la question» und «€tre soi-méme en question dans la question»
in: DELHOMME, Jeanne, La pensée interrogative. Paris 1954, geht DIES., L’impossible in-
terrogation. Paris 1971, aus von einer reflexiven Grundstruktur «in/iiber», einer Distanz
der Sprache zu sich selbst, welche zuriickgefiihrt wird auf «passage du dire au dit», «dire
immédiatement figé en dit»; Philosophie nun gilt als diejenige Sprache, die in diesem In-
tervall bleibe, «entre plusieurs langages», «dire qui ne dit pas», und damit — durch die
Manifestation des Gesagten und der Distanz — von dieser Differenz, Entsprechung ohne
Woher und Woran, selbst zeuge. Offensichtlich hat AE all diese Momente iibernommen
und verallgemeinert (vgl. AE 60).

Dieses Motiv (39f.) nimmt «Spur» voraus. Da Lévinas’ Kritik an Husserl und Heid-
egger sich schon vor AE findet, wird diese hier nicht bevorzugt. Zudem werden hier nicht
alle in AE dicht verwobenen Reflexionsstringe beriicksichtigt. Dieses Netz scheint fast
unausweichlich dazu zu zwingen, den Gestus und die Terminologie von Lévinas zu wie-
derholen. '

10 FERON, De I’idée de transcendance, 222f., spricht, mit Blick auf Merleau-Ponty,
von «chiasme»; dagegen soll hier die Asymmetrie, die sich iibrigens auch bei Merleau-
Ponty finden lieBe, beibehalten werden.



Reduktion und Ambivalenz 339

sich die Reduktion an die ontologische Differenz an, spaltet sie aber in
zwei Momente. Dieses Aufspalten iibertrdgt sich in einem weiteren
Schritt auf Momente des Sagens selbst.

Das eine Moment der ontologischen Differenz: ihr Begriindendes,
Konstitutives, wird kurzerhand iibertragen auf das Moment des Gesagten
(insbesondere mittels der wieder aufgenommenen Teilung von Nomen
und Verb, 43f.). Diese Reduktion schriankt die Differenz auf eine rever-
sible Korrelation ein. Der Term amphibologie de [’étre et de I’étant
(49f.) nennt die Wendung der Differenz zur ausschlieBlichen Funktion
des Erscheinenlassens von Seiendem als je solchem.!! Diese ist die
identifizierende Synthese im Gesagten und trédgt ihre eigene Spontaneitit
mit sich. Diese synthetische Leistung wird in AE nicht nachgezeichnet,
ist aber angesprochen im vielfiltigen Ausdruck «schon-gesagt» (45f.). An
dessen StoBrichtung, dafl die Synthese selbst immer im Gesagten ein- und
vergangen ist (etwa im Horen-sagen), interessiert aber nicht, was oder
wofiir sie ist, sondern die Moglichkeit der Wahrnahme dessen, was
immer schon vergangen ist. So unterliegt auch die Vorstellung eines
sprechenden Subjekts, d. h. die Seite des Sagens, das zweifellos korre-
lativ ein Gesagtes «konstituiert» oder es «begleitet»!?, einer nicht zu
reduzierenden Nachtridglichkeit — eine Erfahrung, die iibrigens ein aus-
l6sendes Motiv sein kann fiir die philosophische Reflexion der Reflexi-
vitdt und die in AE festgemacht ist an der Unmd&glichkeit, auf ein solches
Subjekt zu rekurrieren und es thematisch zu vertreten.!?

Dariiber hinaus und nicht in blofB strategischem Interesse unternimmt
AE den Versuch, Sagen unabhingig von der Korrelation zu thematisie-
ren. Das zweite Moment der ontologischen Differenz: der Entzugscharak-
ter (daB ndmlich «Sein» sich zuriickzieht von eben dem, was es «konsti-
tuiert» und von dem her Sein nun als Differenz nicht mehr bedacht wer-
den kann), wird so iibertragen auf «Sagen ohne Gesagtes», in welchem
sich Autrui verbirgt. Dieses Sagen erschlieBt sich zumindest program-
matisch in einem Kapitel (II,3e), das eigens den Titel La réduction tragt.

DaB die Reduktion des Gesagten zuriick zum Sagen auf eine Ambivalenz
stoft, die die Schwierigkeiten der zu vollziehenden Reduktion selbst
trifft, ist die eigentliche Stirke des Lévinasschen Texts. Ausdruck dieser

1T Dies bedeutet jedoch nicht ein Verkennen der Differenz, ihre Umkehr in den Vor-
rang des Seienden vor dem Sein, was auch nicht der Sinn von LEVINAS, De I’existence a
I’existant. Paris 1947, war, sondern: Existierendes als Singulédres von der Differenz her zu
verstehen.

12 Vgl. dazu: «Dire qui porte et donne le jour» (60), Anm. 33, und: «Il n’y a rien qui
se nomme je; je se dit par celui qui parle» (70), sowie DELHOMME (passim). Die Auf-
merksamkeit auf Sagen als «sujet parlant» unterliegt damit bereits einer Reflexivitit und
einem Entzug.

Eine weitere Konsequenz dieser Reduktion ist, daB fortan die Seite des Sagens
nicht unter dem Aspekt des Verbalen, des ProzeBhaften, des «actus» betrachtet werden
kann, was lediglich Korrelat des Substantialen wiire.



340 Reduktion und Ambivalenz

Ambivalenz ist die methodische Bekréftigung: «Montrer la signification
propre du Dire en de¢a de la thématisation du Dit» (55). Ambivalent ist
diese Bekriftigung nicht allein deswegen, weil sie dem im Titel pro-
grammatisch angegebenen «Jenseits» eine Absage erteilt — jenseits der
Ontologie «gibt es» schlechthin nichts. Ambivalent ist diese Bekriftigung
auch nicht nur im Sinne einer Ambiguitit als Effekt der bekannten An-
fangs- oder Ubergangsproblematik. Diese Ambivalenz driickt sich aus im
«diesseits der Thematisierung des Gesagten.» In der Reflexivitit der The-
matisierung und des Thematisierten und in der Ausgestaltung des doppel-
ten Genitivs hat dieser Ausdruck zwei Seiten: die Thematisierung des
Themas «Sagen» im Ausgang von einer Thematisierung des Themas «Ge-
sagtes» — welches seinerseits je Thematisierung von Etwas ist, und die
Thematisierung (dieses Themas) selbst wiederum als ein Gesagtes.

In dieser Konstellation ist allerdings die Richtung der Reduktion
schlechthin nicht mehr ausmachbar. Sie ist sicherlich nicht eine eideti-
sche oder eine epoché im Sinne eines methodischen Ausschaltens, um das
Sagen der Faktizitdt, Geltung oder Wahrheit des Gesagten zu entziehen
(57). Ebenso stofit sie auch nicht auf den Ursprung des Gesagten, etwa
so, da} Sagen die Position des spontan sprechenden Subjekts einnehmen
wiirde. Zweifellos ist aber das Gesagte begleitet von einem sprechenden
Subjekt, was nicht gleichbedeutend ist mit einer konstitutiven Leistung.!4
AE setzt sich implizit weniger mit Husserl, Hegel oder Heidegger ausein-
ander, als, in noch zu bestimmender Weise, mit der transzendentalen Tra-
dition. Aber was in TI «Totalitdt» genannt wurde, wird ernst genommen
als UnabschlieB3- und Uneinschrinkbarkeit des Gesagten. So stof3t die Re-
duktion nicht einfach riickwirts vom Gesagten auf ein dahinterliegendes
Sagen. Wenn AE von einem Nachhallen oder Echo des Sagens im Gesag-
ten spricht, ist dies entweder zu wenig bedacht oder verweist auf den
Lévinasschen Begriff la trace. «Die Spur» ist — und dies wird in der Wie-
derholung dieses Begriffs oft vergessen — kein simulacrum oder vestigi-
um, das als Zeichen hinterlassen wird, sondern das, was als Spurenziehen
sich vom Gespurten zuriickzieht. Dieser Riickzug oder Entzug muf}
radikal gedacht werden oder gar nicht.!> «Spur», wenn sie nicht eindeutig
oder zweideutig als Zeichen lesbar ist, ist ambivalent vielmehr deswegen,
weil ein moglicher Rest jenseits der Totalitét reflexiv bereits von dem her
oder auf das hin gesichtet wird, wohinein er eingegangen ist. Insofern ist
die strukturelle Ambiguitét des Jenseits und Diesseits der Korrelation ge-
rechtfertigt; deren Reduktion ist aber nur schon methodisch nicht erfiill-

14 Damit impliziert die Reduktion keine Deduktion. Soweit auch FERON, De I’idée de
transcendance, passim, der allerdings die transzendental gefate «Reduktion» durchwegs
bestimmt als «réconduction au sens originaire».

15 Das Entzugs-Moment in der ontologischen Differenz ist von Derrida gedacht wor-
den (u. a. in «La différance», in: DERRIDA, L’écriture et la différence. Paris 1967), iiber
Heidegger hinaus.



Reduktion und Ambivalenz 341

bar. Sagen befindet sich eher weder jenseits noch dieseits des Gesagten.
Diese Reflexivitdt mull sich auch auswirken auf die Rede vom Entzug
oder Rest selbst, die gewissermaflen nochmals zu reduzieren wire. — In
dieser Situation kann die von Lévinas angesetzte Reduktion nur wirken,
wenn sie zugleich einen klassischen — immer noch fruchtbaren — philoso-
phischen Schritt vollzieht: wenn sie fortan unter der Thematisierung der
Spur des Sagens nur noch und gerade reflexiv die Thematisierung dieser
Situation selbst versteht, d. h. die Exposition der Ambivalenz, im Aus-
gang von (und nicht als) Amphibologie, Korrelation und Reversibilitit.
An diesem Punkt ist die zweite Seite des Ausgangs vom Gesagten
pertinent. In AE wird explizit und ohne Umschweife bemerkt, da3 die
philosophische Thematisierung des Sagens reflexiv dieses wieder zu ei-
nem Gesagten mache. Die Korrelation schlieft die Moglichkeit ihrer
eigenen Thematisierung nicht aus. «Exposer un autrement qu’étre — cela
donnera encore un Dit ontologique. La réduction de ce Dit (...) laissera
étre la destructure qu’elle aura opérée» (56f.). Die Bedingungen dieser
formalen Reflexivitit, die als Paradox oder Widerspruch auftreten wird,
sind explizit genannt: Eine zusitzliche Reflexion stellt Aussage und Aus-
gesagtes auf der Ebene des Gesagten vergleichend nebeneinander; ohne
diese Nivellierung kommt es nicht einmal zum Widerspruch (199).16 Je-
de philosophische Position, unter anderen Titeln und verschiedenen Vor-
zeichen, mull mit einer solchen Reflexivitét ihres Themas und ihrer eige-
nen Thematisierung rechnen. Thre Anstrengung wird gerechtfertigterweise
dahin gehen, diese irgendwie in Ubereinstimmung zu bringen — sofern sie
nicht den Vorwurf der Reflexionslosigkeit oder Widerspriichlichkeit
antreffen will. Diese Ubereinstimmung kann sich auf verschiedenste
Weisen ausgestalten; aber sie verhilt sich strukturgleich wie eine weitere
Thematisierung mit einem weiteren Korrelat. Gerade die formale
Reflexivitdt oder Repetition, dal ndmlich die von der Reduktion einer
Struktur vollzogene methodische Darstellung sich selbst wiederum in der
thematisch zu reduzierenden Struktur bewegt, miilte hier viel mehr in-
trigieren, als sie es scheinbar tut. Denn wenn die Korrelation, die die
Struktur zur Reflexivitdt vorgibt, selbst zu reduzieren ist, «ist» hier kein
Etwas mehr, was die Reduktion aufzeigen konnte oder sollte. Sie wird zur
Reduktion der Phinomeno-logie selbst, zur Reduktion der Reduktion.
Eine mogliche Lektiire wire, dall dieser Text es unternehme, im Voll-
zug der Reduktion, in der Art und Weise seines eigenen Sagens Spuren

16 Gerade diese Nivellierung vermeidet AE. Entsprechend geniigt auch nicht, um
dem «Sagen» zu entsprechen, ein stiindiges, iteratives dé-dire (wider-rufen/-sprechen, AE
passim), welches FERON, De I'idée de transcendance, 293, iiberdies schlechtweg identifi-
ziert mit der Reduktion.



342 Reduktion und Ambivalenz

des Sagens selbst bemerkbar zu machen.!” Dieser Text wiirde, als ein
Beispiel dessen, wofiir es kein Beispiel gibt, worauf nicht verwiesen wer-
den kann (so wie kein Beispiel fiir ein Performatives re-prasentiert wer-
den kann), sich selbst exponieren in seinem Sagen. Diese Lektiire wird
dem, was in diesem Text gesagt und Thema ist, selbst gehorchen wollen
und es reflexiv auf es selbst als Sagen anwenden. Sie wird wider Willen
von der Intention einer actualiter gegliickten Ubereinstimmung zwischen
Inhalt und Form bestimmt sein und gerade darin diesem Text nicht ge-
horchen, insofern dieser zumindest explizit jeglicher Zirkuléritédt entflie-
hen will. Die Komplikationen der Reflexivitit sind gerade dadurch nicht
gelost und laufen weiter. Aber: Sie repetieren sich in der Ubertragung der
Relation Ich-Anderer auf die Relation Leser-Text, in welcher dem ge-
lesenen Text darzustellen gelidnge, was er als darstellender Text selbst
darzustellen nicht vermdchte.

Neben einer Lektiire- oder Darstellungsproblematik hélt sich aber ein
irgendwie Sachliches an Sagen-Gesagtes durch. In ihm liegt eine Kraft,
die iiber das ReflexionsmiBige hinausgeht, und es ist Lévinas’ Texten zu-
gute zu halten, diese Kraft nicht durch eine methodische, Husser] iiber-
bieten wollende Hyperreflexion zu iiberdecken, in Paradoxien leerlaufen
zu lassen oder in einem fundamentum inconcussum ohne Reflexivitit
durchsetzen zu wollen. Denn was sich nicht mehr reduzieren 148t, ist al-
lein die Reflexivitit selbst, und zunichst diejenige von AE. Die Ldosung
der reflexiven Problematik liegt nicht auflerhalb, sondern in der Refle-
xivitit des Sagens selbst. Die Reduktion stellt sich dem Skeptizismus, in-
dem sie das Reflexive reduziert auf die Strukturierung Sagen-Gesagtes
ohne weitere Bestimmungen der Korrelation (Ubereinstimmung oder
nicht): auf die Bedingungen von Reflexivitdt ohne Reflexion. Diese Kraft
wird selbst wiederum zu einer neuen philosophischen Reflexionsstruktur
zwingen. Die in der Reduktion festgestellte Repetition und Reflexivitit
ist keine logische oder sprachliche Angelegenheit, sondern zeugt von
einer politisch-ethischen Problematik — was sich librigens auch beziiglich
anderer Reflexivititsprobleme bestitigen kann.!8

Die eigentliche Durchfiihrung der Reduktionen (AE III-IV) wird hier le-
diglich skizziert, soweit sie die Unterscheidung Sagen-Gesagtes betrifft.
Die explizite Intention der Reduktion ist eine «Inversion der Intentionali-
tit» (60). Dieser paradoxe Ausdruck, der auch «Reduktion» umstiilpt,
nennt ein Wegsehen vom Gesagten weg zum Sagen hin, zugleich ein

17 Diese Lektiire wurde bereits in ausgezeichneten Textanalysen von WEBER, Verfol-
gung und Trauma, durchgefiihrt. Es gibt deutliche Verweise von AE auf sich selbst. Vgl.
dazu DERRIDA, «En ce moment méme me voici», in: DERS., Psyche.

8 In diese Richtung gehen vor allem LYOTARD, Jean-Francois, «Logique de Lé-
vinas», in: LARUELLE, Frangois, Textes pour Emmanuel Lévinas. Paris 1980, und LYO-
TARD, Le différend. Paris 1983, welche die Sprachspiel-Problematik in ihrer Immanenz
umsetzen.



Reduktion und Ambivalenz 343

Nicht-Hinzielenkonnen auf Sagen, umgekehrt ein Sich-Richten vom Sa-
gen aus. In der Bewegung von Autrui auf Moi zu, von der Kapitel II
schon oder noch spricht und die die Inversion wire, wird zunichst die
Position von Autrui reduziert, d. h. ausgeblendet, da nicht von einer In-
tentionalitéit, Intention von Autrui ausgegangen werden kann, ohne sie zu
einem anderen «Meinen» zu machen. Es bleibt nurmehr die Bewegung
auf ... zu. Die Struktur, die damit gewonnen wird, heiBit «Nzherung»,
deutlich abgesetzt von der Heideggerschen Ent-fernung (III,6): «La
proximité c’est le sujet qui approche et qui, par conséquent constitue une
relation a laquelle je participe comme terme, mais ol je suis plus — ou
moins — qu’un terme» (103f.). Diese Struktur garantiert die Nicht-Rezi-
prozitdt oder -Reversibilitdt. Sie ist nicht zu denken als bloBe logische
Beziehung (107) und ebensowenig dialektisch als Identitdt der Identitét
und der Differenz (105), und nicht einmal als irgend eine Form einer
«Verflechtung» (108). Sie wird dagegen charakterisiert als «ensemble
rompu par la différence entre les termes», und diese als «ambiguité extra-
ordinaire» (105), was bedeuten mag, daB keine Differenz hervorgezau-
bert werden kann, sondern in die Relation einbrechend sie erst ausmacht.
«Term» bezeichnet hier nicht nur einen logischen Punkt der Relation,
sondern den Endpunkt einer Richtung. In einem weiteren Reduktions-
Schritt (IV,2—-4) wird Moi auf Soi reduziert, und damit die selbe Bewe-
gung auf ... zu auch innerhalb von Moi angesetzt (unter dem Titel récur-
rence). In der repetierten Riickldufigkeit einer Bewegung auf «Sich» zu
stellt sich der «Kern der Subjektivitit» €in in einer Er- oder Ver-setzung
(substitution). Im Innersten liegt nicht ein Ich-Selbst, sondern Anderes.!?
Alle diese Reduktionen indes stehen immer noch in der phédnomeno-
logischen oder transzendentalen Funktion eines Aufdeckens einer tieferen
Schicht. Was sie erreichen, ist eine «reine» Struktur einer Bewegung auf
. zu. Diese kann wohl gelten als notwendige Bedingung fiir ein Affi-
ziertwerdenkonnen durch Autrui, allein nicht als hinreichende. Es stellt
sich auch auf der letzten Stufe der Reduktion immer noch das iiberaus
klassische Problem des Ubergangs vom neutralen autre zu Autrui. Zudem
ist Autrui nicht zu denken als Agent einer Verletzung, ohne blof als an-
deres Ich zu erscheinen und ohne daf} sich die bloBe Ambiguitét (verlet-
zen oder respektieren) durchsetzen wiirde. Die Besessenheit, die Ver-
letztheit durch Anderes hat keinen empirischen Status. Sondern Autrui
hat seinen Ort da, wo die Riickldufigkeit und Umkehrung der Reduktion
auch das Moment der Wahrnahme der Erfahrung von Anderem reflexiv
reduziert hat auf das Moment des Wendepunkts selbst.2 Anders gesagt:

19" Nebenbei geht es um die «Reduktion» der (transzendentalen) Einheit der Apper-
zeption, was ein eigenes Thema wiire.

«Le sujet affecté par ’autre ne peut pas penser que I’affection soit réciproque, car

de I’obsession qu’il pourrait exercer sur celui qui I’obséde, il est encore obsédé» (106).

«Pure approche et proximité, irréductible a ’expérience de la proximité. Sans rester inac-



344 Reduktion und Ambivalenz

wo das, was mich zu einem Gesagten bringt, in diesem Gesagten grund-
sdtzlich (und nicht empirisch) nicht apperzipiert oder repréisentiert wird.
Die Wendung von autre zu Autrui zeigt sich etwa in der Wendung zum
Ausdruck «das Wort aus meinem Mund entreien».?! Die eigentliche
These dieser Untersuchung ist denn auch, daBl Autrui nur von der Diffe-
renz Sagen-Gesagtes her zu verstehen sei; ebenso, in einer nochmaligen
Reduktion oder Einschriankung, die Ethik der Verantwortung.

Autrui hat demgemilB seinen Ort in jener «Frage», auf welche ich,
wenn immer ich zu einem Sagen ansetze, bereits geantwortet habe. Nicht-
repriasentierbar ist jene Frage als ein Sagen ohne Gesagtes nur in dieser
vorgingigen Nachtridglichkeit, und nicht im Faktum einer Frage, in deren
BewuBtsein eine Antwort folgt. Nicht-reversibel ist die Verantwortlich-
keit nicht darin, dal eine Antwort nicht auf die vorhergehende Frage zu-
riickkommen und sie reflexiv selbst befragen, thematisieren, in Frage
stellen konne. Diese Maoglichkeit (Phdnomene wie Kommunikation,
Dialog, Streit) bleibt immer offen.?? Sie liegt lediglich in der Korrelation
begriindet: darin ndmlich, dal an einem Sagen immer auch ein gesagtes
Etwas wahrgenommen wird. «Sagen» aber ist unumstoBlich nicht in Frage
zu stellen oder zu befragen hinsichtlich «quid» oder «an sit». Die Nicht-
Reversibilitdt der Verantwortung betrifft jenes Moment, das Anlafl
gewesen ist, um zu einem Sprechen anhzusetzen, selbst wenn dieses diesen
AnlaB3 selbst befragt (was das Spezifische, jedenfalls eine Aufgabe des
philosophischen Diskurses sein mag). Insbesondere ist diese Antwort
nicht-reflexiv und nicht-reversibel nicht wegen eines Rests, eines Noch-
nicht-Gesagten, aber prinzipiell Sagbaren, oder wegen eines prinzipiell
Unsagbaren. So wiirde blof3 die bekannte Form des Regresses stattfinden,
denn auch die Behauptung eines Unsagbaren wird sich im Gesagten ver-
raten. Die Reduktion gewinnt das «reine» Sagen trotz des notwendigen
Begleitetseins durch Gesagtes: «a 1’approche en tant qu’approche — a
I’exposition de ['un a ’autre, a ’exposition de cette exposition, a 1’ex-

cessible 4 une expérience, certes. Sans quoi nous n’aurions pu en parler ici.» LEVINAS,
«Langage et proximité», in: DERS., En découvrant |’existence avec Husserl et Heidegger.
Paris 21967, 227 und note 1. Es handelt sich hierbei um eine klassische Argumentation.

I «Mais le dire tendu vers le dit tient cette tension de I’ Autre, d’ Autrui, qui m’arra-
che la parole avant de m’apparaitre» (98). Bezeichnend ist der Ort dieser Wendung
(Mund) und die Spannung zwischen Autre-Autrui zugleich zum Gesagten hin, vom Sa-
gen her.

= «Approcher de maniere telle que, par-dela toutes les relations réciproques qui ne
manquent pas de s’établir entre moi et le prochain, j’aie toujours accompli un pas de plus
vers lui: que dans la responsabilité, moi j’aie toujours une réponse de plus a tenir» (106).
Diese Niherung ist nur solange bloBes Postulat, als nicht die Differenz Sagen-Gesagtes
beigezogen wird. Fiir die Rede von der Verantwortung ist sicherlich das Spiel von de-
mande/question/appel/réponse/responsabilité wirksam. Sie schlieBt weniger an den «Ruf»
Heideggers an, als an AE selbst (II, v. a. 30-32), und vollendet sich in einem «€tre-a-la-
question avant toute interrogation» (63), das die Endlichkeit des Subjekts nicht auf den
Tod zu denkt, sondern von der Seite der Geburt her.



Reduktion und Ambivalenz 345

pression de l’exposition, au dire» (199f.). Diese Reflexivitdt ist nur
scheinbar eine klassische Selbstreferentialitit.?? Sie beschreibt hier die
Genese eines Sagens als «Exposition zu» noch vor einer «Exposition
von». Aber diese spezifische Reflexivitdt mul sich auch philosophisch
vertreten lassen, denn sie kann ebenso zu ihrer eigenen Unmdglichkeit
gereichen, insofern eine «Exposition der Exposition» nie selbst zeigbar,
darstellbar, sagbar ist.

Wenn «Sagen» dergestalt auch formelhaft bestimmt werden kann, so hat
dieses (Ver-) Antwortenmiissen doch nicht den Status eines Gesetzes,
dem zu gehorchen oder nicht zu gehorchen wire. Zwar bleibt offen, daf
ein Gesagtes Andere verletzen konne. Aber damit wiirde nicht das Gesetz
verletzt, daB auch dieses Gesagte als Antwort auf ein Sagen gefolgt sei.?*
Es hat auch nicht den Status eines richtigen oder ungerechtfertigten Ge-
brauchs einer transzendentalen Anlage. Es kann sich nicht einmal um
einen Appell zu einem Sich-dem-Anderen-Offnen handeln, denn immer
schon, unabhingig von BewulBtsein, wird die Exposition geschehen sein;
auch nicht um den Appell zur Wahrnahme dieses Exponiertseins, denn
dieses Moment ist bereits am Wendepunkt zu einem Gesagten. Gerade
diese Unbedingheit — dem Transzendentalen bereits ndher — oder diese
unbedingte Faktizitidt 148t sich nicht leicht umsetzen in eine Ethik. Das
Lévinassche Gesetz sagt nichts anderes als: «Immer wenn ich zu einem
Sagen angesetzt haben werde, werde ich geantwortet haben auf ...» Dies
146t sich kaum wenden in einen Appell etwa solcher Gestalt: «Sprich so,
daB du dem vorangehenden Sprechen antwortest und entsprichst.» Ein
«so, dal» hat hier, in der Reduktion des Gesagten, keinen durchfiihrbaren
Sinn. Die Radikalitdt der Verantwortlichkeit 148t gerade die Moglichkeit
einer Entsprechung nicht oder noch nicht zu. Die «Ambiguitét» ist hier
eine (auBerordentliche) Relation vor einer Entsprechung oder Nicht-Ent-
sprechung. Wenn die Lévinassche Ethik sowieso kein Sollen ist, das aus
einem Sein abzuleiten wire, bleibt die Frage doch, ob dieses quasi-trans-
zendentale Gesetz zu wenigstens minimalen ethischen Konsequenzen fiih-
re. Diese miiliten nicht aus einem Appell, sondern aus dessen Reflexion
folgen und insofern selbst einen transzendentalen Status haben.

Die reduktive Arbeit in Lévinas’ Text kann nur dann fiir eine Verant-
wortlichkeit etwas gewinnen, wenn sie auch die Form eines solchen (je
gesagten) Gesetzes umgeht und dabei die Reduktion auf sich selbst an-
wendet. Setzt die Aufmerksamkeit auf die Seite des Sagens am kategori-

23 g sagt nicht ein Sagen «sich selbst», so wie Gott Ursache seiner selbst oder sein
eigenes Wesen ist, der Begriff sich selbst begreift, der Wille sein Wollen will.

24 Die Nachtriglichkeit verhindert zudem, jene Verletzung als begriindet, berechtigt,
veranlaBt zu erkldren und damit zu ent-antwortlichen. Auf Sagen ist kein Rekurs moglich
im Sinne von Grund/Schuld (aitia), sondern lediglich auf ein Gesagtes. Wobei zusitzlich
das Schweigen als ein mogliches Sagen, das etwas noch zu Sagendes zu verstehen gibt,
einbezogen werden muB.



346 Reduktion und Ambivalenz

schen Imperativ etwa dergestalt an, dall auch dieser gesagt und an ein Du
gerichtet sei (Handle so, daB ...), so muB} sie beriicksichtigen, daB dieser
als Gesetz gilt und nicht als moralische Vorschrift. Aber er kann und muf3
sich selbstreflexiv als Aussprechen gemill seinem Ausgesprochenen ver-
halten. Vielleicht ist es gerade das, was «Sagen» als eine Seite am Gesetz
aufdeckt: die Wendung zum Ethischen, die sich in der Formalitét seiner
Formulierung verbirgt. Denn der eigentliche Appell sagt nichts, ein ihm
als einer Vorschrift gehorchen wollendes Subjekt weil nicht, was es
eigentlich tun soll, es weil nur, unumstéBlich, daf ...: daB es nicht umhin
kann, von nun an sich in seinem Handeln (sei es im Verstehen, Befolgen
oder Bestreiten) in bezug auf dieses Gesetz zu verhalten (was Lévinas’
Rede von otage meint). Anders gesagt: Ein Imperativ 146t sich nicht als
oder am Gesagten vernechmen. Wenn die Wendung zum Ethischen sich
vollzieht im singuldr Subjektiven, im Sich-verhalten-Miissen nach ...
(post, noch vor secundum), dann liegt hier die Reinheit, BloBheit, «Tran-
szendentalitdt» des Subjektiven zugleich mit dem Ort des Sagens, und es
ist zu beachten, dal} es keine Rolle mehr spielt: 1. ob das eigene oder das
Sagen von Anderen, denn vor einer Wahrnahme ist dies nicht entscheid-
bar, und 2. ob das Ausgesagte faktisch auf sein Aussagen bezogen werde
oder nicht.

Das transzendentale Denken ist in diejenige Situation eines Entzugs
gestellt, welche die vorher skizzierte Lévinassche Spur des Sagens ledig-
lich nochmals beschreibt. Diese Situation betrifft das philosophische
Vertreten der Existenz und der Darstellbarkeit des Transzendentalen,
welche eben bei Kant zusammenfallen. So kann sich folgende Konstel-
lation in der Reflexivitdt von Sagen-Gesagtes ergeben: Einem Gegner,
der das Transzendentale irgendwie in Frage stellt, wird geantwortet
werden, dafl fiir diese empirische Infragestellung die transzendentalen
Bedingungen bereits gebraucht worden seien. Diese Konstellation zwingt
zu einer Wiederholung der Position: Sie wird iiberzeugen, aber im
Anderen diese unbedingten Bedingungen nicht aufweisen konnen; fiir den
Anderen jedoch, der ein transzendentales Gesetz empfingt und ihm
gehorchen oder sich ihm entziehen mochte, wird dieses zu einem Sagen,
das in irgendein Gesagtes umgesetzt zu werden gebietet und nur dies
unbedingt gebietet.”> Diese Wiederholung ist strukturell und 1Bt sich
auch an anderen durchaus bekannten Beispielen aufzeigen. Sie wird be-
sonders deutlich in der aristotelischen Behauptung des Satzes vom aus-
geschlossenen Widerspruch gegeniiber seinen fiktiven oder realen Geg-
nern, welche geméB der aristotelischen Position nicht Etwas und nicht
Eines sagen und damit auch nicht widerlegt zu werden brauchen. Dies

25 Alles andere unterliegt einer bloBen Ambiguitit, einem Entsprechen oder Nicht-
Entsprechen, so wie in TI noch «das Gesicht» AnlaB sein kann fiir einen Mord wie fiir
eine Liebkosung; wobei dieser AnlaB selbst nicht zum Verschwinden gebracht werden
kann.



Reduktion und Ambivalenz 347

insofern, als die Verteidigung des Satzes vom Widerspruch auch dessen
implizite Primissen entlassen, dafl der logos je von Etwas und von Einem
sei, d. h. gewissermaBBen: Gesagtes. Diese komplexe Streitsituation (die
u. a. von Lyotard analysiert wurde) entsteht zwangsweise dann, wenn die
Differenz des Sagens und des Gesagten in der Moglichkeit ihrer
Selbstbeziiglichkeit aufeinandertrifft mit der Differenz zwischen einem
philosophischen Ich und einem Anderen; sie kann jederzeit zu einem
Paradox, zu einer Unentscheidbarkeit, zu einem Abbruch fiihren. Gerade
diese Konstellation ist in Lévinas’ Text selbst wirksam und thematisiert.

Zwar wird auch das Lévinassche Gesetz sich in der selben Repetition
behaupten miissen — aber nur solange eben, als es ihm um die Exposition
einer zu sagenden Wahrheit zu tun ist. So wiirde sich dieses Gesetz auch
repetitiv und rekursiv selbst-legitimieren konnen («Wenn du die Mog-
lichkeit in Frage stellst, <Sagen> zu thematisieren, wirst du bereits diesen
Text (AE) als Appell gelesen und ihn in einem Gesagten als dessen Spur
umgesetzt haben»). Diese Selbstlegitimation findet explizit statt: «Le par-
ler philosophique qui trahit dans son dit la proximité qu’il traduit devant
nous, reste encore, en tant que dire, proximité et responsabilité» (214).
Sie wird verglichen mit der Struktur des Skeptizismus: «Affirmer
I’impossibilité de I’énoncé tout en osant réaliser cette impossibilité par
I’énoncé méme de cette impossibilité» (9). Das Spezifische des Sagens
hinsichtlich des Transzendentalen erscheint darin, daBl es unmittelbar
Reflexivitdt einschlieBt und zugleich weitere Bestimmungen beziiglich
eines Gesagten (so, dal) ausschlieBt, indem es die strukturellen Bedin-
gungen von Reflexivitdt selbst reflektiert. Diese Kraft hintergeht damit
tendenziell auch Unterscheidungen wie methodisch-thematisch, empi-
risch-transzendental, performativ-konstativ. Mit «Sagen» steht gerade
nicht etwas zu Verfiigung, das sich in sich affirmieren wiirde, noch sich
im oder vor (coram/ante) dem Gesagten affirmieren liele. Die Reflexivi-
tdt ist damit eine Doppeldeutigkeit aufgrund einer Einseitigkeit (was be-
reits in «en dega de la thématisation du dit» analysiert wurde): «Sagen»
zieht sich nicht als Rest vom Gesagten zuriick, sondern ist in der umge-
kehrten Inversion immer schon auf ein Gesagtes zu; umgekehrt gibt es
kein Sagen, auf welches sich ein Gesagtes in einem theoretisch reflexiven
Akt wie in einer Riickkehr zuriickwenden lieBe. In dieser Konsequenz ist
die Differenz von Sagen-Gesagtes selbst eine Relation mit nurmehr einem
Term (Gesagtes), fiir welche Relation als Bewegung hingegen nun der
Ausdruck «Sagen» stehen kann. Damit entsteht eine Struktur, die Effekt
der hier anfangs skizzierten Umarbeitung der ontologischen Differenz ist
und die mit logisch-semantischer Reflexivitdt, Negativitit, Unentscheid-
barkeit, Antinomie nicht identisch oder allenfalls deren Grundstruktur ist.
Zur Unterscheidung dieser Struktur von der Ambiguitdt, die immer
(wechselwirkend oder wechselwirkend ausschlieBend) zwei Seiten im-
pliziert, konnte der Begriff der Ambivalenz geprigt werden.



348 Reduktion und Ambivalenz

Diese Ambivalenz macht das Spezifische einer Verantwortlichkeit
aus, die in der Reduktion nicht in einem zu Sagenden oder Gesagten,
sondern im Sagen angesetzt ist. Dies soll nicht bedeuten, daB3 eine Ver-
antwortung beziiglich des Gesagten als unmdglich ausgeschlossen sei.
Aber insbesondere eine Intention, ein Meinen des Ichs (oder des Ande-
ren) ist nicht im Blick. Auch geht es nicht um ein metaphysisches oder
positives Recht, zu sprechen oder zu schweigen. Diese Alternative, so
fundamental sie ist, setzt ein Konnen voraus, das als Vermégen nicht in
Frage gestellt, aber ausgeblendet ist. Gewisse Konsequenzen einer Ver-
antwortung — ohne theologische Fundierung vielleicht auch bei Lévinas
selbst, ausgehend allein von Inversion, Ambivalenz oder Reduktion —
konnen hier abschlieBend angedeutet werden.

1. Die Differenz oder Verschiebung zum Gesagten 146t offen, was an
einem Sagen wahrgenommen wird. So muB ich auch anerkennen, daB ich
unabhédngig von dem, was ich (zu sagen) meine, jederzeit verletzen kann.
Diese Anerkennung ist zweifellos Moment des BewuBtseins; sie ist aber
nicht gegenseitig. Ich kann mich selbst nicht als Autrui fiir Andere wis-
sen, so daf ich Anerkennung fordern konnte in Analogie dessen, wie ein
vorausgehendes Sagen fiir mich unbedingtes Antwortenmiissen ist. Mein
eigenes Sagen (und das der Anderen sowieso nicht) steht nicht in meiner
Macht; und selbst das Wissen um diese Situation dndert an ihr nichts.

2. Wenn ich im Sagen immer schon geantwortet habe auf das, was als
fragende Bitte sich meinem Gesagten entzieht, so ist es auch mdglich,
daB ich antworte auf ein Schweigen, auf das, was nie als Gesagtes er-
scheint. So kann ich u. U. auch verantwortlich sein fiir ein Schweigen der
Opfer, die nicht (mehr) sprechen kénnen?®, ohne daB mich eine Schuld
trifft und ohne daB ich Verantwortung iiber-nehme (assumer) — Verant-
wortung ohne Woher und Warum (dies ist der Sinn von Lévinas’ «an-ar-
chie»).

3. Was ich geantwortet habe auf ein Sagen von Autrui, kann dieses
niemals extensional bestimmen. Gerade wenn die reduktive Arbeit bis zu-
letzt beibehalten wird, ist Autrui nicht ontologisch-essentialistisch be-
stimmbar als Mensch gegeniiber anderem — nicht einmal durch das
Sprach-Vermogen und damit durch das Schweigen-Kénnen —, sondern
besteht allein in dem nachtrdglichen Moment, dal ich antworten werde.
Dieses «irrationale» Moment verweist lediglich auf das Vernehmen des
Appells vor einer Wahrnahme; umgekehrt schliet dies rationale (prak-
tisch-ethische, deliberative, kommunikative) Prozesse nicht aus, was Lé-
vinas unmiBverstiandlich betont, aber diese werden von dieser Situation
ausgehen miissen. Von dem her ist Aufgabe der Vernunft gerade, ein

26 Darauf verweisen insbesondere WEBER, Verfogung und Trauma, und LYOTARD, Le
différend.



Reduktion und Ambivalenz 349

Wissen um dieses Verhéltnis umzusetzen: Vernunft als Wissen um «Am-
bivalenz.»

4. Wenn die Frage oder Bitte als Movens meines Sagens an mich ge-
richtet ist insofern nur, als ich (darauf) antworte, so verhindert diese
Nachtriglichkeit und Einseitigkeit umgekehrt, daB ich mich beziiglich
meines Gesagten von einem Appell aus rechtfertige. Wiewohl ich von
ihm getroffen sein mag, kann ich weder mich darin aufhalten noch mich
darin behaupten, ohne gerade damit bereits ein eigenes Gesagtes zu ver-
treten. Ich werde in einem Gesagten nie wiederholen konnen, was ein Sa-
gen als Ruf gesagt hat. Dies bedeutet nicht den Ausschluf} einer Verant-
wortung, einer rationalen Reflexion im Gesagten beziiglich des Gesagten,
es bedeutet gerade nicht eine blinde Autoritdtshorigkeit gegenitiber irgend
etwas, was als Ruf vernommen wird (was Lévinas mif3verstindlich vor-
geworfen wird), sondern schlieft de iure vielmehr jeglichen «fundamen-
talistischen Rekurs» aus.

Daf3 ich niemals in meinem Gesagten ein Sagen werde wiederholen
konnen, wird so als reduktive Struktur zum Movens der Ratio. Erst die
Nicht-Wiederholbarkeit des Appells des Anderen stellt mich in meine
unbedingte Verantwortung. — Liele sich auch fiir diese Verantwortlich-
keit im Sagen noch eine theologisch-metaphysische Motivierung finden,
so in der Genesis, demjenigen Text, der vom «reinen» Sagen berichtet:
Denn «fiat» ist jenes Sagens, das vor einem moéglichen Gesagten sein An-
gesprochenes erst schafft.?’

21 Vgl. aus Levinas’ «Langage et Proximité», in: LEVINAS, En découvrant I’existence
avec Husserl et Heidegger, der eigentlichen Vorstufe zu AE: «Passivité de la créature lors
de la création, sans sujet pour assumer 1’acte créateur, pour entendre, si on peut dire, le
verbe créateur» (223). «Le premier mot ne dit que le dire. Ce premier dire n’est certes
qu’un mot. Mais c’est Dieu» (236). Damit wird «Gott» durch «Sagen» bestimmt, und
nicht etwa umgekehrt. Die «Andern» befinden sich, wie in AE und anderswo nahegelegt
wird, in der Spur dieses Sagens. In diesem Zusammenhang ist zu verweisen auf
JANKELEVITCH, Vladimir, Philosophie premiére. Introduction a une philosophie du
presque. Paris 1953. Dort vor allem (insbes. chap. IX, La création) finden sich simtliche
Motive, wie fiat, dire, bonté, au-dela de I’étre, und ebenfalls eine Vorstrukturierung der
hier angedeuteten Ambivalenz.



	Reduktion und Ambivalenz : zur Reflexionsstruktur von E. Lévinas' Autrement qu'être

