
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Reduktion und Ambivalenz : zur Reflexionsstruktur von E. Lévinas'
Autrement qu'être

Autor: Schällibaum, Urs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761255

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761255
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Urs Schällibaum

Reduktion und Ambivalenz

Zur Reflexionsstruktur von E. Lévinas' Autrement qu'être

Reflexivität - die Rückbezüglichkeit zwischen einem Gesagten und
einem Sagen - macht unter anderem das aus, was «philosophisch»
genannt werden kann, unabhängig von philosophischer Reflexion. Diese
tritt erst da in Kraft, wo Reflexivität im Vertreten einer Position in
irgendeiner Weise wahrgenommen werden muß. Diese Wahrnähme entläßt
eine bestimmte Struktur philosophischer Reflexion und bestimmt in
einem auch deren Sinn oder Richtung. In diesem Beitrag wird
«Reflexivität» durchgeführt an Emmanuel Lévinas' Autrement qu'être (AE).1
Dieser Text ist ein ausgezeichnetes Beispiel dafür, wie eine Reflexionsstruktur

ein Thema konstituiert und darüber hinaus in ihrer Reflexivität
auch von einer Sache zeugt, die nicht bloß methodisch-logischer Natur
ist; ein Beispiel auch dafür, wie eine strategische Übernahme von
philosophischer Tradition zugleich einen neuen Typus von Reflexion hervorbringt;

dafür auch, wie in einem philosophischen Denken, das explizit
das reflexive Subjekt und «Reflexion» einschränken will, sich die
Reflexivität in fruchtbarer Weise so sehr durchsetzt, daß dieser Prozeß
selbst reflektiert oder besser: exponiert ist.

Für diese Durchführung bietet sich das Motiv der «Reduktion» an,
insofern diese - als philosophisches Verhalten, das nicht erst bei Husserl
ansetzt - in AE bis an ihre eigene Grenze getrieben wird. Erst wenn das
in AE selbst angeführte Movens des Skeptizismus (v. a. V,5)
unbeschränkt arbeitet, erscheint, noch ohne metaphysische oder theologische
Implikate, der Sinn der «Ethik», von der in Lévinas' Texten die Rede ist,
vielleicht auch über Lévinas hinaus. Einleitend sei zudem die Bemerkung
erlaubt, daß Reflexivität und insbesondere die Differenz von Sagen-Ge-
sagtes auch eine Anweisung zur Lektüre philosophischer Texte abgeben
können, in der Gestalt etwa, daß der Antrieb oder die Genese einer
philosophischen Position nicht nur historisch in einem anderen zu suchen ist,
sondern als Reflexivität immanent im Singulären eines philosophischen
Sprechens Spuren hinterläßt. Der hier skizzierte Begriff der «Ambiva-

1 Autrement qu'être ou au-delà de l'essence. La Haye, Den Haag 1974. Seiten- und
Kapitelangaben, wo nicht anders vermerkt, beziehen sich auf AE.



336 Reduktion und Ambivalenz

lenz», im Unterschied zu «Ambiguität»2, soll primär die Reflexionsstruktur

von AE bezeichnen, in einem weiteren Sinn die Reflexivität vor
einer möglichen Übereinstimmung oder Nicht-Übereinstimmung des

Sagens mit dem Gesagten, und damit allgemein auf die komplexe Selbst-
Situierung philosophischer Texte verweisen.

Lévinas' Werk zeichnet sich in systematischer Hinsicht aus in der
Wahrnähme der Unmöglichkeit, die in den Cartesianischen Meditationen Hus-
serls durchscheint: von Autrui (der/die Andere) auszugehen oder auf Autrui

hinzugehen. Wenn es zutrifft, daß Lévinas' Totalité et infini (1961,
TI) «noch eine phänomenologische Sprache gebrauche»3, so liegt dies
vermutlich daran, daß 1. TI dem Gegensatz von Même-Autre (Selbes-Anderes),

der als logischer Grundtypus von Gegensatz zu überwinden sei,
selbst das Verhältnis von Moi-Autrui entgegenzusetzen trachtet - insofern

stellt sich die Aufgabe, diese Entgegensetzung selbst aufzulösen; daß
2. TI mit einer Transzendenz von Autrui rechnet, die über die Totalität
hinaus oder gegen sie resistiert - insofern stellt sich die Aufgabe, jene in
einer radikalen philosophischen Immanenz wahrzunehmen; und daß 3. TI
eben phänomeno-logisch als Beschreibung von Erscheinungsweisen von
Autrui arbeitet - insofern stellt sich die Aufgabe, die Unmöglichkeit, Autrui

zu konstituieren, umzusetzen in einer spezifischen Reflexionsstruktur,
die den Term Autrui beinahe zu vergessen und auch die Termini Autre

und Moi neu zu denken gezwungen ist. AE zeichnet sich nun in der
Wahrnähme dieser Aufgabe aus, das philosophische Sagen selbst dem
über Autrui Ausgesagten zu unterstellen, d. h. in der Reflexivität des

eigenen Sagens und Gesagten.4 In methodischer Hinsicht setzt AE in dieser

Problematik eine Reihe von Reduktionen ein, was überraschen mag,
insofern Lévinas, selbst in den phänomenologisch zu nennenden Texten,
Husserls Reduktion nie vollzogen hat. Der Sinn dieser Reduktionen ist
denn auch mit Vorsicht zu analysieren. Sie unterscheiden sich bezüglich
dessen, was reduziert werden soll, und in verschiedenen strategischen
Typen. Die Reihe dieser Reduktionen bewirkt, trotz den durch die zeitlich

auseinanderliegende Abfassung von AE bedingten Brüchen und
Wiederholungen, eine systematische Dichte.

Wenn das (Sich-) Zeigen von Autrui grundsätzlich problematisch ist,
hilft in einer traditionell reflexiven Geste nur die Infragestellung des
Erscheinens selbst. Deswegen bezieht sich die erste implizite Reduktion

2 «Ambiguïté», manchmal auch «ambivalence», finden sich in AE, aber terminologisch

nicht bestimmt.
3 Lévinas' eigene Beschreibung am Schluß von «Signature», in: LEVINAS, Difficile

liberté. Paris 1976.
4 AE kann diesbezüglich gelten als Antwort auf Derridas «Violence et métaphysique»,

in: Derrida, Jacques, L'écriture et la différence. Paris 1967; als Antwort auf AE
wiederum Derridas «En ce moment même me voici», in: Ders, Psyché. Paris 1987, eine
ausgezeichnete Wahrnähme der Reflexivität in Lévinas» AE.



Reduktion und Ambivalenz 337

(29) auf das Fragen nach Sein (dessen, was erscheint) und hintergeht dieses

in einem ebenso reflexiven Schritt zurück zur Frage nach dem Wer?,
das dieses Sich-Zeigen wahrnehme und befrage. Dazu referiert AE (33-
36) eher implizit zwei Typen der Reflexion des Erscheinens selbst. Diese
sind erkennbar in den Namen Heidegger (Differenz des Entbergens) und
Hegel (Teilung und Reflexivität von Subjekt-Objekt/Prädikat), die
strategisch verkürzt gegeneinander ausgespielt werden, ohne dabei eine eigene

dritte - zweifellos schwierige - Position beziehen zu müssen. Damit
wagt Lévinas den Schritt zur Subjektivität nochmals, aber gerade in der
Übernahme der Momente der Differenz und der Reflexivität.

Die Radikalität einer Subjekts-Theorie vollzieht sich in der Aufmerksamkeit

auf den Status dessen, was nur solange Subjekt oder Dasein
heißt, als es der ontologischen Frage nach einem Was? untersteht. Die
Frage des Wer? betrifft aber nicht nur ein thematisches Ich im allgemeinen,

sondern zugleich den- oder diejenige, der oder die die Frage stellt.
Eine weitere Reduktion, in welcher sich auch «das Subjekt» zurückzieht,
stellt deswegen die Frage (nach) der Frage. Dazu werden wiederum
strategisch zwei Typen der Reflexion der Frage referiert (30): Husserl (ite-
rierte Reflexion) und Heidegger (Sich-Verbergen der Unverborgenheit).
Beide Reflexionstypen beziehen die notwendigerweise sich einstellende
Vorstellung eines sich entziehenden Rests in der Reflexion auf
Transzendenz, erklären aber nicht das Ansetzen oder Anbrechen der Frage:
«Mais la question de la Question est plus radicale» (31). Versucht AE
nun, in dieser Frage Autrui zu situieren, so zwingt die Reduktion zugleich
dazu, den Rest nicht auf Transzendenz, sondern Reflexivität hin
auszulegen. «Die Frage nach der Frage», in ihrem Doppelsinn: in ihrer
Reflexivität, kann gerade nicht mehr rechnen mit einem transzendenten,
anderen Subjekt, das irgendwie Auslöser von Frage und Antwort ist. AE
vermag zwar diese Auslegungsrichtung anzudeuten: «Autrui à qui
s'adresse la demande de la question ...» (31).5 An diesem Punkt setzt
eine weitere und explizierte Reduktion an.

AE verläßt zunächst die Befragung der Frage, um in einem weiteren
klassischen Schritt ihren allgemeinen Horizont anzugehen. Dieser ist
allerdings nicht die Neutralität des Sprachlichen.6 Mit der für AE insgesamt
zentralen Unterscheidung von Sagen-Gesagtes (le dire et le dit, 43ff.)7 ist
gerade nicht eine von außen betrachtbare, thematisch ausmachbare Be-

5 «Das Bitten nach/das Fragen der Frage». Die aristotelische Unterscheidung von
apophantischem logos und z. B. euchè mag ein Motiv sein für die Unterscheidung Sagen-
Gesagtes, ist aber mit dieser nicht identisch (vgl. AE 12).

"Insbesondere nicht ein «es» oder «die Sprache spricht»; was schon in früheren Texten

Lévinas' abgewiesen wurde (in AE: 61, 70).
7 Dazu die eingehenden Analysen von Wiemer, Thomas, Die Passion des Sagens.

Freiburg/München 1988; WEBER, Elisabeth, Verfolgung und Trauma. Wien 1990; FERON,

Etienne, De l'idée de transcendance à la question du langage. Grenoble 1992.



338 Reduktion und Ambivalenz

grifflichkeit angesetzt, die auch methodisch in der Reduktion arbeiten
könnte. Überdies wird auf keine philosophischen Vorläufer dieser
Unterscheidung verwiesen (wie in anderen Bahnen mehrmals auf den
Skeptizismus), rein strukturell ist jedoch die Nachbildung der Unterscheidung
von Noesis-Noema oder énonciation-énoncé deutlich.8 Auch geht es mit
diesem Schritt zurück nicht um ein transzendentales Argument der Nicht-
Hintergehbarkeit der Sprache. Die Unterscheidung Sagen-Gesagtes hat
nicht nur methodisch-argumentative Funktion, sondern auch die
irgendwie sachliche Kraft, das unreduzierbar Subjektive des Sprechens
wirken zu lassen. Eigenartigerweise geschieht dies gerade in der
«Reduktion» des Wer?. Diese Absicht zeigt sich darin, daß bezüglich Sagen
weder Moi noch Autrui verortet wird. Symptomatisch dafür sind wiederholte

Wendungen wie «nähern» (60, 103, 106 etc.), in welchen ununter-
scheidbar ist, wer sich wem annähere. Denn Autrui läßt sich, in der
Unterwerfung des philosophischen Sagens unter das Gesagte, «thematisieren»

nur und gerade an einem Punkt, wo ein Bruch in der Re-flexion
geschieht und jegliche konstitutive Funktion - und sei es die des «Anderen»

- außer Kraft gesetzt ist, insofern diese durch und für ein
philosophisches Ich repräsentiert werden muß. Dieser Punkt ist das Moment
einer Differenz, das in der Tradition, in der Lévinas steht, mit der «Ur-
impression» (in ihrer Stellung zu Noesis und Noema) und der «ontologi-
schen Differenz» angesprochen ist.9 Gerade in einer streng strukturellen
Hinsicht ist die Verarbeitung der ontologischen Differenz Heideggers
bedeutsam. In aller Kürze kann gesagt werden, daß AE im Zuge des ganzen
zweiten Kapitels die Differenz Sein-Seiendes reduziert auf die Differenz
Sagen-Gesagtes. Der Sinn dieser Reduktion ist ein Zurückführen auf
und ein Aufheben in Die Begriffspaare Sein-Seiend und Sagen-Gesagt
stehen sich aber nicht einfach oder diametral gegenüber.10 Zwar reiht

8 Die wichtigste Quelle für die Differenz Sagen-Gesagtes ist Jeanne Delhomme:
Anschließend an «question de la question» und «être soi-même en question dans la question»
in: DELHOMME, Jeanne, La pensée interrogative. Paris 1954, geht DIES., L'impossible
interrogation. Paris 1971, aus von einer reflexiven Grundstruktur «in/über», einer Distanz
der Sprache zu sich selbst, welche zurückgeführt wird auf «passage du dire au dit», «dire
immédiatement figé en dit»; Philosophie nun gilt als diejenige Sprache, die in diesem
Intervall bleibe, «entre plusieurs langages», «dire qui ne dit pas», und damit - durch die
Manifestation des Gesagten und der Distanz - von dieser Differenz, Entsprechung ohne
Woher und Woran, selbst zeuge. Offensichtlich hat AE all diese Momente übernommen
und verallgemeinert (vgl. AE 60).

9 Dieses Motiv (39f.) nimmt «Spur» voraus. Da Lévinas' Kritik an Husserl und
Heidegger sich schon vor AE findet, wird diese hier nicht bevorzugt. Zudem werden hier nicht
alle in AE dicht verwobenen Reflexionsstränge berücksichtigt. Dieses Netz scheint fast
unausweichlich dazu zu zwingen, den Gestus und die Terminologie von Lévinas zu
wiederholen.

10 FERON, De l'idée de transcendance, 222f., spricht, mit Blick auf Merleau-Ponty,
von «chiasme»; dagegen soll hier die Asymmetrie, die sich übrigens auch bei Merleau-
Ponty finden ließe, beibehalten werden.



Reduktion und Ambivalenz 339

sich die Reduktion an die ontologische Differenz an, spaltet sie aber in
zwei Momente. Dieses Aufspalten überträgt sich in einem weiteren
Schritt auf Momente des Sagens selbst.

Das eine Moment der ontologischen Differenz: ihr Begründendes,
Konstitutives, wird kurzerhand übertragen auf das Moment des Gesagten
(insbesondere mittels der wieder aufgenommenen Teilung von Nomen
und Verb, 43f.). Diese Reduktion schränkt die Differenz auf eine reversible

Korrelation ein. Der Term amphibologie de l'être et de l'étant
(49f.) nennt die Wendung der Differenz zur ausschließlichen Funktion
des Erscheinenlassens von Seiendem als je solchem.11 Diese ist die
identifizierende Synthese im Gesagten und trägt ihre eigene Spontaneität
mit sich. Diese synthetische Leistung wird in AE nicht nachgezeichnet,
ist aber angesprochen im vielfältigen Ausdruck «schon-gesagt» (45f.). An
dessen Stoßrichtung, daß die Synthese selbst immer im Gesagten ein- und

vergangen ist (etwa im Hören-sagen), interessiert aber nicht, was oder
wofür sie ist, sondern die Möglichkeit der Wahrnähme dessen, was
immer schon vergangen ist. So unterliegt auch die Vorstellung eines
sprechenden Subjekts, d. h. die Seite des Sagens, das zweifellos korrelativ

ein Gesagtes «konstituiert» oder es «begleitet»12, einer nicht zu
reduzierenden Nachträglichkeit - eine Erfahrung, die übrigens ein
auslösendes Motiv sein kann für die philosophische Reflexion der Reflexi-
vität und die in AE festgemacht ist an der Unmöglichkeit, auf ein solches
Subjekt zu rekurrieren und es thematisch zu vertreten.13

Darüber hinaus und nicht in bloß strategischem Interesse unternimmt
AE den Versuch, Sagen unabhängig von der Korrelation zu thematisieren.

Das zweite Moment der ontologischen Differenz: der Entzugscharakter
(daß nämlich «Sein» sich zurückzieht von eben dem, was es «konstituiert»

und von dem her Sein nun als Differenz nicht mehr bedacht werden

kann), wird so übertragen auf «Sagen ohne Gesagtes», in welchem
sich Autrui verbirgt. Dieses Sagen erschließt sich zumindest programmatisch

in einem Kapitel (II,3e), das eigens den Titel La réduction trägt.

Daß die Reduktion des Gesagten zurück zum Sagen auf eine Ambivalenz
stößt, die die Schwierigkeiten der zu vollziehenden Reduktion selbst
trifft, ist die eigentliche Stärke des Lévinasschen Texts. Ausdruck dieser

11 Dies bedeutet jedoch nicht ein Verkennen der Differenz, ihre Umkehr in den Vorrang

des Seienden vor dem Sein, was auch nicht der Sinn von LÉVINAS, De l'existence à

l'existant. Paris 1947, war, sondern: Existierendes als Singuläres von der Differenz her zu
verstehen.

12 Vgl. dazu: «Dire qui porte et donne le jour» (60), Anm. 33, und: «Il n'y a rien qui
se nomme je; je se dit par celui qui parle» (70), sowie DELHOMME (passim). Die
Aufmerksamkeit auf Sagen als «sujet parlant» unterliegt damit bereits einer Reflexivität und
einem Entzug.

13 Eine weitere Konsequenz dieser Reduktion ist, daß fortan die Seite des Sagens
nicht unter dem Aspekt des Verbalen, des Prozeßhaften, des «actus» betrachtet werden
kann, was lediglich Korrelat des Substantialen wäre.



340 Reduktion und Ambivalenz

Ambivalenz ist die methodische Bekräftigung: «Montrer la signification
propre du Dire en deçà de la thématisation du Dit» (55). Ambivalent ist
diese Bekräftigung nicht allein deswegen, weil sie dem im Titel
programmatisch angegebenen «Jenseits» eine Absage erteilt - jenseits der
Ontologie «gibt es» schlechthin nichts. Ambivalent ist diese Bekräftigung
auch nicht nur im Sinne einer Ambiguität als Effekt der bekannten
Anfangs- oder Übergangsproblematik. Diese Ambivalenz drückt sich aus im
«diesseits der Thematisierung des Gesagten.» In der Reflexivität der
Thematisierung und des Thematisierten und in der Ausgestaltung des doppelten

Genitivs hat dieser Ausdruck zwei Seiten: die Thematisierung des
Themas «Sagen» im Ausgang von einer Thematisierung des Themas
«Gesagtes» - welches seinerseits je Thematisierung von Etwas ist, und die
Thematisierung (dieses Themas) selbst wiederum als ein Gesagtes.

In dieser Konstellation ist allerdings die Richtung der Reduktion
schlechthin nicht mehr ausmachbar. Sie ist sicherlich nicht eine eideti-
sche oder eine epochè im Sinne eines methodischen Ausschaltens, um das

Sagen der Faktizität, Geltung oder Wahrheit des Gesagten zu entziehen
(57). Ebenso stößt sie auch nicht auf den Ursprung des Gesagten, etwa
so, daß Sagen die Position des spontan sprechenden Subjekts einnehmen
würde. Zweifellos ist aber das Gesagte begleitet von einem sprechenden
Subjekt, was nicht gleichbedeutend ist mit einer konstitutiven Leistung.14
AE setzt sich implizit weniger mit Husserl, Hegel oder Heidegger auseinander,

als, in noch zu bestimmender Weise, mit der transzendentalen
Tradition. Aber was in TI «Totalität» genannt wurde, wird ernst genommen
als Unabschließ- und Uneinschränkbarkeit des Gesagten. So stößt die
Reduktion nicht einfach rückwärts vom Gesagten auf ein dahinterliegendes
Sagen. Wenn AE von einem Nachhallen oder Echo des Sagens im Gesagten

spricht, ist dies entweder zu wenig bedacht oder verweist auf den
Lévinasschen Begriff la trace. «Die Spur» ist - und dies wird in der
Wiederholung dieses Begriffs oft vergessen - kein simulacrum oder vestigium,

das als Zeichen hinterlassen wird, sondern das, was als Spurenziehen
sich vom Gespurten zurückzieht. Dieser Rückzug oder Entzug muß
radikal gedacht werden oder gar nicht.15 «Spur», wenn sie nicht eindeutig
oder zweideutig als Zeichen lesbar ist, ist ambivalent vielmehr deswegen,
weil ein möglicher Rest jenseits der Totalität reflexiv bereits von dem her
oder auf das hin gesichtet wird, wohinein er eingegangen ist. Insofern ist
die strukturelle Ambiguität des Jenseits und Diesseits der Korrelation
gerechtfertigt; deren Reduktion ist aber nur schon methodisch nicht erfüll-

14 Damit impliziert die Reduktion keine Deduktion. Soweit auch FERON, De l'idée de
transcendance, passim, der allerdings die transzendental gefaßte «Reduktion» durchwegs
bestimmt als «réconduction au sens originaire».

15 Das Entzugs-Moment in der ontologischen Differenz ist von Derrida gedacht worden

(u. a. in «La différence», in: DERRIDA, L'écriture et la différence. Paris 1967), über
Heidegger hinaus.



Reduktion und Ambivalenz 341

bar. Sagen befindet sich eher weder jenseits noch dieseits des Gesagten.
Diese Reflexivität muß sich auch auswirken auf die Rede vom Entzug
oder Rest selbst, die gewissermaßen nochmals zu reduzieren wäre. - In
dieser Situation kann die von Lévinas angesetzte Reduktion nur wirken,
wenn sie zugleich einen klassischen - immer noch fruchtbaren -
philosophischen Schritt vollzieht: wenn sie fortan unter der Thematisierung der
Spur des Sagens nur noch und gerade reflexiv die Thematisierung dieser
Situation selbst versteht, d. h. die Exposition der Ambivalenz, im Ausgang

von (und nicht als) Amphibologie, Korrelation und Reversibilität.
An diesem Punkt ist die zweite Seite des Ausgangs vom Gesagten

pertinent. In AE wird explizit und ohne Umschweife bemerkt, daß die
philosophische Thematisierung des Sagens reflexiv dieses wieder zu
einem Gesagten mache. Die Korrelation schließt die Möglichkeit ihrer
eigenen Thematisierung nicht aus. «Exposer un autrement qu'être - cela
donnera encore un Dit ontologique. La réduction de ce Dit laissera
être la déstructuré qu'elle aura opérée» (56f.). Die Bedingungen dieser
formalen Reflexivität, die als Paradox oder Widerspruch auftreten wird,
sind explizit genannt: Eine zusätzliche Reflexion stellt Aussage und
Ausgesagtes auf der Ebene des Gesagten vergleichend nebeneinander; ohne
diese Nivellierung kommt es nicht einmal zum Widerspruch (199).16 Jede

philosophische Position, unter anderen Titeln und verschiedenen
Vorzeichen, muß mit einer solchen Reflexivität ihres Themas und ihrer eigenen

Thematisierung rechnen. Ihre Anstrengung wird gerechtfertigterweise
dahin gehen, diese irgendwie in Übereinstimmung zu bringen - sofern sie
nicht den Vorwurf der Reflexionslosigkeit oder Widersprüchlichkeit
antreffen will. Diese Übereinstimmung kann sich auf verschiedenste
Weisen ausgestalten; aber sie verhält sich strukturgleich wie eine weitere
Thematisierung mit einem weiteren Korrelat. Gerade die formale
Reflexivität oder Repetition, daß nämlich die von der Reduktion einer
Struktur vollzogene methodische Darstellung sich selbst wiederum in der
thematisch zu reduzierenden Struktur bewegt, müßte hier viel mehr
intrigieren, als sie es scheinbar tut. Denn wenn die Korrelation, die die
Struktur zur Reflexivität vorgibt, selbst zu reduzieren ist, «ist» hier kein
Etwas mehr, was die Reduktion aufzeigen könnte oder sollte. Sie wird zur
Reduktion der Phänomeno-logie selbst, zur Reduktion der Reduktion.

Eine mögliche Lektüre wäre, daß dieser Text es unternehme, im Vollzug

der Reduktion, in der Art und Weise seines eigenen Sagens Spuren

Gerade diese Nivellierung vermeidet AE. Entsprechend genügt auch nicht, um
dem «Sagen» zu entsprechen, ein ständiges, iteratives dé-dire (wider-rufen/-sprechen, AE
passim), welches FERON, De l'idée de transcendance, 293, überdies schlechtweg identifiziert

mit der Reduktion.



342 Reduktion und Ambivalenz

des Sagens selbst bemerkbar zu machen.17 Dieser Text würde, als ein
Beispiel dessen, wofür es kein Beispiel gibt, worauf nicht verwiesen werden

kann (so wie kein Beispiel für ein Performatives re-präsentiert werden

kann), sich selbst exponieren in seinem Sagen. Diese Lektüre wird
dem, was in diesem Text gesagt und Thema ist, selbst gehorchen wollen
und es reflexiv auf es selbst als Sagen anwenden. Sie wird wider Willen
von der Intention einer actualiter geglückten Übereinstimmung zwischen
Inhalt und Form bestimmt sein und gerade darin diesem Text nicht
gehorchen, insofern dieser zumindest explizit jeglicher Zirkulärität entfliehen

will. Die Komplikationen der Reflexivität sind gerade dadurch nicht
gelöst und laufen weiter. Aber: Sie repetieren sich in der Übertragung der
Relation Ich-Anderer auf die Relation Leser-Text, in welcher dem
gelesenen Text darzustellen gelänge, was er als darstellender Text selbst
darzustellen nicht vermöchte.

Neben einer Lektüre- oder Darstellungsproblematik hält sich aber ein

irgendwie Sachliches an Sagen-Gesagtes durch. In ihm liegt eine Kraft,
die über das Reflexionsmäßige hinausgeht, und es ist Lévinas' Texten
zugute zu halten, diese Kraft nicht durch eine methodische, Husserl
überbieten wollende Hyperreflexion zu überdecken, in Paradoxien leerlaufen
zu lassen oder in einem fundamentum inconcussum ohne Reflexivität
durchsetzen zu wollen. Denn was sich nicht mehr reduzieren läßt, ist
allein die Reflexivität selbst, und zunächst diejenige von AE. Die Lösung
der reflexiven Problematik liegt nicht außerhalb, sondern in der
Reflexivität des Sagens selbst. Die Reduktion stellt sich dem Skeptizismus,
indem sie das Reflexive reduziert auf die Strukturierung Sagen-Gesagtes
ohne weitere Bestimmungen der Korrelation (Übereinstimmung oder
nicht): auf die Bedingungen von Reflexivität ohne Reflexion. Diese Kraft
wird selbst wiederum zu einer neuen philosophischen Reflexionsstruktur
zwingen. Die in der Reduktion festgestellte Repetition und Reflexivität
ist keine logische oder sprachliche Angelegenheit, sondern zeugt von
einer politisch-ethischen Problematik - was sich übrigens auch bezüglich
anderer Reflexivitätsprobleme bestätigen kann.18

Die eigentliche Durchführung der Reduktionen (AE III-IV) wird hier
lediglich skizziert, soweit sie die Unterscheidung Sagen-Gesagtes betrifft.
Die explizite Intention der Reduktion ist eine «Inversion der Intentionali-
tät» (60). Dieser paradoxe Ausdruck, der auch «Reduktion» umstülpt,
nennt ein Wegsehen vom Gesagten weg zum Sagen hin, zugleich ein

17 Diese Lektüre wurde bereits in ausgezeichneten Textanalysen von Weber, Verfolgung

und Trauma, durchgeführt. Es gibt deutliche Verweise von AE auf sich selbst. Vgl.
dazu Derrida, «En ce moment même me voici», in: Ders., Psyché.

18 In diese Richtung gehen vor allem LYOTARD, Jean-François, «Logique de

Lévinas», in: LARUELLE, François, Textes pour Emmanuel Lévinas. Paris 1980, und
LYOTARD, Le différend. Paris 1983, welche die Sprachspiel-Problematik in ihrer Immanenz
umsetzen.



Reduktion und Ambivalenz 343

Nicht-Hinzielenkönnen auf Sagen, umgekehrt ein Sich-Richten vom
Sagen aus. In der Bewegung von Autrui auf Moi zu, von der Kapitel II
schon oder noch spricht und die die Inversion wäre, wird zunächst die
Position von Autrui reduziert, d. h. ausgeblendet, da nicht von einer In-
tentionalität, Intention von Autrui ausgegangen werden kann, ohne sie zu
einem anderen «Meinen» zu machen. Es bleibt nurmehr die Bewegung
auf zu. Die Struktur, die damit gewonnen wird, heißt «Näherung»,
deutlich abgesetzt von der Heideggerschen Ent-fernung (111,6): «La
proximité c'est le sujet qui approche et qui, par conséquent constitue une
relation à laquelle je participe comme terme, mais où je suis plus - ou
moins - qu'un terme» (103f.). Diese Struktur garantiert die Nicht-Reziprozität

oder -Reversibilität. Sie ist nicht zu denken als bloße logische
Beziehung (107) und ebensowenig dialektisch als Identität der Identität
und der Differenz (105), und nicht einmal als irgend eine Form einer
«Verflechtung» (108). Sie wird dagegen charakterisiert als «ensemble

rompu par la différence entre les termes», und diese als «ambiguité
extraordinaire» (105), was bedeuten mag, daß keine Differenz hervorgezaubert

werden kann, sondern in die Relation einbrechend sie erst ausmacht.
«Term» bezeichnet hier nicht nur einen logischen Punkt der Relation,
sondern den Endpunkt einer Richtung. In einem weiteren Reduktions-
Schritt (IV,2-4) wird Moi auf Soi reduziert, und damit die selbe Bewegung

auf zu auch innerhalb von Moi angesetzt (unter dem Titel
récurrence). In der repetierten Rückläufigkeit einer Bewegung auf «Sich» zu
stellt sich der «Kern der Subjektivität» ein in einer Er- oder Ver-setzung
(substitution). Im Innersten liegt nicht ein Ich-Selbst, sondern Anderes.19

Alle diese Reduktionen indes stehen immer noch in der phänomenologischen

oder transzendentalen Funktion eines Aufdeckens einer tieferen
Schicht. Was sie erreichen, ist eine «reine» Struktur einer Bewegung auf

zu. Diese kann wohl gelten als notwendige Bedingung für ein Affi-
ziertwerdenkönnen durch Autrui, allein nicht als hinreichende. Es stellt
sich auch auf der letzten Stufe der Reduktion immer noch das überaus
klassische Problem des Übergangs vom neutralen autre zu Autrui. Zudem
ist Autrui nicht zu denken als Agent einer Verletzung, ohne bloß als
anderes Ich zu erscheinen und ohne daß sich die bloße Ambiguität (verletzen

oder respektieren) durchsetzen würde. Die Besessenheit, die Ver-
letztheit durch Anderes hat keinen empirischen Status. Sondern Autrui
hat seinen Ort da, wo die Rückläufigkeit und Umkehrung der Reduktion
auch das Moment der Wahrnähme der Erfahrung von Anderem reflexiv
reduziert hat auf das Moment des Wendepunkts selbst.20 Anders gesagt:

19 Nebenbei geht es um die «Reduktion» der (transzendentalen) Einheit der
Apperzeption, was ein eigenes Thema wäre.

20 «Le sujet affecté par l'autre ne peut pas penser que l'affection soit réciproque, car
de l'obsession qu'il pourrait exercer sur celui qui l'obsède, il est encore obsédé» (106).
«Pure approche et proximité, irréductible à l'expérience de la proximité. Sans rester inac-



344 Reduktion und Ambivalenz

wo das, was mich zu einem Gesagten bringt, in diesem Gesagten
grundsätzlich (und nicht empirisch) nicht apperzipiert oder repräsentiert wird.
Die Wendung von autre zu Autrui zeigt sich etwa in der Wendung zum
Ausdruck «das Wort aus meinem Mund entreißen».21 Die eigentliche
These dieser Untersuchung ist denn auch, daß Autrui nur von der Differenz

Sagen-Gesagtes her zu verstehen sei; ebenso, in einer nochmaligen
Reduktion oder Einschränkung, die Ethik der Verantwortung.

Autrui hat demgemäß seinen Ort in jener «Frage», auf welche ich,
wenn immer ich zu einem Sagen ansetze, bereits geantwortet habe. Nicht-
repräsentierbar ist jene Frage als ein Sagen ohne Gesagtes nur in dieser
vorgängigen Nachträglichkeit, und nicht im Faktum einer Frage, in deren
Bewußtsein eine Antwort folgt. Nicht-reversibel ist die Verantwortlichkeit

nicht darin, daß eine Antwort nicht auf die vorhergehende Frage
zurückkommen und sie reflexiv selbst befragen, thematisieren, in Frage
stellen könne. Diese Möglichkeit (Phänomene wie Kommunikation,
Dialog, Streit) bleibt immer offen.22 Sie liegt lediglich in der Korrelation
begründet: darin nämlich, daß an einem Sagen immer auch ein gesagtes
Etwas wahrgenommen wird. «Sagen» aber ist unumstößlich nicht in Frage
zu stellen oder zu befragen hinsichtlich «quid» oder «an sit». Die
NichtReversibilität der Verantwortung betrifft jenes Moment, das Anlaß
gewesen ist, um zu einem Sprechen anzusetzen, selbst wenn dieses diesen
Anlaß selbst befragt (was das Spezifische, jedenfalls eine Aufgabe des

philosophischen Diskurses sein mag). Insbesondere ist diese Antwort
nicht-reflexiv und nicht-reversibel nicht wegen eines Rests, eines Noch-
nicht-Gesagten, aber prinzipiell Sagbaren, oder wegen eines prinzipiell
Unsagbaren. So würde bloß die bekannte Form des Regresses stattfinden,
denn auch die Behauptung eines Unsagbaren wird sich im Gesagten
verraten. Die Reduktion gewinnt das «reine» Sagen trotz des notwendigen
Begleitetseins durch Gesagtes: «à l'approche en tant qu'approche - à

l'exposition de l'un à l'autre, à l'exposition de cette exposition, à l'ex-

cessible à une expérience, certes. Sans quoi nous n'aurions pu en parler ici.» LÉVINAS,
«Langage et proximité», in: DERS., En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger.
Paris 1967, 227 und note 1. Es handelt sich hierbei um eine klassische Argumentation.

21 «Mais le dire tendu vers le dit tient cette tension de l'Autre, d'Autrui, qui m'arrache

la parole avant de m'apparaître» (98). Bezeichnend ist der Ort dieser Wendung
(Mund) und die Spannung zwischen Autre-Autrui zugleich zum Gesagten hin, vom
Sagen her.

22 «Approcher de manière telle que, par-delà toutes les relations réciproques qui ne

manquent pas de s'établir entre moi et le prochain, j'aie toujours accompli un pas de plus
vers lui: que dans la responsabilité, moi j'aie toujours une réponse de plus à tenir» (106).
Diese Näherung ist nur solange bloßes Postulat, als nicht die Differenz Sagen-Gesagtes
beigezogen wird. Für die Rede von der Verantwortung ist sicherlich das Spiel von
demande/question/appel/réponse/responsabilité wirksam. Sie schließt weniger an den «Ruf»
Heideggers an, als an AE selbst (II, v. a. 30-32), und vollendet sich in einem «être-à-la-
question avant toute interrogation» (63), das die Endlichkeit des Subjekts nicht auf den
Tod zu denkt, sondern von der Seite der Geburt her.



Reduktion und Ambivalenz 345

pression de l'exposition, au dire» (199f.). Diese Reflexivität ist nur
scheinbar eine klassische Selbstreferentialität.23 Sie beschreibt hier die
Genese eines Sagens als «Exposition zu» noch vor einer «Exposition
von». Aber diese spezifische Reflexivität muß sich auch philosophisch
vertreten lassen, denn sie kann ebenso zu ihrer eigenen Unmöglichkeit
gereichen, insofern eine «Exposition der Exposition» nie selbst zeigbar,
darstellbar, sagbar ist.

Wenn «Sagen» dergestalt auch formelhaft bestimmt werden kann, so hat
dieses (Ver-) Antwortenmüssen doch nicht den Status eines Gesetzes,
dem zu gehorchen oder nicht zu gehorchen wäre. Zwar bleibt offen, daß
ein Gesagtes Andere verletzen könne. Aber damit würde nicht das Gesetz
verletzt, daß auch dieses Gesagte als Antwort auf ein Sagen gefolgt sei.24

Es hat auch nicht den Status eines richtigen oder ungerechtfertigten
Gebrauchs einer transzendentalen Anlage. Es kann sich nicht einmal um
einen Appell zu einem Sich-dem-Anderen-Öffnen handeln, denn immer
schon, unabhängig von Bewußtsein, wird die Exposition geschehen sein;
auch nicht um den Appell zur Wahrnähme dieses Exponiertseins, denn
dieses Moment ist bereits am Wendepunkt zu einem Gesagten. Gerade
diese Unbedingheit - dem Transzendentalen bereits näher - oder diese

unbedingte Faktizität läßt sich nicht leicht umsetzen in eine Ethik. Das
Lévinassche Gesetz sagt nichts anderes als: «Immer wenn ich zu einem
Sagen angesetzt haben werde, werde ich geantwortet haben auf ...» Dies
läßt sich kaum wenden in einen Appell etwa solcher Gestalt: «Sprich so,
daß du dem vorangehenden Sprechen antwortest und entsprichst.» Ein
«so, daß» hat hier, in der Reduktion des Gesagten, keinen durchführbaren
Sinn. Die Radikalität der Verantwortlichkeit läßt gerade die Möglichkeit
einer Entsprechung nicht oder noch nicht zu. Die «Ambiguität» ist hier
eine (außerordentliche) Relation vor einer Entsprechung oder
Nicht-Entsprechung. Wenn die Lévinassche Ethik sowieso kein Sollen ist, das aus
einem Sein abzuleiten wäre, bleibt die Frage doch, ob dieses quasi-trans-
zendentale Gesetz zu wenigstens minimalen ethischen Konsequenzen führe.

Diese müßten nicht aus einem Appell, sondern aus dessen Reflexion
folgen und insofern selbst einen transzendentalen Status haben.

Die reduktive Arbeit in Lévinas' Text kann nur dann für eine
Verantwortlichkeit etwas gewinnen, wenn sie auch die Form eines solchen (je
gesagten) Gesetzes umgeht und dabei die Reduktion auf sich selbst
anwendet. Setzt die Aufmerksamkeit auf die Seite des Sagens am kategori-

23 Es sagt nicht ein Sagen «sich selbst», so wie Gott Ursache seiner selbst oder sein
eigenes Wesen ist, der Begriff sich selbst begreift, der Wille sein Wollen will.

24 Die Nachträglichkeit verhindert zudem, jene Verletzung als begründet, berechtigt,
veranlaßt zu erklären und damit zu ent-antwortlichen. Auf Sagen ist kein Rekurs möglich
im Sinne von Grund/Schuld (aitfa), sondern lediglich auf ein Gesagtes. Wobei zusätzlich
das Schweigen als ein mögliches Sagen, das etwas noch zu Sagendes zu verstehen gibt,
einbezogen werden muß.



346 Reduktion und Ambivalenz

sehen Imperativ etwa dergestalt an, daß auch dieser gesagt und an ein Du
gerichtet sei (Handle so, daß so muß sie berücksichtigen, daß dieser
als Gesetz gilt und nicht als moralische Vorschrift. Aber er kann und muß
sich selbstreflexiv als Aussprechen gemäß seinem Ausgesprochenen
verhalten. Vielleicht ist es gerade das, was «Sagen» als eine Seite am Gesetz
aufdeckt: die Wendung zum Ethischen, die sich in der Formalität seiner
Formulierung verbirgt. Denn der eigentliche Appell sagt nichts, ein ihm
als einer Vorschrift gehorchen wollendes Subjekt weiß nicht, was es

eigentlich tun soll, es weiß nur, unumstößlich, daß ...: daß es nicht umhin
kann, von nun an sich in seinem Handeln (sei es im Verstehen, Befolgen
oder Bestreiten) in bezug auf dieses Gesetz zu verhalten (was Lévinas'
Rede von otage meint). Anders gesagt: Ein Imperativ läßt sich nicht als
oder am Gesagten vernehmen. Wenn die Wendung zum Ethischen sich
vollzieht im singulär Subjektiven, im Sich-verhalten-Müssen nach

(post, noch vor secundum), dann liegt hier die Reinheit, Bloßheit, «Tran-
szendentalität» des Subjektiven zugleich mit dem Ort des Sagens, und es

ist zu beachten, daß es keine Rolle mehr spielt: 1. ob das eigene oder das

Sagen von Anderen, denn vor einer Wahrnähme ist dies nicht entscheidbar,

und 2. ob das Ausgesagte faktisch auf sein Aussagen bezogen werde
oder nicht.

Das transzendentale Denken ist in diejenige Situation eines Entzugs
gestellt, welche die vorher skizzierte Lévinassche Spur des Sagens lediglich

nochmals beschreibt. Diese Situation betrifft das philosophische
Vertreten der Existenz und der Darstellbarkeit des Transzendentalen,
welche eben bei Kant zusammenfallen. So kann sich folgende Konstellation

in der Reflexivität von Sagen-Gesagtes ergeben: Einem Gegner,
der das Transzendentale irgendwie in Frage stellt, wird geantwortet
werden, daß für diese empirische Infragestellung die transzendentalen
Bedingungen bereits gebraucht worden seien. Diese Konstellation zwingt
zu einer Wiederholung der Position: Sie wird überzeugen, aber im
Anderen diese unbedingten Bedingungen nicht aufweisen können; für den
Anderen jedoch, der ein transzendentales Gesetz empfängt und ihm
gehorchen oder sich ihm entziehen möchte, wird dieses zu einem Sagen,
das in irgendein Gesagtes umgesetzt zu werden gebietet und nur dies
unbedingt gebietet.25 Diese Wiederholung ist strukturell und läßt sich
auch an anderen durchaus bekannten Beispielen aufzeigen. Sie wird
besonders deutlich in der aristotelischen Behauptung des Satzes vom
ausgeschlossenen Widerspruch gegenüber seinen fiktiven oder realen
Gegnern, welche gemäß der aristotelischen Position nicht Etwas und nicht
Eines sagen und damit auch nicht widerlegt zu werden brauchen. Dies

25 Alles andere unterliegt einer bloßen Arabiguität, einem Entsprechen oder Nicht-
Entsprechen, so wie in TI noch «das Gesicht» Anlaß sein kann für einen Mord wie für
eine Liebkosung; wobei dieser Anlaß selbst nicht zum Verschwinden gebracht werden
kann.



Reduktion und Ambivalenz 347

insofern, als die Verteidigung des Satzes vom Widerspruch auch dessen

implizite Prämissen entlassen, daß der logos je von Etwas und von Einem
sei, d. h. gewissermaßen: Gesagtes. Diese komplexe Streitsituation (die
u. a. von Lyotard analysiert wurde) entsteht zwangsweise dann, wenn die
Differenz des Sagens und des Gesagten in der Möglichkeit ihrer
Selbstbezüglichkeit aufeinandertrifft mit der Differenz zwischen einem
philosophischen Ich und einem Anderen; sie kann jederzeit zu einem
Paradox, zu einer Unentscheidbarkeit, zu einem Abbruch führen. Gerade
diese Konstellation ist in Lévinas' Text selbst wirksam und thematisiert.

Zwar wird auch das Lévinassche Gesetz sich in der selben Repetition
behaupten müssen - aber nur solange eben, als es ihm um die Exposition
einer zu sagenden Wahrheit zu tun ist. So würde sich dieses Gesetz auch

repetitiv und rekursiv selbst-legitimieren können («Wenn du die
Möglichkeit in Frage stellst, <Sagen> zu thematisieren, wirst du bereits diesen
Text (AE) als Appell gelesen und ihn in einem Gesagten als dessen Spur
umgesetzt haben»). Diese Selbstlegitimation findet explizit statt: «Le parler

philosophique qui trahit dans son dit la proximité qu'il traduit devant
nous, reste encore, en tant que dire, proximité et responsabilité» (214).
Sie wird verglichen mit der Struktur des Skeptizismus: «Affirmer
l'impossibilité de l'énoncé tout en osant réaliser cette impossibilité par
l'énoncé même de cette impossibilité» (9). Das Spezifische des Sagens
hinsichtlich des Transzendentalen erscheint darin, daß es unmittelbar
Reflexivität einschließt und zugleich weitere Bestimmungen bezüglich
eines Gesagten (so, daß) ausschließt, indem es die strukturellen
Bedingungen von Reflexivität selbst reflektiert. Diese Kraft hintergeht damit
tendenziell auch Unterscheidungen wie methodisch-thematisch,
empirisch-transzendental, performativ-konstativ. Mit «Sagen» steht gerade
nicht etwas zu Verfügung, das sich in sich affirmieren würde, noch sich
im oder vor (coram/ante) dem Gesagten affirmieren ließe. Die Reflexivität

ist damit eine Doppeldeutigkeit aufgrund einer Einseitigkeit (was
bereits in «en deçà de la thématisation du dit» analysiert wurde): «Sagen»
zieht sich nicht als Rest vom Gesagten zurück, sondern ist in der
umgekehrten Inversion immer schon auf ein Gesagtes zu; umgekehrt gibt es
kein Sagen, auf welches sich ein Gesagtes in einem theoretisch reflexiven
Akt wie in einer Rückkehr zurückwenden ließe. In dieser Konsequenz ist
die Differenz von Sagen-Gesagtes selbst eine Relation mit nurmehr einem
Term (Gesagtes), für welche Relation als Bewegung hingegen nun der
Ausdruck «Sagen» stehen kann. Damit entsteht eine Struktur, die Effekt
der hier anfangs skizzierten Umarbeitung der ontologischen Differenz ist
und die mit logisch-semantischer Reflexivität, Negativität, Unentscheidbarkeit,

Antinomie nicht identisch oder allenfalls deren Grundstruktur ist.
Zur Unterscheidung dieser Struktur von der Ambiguität, die immer
(wechselwirkend oder wechselwirkend ausschließend) zwei Seiten
impliziert, könnte der Begriff der Ambivalenz geprägt werden.



348 Reduktion und Ambivalenz

Diese Ambivalenz macht das Spezifische einer Verantwortlichkeit
aus, die in der Reduktion nicht in einem zu Sagenden oder Gesagten,
sondern im Sagen angesetzt ist. Dies soll nicht bedeuten, daß eine
Verantwortung bezüglich des Gesagten als unmöglich ausgeschlossen sei.
Aber insbesondere eine Intention, ein Meinen des Ichs (oder des Anderen)

ist nicht im Blick. Auch geht es nicht um ein metaphysisches oder
positives Recht, zu sprechen oder zu schweigen. Diese Alternative, so
fundamental sie ist, setzt ein Können voraus, das als Vermögen nicht in
Frage gestellt, aber ausgeblendet ist. Gewisse Konsequenzen einer
Verantwortung - ohne theologische Fundierung vielleicht auch bei Lévinas
selbst, ausgehend allein von Inversion, Ambivalenz oder Reduktion -
können hier abschließend angedeutet werden.

1. Die Differenz oder Verschiebung zum Gesagten läßt offen, was an
einem Sagen wahrgenommen wird. So muß ich auch anerkennen, daß ich
unabhängig von dem, was ich (zu sagen) meine, jederzeit verletzen kann.
Diese Anerkennung ist zweifellos Moment des Bewußtseins; sie ist aber
nicht gegenseitig. Ich kann mich selbst nicht als Autrui für Andere wissen,

so daß ich Anerkennung fordern könnte in Analogie dessen, wie ein
vorausgehendes Sagen für mich unbedingtes Antwortenmüssen ist. Mein
eigenes Sagen (und das der Anderen sowieso nicht) steht nicht in meiner
Macht; und selbst das Wissen um diese Situation ändert an ihr nichts.

2. Wenn ich im Sagen immer schon geantwortet habe auf das, was als
fragende Bitte sich meinem Gesagten entzieht, so ist es auch möglich,
daß ich antworte auf ein Schweigen, auf das, was nie als Gesagtes
erscheint. So kann ich u. U. auch verantwortlich sein für ein Schweigen der
Opfer, die nicht (mehr) sprechen können26, ohne daß mich eine Schuld
trifft und ohne daß ich Verantwortung über-nehme (assumer) -
Verantwortung ohne Woher und Warum (dies ist der Sinn von Lévinas' «an-ar-
chie»).

3. Was ich geantwortet habe auf ein Sagen von Autrui, kann dieses
niemals extensional bestimmen. Gerade wenn die reduktive Arbeit bis
zuletzt beibehalten wird, ist Autrui nicht ontologisch-essentialistisch
bestimmbar als Mensch gegenüber anderem - nicht einmal durch das

Sprach-Vermögen und damit durch das Schweigen-Können -, sondern
besteht allein in dem nachträglichen Moment, daß ich antworten werde.
Dieses «irrationale» Moment verweist lediglich auf das Vernehmen des

Appells vor einer Wahrnähme; umgekehrt schließt dies rationale
(praktisch-ethische, deliberative, kommunikative) Prozesse nicht aus, was
Lévinas unmißverständlich betont, aber diese werden von dieser Situation
ausgehen müssen. Von dem her ist Aufgabe der Vernunft gerade, ein

26 Darauf verweisen insbesondere WEBER, Verfügung und Trauma, und LYOTARD, Le
différend.



Reduktion und Ambivalenz 349

Wissen um dieses Verhältnis umzusetzen: Vernunft als Wissen um
«Ambivalenz.»

4. Wenn die Frage oder Bitte als Movens meines Sagens an mich
gerichtet ist insofern nur, als ich (darauf) antworte, so verhindert diese
Nachträglichkeit und Einseitigkeit umgekehrt, daß ich mich bezüglich
meines Gesagten von einem Appell aus rechtfertige. Wiewohl ich von
ihm getroffen sein mag, kann ich weder mich darin aufhalten noch mich
darin behaupten, ohne gerade damit bereits ein eigenes Gesagtes zu
vertreten. Ich werde in einem Gesagten nie wiederholen können, was ein
Sagen als Ruf gesagt hat. Dies bedeutet nicht den Ausschluß einer
Verantwortung, einer rationalen Reflexion im Gesagten bezüglich des Gesagten,
es bedeutet gerade nicht eine blinde Autoritätshörigkeit gegenüber irgend
etwas, was als Ruf vernommen wird (was Lévinas mißverständlich
vorgeworfen wird), sondern schließt de iure vielmehr jeglichen «fundamentalistischen

Rekurs» aus.
Daß ich niemals in meinem Gesagten ein Sagen werde wiederholen

können, wird so als reduktive Struktur zum Movens der Ratio. Erst die
Nicht-Wiederholbarkeit des Appells des Anderen stellt mich in meine
unbedingte Verantwortung. - Ließe sich auch für diese Verantwortlichkeit

im Sagen noch eine theologisch-metaphysische Motivierung finden,
so in der Genesis, demjenigen Text, der vom «reinen» Sagen berichtet:
Denn «fiat» ist jenes Sagens, das vor einem möglichen Gesagten sein
Angesprochenes erst schafft.27

27 Vgl. aus Levinas' «Langage et Proximité», in: LEVINAS, En découvrant l'existence
avec Husserl et Heidegger, der eigentlichen Vorstufe zu AE: «Passivité de la créature lors
de la création, sans sujet pour assumer l'acte créateur, pour entendre, si on peut dire, le
verbe créateur» (223). «Le premier mot ne dit que le dire. Ce premier dire n'est certes

qu'un mot. Mais c'est Dieu» (236). Damit wird «Gott» durch «Sagen» bestimmt, und
nicht etwa umgekehrt. Die «Andern» befinden sich, wie in AE und anderswo nahegelegt
wird, in der Spur dieses Sagens. In diesem Zusammenhang ist zu verweisen auf
JANKÉLÉVITCH, Vladimir, Philosophie première. Introduction à une philosophie du

presque. Paris 1953. Dort vor allem (insbes. chap. IX, La création) finden sich sämtliche
Motive, wie fiat, dire, bonté, au-delà de l'être, und ebenfalls eine Vorstrukturierung der
hier angedeuteten Ambivalenz.


	Reduktion und Ambivalenz : zur Reflexionsstruktur von E. Lévinas' Autrement qu'être

