
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

Autor: Petrus, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761254

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761254
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus Petrus

Analyse und Kontext des Wachsbeispiels
bei Descartes

Das Wachsbeispiel in der II. Meditation1 soll für die aktuellen
philosophischen Überlegungen Descartes' werben, die im Gegensatz zu seinen
«alten Meinungen» besagen, daß sich der Geist leichter erkennen lasse
als der Körper. In diesem Zusammenhang geht es um die Frage, was ein
materieller Gegenstand - hier ein Stück Wachs - ist und wie er erkannt
wird (tum quid ea sit, tum quomodo cognoscatur [Med. II, 26 und 28]).
Dabei ist Descartes der Meinung, selbst die klare und deutliche perceptio
des Wachses könne auf einem Irrtum beruhen (ibid. 27). Eine solche
Auffassung ist vis-à-vis der Tatsache, daß aus klaren und deutlichen Perzep-
tionen die Gewißheit der Existenz qua denkendes Subjekt bezogen wird,
problematisch2 und bedarf einer näheren Untersuchung, die u. a. auch
Schwierigkeiten der kontextuellen Situierung des Wachsbeispiels zu
diskutieren hat.3

1 Im Nachfolgenden wird nach den Ausgaben Meditationen über die Grundlagen der
Philosophie (Bd. 271 der Philosophischen Bibliothek Meiner), Die Prinzipien der
Philosophie (Philosophische Bibliothek Bd. 28), Regulae ad directionem ingenii
(Philosophische Bibliothek Bd. 262a) zitiert.

2 Donald Sievert, der m. W. als erster auf diesen Punkt hingewiesen hat, spricht von
einem «offenbaren Paradox», welches den «Kern der Meditationen» treffe; vgl. D.
Sievert, Die Bedeutung des Wachsbeispiels bei Descartes, in: Ratio 21 (1979) 74-85, hier
74. Sowohl Sievert wie auch B. MIJUSKOVIC, Descartes' Bridge to the External World:
The Piece of Wax, in: Studi Internazionali Filosofia 3 (1971) 65-81, versuchen, das

Wachsbeispiel im Kontext der Meditationen zu diskutieren; speziell im Blick auf die VI.
Meditation analysiert L.J. Beck, The Metaphysics of Descartes. A Study of the Me-
ditationes. Oxford 1965, 99-107, das Wachsbeispiel, im Gegensatz etwa zu J.J.C. SMART,
Descartes and the Wax, in: The Philosophical Quarterly 1 (1950) 50-57, und A. Hart,
Descartes on Reidentification, in: Journal of the History of Philosophy 8 (1975) 17-25,
deren Ausführungen sich auf eine detaillierte Textanalyse beschränken.

3 Die Bestimmung des Kontextes, in welchem Descartes das WachsbeispiePentwik-
kelt, scheint zunächst unproblematisch: Nachdem er in der I. Meditation die Existenz
materieller Gegenstände radikal bezweifelt und sich zu Beginn der II. Meditation der Natur
des menschlichen Geistes versichert hat, sieht Descartes sich mit der Schwierigkeit
konfrontiert, daß seine frühere Überzeugung, wonach der Körper leichter zu erkennen sei als
der Geist, hartnäckig wiederkehrt. - Ich werde mich damit begnügen, Voraussetzungen



Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes 325

/.

Während sich beispielsweise hinsichtlich der Frage, ob Descartes mit
Blick auf die Verläßlichkeit klarer und deutlicher Wahrnehmungen Grade
der Klarheit und Deutlichkeit annehme, keine konkreten Hinweise finden
lassen, bietet der Text jedoch Anhaltspunkte für eine Präzisierung dessen,

was Descartes meint, wenn er von «Wachs» spricht. Dieser letzte
Punkt mag bereits andeuten, daß die Frage, «was das Wachs sei» (ibid.
28), nicht ohne weiteres mit «dieses Stück Wachs» (ibid. 26) zu
beantworten ist.4 Der Verdacht bezieht sich u. a. auf Descartes' Behauptung,
die Identität des Wachses («dasselbe Wachs» [ibid. 26]) bestehe nicht in
dessen sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften. Diese Aussage spricht
vordergründig für eine metaphysische Interpretation (fortan Im) des

Wachsbeispiels5, derzufolge Descartes mit seinen Erörterungen exemplarisch

die Frage nach dem Wesen materieller Gegenstände zu beantworten
versucht und, weiterführend, die Existenz materieller Gegenstände
beweisen möchte. Offenbar legt Im besonderes Gewicht auf die traditionelle
Verbindung der Begriffe der Identität und des Wesens: Danach ist einem
Gegenstand wesentlich, was mit Notwendigkeit dazu gehört, daß er ist,
was er ist, und was auf diese Weise mit Notwendigkeit dazugehört, ist
zugleich das, was bleibt, wenn sich der Gegenstand (in einer näher zu
charakterisierenden Weise) verändert.

Folgt man Descartes' Ausführungen, wird deutlich, daß es die sinnlich

wahrnehmbaren Eigenschaften des Wachses wie Farbe, Gestalt und
Grösse sind, die sich verändern (ibid. 26), und «etwas Ausgedehntes
{extensum), Biegsames (flexibile) und Bewegliches6 (mutabile)» dasjenige

ist, was «übrigbleibt» (ibid. 27).7 Vor dem Hintergrund dieser Um-

der Situierung des Wachsbeispieles, insbesondere im Rahmen der Meditationen, zu
diskutieren.

4 B. WILLIAMS, Descartes. The Project of Pure Enquiry. Harmondsworth, Middlesex
1988, 219 nimmt diese Wendung zum Ausgangspunkt seiner These, daß es beim
Wachsbeispiel nicht um eine Erörterung der materiellen Gegenstände im allgemeinen gehe;
Williams übersieht, daß Descartes explizit betont, seine Bemerkungen über das Wachs könnten

auf alles andere, was «außer ihm» sei, angewandt werden (Med. II, 29).
5 Williams diskutiert nebst der sog. erkenntnistheoretischen Interpretation des

Wachsbeispiels auch Möglichkeiten und Grenzen bestimmter Schattierungen sog.
metaphysischer Interpretationen, die u. a. dadurch charakterisiert sind, «that the argument
starts from metaphysical considerations and ends in epistemological ones» (WILLIAMS,
Descartes (wie Anm. 4], 221f.).

6 Die Übersetzung von <mutabile> in der deutschen Ausgabe der Meditationen mit
(Veränderliches) kann in diesem Zusammenhang verwirren.

7 In den Prinzipien unterscheidet Descartes zwischen Eigenschaften der Größe,
Gestalt und Bewegung, die «wir nicht bloß mit einem Sinne (wahrnehmen), sondern mit
mehreren» auf der einen, und Eigenschaften wie Farbe, Ton, «die nicht durch mehrere,
sondern nur durch einen Sinn wahrgenommen werden», auf der anderen Seite (Princ. iv,
200).



326 Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

Schreibung des Veränderlichen bzw. Unveränderlichen kommt der Advokat

von Im zur (erkenntnistheoretischen) Schlußfolgerung, das menschliche

Subjekt könne das Wesen materieller Gegenstände - da es nicht aus
sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften bestehe - nicht mit den Sinnen
erfassen.

Diese Schlußfolgerung ist nicht unproblematisch. Denn erstens hätte
Im die Frage aufzuwerfen, weshalb sich bei einer Präzisierung des Wesens

materieller Gegenstände die Berufung auf veränderliche Eigenschaften

notwendigerweise verbietet. Beispielsweise, so könnte der Einwand
des Gegners lauten, läßt sich kein Zustand denken, in dem das Wachs -
mag es sich ändern, wie es will - überhaupt keine Farbe hat; mithin sei
dem Wachs wesentlich, in der einen oder anderen Weise farbig zu sein.8

Und zweitens hätte sich Im mit Descartes' Behauptung auseinanderzusetzen,

daß dasjenige, was mit dem Verstand begriffen, und dasjenige, was
mit den Sinnen wahrgenommen wird, ein und dasselbe sei:

«Was aber ist dieses Wachs, das sich nur denkend begreifen läßt? Nun,
dasselbe, das ich sehe, das ich betaste, das ich mir bildlich vorstelle,
kurz dasselbe, was ich von Anfang an gemeint habe ...» (ibid. 27).

Diese Passage bietet insofern Schwierigkeiten, als Descartes den
Ausdruck «dasselbe» (eadem) so verwendet, daß wir eine Vorstellung desselben

Stückes Wachs haben, die sowohl von den Sinnen als auch vom
Verstand hergeleitet werden kann. Eine solche Lesart läßt sich aber nicht mit
der erkenntnistheoretischen Schlußfolgerung von Im vereinbaren: Wenn
das Wesen des Wachses dasjenige ist, was das denkende Subjekt aus dem

genannten Grund nicht mit den Sinnen erfassen kann (s. o.), dann muß
die Aussage Descartes' im Urteil des Vertreters von Im widersinnig sein.
Nun könnte er aber darauf hinweisen, der obige Einwand vernachlässige
einen zentralen Schritt in der Argumentation Descartes'; nachdem dieser
gezeigt hat, daß wir das Wachs als dasjenige erkennen, was durch die
Veränderungen seiner sinnlich wahrnehmbaren Eigenschaften hindurch
dasselbe bleibt, gibt er zu bedenken, dieses Unveränderliche könne nicht
durch die Sinne oder die Einbildungskraft erfaßt, sondern nur denkend
begriffen werden (non nisi mente percipitur):

8 Vgl. dazu auch E.A. BURTT, The Metaphysical Foundation of Modern Physical
Science. New York/London 1925, 117; Williams, Descartes (wie Anm. 4), 216f. vertritt
zudem die Auffassung, daß selbst veränderliche Qualitäten, die in bestimmten Situationen
nicht nachweisbar seien, dem Wesen eines Gegenstandes angehören können, ohne daß der
Gegenstand aufhöre, beispielsweise Wachs zu sein; diese Auffassung müßte vis-à-vis
jener Textpassagen geprüft werden, in denen Descartes demonstriert, wie sich die
Eigenschaften der Farbe, des Geruchs etc. von materiellen Gegenständen «abtrennen» lassen, so
etwa Princ. ii, 11. - Es ist durchaus möglich, daß es Descartes an dieser Stelle um eine
nähere Charakterisierung des Begriffs der Substanz geht. In diesem Fall wäre der hier
referierte Einwand nicht schlagend, daß es eine «wesentliche Eigenschaft» des Gegenstandes

sein kann, zu verschiedenen Zeitpunkten verschiedene sinnlich wahrnehmbare
Eigenschaften aufzuweisen.



Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes 327

« aber - wohlgemerkt - seine Erkenntnis (perceptio) ist nicht Sehen,
nicht Berühren, nicht Einbilden und ist es auch nie gewesen, wenngleich
es früher so schien, sondern sie ist eine Einsicht einzig und allein des
Verstandes (sed solius mentis inspectio), die entweder, wie früher,
unvollkommen und verworren, oder, wie jetzt, klar und deutlich sein kann
...» (ibid. 27).

Insbesondere die letzte Äußerung macht deutlich, daß Descartes mit
Blick auf die klare und deutliche Perzeption des Wachses zwischen dem

Vermögen des Verstandes und demjenigen der Sinne unterscheidet.9 Ob-
schon eine solche Unterscheidung vordergründig für die Position des
Vertreters von Im spricht, ist zu beachten, daß Descartes' anfängliche
Frage, was das Wachs sei, nun durch die Frage ersetzt wird, wie es
erkannt wird. Im Rahmen dieser Akzentverschiebung muß entsprechend
aufs neue geprüft werden, ob Descartes dort, wo er vom «Wachs» spricht,
ausschließlich das Wesen des Wachses meint (wie das Im ja nahelegt).

II.

Wie schon angedeutet, unterscheidet Descartes hinsichtlich der Frage,
was das Wachs sei, zwischen veränderlichen und unveränderlichen
Eigenschaften, und er ist offenbar der Meinung, daß erstere sinnlich
wahrnehmbar sind, letztere dagegen sich nur denkend begreifen lassen (s.
o.). Die Umschreibung der unveränderlichen Eigenschaften dient in erster
Linie der Charakterisierung des Wesens des Wachses, wobei sie nichts
über das Wachs als eine in bestimmter Hinsicht beschriebene Art von
materiellen Gegenständen aussagt.10 Hier stellt sich die Frage, inwieweit in
Descartes' Verständnis Aussagen über die Beschaffenheit des Wesens
eines materiellen Gegenstandes voraussetzen, daß ein solcher Gegenstand
auch tatsächlich existiert. Die von Descartes skizzierten Möglichkeiten
des Irrtums scheinen diese Frage zu bejahen; zugleich weisen sie darauf
hin, daß Descartes zumindest partiell ein Interesse daran hat, das Wachs
als bestimmte Art von materiellen Gegenständen zu bestimmen.

9 In der französischen Ausgabe der Meditationen findet sich nach dem Ausdruck <sa

perception) (eius perceptio) der Zusatz: «ou bien l'action par laquelle on l'aperçoit»; Car-
riero meint, daß Descartes das Wachsbeispiel einführe, um die Unterscheidung zwischen
der Fähigkeit bzw. dem Vermögen der Sinne und dem Vermögen des Verstandes zu
etablieren (J.P. CARRIERO, «The Second Meditation and the Essence of the Mind», in:
A. Oksenberg Rorty [Hg.], Essays on Descartes' Meditations. Berkeley, Los Angeles,
London 1986, 198-221, hier 214f.).

10 SlEVERT, Die Bedeutung des Wachsbeispiels (wie Anm. 2), 76 (Anm. 5) bemerkt
beiläufig, daß es Descartes an Sorgfalt fehle, wenn es um die Unterscheidung zwischen
(i) dem Wachs als einer Art von materiellem Gegenstand (evtl. auch dieser Art) und

(ii) dem Wachs als einem materiellem Gegenstand (als solchem) geht.



328 Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

Descartes bietet zwei Möglichkeiten des Irrtums an: (1) könne sich
das denkende Subjekt darin irren, daß das von ihm wahrgenommene
Wachs sei (ibid. 29), und (2 verfüge es möglicherweise nicht über die
erforderlichen Sinnesorgane, um sich der Existenz materieller Gegenstände
zu versichern (ibid.). Insbesondere (1) legt nahe, daß Descartes von
einem Irrtum bezüglich einer bestimmten Art von materiellen Gegenständen

(z. B. Wachs) spricht. In diesem Fall sieht sich das denkende Subjekt
mit der Frage konfrontiert, ob es sich beim betreffenden Gegenstand um
Wachs handle oder nicht. Anders bei (2): Hier legt Descartes das
Gewicht nicht auf das Wachs als bestimmte Art materiellen Gegenstandes;
vielmehr bezieht er den Irrtum auf Annahmen bezüglich des Vorhandenseins

materieller Gegenstände überhaupt. Entsprechend stellt sich in
diesem Fall die Frage, inwieweit die Vorstellung von der Beschaffenheit des
Wesens auf Gegenstände zutrifft, die denkunabhängig existieren. Mit
Blick auf die Frage, wie solche Gegenstände erkannt werden können,
scheint Descartes damit eine Erkenntnissituation vor Augen zu haben11,
die erstens ein denkendes Subjekt erfordert, zweitens ein Erkenntnisobjekt,

das sich (i) als ein in bestimmter Weise spezifizierter Gegenstand
oder (ii) als ein Gegenstand, auf den die Eigenschaften eines materiellen
Gegenstandes zutreffen, identifizieren läßt und als solches auch existiert
sowie, drittens, die Relation zwischen dem erkennenden Subjekt und dem
erkannten Gegenstand. Dieser Deutung zufolge vertritt Descartes die
Auffassung, die Wahrnehmung (im Sinne von perceptio) eines
Gegenstandes ([i] oder [ii]) sei gleichbedeutend damit, daß das denkende Subjekt

dessen unveränderliche Eigenschaften erfaßt und glaubt bzw. urteilt,
daß ein Gegenstand mit diesen Eigenschaften existiert (vgl. ibid. 28 und
auch 29).

Nun beziehen sich aber Descartes' Möglichkeiten des Irrtums auch
auf jene Fälle, in denen das denkende Subjekt urteilsmässig Annahmen
bzw. Aussagen bezüglich der Existenz materieller Gegenstände trifft, und
es ist daher fraglich, ob Descartes tatsächlich der Auffassung ist, daß -
im Rahmen der oben skizzierten Erkenntnissituation - die Frage nach
dem Wesen des Wachses unmittelbar mit der Frage nach seiner Existenz
verknüpft ist. Es bieten sich wenigstens zwei Wege zur Beantwortung
dieser Frage an12: Der erste Weg legt ein Verständnis nahe, wonach sich

11
Vgl. ausführlicher SlEVERT, Die Bedeutung des Wachsbeispiels (wie Anm. 2), bes.

82ff.; Sievert entwickelt zwei Erkenntnismodelle, die sich dadurch unterscheiden, daß
gemäß dem einen (direct-presentation model) etwas nur erkannt werden kann, wenn dieses
Etwas existiert, gemäß dem anderen Modell (attitudinal model) hingegen etwas erkannt
werden kann, ohne daß dieses Etwas der Fall ist bzw. existiert.

12 Eine dritte Möglichkeit schließt sich an, wenn man Descartes' Ausführungen zum
Wesen materieller Gegenstände in der V. Meditation berücksichtigt; doch läuft man mit
dieser Strategie Gefahr, die hier aufgeworfene Frage zu trivialisieren, indem man sich
pauschal auf Passagen beruft, in denen Descartes den Leser daran erinnert, daß im Zu-



Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes 329

die Möglichkeiten des Irrtums auf Annahmen bezüglich der Existenz
materieller Gegenstände beziehen, die nicht in angemessener Weise erfaßt
werden und von denen das denkende Subjekt entsprechend keine klare
und deutliche Perzeption hat; eine unvollkommene oder verworrene Per-
zeption besitzt das denkende Subjekt, solange in seine Perzeption
(beispielsweise des Wachses) Sinnesideen und Vorstellungsbilder involviert
sind, und es somit fälschlicherweise annimmt, daß diese zum Wachs bzw.
zu seinem Wesen gehören.13 Gemäß dieser Lesart will Descartes sagen,
Überzeugungen bezüglich der Existenz materieller Gegenstände würden
voraussetzen, daß das denkende Subjekt eine angemessene Vorstellung
davon hat, was das Wesen des betreffenden Gegenstandes ausmacht.
Allerdings läßt diese Deutung außer acht, daß die Möglichkeiten des
Irrtums auch für Fälle vorgesehen sind, in denen das denkende Subjekt auf
der Grundlage der klaren und deutlichen Perzeption des Wachses urteilt
(ibid. 24). Gemäß der Lesart, die diesen Punkt in Betracht zieht, würde
Descartes sagen wollen, daß das denkende Subjekt eine angemessene
Vorstellung vom Wesen eines Gegenstandes haben und sich dennoch
hinsichtlich der Existenz materieller Gegenstände irren kann. Wenn
Descartes die Möglichkeiten des Irrtums tatsächlich nicht bloß auf Fälle
bezieht, in denen das denkende Subjekt eine verworrene und unvollkommene

Perzeption des Wachses hat, sondern auch auf solche, in denen es

auf der Grundlage der selbst klaren und deutlichen Perzeption des Wachses

auf dessen Existenz schließt14, so scheint er damit zeigen zu wollen,

sammenhang mit materiellen Gegenständen «das Dasein vom Wesen zu unterscheiden»
sei (Med. V, 59); insbesondere wird damit implizit angenommen, daß das Wachsbeispiel
die Grundlagen für Teile der V Meditation bereitstelle. Obschon diese Annahme viel für
sich hat, müssen Verständnisweisen der Hauptthesen des Wachsbeispiels skizziert werden,

damit sie als plausibel erscheint.
13 Vgl. dazu Med. II, 27. Im Zusammenhang mit Vorstellungsbildern leugnet

Descartes entschieden, daß es sich beim Wesen eines materiellen Gegenstandes um etwas
handle, das mit Hilfe der Einbildungskraft vorgestellt werden könne, weil das Wachs der
Ausdehnung nach «mehr Verschiedenheiten zuläßt, als ich jemals in einer bildlichen
Vorstellung umfaßt habe» (ebd.). Auf der Grundlage der hier vorgeschlagenen Lesart könnte
man behaupten, daß das Wachsbeispiel lediglich eine Wiederholung des von Descartes' in
der I. Meditation erhobenen Zweifels an der Sinneswahrnehmung sei.

14 Beide Fälle lassen sich mit den Kernaussagen der Irrtumstheorie Descartes'
vereinbaren. Sowohl in den Meditationen als auch in den Prinzipien gliedert Descartes «alle
Arten zu denken» in verschiedene Klassen der cogitationes, wobei er in diesem
Zusammenhang zwischen der Wirksamkeit des Verstandes und der Wirksamkeit des Willens
unterscheidet. Die Wirksamkeit des Willens ist - im Gegensatz zu derjenigen des Verstandes

- dadurch charakterisiert, daß sie in einem gewissen Sinne als unbeschränkt (infinita)
gilt (vgl. Princ. i, 35 sowie Med. IV, 48). Der Irrtum selbst ergibt sich insofern aus dem
wechselseitigen Verhältnis von Wille und Verstand, als der Verstand infolge seiner
Begrenztheit auch verworrene bzw. inadäquate Vorstellungen (ideae) erfaßt, wobei der Wille,

da er «weiter reicht als der Verstand», vorschnell Behauptungen bzw. Urteile über die
vom Verstand erfaßten inadäquaten Vorstellungen trifft (Med. IV, 49); vgl. ausführlicher
H. CATON, Will and Reason in Descartes' Theory of Error, in: The Journal of Philosophy



330 Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

daß die Einsicht in das Wesen des Wachses nicht dessen Existenz voraussetzt.

Diese Deutung könnte Anlaß zu der Behauptung sein, daß es
Descartes beim Wachsbeispiel nicht in erster Linie um den Nachweis der
Existenz materieller Gegenstände geht. Doch schließt sich damit unmittelbar

die Frage (a) an, was Descartes denn mit dem Wachsbeispiel genau
zeigen möchte; auch lassen sich durchaus Einwände (b) gegen die obige
Deutung erheben.

III.

In Bezug auf (a) ist zu beachten, daß sich mit der oben konstatierten
Veränderung der Fragestellung (i. e. was das Wachs ist hin zu wie das Wachs
erkannt wird) offenbar eine Veränderung der Erkenntnissituation
vollzieht: Während die metaphysische bzw. ontologische Fragestellung - so
wie der Vertreter von Im sie beantwortet wissen will - eine «Relation der
unmittelbaren Gegenwärtigkeit»15 zwischen dem denkenden Subjekt und
etwas von ihm denkunabhängig Existierenden erfordert, legt die Frage,
wie das Wachs erkannt wird, eine Erkenntnissituation nahe, in der das
Gewicht auf das denkende Subjekt gelegt wird sowie auf sein Vermögen
zu erkennen. Cartesianisch gesprochen, handelt es sich in diesem Fall um
eine Situation, in der sich das denkende Subjekt seiner Fähigkeit zu
erkennen bewußt wird:

«Denn es kann sehr wohl sein, daß das, was ich sehe, nicht wirklich ist,
es kann sogar sein, daß ich überhaupt keine Augen habe, etwas zu
sehen, aber es ist ganz unmöglich, daß, während ich sehe, oder während
ich das Bewußtsein habe zu sehen, ich selbst, der ich dieses Bewußtsein
habe, nicht irgend etwas bin» (ibid. 29).

Es ist wichtig zu sehen, daß das denkende Subjekt das Bewußtsein seiner
selbst in einer Situation erlangt, in der es vordergründig um die Beschaffenheit

materieller Gegenstände bzw. um deren Existenz geht, und es ist
ebenfalls auffällig, daß Descartes die klare und deutliche Vorstellung sei-

72 (1975) 87-104. Im ersten der oben diskutierten Fälle handelt es sich um eine Situation,

in der das denkende Subjekt auf der Grundlage inadäquater Vorstellungen bezüglich
des materiellen Gegenstandes urteilt. Der zweite Fall ist problematischer; denn hier
nimmt Descartes an, daß die Perzeption eines materiellen Gegenstandes einen Schluß
enthält. Dieser Befund läßt sich im Rahmen des Wachsbeispiels selbst verdeutlichen, und
zwar anhand des Passus über die Sehkraft der Augen, auf die Descartes anhand des
Beispiels der Menschen auf der Strasse anspielt: Descartes sagt, daß er nicht tatsächlich
Menschen «sehe», sondern Hüte und Kleider und daraus folgere, daß er von seinem Fenster

aus Menschen auf der Straße sehen würde (vgl. Med. II, 28). In diesem Sinne nimmt
Descartes an, daß das «Sehen» eines materiellen Gegenstandes einen Schluß enthalte, der
die Annahme der Existenz des besagten Gegenstandes betrifft.

15 Dieser Ausdruck von SlEVERT, Die Bedeutung des Wachsbeispiels (wie Anm. 2),
82, der sich an Russells Begriff des «unmittelbaren Bekanntseins» (knowledge of
acquaintance) anlehnt.



Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes 331

ner Existenz qua denkendes Wesen anhand eben jener Möglichkeiten des

Irrtums gewinnt, die sich auf Annahmen bzw. Überzeugungen bezüglich
der Existenz materieller Gegenstände beziehen. Ist diese Beobachtung
korrekt, dann bildet der Zweifel an der Existenz materieller Gegenstände
die Grundlage für die Gewißheit bezüglich der Existenz des denkenden
Subjekts.16 Doch ist dieser Aussage mit Vorsicht zu begegnen. So ist
beispielsweise genauer zu prüfen, ob es sich im Verständnis Descartes' bei
den Aussagen17 bzw. Urteilen18 über materielle Gegenstände und
solchen über das denkende Subjekt um dieselben Urteilsformen handelt,
bzw. ob sich diese Urteile hinsichtlich ihrer Inhalte womöglich
unterscheiden. Von einer solchen Einschätzung hängt insbesondere die
Beantwortung der Frage ab, weshalb Descartes im Zusammenhang mit der klaren

und deutlichen Perzeption eines materiellen Gegenstandes Möglichkeiten

des Irrtums erwägt, im Zusammenhang mit der klaren und deutlichen

Perzeption des denkenden Subjekts von diesen Möglichkeiten
hingegen nicht spricht. An dieser Stelle ist der Hinweis hilfreich, daß es
Descartes bei materiellen Gegenständen in erster Linie um deren
Beschaffenheit bzw. deren Wesen geht, wohingegen er beim denkenden
Subjekt am Nachweis seiner Existenz interessiert ist; falls Descartes mit
Blick auf materielle Gegenstände mit den Möglichkeiten des Irrtums
andeuten will, das Wesen materieller Gegenstände könne erkannt werden,
ohne daß solche Gegenstände existieren, so legen die Möglichkeiten des
Irrtums mit Blick auf das denkende Subjekt umgekehrt den Gedanken
nahe, daß die Frage, was das denkende Subjekt sei, die Beantwortung der
Frage voraussetzt, ob es existiere.

Der erforderliche Rahmen für ein besseres Verständnis dieser
Bemerkung ergibt sich, wenn man - wie am Ende von (II.) angedeutet -
Einwände (b) gegen die Auffassung zu formulieren versucht, wonach das

Wesen materieller Gegenstände erkannt werden kann, ohne daß diese exi-

16 Anders gesagt: Die Existenz materieller Gegenstande ist - im Gegensatz zur
Existenz des denkenden Subjekts - Gegenstand des hyperbolischen Zweifels (vgl. dazu Med.
II, 33-34).

17 Die Unterscheidung zwischen Sätzen bzw. Aussagen über materielle Gegenstände
und Sätzen bzw. Aussagen über das denkende Subjekt basiert auf der Beobachtung, daß
Descartes in den Meditationen - im Gegensatz etwa zu den Regulae - nicht nur einzelne
Sätze analytisch zu prüfen versucht, sondern den ganzen Bestand an bisher für wahr
Gehaltenem; dennoch ist zu beachten, daß Descartes es nicht versäumt, alle möglichen Sätze
auf bestimmte Klassen zurückzuführen, um anschließend diese (resp. eine dieser) Klassen
zu prüfen (vgl. aber bereits Regulae VII, 391); so führt Descartes in den ersten beiden
Meditationen sämtliche «Meinungen» auf die Quellen ihres Erwerbs zurück und
unterscheidet entsprechend zwischen der Klasse der sinnlichen und jener der intellektuellen
Erkenntnis. Ich werde im folgenden diese Unterscheidung zu berücksichtigen versuchen.

18 Die Verbindung von «Aussage» und «Urteil» ist an dieser Stelle insofern berechtigt,

als Descartes die Auffassung vertritt, daß eine Aussage über die Beschaffenheit bzw.
Existenz materieller Gegenstände gleichbedeutend damit sei, daß das denkende Subjekt
urteilt, ein in bestimmter Weise beschaffener Gegenstand existiere (vgl. Med. II, 29).



332 Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

stieren müssen (insbesondere der Vertreter von Im hätte gutes Recht,
solche Einwände zu erheben). So ist etwa darauf hinzuweisen, daß
Descartes bei seiner Analyse der Beschaffenheit materieller Gegenstände
deren Existenz voraussetzen muß, um sinnvollerweise davon sprechen zu
können, daß nur vermittels eines subtraktiven Verfahrens19 die Elimination

jener Bestimmungen erfolgen könne, die nicht notwendig zum
Wachs gehören (ibid. 26); selbst das Resultat einer solchen Analyse (i.e.
daß das Wesensattribut materieller Gegenstände Ausdehnung sei und daß
das Wesen materieller Gegenstände einzig durch quantitative Begriffe
erfaßt werden könne) gewinnt Descartes, so der Einwand, aus der Dekom-
position seiner Ausgangserfahrung, derzufolge das Wachs durch Aufzählung

seiner veränderlichen Eigenschaften näher bestimmt werden kann.
Wenn nun - wie das der obige Einwand vorschlägt - im Rahmen der car-
tesianischen Physik tatsächlich vorausgesetzt wird, daß (a) ausgedehnte
Gegenstände existieren, Descartes aber zugleich (b) mit den Möglichkeiten

des Irrtums signalisieren möchte, daß Aussagen über materielle
Gegenstände unabhängig davon, ob diese existieren, möglich sind, so kann
dies nur bedeuten, daß sich die Richtigkeit von (a) nicht im Rahmen der
cartesianischen Physik beweisen läßt, sondern innerhalb der Ersten
Philosophie. Im Kontext der Meditationen verlangt dies aber von Descartes,
(1) daß er die Existenz des denkenden Subjekts erwiesen hat; es verlangt
ferner, (2) daß er plausibel für die Anerkennung der (systematischen)
Priorität der Selbsterkenntnis gegenüber der Erkenntnis materieller
Gegenstände argumentiert.

(1) wird von Descartes zu Beginn der II. Meditation eingelöst (ibid.
21-25). Die Erörterungen über die Natur des denkenden Subjektes bilden
in einem bestimmten Sinne zugleich auch den Ausgangspunkt für das

Wachsbeispiel: Obschon Descartes einerseits die Existenz materieller
Gegenstände erfolgreich bezweifelt hat und sich gewiß ist, daß er qua
denkendes Subjekt existiert, prüft er andererseits immer wieder die Plau-
sibilität seiner alten Meinung, der gemäß «die körperlichen Dinge viel
deutlicher erkannt würden als das mir Bekannte, kurz als mich selbst»

(ibid. 25/26).20 (2) ist insofern problematischer, als diese Forderung - im
Kontext der Meditationes - von Descartes erst vor dem Hintergrund
bestimmter Implikationen des Wachsbeispiels eingelöst wird und in

19 Vgl. dazu W. Röd, Descartes' Erste Philosophie. Versuch einer Analyse mit
besonderer Berücksichtigung der Cartesianischen Methodologie. Bonn Bouvier 1987, 94f.
und 114f. ; im Kontext der Erläuterung der Aufgabe des methodischen Zweifels im
allgemeinen charakterisiert Röd das subtraktive Verfahren als ein Verfahren, das die Funktion
hat, durch Elimination nicht nur aller falschen, sondern auch aller zweifelhaften Sätze zur
Auffindung unbezweifelbarer Propositionen zu führen.

20 Diese Aussage macht deutlich, daß Descartes mit «leichter erkennen als» (vgl.
etwa Med. II, 29) nicht ein müheloses Erkennen meint, sondern vielmehr die Evidenz der
Perzeption anspricht.



Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes 333

diesem Sinne von der Stärke der Thesen des Wachsbeispiels abhängt.
Daß der Erkenntnis materieller Gegenstände innerhalb der Ersten
Philosophie nicht derselbe Stellenwert zukommt wie der Selbsterkenntnis bzw.
der Erkenntnis der natura intellectualis, wird im Rahmen des Wachsbeispiels

anhand der These deutlich, daß Aussagen über materielle Körper
zweifelhaft sein können, Aussagen über das denkende Subjekt dagegen
gewiß sind. Obschon Aussagen oder Urteile über die Beschaffenheit bzw.
die Existenz des Wachses falsch sein können, läßt im Verständnis
Descartes' die Tatsache, daß ein Urteil gefällt wird, keinen Zweifel darüber
offen, daß derjenige, der dieses Urteil fällt, existiert und entsprechend -
da Urteilen als Art von Denken charakterisiert ist (Med. III, 32) - ein
denkendes Subjekt ist. In diesem Sinne versucht Descartes für die
systematische Priorität der Selbsterkenntnis gegenüber der Erkenntnis materieller

Gegenstände mit der Begründung zu argumentieren, daß die natura
intellectualis die notwendige Bedingung der Perzeption der Ausdehnung
(als Wesensattribut materieller Gegenstände) sei, die ihrerseits als
Einsicht des reinen Intellekts (solius mentis inspectio) erwiesen wird (Med.
II, 28 und 29).

IV.

Der Versuch einer Situierung des Wachsbeispiels innerhalb eines wie
auch immer spezifizierten Kontextes erfordert also - wie das anhand der

vorangegangenen Analyse deutlich wurde - ein bestimmtes Verständnis
der These, wonach Aussagen über materielle Gegenstände (im Gegensatz
zu Aussagen über das denkende Subjekt) zweifelhaft sein können. Es
macht wenig Sinn zu behaupten, Descartes wolle mit dem Wachsbeispiel
zeigen, daß sich Aussagen über materielle Gegenstände im Rahmen seiner

Physik nicht überprüfen lassen (sondern nur innerhalb der Ersten
Philosophie), wenn zugleich angenommen werden muß, daß Descartes mit
Blick auf die klare und deutliche Perzeption materieller Gegenstände auf
der einen, mit Blick auf die klare und deutliche Perzeption des denkenden

Subjekts auf der anderen Seite Grade der Klarheit und Deutlichkeit
unterscheidet. Vielmehr gilt es zu unterscheiden zwischen Descartes'
Charakterisierung der Aussagen über materielle Gegenstände und jenen
über das denkende Subjekt. Während Aussagen über die Beschaffenheit
des Wachses qua materieller Gegenstand Wesensaussagen sind, also
Aussagen, die keine Behauptungen über die Existenz materieller Gegenstände

enthalten, führt im Zusammenhang mit der Frage nach der Natur des
menschlichen Geistes die Resolution der Erfahrung zu einem Existen-
zialsatz, der seinerseits die Grundlage für die Formulierung weiterer exi-
stenzieller Prinzipien bildet. Diese Unterscheidung hat in der
vorangegangenen Analyse erlaubt, Descartes' Möglichkeiten des Irrtums präzi



334 Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

ser auf jene Fälle zu beziehen, in denen geglaubt wird, daß Aussagen
über materielle Gegenstände in der einen oder anderen Form auch

Behauptungen über ihre Existenz enthalten.21

Damit wird deutlich, daß Descartes mit dem Wachsbeispiel nicht daran

gelegen sein kann, die Existenz materieller Gegenstände zu beweisen.
Vielmehr geht es um die Erkenntnis materieller Gegenstände, und auch
dieses Vorhaben ist nur dann verständlich, wenn zugleich eine sorgfältige
Analyse der Vorstellungen des denkenden Subjekts bezüglich der
Beschaffenheit materieller Gegenstände vorgenommen wird.22 Auf
diesem Wege zeigt sich, daß Descartes nicht nur eine Präzisierung des Wesens

vornimmt - und damit bereits die Grundlagen für seine Ausführungen

in den beiden letzten Meditationen schafft23 -, sondern auch die
Gewißheit der Existenz des denkenden Subjekts gewinnt. Dieser letzte
Punkt ist im Rahmen der cartesianischen Physik insofern entscheidend,
als er die Verständnisgrundlage für das Verhältnis von Selbsterkenntnis
und Erkenntnis materieller Gegenstände bildet. Denn die Frage, wie die
Natur des menschlichen Geistes beschaffen ist, setzt die Beantwortung
der Frage voraus, ob das denkende Subjekt überhaupt existiert; entsprechend

erlaubt der Nachweis der Existenz des denkenden Subjekts Aussagen

über seine Beschaffenheit. Mit Hilfe des Wachsbeispiels führt
Descartes exemplarisch aus, daß die natura intellectualis die notwendige
Bedingung der Perzeption materieller Gegenstände ist und hält damit für die
systematische - nicht aber genetische - Priorität der Selbsterkenntnis
gegenüber der Erkenntnis materieller Gegenstände.

21 Die Methode der Resolution - bezogen auf die Untersuchung materieller Gegenstände

- entspricht bei Descartes zum Zeitpunkt, da er das Wachsbeispiel einführt, noch
weitgehend der Erfahrungsresolution in der I. Meditation; spätestens in der VI. Meditation

wird deutlich, daß Descartes daran interessiert ist, den Grundsatz der Existenz
ausgedehnter Gegenstände aufzustellen. Ist die Richtigkeit dieses Grundsatzes einmal erwiesen,

erlaubt das gemäß Descartes die Anwendung von Wesensaussagen (z. B. über
Ausdehnungsverhältnisse) auf existierende materielle Gegenstände.

22 Eine solche Analyse dient Im Sinne Descartes' dem erklärten Ziel der II. Meditation,

den Geist «wieder auf sich selbst zu lenken» (ibid. 29) und damit zu zeigen, daß der
allmähliche Fortgang in der Erkenntnis v. a. darin besteht, daß sich das denkende Subjekt
seiner eigenen Fähigkeiten bewußt wird.

23 Inwieweit diese Behauptung gerechtfertigt ist, hängt - wie ich zu zeigen versucht
habe - von der Deutung bestimmter Thesen des Wachsbeispiels ab. Richtig ist, daß
Descartes' Erörterungen über das Wesen materieller Gegenstände wichtige Hinweise zum
Verständnis der Aussagen über die Natur der Materie in der V. Meditation liefert; fraglich
ist indes, ob Descartes in der V. Meditation lediglich eine ausführliche Schlußfolgerung
dessen formuliert, was bereits in der II. Meditation (und speziell im Wachsbeispiel)
Gegenstand seiner Untersuchung war, zumal nicht klar ist, ob Descartes in diesen beiden
Meditationen den zentralen Begriff der Ausdehnung univok verwendet.


	Analyse und Kontext des Wachsbeispiels bei Descartes

