Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Notule sur le commentaire du Liber de causis de Siger de Brabant et
ses rapports avec Thomas d'Aquin

Autor: Imbach, Ruedi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761253

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RUEDI IMBACH

Notule sur le commentaire du
Liber de causis de Siger de Brabant et
ses rapports avec Thomas d’ Aquin

Distingo est le plus universel membre de ma logique
MONTAIGNE, Essais, 11, 1.

K. F. amico et magistro

Introduction

La découverte en 1966 du commentaire du Liber de causis de maitre
Siger de Brabant représente incontestablement un des événements ma-
jeurs de I’histoire mouvementée de 1’averroisme latin!. Cette découverte
est fondamentale pour deux raisons principales. Elle enrichit de fagon
non négligeable le catalogue des ceuvres du maitre brabangon et donne un
témoignage précieux sur I’évolution doctrinale de ce philosophe apparte-
nant a I’aristotélisme radical.

Fernand Van Steenberghen, un des meilleurs connaisseurs de 1’ceuvre
sigérienne, rappelle que d’une part Siger est «fideéle a 1’orientation fon-
damentale de sa pensée»?, et reste donc un philosophe radicalement aris-
totélicien, mais que d’autre part, le maitre brabangon s’est rapproché pro-
gressivement d’un aristotélisme orthodoxe. Selon le maitre de Louvain,
on peut conclure que la pensée de Siger s’est convertie a «un aristoté-
lisme pleinement compatible avec le christianisme»?. En effet, le com-
mentaire du Liber de causis, derniere ceuvre de Siger, que nous pouvons

1 Le commentaire a été découvert par A. DONDAINE et L.J. BATAILLON, Le manuscrit
Vindob. lat. 2330 et Siger de Brabant, in: Archivum Fratrum praedicatorum 36 (1996)
153-215. L’édition critique est de A. MARLASCA, Les quaestiones super librum de causis
de Siger de Brabant, Edition critique, Lowen, Paris 1972. Pour ce qui est du Commentau'e
de s. Thomas, je me réfere a I’édition de H.D. SAFFREY, Fribourg 1954.

2 Maitre Siger de Brabant, Lowen, Paris 1977, 133.
3 Maitre Siger, 133.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 305

situer entre 1274 et 1276 clot une évolution décisive aux yeux non
seulement de Van Steenberghen*, mais encore de I’éditeur de ce texte,
Antoine Marlasca, qui n’hésite pas a affirmer que ce document «est plus
proche du thomisme que de I’averroisme»> . Selon Marlasca qui confirme
ici une idée de son maitre Van Steenberghen, la conversion sigérienne est
essentiellement due a I’influence de Thomas d’Aquin: «L’influence de
Thomas d’Aquin sur Siger est un fait établi»®, écrit-il, rejoignant ici les
recherches de A. Zimmermann qui affirme: «Man [hat] fast den Eindruck,
Siger sei wihrend der zweiten Anwesenheit des Thomas in Paris dessen
Schiiler geworden»’.

Cette évolution décisive concerne principalement un des points ma-
jeurs de ce qui a été appelé 1’averroisme, a savoir le probleme de 1’uni-
cité et de la multiplicité de D'intellect: Utrum intellectus multiplicetur
multiplicatione hominum aut sit unus in omnibus. Siger rejette expli-
citement dans la question 27 du commentaire du Liber de causis la posi-
tion d’Averroés qu’il qualifie d’hérétique et d’irrationnelle? .

Malgré son indéniable importance, ce commentaire n’a pas suscité
I’intérét qu’il méritait. Les cinquante-sept questions de ce commentaire
attendent toujours une interprétation globale. L’exposé qui suit, modeste,
ne comblera pas cette lacune. Je vais examiner le texte que Siger con-
sacre au Liber de causis a travers deux questions. La premiére sera:
qu’en est-il de I’influence thomasienne sur le plan philosophique? La se-
conde mettra & I’épreuve une autre affirmation, celle de la conversion si-
gérienne a I’orthodoxie. Je ne demande pas si Siger s’est converti a I’or-
thodoxie car une telle question n’a pas de sens historique. Par contre,
j’aimerais savoir si la liste des 219 théses condamnées le 7 mars 1277 par
I’évéque de Paris comporte des articles qui proviennent du commentaire
du Liber de causis. '

Notre étude nous montrera a quel point I’historien doit étre circon-
spect et prudent dans ses déclarations d’ordre général. Ainsi j’espere que
mes analyses comporteront aussi une legon historiographique.

4 Maitre Siger, 133.
> Les quaestiones, 18, pour la datation voir 25-29.
6 Les quaestiones, 22.

7 Dante hatte doch Recht. Neue Ergebnisse der Forschung iiber Siger von Brabant,
in: Philosophisches Jahrbuch 75 (1967-68) 212.

8 Marlasca, 112, lin. 147-151: Sed ista positio in fide nostra est haeretica, et irra-
tionalis etiam sic apparet. Intellectu enim existente forma corporis, sicut vult Aristoteles
universaliter de anima, satis planum est qualiter oportet intellectum numerari et multipli-
cari multiplicatione humanorum corporum; sed qualitercumque hoc quis ponat, apparet
intellectum non posse unum esse numero hominum omnium.



306 Notule sur le commentaire du Liber de causis

1. L’influence thomasienne

L’éditeur du texte déclare donc que 1’influence de saint Thomas sur Siger
est un fait établi. L’apparat des sources vient confirmer cette thése, puis-
que Marlasca y trouve 53 références a saint Thomas. Il serait nécessaire
de procéder a un examen détaillé et rigoureux de tous ces passages. Une
premiére étape de cette recherche m’a permis de voir qu’il conviendrait
de distinguer entre différents types de renvois et par conséquent que tou-
tes les références de Marlasca ne sont pas pertinentes. Toutefois, il y a un
certain nombre de faits que nous pouvons affirmer avec certitude. Je ne
tiendrai donc compte que de ces résultats indubitables.

1° Siger connait et utilise le commentaire thomasien du Liber de causis.
La comparaison suivante vient confirmer cette premiére thése:

SIGER, g. 46; Marlasca 164:

In hominibus intelligentibus sic
contingit quod qui sunt fortioris
et excellentioris intellectus, ex
paucioribus auditis vel cognitis,
ex universalibus, totam veri-
tatem alicuius quaestionis vel
negotii comprehendunt. Alii au-
tem homines intellectum haben-
tes magis debilem et grossiorem
percipere non possunt, nisi eis
inducatur per singula, ratione
cuius frequenter inducere opor-
tet. Deus autem cuius intellectus
est excellentissimus uno solo
intelligibili, ut essentia sua, om-
nia comprehendit ... Quare vide-
tur quod intellectuum separato-
rum tanto unusquisque paucio-
ribus speciebus et ad plura se
extendentibus rerum notitiam
habet quanto est altior, ita
quod intellectus humanus, qui
est infimus, rerum scientiam
non potest habere nisi singulis
speciebus singula rerum natu-
ras cognoscat; materia vero cor-
poralis et sensus corporeus

THOMAS, De causis, prop.10;
Saffrey 70-71:

Et hoc etiam experimento in
nobis percipimus: videmus enim
quod illi qui sunt excellentioris
intellectus ex paucioribus au-
ditis vel cognitis totam verita-
tem alicuius quaesionis vel ne-
gotii comprehendunt, quod alii
grossioris intellectus existentes,
percipere non possunt nisi ma-
nifestetur eis per singula; ra-
tione cuius oportet frequenter
inducere. Et ideo Deus cuius
intellectus est excellentissimus,
uno solo, scilicet essentia sua,
omnia comprehendit; aliorum
vero intellectuum separato-
rum, tanto unusquisque pau-
cioribus speciebus et ad plura
se extendentibus rerum notiti-
am habet, quanto est altior,
ita quod intellectus humanus
qui est infimus, rerum scien-
tiam habere non potest nisi
singulis speciebus singularum
rerum naturas cognoscat; ma-
teria vero corporalis et sen-
sus corporeus omnino ab uni-



Notule sur le commentaire du Liber de causis 307

omnino ab universali participa-
tione specierum deficere inve-
niuntur. Erunt igitur secundum
hoc, ut videtur, in intelligentiis
superioribus magis universales et
in inferioribus formae minus uni-
versales.

versali participatione specie-
rum deficere invenitur.

La question 46 de Siger aborde la question: Utrum in intelligentis supe-
rioribus sint formae magis universales. Siger se sert d’un argument tho-
masien pour conforter sa propre opinion. Il est a peine nécessaire
d’insister sur la littéralité de I’emprunt: tout ce qui est en gras ci-dessus
indique une correspondance textuelle entre les textes de Siger et de Tho-
mas. Il y a au moins quatre autres témoignages tout aussi convaincants
qui attestent que Siger a connu et utilisé largement le commentaire de
saint Thomas du Liber de causis® .

Toutefois, le commentaire du Liber de causis n’est pas le seul ou-
vrage thomiste dont le maitre brabangon emprunte des idées et des passa-
ges entiers. Selon les indications de 1’éditeur et mes relevés, nous trou-
vons des copies littérales qui proviennent du commentaire de la Physique
et de la Somme théologique (= ST)!?. Les emprunts a la ST sont particu-
lierement nombreux, dans cing cas au moins, il s’agit de longues citations
muettes!!.

Un second texte nous offre un exemple trés parlant.

THOMAS AQUINAS, ST, 10, 1:

Sicut in cognitionem simplicium

oportet nos venire per compo-'

sita, ita in cognitionem aeterni-
tatis oportet nos venire per tem-
pus; quod nihil aliud est quam
numerus motus secundum pri-
us et posterius. Cum enim in
quolibet motu sit successio, et
una pars post alteram, ex hoc
quod numeramus prius et pos-
terius in motu apprehendimus

SIGER, q. 8; Marlasca 56-57:

Ad primum sciendum est quod,
sicut vult Aristoteles in princi-
pio Phys., composita sunt nobis
notiora quam simplicia; tempus
autem compositum est et
aeternitas simplex. Et ex cog-
nitione temporis possumus de-
venire in cognitionem aeterni-
tatis. Est autem tempus, ut dici-
tur IV Phys., numerus motus
secundum prius et posterius,
ita quod in motu est successio

o1 s’agit des passages suivants: (1) q. 6, Marlasca 76, lin. 16-24; (2) q. 21, Marlas-

10 Cf. les indications de Marlasca, Les quaestiones, 22.
11" Q. 8, Marlasca 56, lin. 2ss.; q. 26, Marlasca 105, lin. 65ss.; q. 33, Marlasca 128,

lin. 38ss.; q. 46, Marlasca 164, lin. 68ss.; q. 55, Marlasca 190, lin. 70-85.

ca 91, lin. 44ss.; (3) q. 36, Marlasca 139, lin. 107ss.; (4) q. 47, Marlasca 168, lin. 63ss.
Toutes ces indications sont données par 1’éditeur.



308

Notule sur le commentaire du Liber de causis

tempus; quod nihil aliud est
quam numerum prioris et pos-
terioris in motu. In eo autem
quod caret motu et semper eodem
modo se habet, non est accipere
prius et posterius. Sicut igitur ra-
tio temporis consistit in nume-
ratione prioris et posterioris in
motu, ita in apprehensione uni-
formitatis eius quod est omni-
no extra motum consistit ratio
aeternitatis.

Item ea dicuntur tempore men-
surari, quae principium et finem
habent in tempore, ut dicitur IV
Physic.: et hoc ideo quia in omni
eo quod movetur, est accipere
aliquod principium et aliquem fi-
nem. Quod vero est omnino im-
mutabile, sicut nec successio-
nem, ita nec principium aut fi-
nem habere potest

Sic ergo ex duobus notificatur
aeternitas. Primo ex hoc quod
id quod est in aeternitate est in-
terminabilis, idest principio et
fine carens (ut terminus ad
utrumque referatur). Secundo
per hoc quod ipsa aeternitas
successione caret, tota simul
existens.

Ad primum ergo dicendum quod
simplicia consueverunt per ne-

partis post partem; et qui
apprehendit prius et posterius
in motu numerando et distin-
guendo ea, tempus apprehen-
dit, eo quod ratio temporis in
numeratione prioris et poste-
rioris in motu consistit. Et cum
in motu succedat alquid post al-
terum, in eo quod est extra mo-
tum non succedit aliquid post
alterum, sed uniformiter et sem-
per sic se habet similiter ‘illud
quod omnino est extra motum;
et sicut apprehensione prioris et
posterioris in motu distinguendo
et numerando ea tempus appre-
hendimus, sic in apprehensio-
ne uniformitatis essendi eius
quod est extra motum aeterni-
tatem apprehendimus

Et consistit ratio aeternitatis
in apprehensione uniformita-
tis se habendi eius quod est
extra motum et omnino im-
mutabile. Et sicut in aeternitate
non succedit unum post alte-
rum, ita aeternitas ipsa caret
principio et fine, ita quod ex his
duobus notificatur nobis ae-
ternitas, quia videlicet in-
transmutabilis carens termi-
no, videlicet principio et fine,
et quia etiam in aeternitate
non est aliqua successio, sed
tota simul existit. Et huic de-
terminationi de aeternitate con-
cordat illud Boethii in fine De
consolatione, ubi dicit quod
«aeternitas est interminabilis vi-
tae possessio tota atque perfecta
simul» existens.

Et cum per privationem definia-
tur aeternitas, hoc non est quia



Notule sur le commentaire du Liber de causis

gationem definiri, sicut punctus
est cuius pars non est. Quod non
ideo est, quod negatio sit de es-
sentia eorum, sed quia intellectus
noster, qui primo apprehendit
composita, in cognitionem Sim-
plicium pervenire non potest nisi
per remotionem compositionis.

privatio ad eius essentiam sit
pertinens, cum non pertineat ad
definitionem quamdam aeterni-
tatis, sed hoc est propter nos
quibus non notificatur simplex
nisi privatione compositionis,
sicut dicimus punctum cuius
non est pars.

309

La question 8 du commentaire de Siger s’interroge: Quid sit aeternitas.
La réponse a la question est donnée par Siger, quand il dit que la raison
de I’éternité consiste dans 1’appréhension de I’uniformité de ce qui est
au-delad du mouvement. Il n’est pas difficile de reconnaitre dans cette for-
mulation une réminiscence de la solution thomiste. Thomas, dans la ST I,
10, 1 dit que «appréhender I’uniformité en ce qui est complétement étran-
ger au mouvement, c’est saisir la raison d’éternité». Mais, comme le texte
ci-dessus le montre, il n’y a pas seulement un emprunt doctrinal, mais Si-
ger suit ad litteram D’article 1 de la question que Thomas consacre a
I’éternité. Il est vrai que Siger utilise ici le modéle de maniére un peu
plus libre que dans I’exemple précédent. Mais la parenté est tout a fait
évidente. Cela vaut pour la détermination de la ratio aeternitatis que
Thomas donne a la fin du premier paragraphe (in apprehensione unifor-
mitatis eius quod est omnio extra motum). Siger la copie un peu plus
loin, a la fin du premier paragraphe. Cela vaut €galement lorsque Siger
rappelle comment on connait I’éternité. En effet, il mentionne deux
points: il n’y a pas de succession et il n’y a pas de commencement et de
fin. C’est exactement ce que Thomas écrit dans le second paragraphe de
son texte, quand il affirme que I’éternité peut étre connue par ces deux
caracteres: principio et fine carens, successione caret. Nous pouvons
donc affirmer que:

2° Siger emprunte a Thomas des théses doctrinales importantes.

Le probleme de 1’éternité, pour un médiéval, n’est pas un probléme mi-
neur. Le texte que nous venons d’analyser donne la preuve que Siger fait
sienne sans transformation notable la doctrine thomasienne. Cependant,
Siger modifie certains détails. Par exemple, dans le passage reproduit
plus haut, il remplace negatio et remotio par privatio. Et il est plus ex-
plicite que son modele! Cela vaut particulierement pour les autorités.
Dans le texte de Thomas, une seule autorité est citée, le 4° livre de la
Physique. Siger, en revanche, identifie des citations implicites dans le
texte de saint Thomas: au début du texte, il renvoie au livre I de la Phy-
sique, de méme pour la définition du temps. Et finalement, il ajoute la
source du fota simul existens, mais Thomas avait lui-méme indiqué cette
source, dans la premiére objection ol il renvoie le lecteur a Boéce.



310 Notule sur le commentaire du Liber de causis

A propos de ce texte, il nous faut faire un bref excursus. Comme on
le sait, Tempier a condamné la thése de la subjectivité du temps (Art. 86:
Quod aevum et tempus nihil sunt in re, sed solam apprehensione). A la
recherche d’une source de cet article, Roland Hissette mentionne notre
question 8 du commentaire de Siger et écrit: «Siger insiste sur 1’im-
portance de 1’appréhension de la succession» et il ajoute «cette insistance
sur I’apprehensio a sans doute éveillé I’inquiétude d’un censeur»!2- Dans
son ouvrage récent Aristoteles contra Augustinum, Udo Jeck suit
I’indication de Hissette: «Zugleich ist Siger mit seiner spezifischen
Terminologie und seinem Hinweis auf die <apprehensio> ein Vorldufer
der in Paris verurteilten 200. These zum seelischen Sein der Zeit.
R. Hissette hat zuerst einen Zusammenhang der o0.g. AuBerung Sigers mit
der 200. Pariser These hergestellt. Seine Argumentation ist iiberzeugend.
Sie bestitigt sich in diesem Zusammenhang»!3.

Ni I’un ni I’autre n’a constaté que le texte de Siger est un simple pla-
giat du texte de Thomas d’Aquin. Hissette cite le passage de Thomas'4,
sans remarquer que celui-ci a été copié par Siger. On ne peut évidemment
pas parler d’une terminologie spécifique de Siger.

Un troisiéme texte va nous permettre de mieux saisir encore le caractére
spécifique des emprunts sigériens: Utrum intelligentia sit composita ex
materia et forma, tel est I'intitulé de la question 22 du commentaire de
Siger.

THOMAS, ST I, 50, 2:

1. Omne enim quod continetur
sub aliquo genere est composi-
tum ex genere et differentia,
‘quae, adveniens generi, constituit
speciem. Sed genus sumitur ex
materia, differentia vero ex
forma, ut patet in VIII Metaph.
Ergo omne quod est in genere est
compositum ex materia et forma.
Sed angelus est in genere sub-
stantiae. Ergo est compositus ex
materia et forma.

SIGER, q. 22; Marlasca 91-93:

2. Praeterea. Omne quod conti-
netur sub aliquo genere, com-
positum est ex genere et diffe-
rentia illius generis. Intelligen-
tia autem continentur sub genere
substantiae. Ergo composita est
ex genere et differentia illius ge-
neris. Sed genus sumitur a ma-
teria et differentia a forma, ut
vult aristoteles VIII Metaph.
Ergo intelligentia videtur esse
composita ex materia et forma.

12 Enquéte sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 mars 1277, Lowen/Paris 1977,
153-154. Pour des raisons de commodité, je suis la numérotation des articles parisiens de
Mandonnet (et Hissette).

13 Aristoteles contra Augustinum. Zur Frage nach dem Verhiltnis von Zeit und Seele
bei den antiken Aristoteleskommentatoren, im arabischen Aristotelismus und im 13. Jahr-
hundert, Amsterdam 1993, 301.

14 Enquéte, 154.



Notule sur le commentaire du Liber de causis

3. Praeterea, forma est actus.
Quod ergo est forma tantum est
actus purus. Sed angelus non est
actus purus: hoc enim solius Dei
est. Ergo non est forma tantum,
sed habet formam in materia. ...

Sed adhuc ulterius impossibile
est quod substantia intellectualis
habeat qualemcumque materiam.
Operatio enim cuiuslibet rei est
secundum modum substantiae
eius. Intelligere autem est opera-
tio penitus immaterialis. Quod ex
eius obiecto apparet, a quo ac-
tus quilibet recipit speciem et
rationem: sic enim unumquod-
que intelligitur, inquantum a ma-
teria abstrahitur, quia formae in
materia sunt individuales formae,
quas intellectus non apprehendit
secundum quod huiusmodi. Unde
relinquitur quod omnis sub-
stantia intellectualis est omnino
immaterialis.

Ad tertium dicendum quod licet
in angelo non sit compositio for-
mae et materiae, est tamen in eo
actus et potentia. Quod quidem
manifestum potest esse ex consi-
deratione rerum materialium, in
quibus invenitur duplex compo-
sitio. Prima quidem formae et
materiae, ex quibus constituitur
natura aliqua. Natura autem sic
composita non est suum esse, sed
esse est actus eius. Unde ipsa
natura comparatur ad suum es-
se sicut potentia ad actum. Sub-
stracta ergo materia, et posito
quod ipsa forma subsistat non in
materia, adhuc remanet compa-
ratio formae ad ipsum esse ut

3. Praeterea. Si intelligentia non
sit composita ex materia et for-
ma, ergo erit forma pura. Sed
forma pura est actus purus,
cum forma sit actus. Sed hoc est
impossibile dicere nisi in eo
quod est primum in ordine
entium. ...

Et apparet etiam intelligentiam
penitus materiam non habere
per operationem intelligendi
quae immaterialis est: quod ap-
paret ex eius obiecto a quo
operatio rationem accipit, nam
actu intelligibilia abstracta sunt
a materia, ita etiam quod ma-
terialia non intelliguntur nisi se-
cundum quod forma eorum ab-
strahitur a materia.

Est tamen advertendum quod li-
cet intelligentia non sit compo-
sita ex materia et forma, nec
inveniatur in intelligentia sub-
iectum quod sit unius rationis
cum subiecto materiae omnium
materialium, nihilominus tamen
in intelligentiis est aliqua com-
positio et aliqua potentiae ratio.
Intelligentia enim cum non sit
primo ens, sic est ens quod esse
habet et quod natura intelligen-
tiac comparatur ad esse eius
sicut potentia ad actum. Sed
potentia ista propria est ad esse
tantum et non communis ad esse
et non esse, sicut materiae po-
tentia. Est igitur, ut apparet, in

31



312

Notule sur le commentaire du Liber de causis

potentiae ad actum. Et talis com-
positio intelligenda est in angelis.

ea compositio, non tamen ex
materia et forma: et est in ea po-

tentiae ratio non quae est ipsius
hyle, transmutabilis existentis ad
formas et privationes formarum.

Cette question de Siger fait partie de ce que Van Steenberghen appelle
«un traité étendu sur les Intelligences»!>. Pas moins de dix-neuf questi-
ons sont consacrées a ce theme. Siger rejette la composition hylémorphi-
que des intelligences mais admet «une certaine» composition, qui est
celle d’essence et d’étre (natura intelligentiae comparatur ad esse sicut
potentia ad actum). Quand on examine de plus prés la question 22, on
constate qu’il s’agit en fait d’un plagiat de I’article 2 de la question 50 de
la ST I: Utrum angelus sit compositus ex materia et forma. Deux des ob-
jections proviennent de ce texte et le noyau central de la solutio est éga-
lement emprunté a ce texte thomasien. L’argument principal prétend que
I’opération manifeste la substance d’un étre et puisque selon Thomas
I’ange intellige, il doit posséder une substance immatérielle. Un détail
nous frappe toutefois lorsque nous comparons les deux textes et ce fait
mérite toute notre attention: alors que Thomas parle d’angelus ou encore
de substantia intellectualis, Siger parle toujours d’intelligentia. 11 rem-
place donc de manieére conséquente le terme théologique d’angelus par le
terme exclusivement philosophique d’intelligentia. Nous pouvons ainsi
formuler une troisie¢me thése:

3° Siger transforme le texte thomasien pour pouvoir l'utiliser dans un
contexte purement philosophique.

Cette constatation se vérifie par la comparaison de la question 48 de Si-
ger avec la question 56 de la premiére partie de la Somme:

THOMAS, ST I, 56, 3: SIGER, q. 48; Marlasca 170-

171:

Respondeo dicendum quod an-
geli aliquam cognitionem de Deo
habere possunt per sua naturalia.
Ad cuius evidentiam consideran-
dum est quod aliquid tripliciter
cognoscitur.

Uno modo per praesentiam suae
essentiae in cognoscente, sicut si
lux videatur in oculo: et sic dic-
tum est quod angelus intelligit

15 Maitre Siger, 319.

Dicendum est quod intelligentia
intelligit et cognoscit causam
primam. Sed cognoscere ali-
quid ad minus est tribus mo-
dis: vel per essentiam rei cog-
nitae, sicut intelligentia seip-
sam cognoscit; vel per speciem
immediate a re acceptam, sicut
color parietis videtur; vel per
speciem rei non immediate a



Notule sur le commentaire du Liber de causis

seipsum. Alio modo per prae-
sentiam suae similitudinis in
potentia cognoscitiva, sicut la-
pis videtur ab oculo per hoc quod
similitudo eius resultat in oculo.
Tertio modo per hoc quod simi-
litudo rei cognitae non accipi-
tur immediate ab ipsa re cogni-
ta, sed a re alia in qua resultat,
sicut cum videmus hominem in
speculo.

Prima igitur cognitioni assimila-
tur divina cognitio, qua per esse-
niam suam videtur. Et haec cog-
nitio Dei non potest adesse crea-
turae alicui per sua naturalia.
Tertiae autem cognitioni assimi-
latur cognitio qua nos cognosci-
‘mus Deum in via per similitudi-
nem eius in creaturis resultantem
secundum illud Rom. 1,20
Unde et dicimur Deum videre in
speculo.

Cognitio autem qua angelus
per sua naturalia cognoscit
Deum media est inter has duas;
et similatur illi cognitioni qua
videtur res per speciem ab ea
acceptam. Quia enim imago Dei
est in ipsa natura angeli impressa
per suam essentiam, angelus
Deum cognoscit inquantum est
similitudo Dei. Non tamen ipsam
essentiam Dei videt, quia nulla
similitudo creata est sufficiens ad
repraesentandam divinam essen-
tiam. Unde magis ista cognitio
tenet se cum speculari, quia et

ipsa natura angelica est quoddam

.speculum divinam similitudinem
repraesentans.

re acceptam, sed ab aliquo si-
mili ipsi rei, sicut videtur color
parietis in speculo per speciem
coloris non immediate acceptam
a colore sed immediate ac-
ceptam a similitudine aliqua co-
loris.

Intelligentia non intelligit cau-
sam primam primo modo per es-
sentiam causae primae. Cognita
enim sunt in cognoscente secun-
dum modum cognoscentis natu-
rae: unde quia sensus materialis
et organicus est, hinc est quod
cognita ab eo cognoscuntur ma-
terialiter et individualiter; intel-
lectus autem non habet orga-
num, nihilominus tamen unitur
corpori et unde est unitus cor-
pori ex phantasmate intelligens,
connaturalia et proportionata in-
telligibilia eidem sunt formae
materiales, intellectae tamen ab
eo abstractae, quia organum non
habet; intellectus autem intelli-
gentiae, penitus a corpore ab-
stractus, habet intelligentiam
eorum quae in esse suo sunt ab-
stracta a materia. Nihilominus
tamen, quia intelligentia non est
esse purum per se subsistens,
sed esse eius est determinatum
et participatum ab aliqua natura,
causa vero prima est supra hunc
modum essendi, esse purum et
separatum  existens, propter
quod, quia cognita ab ipso cog-
noscente debent esse per mo-
dum cognoscentis naturae, non
intelligitur causa prima per es-
sentiam suam ens in cognos-
cente natura quae est intelli-
gentia; sed intelligitur causa
prima ab intelligentia per spe-
ciem immediate acceptam ab
ea, quae tamen species non suf-

313



314 Notule sur le commentaire du Liber de causis

ficienter repraesentat essentiam
causae primae, suae essentiae
sufficientem cognitionem faci-
ens: per illud enim quod est or-
dinis inferioris non cognoscitur
illud quod est ordinis superioris
sufficienter; et ideo per speciem
intelligibilem quae non est esse
purum per se subsistens non
cognoscitur sufficienter esse
purum quod est ordinis superio-
ris. Et ideo cognitio causae
primae ab intelligentia per si-
militudinem causae primae
eidem impressam est velut
cognitio eius quod cognoscitur
in suo simili, ita quod modus
cognoscendi causam primam
ab intelligentia medius est in-
ter modum cognoscendi quo
cognoscitur aliquid per simili-
tudinem immediate a re ac-
ceptam et modum cognoscendi
quo cognoscitur aliquid per si-
militudinem non immediate a
re cognita acceptam.

Siger se demande dans ce texte: Utrum intelligentia intelligat causam
primam. Pour répondre a ce probléme, il se sert de la question thomasi-
enne intitulée: Utrum angeli per sua naturalia Deum cognoscere possint.
Le texte de Thomas est basé sur 1’idée qu’il y a trois maniéres de con-
naftre une chose, a savoir par la présence de I’essence dans le sujet, par
la présence de sa similitude et par une similitude de la chose connue. Se-
lon Thomas, I’ange connait Dieu de la deuxiéme maniére: similatur illi
cognitioni qua videtur res per speciem. En effet, 1’ange est «image de
Dieu» donc angelus Deum cognoscit inquantum est similitudo Dei. Siger
s’inspire du triple mode de connaissance (premier paragraphe) en repro-
duisant le méme modele: per essentiam, per speciem acceptam, per spe-
ciem rei non immediate acceptam. Quant a la solution du probleme, Siger
affirme comme Thomas que I’intelligence connait Dieu «indirectement»,
mais il évite I’expression imago Dei et parle d’une «espéce innée» (spe-
cies impressa): intelligitur causa prima ab intellientia per speciem im-
mediate acceptam ab ea. Comme Thomas, et pour les mémes raisons que
lui, il insiste enfin sur la déficience de cette connaissance angélique.
Comme dans ce cas précédent, Siger donne ici une version philosophique



Notule sur le commentaire du Liber de causis 315

du texte thomasien, remplagant ici imago Dei par idée innée, mais sa so-
lution est tout a fait en conformité avec I’épistémologie angélique de
Thomas.

Un dernier texte donne un autre éclairage encore a la dépendance sigé-
rienne. Il s’agit ici du prologue au commentaire.

SIGER, Prooemium; Marlasca 35—
S0

Sicut vult Aristoteles in principio
III Metaph. volentes attingere ad
cognitionem veritatis in aliquibus
rebus absque cognitione eorum
quae dubitationem inducunt in
cognitionem veritatis illarum
rerum, similes sunt incedentibus
nescientibus tamen ad quem
locum ire debeant. Cuius ratio
‘est, quia absolutio dubitationis
finis est tendentis ad veritatem;
et ideo, sicut qui nescit locum
non veniet ad ipsum nisi casu,
et cum ad ipsum venerit, ne-
sciet ipsum esse locum quo
tendebat, et ideo ignorabit
utrum sit ibi quiescendum vel
ulterius procedendum, sic non
praeconcipiens dubitationes ad
cognitionem veritatis non diri-
getur nisi casu, quia, si verita-
tem attigerit, nesciet utrum ibi
quiescendum vel ulterius proce-
dendum. |

Et dubitans etiam similis est li-
gato vinculo corporali qui, si li-
gamentum ignoraverit, ipsum
dissolvere non valebit. Dubita-
tio enim mentem tenet ne ulte-
rius per considerationem pro-
‘cedere possit, sicut vinculo cor-
porali pedes tenentur; et ideo
dubitationes non praeconside-
rans non valet absolvere dubi-
tationes; quare nec attingere ad
veritatem. Cognitio enim veri-

THOMAS, In Metaph. III, lect. 1:

n. 339. Primo dicit quod volen-
tibus investigare veritatem con-
tingit prae opere, idest ante
opus, bene dubitare, idest bene
attingere ad ea quae sunt dubi-
tabilia. Et hoc quia posterior in-
vestigatio veritatis, nihil aliud
est quam solutio prius dubitato-
rum.

n. 341: Sicut ex hoc quod ali-
quis nescit quo vadat, sequitur
quod quando pervenit ad
locum quem intendebat, nes-
cit utrum sit quiescendum vel
ulterius eundum, ita etiam
quando aliquis non praecog-
noscit dubitationem, cuius so-
lutio est finis inquisitionis,
non potest scire, quando in-
venit veritatem quaesitam, et
quando non; quia nescit finem
suae inquisitionis, qui est
manifestus ei qui primo dubi-
tationem cognovit.

n. 339. Manifestum est autem in
solutione corporalium liga-
minum, quod ille qui ignorat
vinculum, non potest solvere
ipsum. Dubitatio autem de ali-
qua re hoc modo se habet ad
mentem sicut vinculum corpo-
rale ad corpus, et eundem ef-
fectum demonstrat. Inquan-
tum enim aliquid dubitat, in-
tantum patitur aliquid simile
his qui sunt stricte ligati. Sicut



316

Notule sur le commentaire du Liber de causis

tatis in aliqua rerum solutio est
dubitatorum

Et sicut in iudiciis dicitur quod
melius contingit iudicare audi-
endo rationes utriusque partis,
similiter etiam praeconsideratis
rationibus ad utramque partem
contradictionis dubitationem in
aliquo inducentibus melius con-
tingit iudicare veritatem

enim ille qui habet pedes
ligatos, non potest in anterio-
ra procedere secundum viam
corporalem, ita ille qui dubi-
tat, quasi habens mentem li-
gatam, non potest ad anterio-
ra procedere secundum viam
speculationis.

n. 342 Auditorem enim opor-
tet iudicare de auditis. Sicut
autem in iudiciis nullus potest
iudicare nisi audiat rationes
utriusque, ita necesse est eum,
qui debet audire philosophi-
am, melius se habere in iudi-
cando si audierit omnes ratio-

nes quasi adversariorum du-
bitantium.

Hinc est quod nos, de primis re-
rum causis aliquas veritates con-
scribere volentes, primum in sin-
gulis dubitationes inducemus, ut
sic lucidius veritas appareat, hoc
autem conservato, quod dubita-
tiones tales inducantur per quas
veritas eorum quae in Libro de
causis videntur esse dubia appa-
reat, multitudinem quaestionum
et argumentorum inutilium quae
fastidium generant ac intellectum
impediunt evitando, dubitationes
etiam extraneas a nostro propo-
sito inducere non intendentes.

Une premiére lecture du prologue de Siger peut nous révéler ce texte
comme un éloge du doute. Quelle belle introduction & un commentaire:
un traité sur les premiéres causes qui s’ouvre avec une commendatio du-
bitationis! Le prologue comporte trois moments. Siger rappelle que celui
qui ne doute pas, est comparable 2 I’homme qui ne sait pas ot il veut al-
ler. Il est ensuite dit que celui qui doute est comparable a I’homme ligoté
qui doit connaftre les nceuds pour pouvoir s’en défaire. Et finalement, il y
a la trés belle comparaison avec le tribunal ol le juge doit entendre les
deux parties: melius contingit iudicare audiendo rationes utriusque
partis.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 317

Personne n’a remarqué jusqu’a maintenant que les trois idées, plus
exactement: la formulation de ces trois idées vient de Thomas, qui expose
cette argumentation dans la legcon consacrée aux apories dans son com-
mentaire de la Métaphysique. Siger a isolé ces déclarations sur I’utilité
de I’aporie de leur contexte et il a rassemblé trois extraits pour en faire
un prologue, consacré a 1’éloge du doute. Dans ces «Notes sur Siger de
Brabant», le P. Gauthier avait jadis montré que le Siger des années
soixante, celui qui rédige les Quaestiones in tertium de anima, pour une
question au moins, celle sur le feu de 1’enfer, copie littéralement le Com-
mentaire des Sentences de Thomas. Il attribue cette maladresse a la jeu-
nesse et ’inexpérience!®. Nous venons de prouver que Siger reste fidele
a ses pratiques d’emprunts jusqu’a la fin de sa carriére. Cela ne signifie
nullement que Siger suive aveuglément Thomas sur tous les points. Un
passage de la q. 2 que j’ai étudié ailleurs en détail prouve le contraire!”.

SIGER, q. 2, Marlasca 40—41: THOMAS, IV Sent., d. 12, q. 1,

Art. 1:

Solutio. Quidam homines vulga-
res et populares opinati sunt, si-
cut recitat Averroes super IX
Metaph., quod causa prima om-
nia faceret immediate, quod esset
agere causam primariam sine se-
cundaria. Et hi, sicut dicit, non
habentes cerebrum ad bonum na-
turale tollunt ab entibus proprias
operationes ... Et ideo dicendum
quod causa primaria effectum
causae secundariae non potest
sine causa secundaria.

Unde sophistice quidam arguunt
credentes naturali ratione osten-
dere et demonstrare quod causa
prima possit facere quod acci-
dens existat sine subiecto illius
accidentis, propter hoc quod cau-
sa prima est causa omnium cau-
sarum mediarum accidentis inter
ipsam et accidens, et ideo sola

Sicut dicitur prima propositione
Libri de causis «causa prima est
vehementioris impressionis sup-
ra causatum causae secundae
quam ipsa causa secunda.» Un-
de quando causa secunda remo-
vet influentiam suam a causato,
adhuc potest remanere in-
fluentia causae primae in cau-

16 Notes sur Siger de Brabant, I, in: Revue des Sciences philosophiques et théologi-
ques 67 (1983) 212-231.

I7 Cf. «Le traité de I’eucharistie de Thomas d’Aqin et les averroistes», in: Quodli-
beta, Articles choisis, Fribourg 1996, 309-331.



318

Notule sur le commentaire du Liber de causis

facere possit quod existat acci-
dens, quamquam accidenti nulla
existat aliarum causarum acci-
dentis; et cum substantia sit ali-
qua causa accidentis, poterit fa-

satum 1llud; sicut remoto ra-
tionali, remanet vivum, quo re-
moto remanet esse.

Cum ergo causa prima acciden-
tium et omnium existentium

cere ut sine substantia subsistat
accidens.

Deus sit; causa autem secunda
accidentium sit substantia, quia
accidentia ex principiis substan-
tiae causantur; poterit Deus
accidentia in esse conservare
remota tamen causa secunda,
scilicet substantia.

Et ideo absque omni dubitatione
dicendum est quod Deus potest
facere accidens esse sine sub-
iecto.

Ratio, ut manifeste apparet, de-
ficit secundum ea quae prius dic-
ta sunt. Ut tamen sane intelligi-
tur, sciendum est quod primariam
causam posse facere accidens
existere sine subiecto illius
accidentis confitemur. Hoc tamen
est non propter istam rationem:
est enim oratio conclusa peior se-
ipsa non conclusa.

Siger vise directement Thomas lorsqu’il rejette 1’argumentation sophisti-
que de certains qui veulent prouver a 1’aide du Livre des causes la sépa-
rabilité des accidents. Notons simplement la virulence de I’'invective de
Siger: se basant sur Averroes, il parle de homines vulgares et populares.

2. Sur 'orthodoxie du commentaire

Nous I’avons déja rappelé: le commentaire est le dernier ouvrage de Si-
ger, celui ol, selon le jugement unanime de la critique, le maitre braban-
con s’approche le plus de I’orthodoxie. Selon Van Steenberghen, il aban-
donne, «ses théses les plus gravement hétérodoxes»'®. Il est en effet
établi que Siger renonce explicitement a la thése de I’intellect unique.
Mais il y a un autre fait, qui ne manque pas non plus de certitude:
parmi les théses que 1I’évéque de Paris condamne solennellement le
7 mars 1277, une quarantaine peut étre mise en relation avec le commen-

18 Maitre Siger, 206.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 319

taire du Liber de causis'® . Pour quatorze parmi elles, on peut 2 mon sens
montrer qu’elles se trouvent dans le commentaire?®. Je prends A titre
d’exemple deux articles. L’article 35 dit: Quod Deus numquam plus
creavit intelligentiam quam modo creat. Cet article prétend (au moins
indirectement) que «la premiére intelligence est I’effet éternel de la cause
créatrice immuable»?!. Il reprend une idée qui est clairement exprimée
dans la question 12 du commentaire:

cum causa prima numquam fecerit intelligentiam transmutando ad esse
eius, nunquam prius vel plus causata est intelligentia a prima causa
quam nunc causetur, sed semper ex causa prima esse eius invenitur?2,

Tout aussi probant est le cas de ’article 98: Quod in causis efficientibus
causa secunda habet actionem quam non accepit a causa prima. On voit
bien quel est le sens de cet article qui attribue a la cause seconde une ac-
tivité qu’elle n’aurait pas recue de la cause premiére. La source se trouve
dans la question 2 de Siger:

et causa huius est quia causa secundaria aliquando formam quae est ope-
rationis principium non accipit a primaria, sed tantum applicationem ad
opus et ad materiam?3

Si nous acceptons I’hypothése de Hissette selon laquelle sur les 219
théses, trente paraissent viser directement Siger?*, une bonne moitié se
référe donc directement au commentaire du Liber de causis.

Si nous analysons ces théses de plus prés, nous constatons qu’elles
concernent, a une exception prés?’, deux thémes seulement: en premier
lieu la conception de Dieu, plus exactement le rapport entre la cause pre-
miére et les causes secondes. En effet, les articles qui se retrouvent chez
Siger concernent 1’impossibilité d’éliminer les causes secondes. C’est
tout I’enjeu des miracles qui est visé ici. L’autre théme concerne les in-
telligences puisque sept des quatorze articles que 1’on peut mettre en rap-
port avec le commentaire traitent des intelligences, en particulier de leur
role dans la constitution du monde (Art. 31, Art. 56), leur création (Art.

19 Hissette mentionne notre Commentaire & propos des articles suivants: 11, 13, 24,
26, 31, 35, 36, 39, 40, 41, 42, 43, 45, 47, 48, 49, 50, 53, 54, 55, 56, 63, 67, 68, 69, 70,
71, 72,73, 86,89, 98, 119, 134, 152, 153, 157, 175, 187, 196, 197, 198, 199.

20 q s’agit des articles suivants: 26, 31, 35, 36, 45, 48, 50, 55, 56, 69, 72, 73, 98,
134. Dans son commentaire, Hissette donne les références exactes

21 Hissette, Enquéte, 73.

22 Marlasca, 65, lin. 80-83.
23 Marlasca, 40, lin. 38-40.
24 Enquéte, 314.

25 11 s’agit de I’article 134: Quod anima rationalis quando recedit ab animali, adhuc
remanet animal vivum. Hissette renvoit & la question 7 du commentaire (Enquéte, 213.).



320 Notule sur le commentaire du Liber de causis

35), leur éternité (Art. 41, Art. 45), leur connaissance (Art. 48), et leur
fonction dans 1’univers (Art.50)%6.

Les censeurs jugeaient donc la doctrine sigérienne des substances sé-
parées particulierement hétérodoxe. Ces précisions nous font mieux com-
prendre ce qui dans la pensée du «soit-disant» averroisme latin faisait dif-
ficulté pour les autorités ecclésiastiques. Les théorémes concernant les
intelligences et une certaine conception du rapport entre Dieu et le mon-
de sont au moins aussi importants que 1’unité de 1’intellect et I’éternité du
monde.

Je souhaite terminer cette étude, a peine esquissée, par deux exemp-
les qui peuvent nous rendre conscients de l’extréme complexité des
choses:

Le premier exemple concerne encore une fois le rapport Siger-Tho-
mas. Les articles 42 et 43 de la condamnation traitent de la singularité
des intelligences. Ils condamnent la thése que Dieu ne peut multiplier les
individus dans une méme espéce sans matiére:

Art. 42: Quod Deus non potest multiplicare individua sub una specie
sine materia.

Art. 43: Quod quia intelligentiae non habent materiam, Deus non posset
facere plures eiusdem speciei.

Il est connu que cette doctrine qui selon Tempier porte atteinte a la toute-
puissance divine, est celle de Thomas d’Aquin (p. ex. ST I, 50, 4; 76, 2
adl). Mais Siger a également défendu cette thése, tout au long de sa car-
riere. Notamment la question 24 de notre commentaire:

Producta autem intelligentia aliqua a causa prima, aliam producere eam-
dem secundum speciem esset aliam producere secundum individuum et
nihilomihus eamdem producere secundum individuum?’.

Créer deux fois le méme individu est donc contradictoire. Qui est visé
par les censeurs? Bien siir, nous l’ignorons, mais Siger autant que Tho-
mas sont touchés par cet article de la condamnation. Nous avons déja no-
té dans la premiére partie le cas de I’article 86 concernant la subjectivité
du temps. Les critiques modernes pensaient pouvoir en attribuer la pater-
nité a Siger, mais de fait le texte invoqué de Siger est un plagiat de Tho-
mas. Si cet exemple manifeste les connexions complexes des textes et des
doctrines, le second peut nous étonner encore plus: I’article 48 dit

Quod angelus nihil intelligit de novo.

Selon Marlasca et Hissette, cette thése est sans aucun doute sigérienne et
provient du commentaire du Liber de causis: «La source de cette propo-

26 i nous tenons compte des articles ol I’on peut établir un lien entre la condam-
nation et le commentaire (voir note 19), dix-sept des articles concernent les intelligences.

27 Marlasca, 99-100, lin. 93-95.



Notule sur le commentaire du Liber de causis i |

sition est le commentaire au De causis de Siger de Brabant»?8. Il s’agit
en effet de I’interprétation sigérienne de la proposition du Liber: intelli-
gentia plena est formis. Or il se trouve que Béatrice, dans le XXIX° chant
du Paradis (v. 79-81) cite littéralement cette proposition condamnée.
Dans son enseignement sur la nature des anges, Béatrice affirme:

perd non hanno vedere interciso
da novo obietto, € perd non bisogna
rememorar per concetto diviso

(c’est pourquoi elles n’ont pas la vision interrompue par un nouvel objet
et n’ont donc pas besoin de se remémorer par concepts séparés).

Si nous rapprochons ces assertions de Dante de celles du début de la Mo-
narchia, 1, ii1, 7 ou 1l affirme 1’identité entre 1’esse et 1'intelligere des
anges, nous pouvons conclure que Dante semble dépendre de Siger dans
sa doctrine des anges, puisque Siger a défendu également cette doctrine,
condamnée par I’article 47 de Tempier:

Quod scientia intelligentiae non differt a substantia eius? .

Siger ne se trouve donc pas seulement parmi les docteurs dont Thomas
d’Aquin fait 1’éloge au X° chant du Paradis, mais en plus, Béatrice, la
voix céleste de la théologie, le cite.

Conclusions

Le parcours que nous venons de faire est plus philologique que philoso-
phique. Les conclusions seront 2 son image. On peut distinguer trois
groupes de conclusions. Le premier concerne le commentaire de Siger.
Nous avons étudié ce texte sous un angle tout a fait particulier, celui de
son rapport a Thomas d’Aquin. Il appert trés clairement que Siger, dans
sa dernieére ceuvre, comme dans sa premiere, dépend a bien des €gards di-
rectement de Thomas. Le rapport entre Thomas et Siger exige donc une
nouvelle étude qui arrivera a des conclusions plus nuancées que celles
qui existent déja. Ce résultat, méme si on doit le considérer comme pro-
visoire, jette une nouvelle lumiére sur la stature intellectuelle de Siger.
En effet, il s’agit de réévaluer la spécificité et 1’originalité de la pensée
sigérienne sous 1’éclairage d’un examen philologique complet du rapport
a Thomas d’Aquin et éventuellement d’autres auteurs comme Albert le
Grand. Mais ces résultats soulévent un probléeme plus général qui con-
cerne notre maniere de lire et d’interpréter les textes philosophiques mé-

28 Hissette, Enquéte, 97.

29 Sur ce point, la pensée de Siger a évolué. Dans le Commentaire du Liber de causis
il affirme que I’identité entre esse et intelligere n’existe qu’en Dieu (cf. q. 37, Marlasca
145, lin. 18-19; q. 38, Marlasca 147, lin. 25-35). 1l avait auparavant admis 1’identité, cf.
Hissette, Enquéte, 96.



322 Notule sur le commentaire du Liber de causis

diévaux. On peut se demander si une interprétation directe et immédiate,
qui part de I’hypotheése qu’il est possible de comprendre et d’interpréter
ces textes comme des sources philosophiques indépendantes que 1’on
peut discuter au niveau doctrinal, est encore possible. L’intertextualité
complexe des documents philosophiques médiévaux n’exige-t-elle pas
d’autres méthodes et d’autres procédés que ceux de 1’herméneutique phi-
losophique habituelle qui lit un texte pour y découvrir des doctrines et,
parfois, la vérité?

Le second groupe de conclusions concerne le probléeme de [’ortho-
doxie de Siger. R. Hissette, dans son beau travail sur la condamnation de
1277, pose a propos de chaque article la question: est-il vraiment hétéro-
doxe ou non? Cet exemple montre que I’historiographie utilise une con-
ception de I’orthodoxie qui n’est pas historique. C’est pourquoi certains
pensent pouvoir affirmer que le commentaire de Siger se rapproche le
plus de I’orthodoxie.

Nous avons vu que le texte sigérien qui — aux yeux des critiques de
Louvain — est le plus orthodoxe, est en fait I’écrit de Siger dont le plus
grand nombre de théses ont été condamnées par Tempier. Celui-ci ainsi
que les critiques modernes n’ont pas la méme conception de 1’orthodoxie.
L’historien doit exclusivement tenir compte des documents historiques et
il doit se tenir a une conception historique et non pas religieuse ou dog-
matique de 1’orthodoxie. Selon les documents de 1277, le commentaire
du De causis est un texte qui est «dangereusement hétérodoxe», notam-
ment en raison de la doctrine du rapport entre la cause premiere et les
causes secondes et en raison de sa conception des intelligences.

Cela nous amene a formuler un troisieme groupe de conclusions, qui
se rapporte a la condamnation de 1277. Le travail de Hissette est remar-
quable mais aujourd’hui, il faut aller plus loin. Cet auteur a négligé dans
son étude le Liber de causis. Or, tous les articles sur les intelligences,
plus ou moins directement, ont un rapport avec le Liber de causis. 11 fau-
drait examiner avec précision ce rapport entre la condamnation et le Li-
ber de causis. Il y a une autre lacune; dans mes recherches, j’ai rencontré
plusieurs articles qui peuvent €galement se lire dans le De causis et
processu universitatis d’Albert le Grand3?. Dans ce texte, Albert affirme
sans ambages 1’éternité des intelligences?!, il écrit qu’elles intelligent per

30 On consultera ’excellente édition de W. FAUSER, Alberti Magni Opera omnia,
t. XVII, pars II, Miinster 1993.

31 cf. Lib. 2, tract. 5, cap. 17; ed. cit. 182, lin. 85ss.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 323

modum suae substantiae’? et que chaque intelligence constitue une
espéce??. Toutes ces doctrines ont été d’ailleurs condamnées. L’examen
du rapport entre Albert le Grand et la condamnation reste a faire.

32 cf. Lib. 2, tract. 2, cap. 12; ed. cit., 104, lin. 7ss.

33 cf. Lib. 2, tract. 2, cap. 4,; ed. cit.. 97, lin. 82ss. Je tiens a remercier Claude Pot-
tier qui m’a soutenu dans la préparation des matériaux pour cette étude et Isabelle Pittet
qui a corrigé avec beaucoup de soins le texte francais.



	Notule sur le commentaire du Liber de causis de Siger de Brabant et ses rapports avec Thomas d'Aquin

