
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 43 (1996)

Heft: 3

Artikel: Notule sur le commentaire du Liber de causis de Siger de Brabant et
ses rapports avec Thomas d'Aquin

Autor: Imbach, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Imbach

Notule sur le commentaire du
Liber de causis de Siger de Brabant et

ses rapports avec Thomas d'Aquin

Distingo est le plus universel membre de ma logique
Montaigne, Essais, II, 1.

K. F. amico et magistro

Introduction

La découverte en 1966 du commentaire du Liber de causis de maître
Siger de Brabant représente incontestablement un des événements
majeurs de l'histoire mouvementée de l'averroïsme latin1. Cette découverte
est fondamentale pour deux raisons principales. Elle enrichit de façon
non négligeable le catalogue des œuvres du maître brabançon et donne un
témoignage précieux sur l'évolution doctrinale de ce philosophe appartenant

à l'aristotélisme radical.
Fernand Van Steenberghen, un des meilleurs connaisseurs de l'œuvre

sigérienne, rappelle que d'une part Siger est «fidèle à l'orientation
fondamentale de sa pensée»2, et reste donc un philosophe radicalement
aristotélicien, mais que d'autre part, le maître brabançon s'est rapproché
progressivement d'un aristotélisme orthodoxe. Selon le maître de Louvain,
on peut conclure que la pensée de Siger s'est convertie à «un aristotélisme

pleinement compatible avec le christianisme»3. En effet, le
commentaire du Liber de causis, dernière œuvre de Siger, que nous pouvons

1 Le commentaire a été découvert par A. DONDAINE et L.J. Bataillon, Le manuscrit
Vindob. lat. 2330 et Siger de Brabant, in: Archivum Fratrum praedicatorum 36 (1996)
153-215. L'édition critique est de A. Marlasca, Les quaestiones super librum de causis
de Siger de Brabant, Edition critique, Löwen, Paris 1972. Pour ce qui est du Commentaire
de s. Thomas, je me réfère à l'édition de H.D. SAFFREY, Fribourg 1954.

2 Maître Siger de Brabant, Löwen, Paris 1977, 133.
3 Maître Siger, 133.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 305

situer entre 1274 et 1276 clôt une évolution décisive aux yeux non
seulement de Van Steenberghen4, mais encore de l'éditeur de ce texte,
Antoine Marlasca, qui n'hésite pas à affirmer que ce document «est plus
proche du thomisme que de l'averroïsme»5. Selon Marlasca qui confirme
ici une idée de son maître Van Steenberghen, la conversion sigérienne est
essentiellement due à l'influence de Thomas d'Aquin: «L'influence de
Thomas d'Aquin sur Siger est un fait établi»6, écrit-il, rejoignant ici les
recherches de A. Zimmermann qui affirme: «Man [hat] fast den Eindruck,
Siger sei während der zweiten Anwesenheit des Thomas in Paris dessen
Schüler geworden»7.

Cette évolution décisive concerne principalement un des points
majeurs de ce qui a été appelé l'averroïsme, à savoir le problème de l'unicité

et de la multiplicité de l'intellect: Utrum intellectus multiplicetur
multiplicatione hominum aut sit unus in omnibus. Siger rejette
explicitement dans la question 27 du commentaire du Liber de causis la position

d'Averroès qu'il qualifie d'hérétique et d'irrationnelle8.
Malgré son indéniable importance, ce commentaire n'a pas suscité

l'intérêt qu'il méritait. Les cinquante-sept questions de ce commentaire
attendent toujours une interprétation globale. L'exposé qui suit, modeste,
ne comblera pas cette lacune. Je vais examiner le texte que Siger
consacre au Liber de causis à travers deux questions. La première sera:
qu'en est-il de l'influence thomasienne sur le plan philosophique? La
seconde mettra à l'épreuve une autre affirmation, celle de la conversion
sigérienne à l'orthodoxie. Je ne demande pas si Siger s'est converti à

l'orthodoxie car une telle question n'a pas de sens historique. Par contre,
j'aimerais savoir si la liste des 219 thèses condamnées le 7 mars 1277 par
l'évêque de Paris comporte des articles qui proviennent du commentaire
du Liber de causis.

Notre étude nous montrera à quel point l'historien doit être circonspect

et prudent dans ses déclarations d'ordre général. Ainsi j'espère que
mes analyses comporteront aussi une leçon historiographique.

4 Maître Siger, 133.
5 Les quaestiones, 18, pour la datation voir 25-29.
6 Les quaestiones, 22.
7 Dante hatte doch Recht. Neue Ergebnisse der Forschung über Siger von Brabant,

in: Philosophisches Jahrbuch 75 (1967-68) 212.
8 Marlasca, 112, lin. 147-151: Sed ista positio in fide nostra est haeretica, et

irrationale etiam sie apparet. Intellectu enim existente forma corporis, sicut vuit Aristoteles
universaliter de anima, satis planum est qualiter oportet intellectum numerari et multipli-
cari multiplicatione humanorum corporum; sed qualitercumque hoc quis ponat, apparet
intellectum non posse unum esse numéro hominum omnium.



306 Notule sur le commentaire du Liber de causis

1. L'influence thomasienne

L'éditeur du texte déclare donc que l'influence de saint Thomas sur Siger
est un fait établi. L'apparat des sources vient confirmer cette thèse, puisque

Marlasca y trouve 53 références à saint Thomas. Il serait nécessaire
de procéder à un examen détaillé et rigoureux de tous ces passages. Une
première étape de cette recherche m'a permis de voir qu'il conviendrait
de distinguer entre différents types de renvois et par conséquent que toutes

les références de Marlasca ne sont pas pertinentes. Toutefois, il y a un
certain nombre de faits que nous pouvons affirmer avec certitude. Je ne
tiendrai donc compte que de ces résultats indubitables.

1° Siger connaît et utilise le commentaire thomasien du Liber de causis.

La comparaison suivante vient confirmer cette première thèse:

SIGER, q. 46; Marlasca 164:

In hominibus intelligentibus sic

contingit quod qui sunt fortioris
et excellentioris intellectus, ex
paucioribus auditis vel cognitis,
ex universalibus, totam veri-
tatem alicuius quaestionis vel
negotii comprehendunt. Alii au-
tem homines intellectum haben-
tes magis debilem et grossiorem
percipere non possunt, nisi eis
inducatur per singula, ratione
cuius frequenter inducere oportet.

Deus autem cuius intellectus
est excellentissimus uno solo
intelligibili, ut essentia sua, omnia

comprehendit... Quare vide-
tur quod intellectuum separato-
rum tanto unusquisque paucioribus

speciebus et ad plura se

extendentibus rerum notitiam
habet quanto est altior, ita
quod intellectus humanus, qui
est infimus, rerum scientiam
non potest habere nisi singulis
speciebus singula rerum natu-
ras cognoscat; materia vero cor-
poralis et sensus corporeus

Thomas, De causis, prop. 10;
Saffrey 70-71:

Et hoc etiam experimento in
nobis percipimus: videmus enim
quod illi qui sunt excellentioris
intellectus ex paucioribus
auditis vel cognitis totam verita-
tem alicuius quaesionis vel
negotii comprehendunt, quod alii
grossioris intellectus existentes,
percipere non possunt nisi ma-
nifestetur eis per singula;
ratione cuius oportet frequenter
inducere. Et ideo Deus cuius
intellectus est excellentissimus,
uno solo, scilicet essentia sua,
omnia comprehendit; aliorum
vero intellectuum separato-
rum, tanto unusquisque
paucioribus speciebus et ad plura
se extendentibus rerum notitiam

habet, quanto est altior,
ita quod intellectus humanus
qui est infimus, rerum scientiam

habere non potest nisi
singulis speciebus singularum
rerum naturas cognoscat;
materia vero corporalis et sensus

corporeus omnino ab uni-



Notule sur le commentaire du Liber de causis 307

omnino ab universali participa-
tione specierum deficere inve-
niuntur. Erunt igitur secundum
hoc, ut videtur, in intelligentiis
superioribus magis universales et
in inferioribus formae minus
universales.

versali participatione specierum

deficere invenitur.

La question 46 de Siger aborde la question: Utrurn in intelligentis
superioribus sint formae magis universales. Siger se sert d'un argument tho-
masien pour conforter sa propre opinion. Il est à peine nécessaire
d'insister sur la littéralité de l'emprunt: tout ce qui est en gras ci-dessus
indique une correspondance textuelle entre les textes de Siger et de Thomas.

Il y a au moins quatre autres témoignages tout aussi convaincants
qui attestent que Siger a connu et utilisé largement le commentaire de
saint Thomas du Liber de causis9.

Toutefois, le commentaire du Liber de causis n'est pas le seul

ouvrage thomiste dont le maître brabançon emprunte des idées et des passages

entiers. Selon les indications de l'éditeur et mes relevés, nous trouvons

des copies littérales qui proviennent du commentaire de la Physique
et de la Somme théologique ST)10. Les emprunts à la ST sont
particulièrement nombreux, dans cinq cas au moins, il s'agit de longues citations
muettes11.

Un second texte nous offre un exemple très parlant.

Thomas Aquinas, ST I, 10, 1: Siger, q. 8; Marlasca 56-57:

Sicut in cognitionem simplicium Ad primum sciendum est quod,
oportet nos venire per compo- sicut vult Aristoteles in princi-
sita, ita in cognitionem aeterni- pio Phys., composita sunt nobis
tatis oportet nos venire per tern- notiora quam simplicia; tempus
pus; quod nihil aliud est quam autem compositum est et

numerus motus secundum pri- aeternitas simplex. Et ex cog-
us et posterius. Cum enim in nitione temporis possumus de-

quolibet motu sit successio, et venire in cognitionem aeterni-
una pars post alteram, ex hoc tatis. Est autem tempus, ut dici-
quod numeramus prius et pos- tur IV Phys., numerus motus
terius in motu apprehendimus secundum prius et posterius,

ita quod in motu est successio

9 II s'agit des passages suivants: (1) q. 6, Madasca 76, lin. 16-24; (2) q. 21, Marlasca

91, lin. 44ss.; (3) q. 36, Marlasca 139, lin. 107ss.; (4) q. 47, Marlasca 168, lin. 63ss.
Toutes ces indications sont données par l'éditeur.

10 Cf. les indications de Marlasca, Les quaestiones, 22.
11

Q. 8, Marlasca 56, lin. 2ss.; q. 26, Marlasca 105, lin. 65ss.; q. 33, Marlasca 128,
lin. 38ss.; q. 46, Marlasca 164, lin. 68ss.; q. 55, Marlasca 190, lin. 70-85.



308 Notule sur le commentaire du Liber de causis

tempus; quod nihil aliud est

quam numerum prioris et
posterions in motu. In eo autem
quod caret motu et semper eodem
modo se habet, non est accipere
prius et posterius. Sicut igitur ratio

temporis consistit in nume-
ratione prioris et posterions in
motu, ita in apprehensione uni-
formitatis eius quod est omni-
no extra motum consistit ratio
aeternitatis.
Item ea dicuntur tempore men-
surari, quae principium et finem
habent in tempore, ut dicitur IV
Physic.: et hoc ideo quia in omni
eo quod movetur, est accipere
aliquod principium et aliquem
finem. Quod vero est omnino im-
mutabile, sicut nec successio-
nem, ita nec principium aut
finem habere potest
Sic ergo ex duobus notificatur
aeternitas. Primo ex hoc quod
id quod est in aeternitate est in-
terminabilis, idest principio et
fine carens (ut terminus ad

utrumque referatur). Secundo

per hoc quod ipsa aeternitas
successione caret, tota simul
existens.

partis post partem; et qui
apprehendit prius et posterius
in motu numerando et distin-
guendo ea, tempus apprehendit,

eo quod ratio temporis in
numeratione prioris et posterions

in motu consistit. Et cum
in motu succédât alquid post al-
terum, in eo quod est extra motum

non succedit aliquid post
alterum, sed uniformiter et semper

sic se habet similiter illud
quod omnino est extra motum;
et sicut apprehensione prioris et
posterions in motu distinguendo
et numerando ea tempus appre-
hendimus, sic in apprehensione

uniformitatis essendi eius
quod est extra motum aeterni-
tatem apprehendimus

Et consistit ratio aeternitatis
in apprehensione uniformitatis

se habendi eius quod est
extra motum et omnino im-
mutabile. Et sicut in aeternitate
non succedit unum post
alterum, ita aeternitas ipsa caret
principio et fine, ita quod ex his
duobus notificatur nobis
aeternitas, quia videlicet in-
transmutabilis carens termi-
no, videlicet principio et fine,
et quia etiam in aeternitate
non est aliqua successio, sed
tota simul existit. Et huic
determination! de aeternitate
concordat illud Boethii in fine De
consolatione, ubi dicit quod
«aeternitas est interminabilis vi-
tae possessio tota atque perfecta
simul» existens.

Ad primum ergo dicendum quod
simplicia consueverunt per ne-

Et cum per privationem definia-
tur aeternitas, hoc non est quia



Notule sur le commentaire du Liber de causis 309

gationem definiri, sicut punctus privatio ad eius essentiam sit
est cuius pars non est. Quod non pertinens, cum non pertineat ad

ideo est, quod negatio sit de es- definitionem quamdam aeterni-
sentia eorum, sed quia intellectus tatis, sed hoc est propter nos
noster, qui primo apprehendit quibus non notificatur simplex
composita, in cognitionem sim- nisi privatione compositionis,
plicium pervenire non potest nisi sicut dicimus punctum cuius
per remotionem compositionis. non est pars.

La question 8 du commentaire de Siger s'interroge: Quid sit aeternitas.
La réponse à la question est donnée par Siger, quand il dit que la raison
de l'éternité consiste dans l'appréhension de l'uniformité de ce qui est
au-delà du mouvement. Il n'est pas difficile de reconnaître dans cette
formulation une réminiscence de la solution thomiste. Thomas, dans la ST I,
10, 1 dit que «appréhender l'uniformité en ce qui est complètement étranger

au mouvement, c'est saisir la raison d'éternité». Mais, comme le texte
ci-dessus le montre, il n'y a pas seulement un emprunt doctrinal, mais
Siger suit ad litteram l'article 1 de la question que Thomas consacre à

l'éternité. Il est vrai que Siger utilise ici le modèle de manière un peu
plus libre que dans l'exemple précédent. Mais la parenté est tout à fait
évidente. Cela vaut pour la détermination de la ratio aeternitatis que
Thomas donne à la fin du premier paragraphe (in apprehensione unifor-
mitatis eius quod est omnio extra motum). Siger la copie un peu plus
loin, à la fin du premier paragraphe. Cela vaut également lorsque Siger
rappelle comment on connaît l'éternité. En effet, il mentionne deux
points: il n'y a pas de succession et il n'y a pas de commencement et de
fin. C'est exactement ce que Thomas écrit dans le second paragraphe de

son texte, quand il affirme que l'éternité peut être connue par ces deux
caractères: principio et fine carens, successione caret. Nous pouvons
donc affirmer que:

2° Siger emprunte à Thomas des thèses doctrinales importantes.
Le problème de l'éternité, pour un médiéval, n'est pas un problème
mineur. Le texte que nous venons d'analyser donne la preuve que Siger fait
sienne sans transformation notable la doctrine thomasienne. Cependant,
Siger modifie certains détails. Par exemple, dans le passage reproduit
plus haut, il remplace negatio et remotio par privatio. Et il est plus
explicite que son modèle! Cela vaut particulièrement pour les autorités.
Dans le texte de Thomas, une seule autorité est citée, le 4e livre de la
Physique. Siger, en revanche, identifie des citations implicites dans le
texte de saint Thomas: au début du texte, il renvoie au livre I de la
Physique, de même pour la définition du temps. Et finalement, il ajoute la
source du tota simul existens, mais Thomas avait lui-même indiqué cette
source, dans la première objection où il renvoie le lecteur à Boèce.



310 Notule sur le commentaire du Liber de causis

A propos de ce texte, il nous faut faire un bref excursus. Comme on
le sait, Tempier a condamné la thèse de la subjectivité du temps (Art. 86:
Quod aevum et tempus nihil sunt in re, sed solam apprehensione). A la
recherche d'une source de cet article, Roland Hissette mentionne notre
question 8 du commentaire de Siger et écrit: «Siger insiste sur
l'importance de l'appréhension de la succession» et il ajoute «cette insistance
sur l'apprehensio a sans doute éveillé l'inquiétude d'un censeur»12 - Dans
son ouvrage récent Aristoteles contra Augustinum, Udo Jeck suit
l'indication de Hissette: «Zugleich ist Siger mit seiner spezifischen
Terminologie und seinem Hinweis auf die <apprehensio> ein Vorläufer
der in Paris verurteilten 200. These zum seelischen Sein der Zeit.
R. Hissette hat zuerst einen Zusammenhang der o.g. Äußerung Sigers mit
der 200. Pariser These hergestellt. Seine Argumentation ist überzeugend.
Sie bestätigt sich in diesem Zusammenhang»13.

Ni l'un ni l'autre n'a constaté que le texte de Siger est un simple plagiat

du texte de Thomas d'Aquin. Hissette cite le passage de Thomas14,
sans remarquer que celui-ci a été copié par Siger. On ne peut évidemment
pas parler d'une terminologie spécifique de Siger.

Un troisième texte va nous permettre de mieux saisir encore le caractère
spécifique des emprunts sigériens: Utrum intelligentia sit composita ex
materia et forma, tel est l'intitulé de la question 22 du commentaire de

Siger.

Thomas, ST I, 50, 2: Siger, q. 22; Marlasca 91-93:

1. Omne enim quod continetur 2. Praeterea. Omne quod conti-
sub aliquo genere est composi- netur sub aliquo genere, com-
tum ex genere et differentia, positum est ex genere et diffe-
quae, adveniens generi, constituit rentia illius generis. Intelligen-
speciem. Sed genus sumitur ex tia autem continentur sub genere
materia, differentia vero ex substantiae. Ergo composita est

forma, ut patet in VIII Metaph. ex genere et differentia illius ge-
Ergo omne quod est in genere est neris. Sed genus sumitur a ma-
compositum ex materia et forma, teria et differentia a forma, ut
Sed angélus est in genere sub- vult aristoteles VIII Metaph.
stantiae. Ergo est compositus ex Ergo intelligentia videtur esse
materia et forma. composita ex materia et forma.

12 Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Löwen/Paris 1977,
153-154. Pour des raisons de commodité, je suis la numérotation des articles parisiens de

Mandonnet (et Hissette).
13 Aristoteles contra Augustinum. Zur Frage nach dem Verhältnis von Zeit und Seele

bei den antiken Aristoteleskommentatoren, im arabischen Aristotelismus und im 13.

Jahrhundert, Amsterdam 1993, 301.
14 Enquête, 154.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 311

3. Praeterea, forma est actus.
Quod ergo est forma tantum est
actus purus. Sed angélus non est
actus purus: hoc enim solius Dei
est. Ergo non est forma tantum,
sed habet formant in materia.

Sed adhuc ulterius impossibile
est quod substantia intellectualis
habeat qualemcumque materiam.
Operatio enim cuiuslibet rei est
secundum modum substantiae
eius. Intelligere autem est operatio

penitus immaterialis. Quod ex
eius obiecto apparet, a quo
actus quilibet recipit speciem et
rationem: sic enim unumquod-
que intelligitur, inquantum a
materia abstrahitur, quia formae in
materia sunt individuales formae,
quas intellectus non apprehendit
secundum quod huiusmodi. Unde
relinquitur quod omnis
substantia intellectualis est omnino
immaterialis.

Ad tertium dicendum quod licet
in angelo non sit compositio
formae et materiae, est tarnen in eo
actus et potentia. Quod quidem
manifestum potest esse ex consi-
deratione rerum materialium, in
quibus invenitur duplex compositio.

Prima quidem formae et
materiae, ex quibus constituitur
natura aliqua. Natura autem sic

composita non est suum esse, sed

esse est actus eius. Unde ipsa
natura comparatur ad suum esse

sicut potentia ad actum. Sub-
stracta ergo materia, et posito
quod ipsa forma subsistât non in
materia, adhuc remanet compa-
ratio formae ad ipsum esse ut

3. Praeterea. Si intelligentia non
sit composita ex materia et forma,

ergo erit forma pura. Sed

forma pura est actus purus,
cum forma sit actus. Sed hoc est

impossibile dicere nisi in eo
quod est primum in ordine
entium.

Et apparet etiam intelligentiam
penitus materiam non habere

per operationem intelligendi
quae immaterialis est: quod
apparet ex eius obiecto a quo
operatio rationem accipit, nam
actu intelligibilia abstracta sunt
a materia, ita etiam quod ma-
terialia non intelliguntur nisi
secundum quod forma eorum
abstrahitur a materia.

Est tarnen advertendum quod
licet intelligentia non sit composita

ex materia et forma, nec
inveniatur in intelligentia sub-
iectum quod sit unius rationis
cum subiecto materiae omnium
materialium, nihilominus tamen
in intelligentiis est aliqua
compositio et aliqua potentiae ratio.
Intelligentia enim cum non sit
primo ens, sic est ens quod esse
habet et quod natura intelligen-
tiae comparatur ad esse eius
sicut potentia ad actum. Sed

potentia ista propria est ad esse

tantum et non communis ad esse
et non esse, sicut materiae
potentia. Est igitur, ut apparet, in



312 Notule sur le commentaire du Liber de causis

potentiae ad actum. Et talis com-
positio intelligenda est in angelis.

ea compositio, non tamen ex
materia et forma: et est in ea
potentiae ratio non quae est ipsius
hyle, transmutabilis existentis ad

formas et privationes formarum.

Cette question de Siger fait partie de ce que Van Steenberghen appelle
«un traité étendu sur les Intelligences»15. Pas moins de dix-neuf questions

sont consacrées à ce thème. Siger rejette la composition hylémorphi-
que des intelligences mais admet «une certaine» composition, qui est
celle d'essence et d'être (natura intelligentiae comparatur ad esse sicut
potentia ad actum). Quand on examine de plus près la question 22, on
constate qu'il s'agit en fait d'un plagiat de l'article 2 de la question 50 de

la ST I: Utrum angélus sit compositus ex materia et forma. Deux des

objections proviennent de ce texte et le noyau central de la solutio est
également emprunté à ce texte thomasien. L'argument principal prétend que
l'opération manifeste la substance d'un être et puisque selon Thomas
l'ange intellige, il doit posséder une substance immatérielle. Un détail
nous frappe toutefois lorsque nous comparons les deux textes et ce fait
mérite toute notre attention: alors que Thomas parle d'angélus ou encore
de substantia intellectuals, Siger parle toujours d'intelligentia. Il
remplace donc de manière conséquente le terme théologique d'angélus par le
terme exclusivement philosophique d'intelligentia. Nous pouvons ainsi
formuler une troisième thèse:

3° Siger transforme le texte thomasien pour pouvoir l'utiliser dans un
contexte purement philosophique.
Cette constatation se vérifie par la comparaison de la question 48 de

Siger avec la question 56 de la première partie de la Somme:

Thomas, ST I, 56, 3:

Respondeo dicendum quod an-
geli aliquam cognitionem de Deo
habere possunt per sua naturalia.
Ad cuius evidentiam consideran-
dum est quod aliquid tripliciter
cognoscitur.
Uno modo per praesentiam suae
essentiae in cognoscente, sicut si
lux videatur in oculo: et sic dictum

est quod angélus intelligit

Siger, q. 48; Marlasca 170-
171:

Dicendum est quod intelligentia
intelligit et cognoscit causam
primam. Sed cognoscere
aliquid ad minus est tribus mo-
dis: vel per essentiam rei cog-
nitae, sicut intelligentia seip-
sam cognoscit; vel per speciem
immediate a re acceptam, sicut
color parietis videtur; vel per
speciem rei non immediate a

15 Maître Siger, 319.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 313

seipsum. Alio modo per prae-
sentiam suae similitudinis in
potentia cognoscitiva, sicut
lapis videtur ab oculo per hoc quod
similitudo eius résultat in oculo.
Tertio modo per hoc quod
similitudo rei cognitae non accipi-
tur immediate ab ipsa re cogni-
ta, sed a re alia in qua résultat,
sicut cum videmus hominem in
speculo.
Prima igitur cognitioni assimila-
tur divina cognitio, qua per esse-
niam suam videtur. Et haec
cognitio Dei non potest adesse crea-
turae alicui per sua naturalia.
Tertiae autem cognitioni assimi-
latur cognitio qua nos cognosci-
mus Deum in via per similitudi-
nem eius in creaturis resultantem
secundum illud Rom. 1,20
Unde et dicimur Deum videre in
speculo.
Cognitio autem qua angelus
per sua naturalia cognoscit
Deum media est inter has duas;
et similatur illi cognitioni qua
videtur res per speciem ab ea

acceptam. Quia enim imago Dei
est in ipsa natura angeli impressa
per suam essentiam, angelus
Deum cognoscit inquantum est
similitudo Dei. Non tarnen ipsam
essentiam Dei videt, quia nulla
similitudo creata est sufficiens ad

repraesentandam divinam essentiam.

Unde magis ista cognitio
tenet se cum speculari, quia et
ipsa natura angelica est quoddam
speculum divinam similitudinem
repraesentans.

re acceptam, sed ab aliquo
simili ipsi rei, sicut videtur color
parietis in speculo per speciem
coloris non immediate acceptam
a colore sed immediate
acceptam a similitudine aliqua
colons.

Intelligentia non intelligit causam

primam primo modo per
essentiam causae primae. Cognita
enim sunt in cognoscente secundum

modum cognoscentis naturae:

unde quia sensus materialis
et organicus est, hinc est quod
cognita ab eo cognoscuntur ma-
terialiter et individualiter; intel-
lectus autem non habet Organum,

nihilominus tarnen unitur
corpori et unde est unitus cor-
pori ex phantasmate intelligens,
connaturalia et proportionata in-
telligibilia eidem sunt formae
materiales, intellectae tarnen ab

eo abstractae, quia Organum non
habet; intellectus autem intelli-
gentiae, penitus a corpore ab-

stractus, habet intelligentiam
eorum quae in esse suo sunt ab-
stracta a materia. Nihilominus
tarnen, quia intelligentia non est
esse purum per se subsistens,
sed esse eius est determinatum
et participatum ab aliqua natura,
causa vero prima est supra hunc
modum essendi, esse purum et

separatum existens, propter
quod, quia cognita ab ipso
cognoscente debent esse per
modum cognoscentis naturae, non
intelligitur causa prima per
essentiam suam ens in cognoscente

natura quae est intelligentia;

sed intelligitur causa
prima ab intelligentia per
speciem immediate acceptam ab
ea, quae tamen species non suf-



314 Notule sur le commentaire du Liber de causis

ficienter repraesentat essentiam
causae primae, suae essentiae
sufficientem cognitionem faci-
ens: per illud enim quod est or-
dinis inferioris non cognoscitur
illud quod est ordinis superioris
sufficienter; et ideo per speciem
intelligibilem quae non est esse

purum per se subsistens non
cognoscitur sufficienter esse

purum quod est ordinis superioris.

Et ideo cognitio causae
primae ab intelligentia per si-
militudinem causae primae
eidem impressam est velut
cognitio eius quod cognoscitur
in suo simili, ita quod modus
cognoscendi causam primam
ab intelligentia medius est
inter modum cognoscendi quo
cognoscitur aliquid per simili-
tudinem immediate a re
acceptant et modum cognoscendi
quo cognoscitur aliquid per si-
militudinem non immediate a
re cognita acceptam.

Siger se demande dans ce texte: Utrum intelligentia intelligat causam
primam. Pour répondre à ce problème, il se sert de la question thomasi-
enne intitulée: Utrum angeli per sua naturalia Deum cognoscere possint.
Le texte de Thomas est basé sur l'idée qu'il y a trois manières de
connaître une chose, à savoir par la présence de l'essence dans le sujet, par
la présence de sa similitude et par une similitude de la chose connue.
Selon Thomas, l'ange connaît Dieu de la deuxième manière: similatur Uli
cognitioni qua videtur res per speciem. En effet, l'ange est «image de
Dieu» donc angélus Deum cognoscit inquantum est similitudo Dei. Siger
s'inspire du triple mode de connaissance (premier paragraphe) en
reproduisant le même modèle: per essentiam, per speciem acceptam, per
speciem rei non immediate acceptam. Quant à la solution du problème, Siger
affirme comme Thomas que l'intelligence connaît Dieu «indirectement»,
mais il évite l'expression imago Dei et parle d'une «espèce innée» (species

impressa): intelligitur causa prima ab intellientia per speciem
immediate acceptam ab ea. Comme Thomas, et pour les mêmes raisons que
lui, il insiste enfin sur la déficience de cette connaissance angélique.
Comme dans ce cas précédent, Siger donne ici une version philosophique



Notule sur le commentaire du Liber de causis 315

du texte thomasien, remplaçant ici imago Dei par idée innée, mais sa
solution est tout à fait en conformité avec l'épistémologie angélique de
Thomas.

Un dernier texte donne un autre éclairage encore à la dépendance sigé-
rienne. Il s'agit ici du prologue au commentaire.

SlGER, Prooemium; Marlasca 35-
36:

Sicut vult Aristoteles in principio
III Metaph. volentes attingere ad

cognitionem veritatis in aliquibus
rebus absque cognitione eorum
quae dubitationem inducunt in
cognitionem veritatis illarum
rerum, similes sunt incedentibus
nescientibus tarnen ad quem
locum ire debeant. Cuius ratio
est, quia absolutio dubitationis
finis est tendentis ad veritatem;
et ideo, sicut qui nescit locum
non veniet ad ipsum nisi casu,
et cum ad ipsum venerit, ne-
sciet ipsum esse locum quo
tendebat, et ideo ignorabit
utrum sit ibi quiescendum vel
ulterius procedendum, sic non
praeconcipiens dubitationes ad
cognitionem veritatis non diri-
getur nisi casu, quia, si veritatem

attigerit, nesciet utrum ibi
quiescendum vel ulterius
procedendum.

Et dubitans etiam similis est li-
gato vinculo corporali qui, si li-
gamentum ignoraverit, ipsum
dissolvere non valebit. Dubita-
tio enim mentem tenet ne ulterius

per considerationem pro-
cedere possit, sicut vinculo
corporali pedes tenentur; et ideo
dubitationes non praeconside-
rans non valet absolvere
dubitationes; quare nec attingere ad
veritatem. Cognitio enim veri-

THOMAS, In Metaph. III, lect. 1 :

n. 339. Primo dicit quod volen-
tibus investigare veritatem con-
tingit prae opere, idest ante

opus, bene dubitare, idest bene
attingere ad ea quae sunt dubi-
tabilia. Et hoc quia posterior in-
vestigatio veritatis, nihil aliud
est quam solutio prius dubitato-
rum.
n. 341: Sicut ex hoc quod ali-
quis nescit quo vadat, sequitur
quod quando pervenit ad
locum quem intendebat, nescit

utrum sit quiescendum vel
ulterius eundum, ita etiam
quando aliquis non praecog-
noscit dubitationem, cuius
solutio est finis inquisitionis,
non potest scire, quando in-
venit veritatem quaesitam, et
quando non; quia nescit finem
suae inquisitionis, qui est
manifestus ei qui primo
dubitationem cognovit.

n. 339. Manifestum est autem in
solutione corporalium liga-
minum, quod ille qui ignorât
vinculum, non potest solvere
ipsum. Dubitatio autem de ali-
qua re hoc modo se habet ad
mentem sicut vinculum corporate

ad corpus, et eundem ef-
fectum demonstrat. Inquantum

enim aliquid dubitat,
infantum patitur aliquid simile
his qui sunt stricte ligati. Sicut



316 Notule sur le commentaire du Liber de causis

tatis in aliqua rerum solutio est
dubitatorum

Et sicut in iudiciis dicitur quod
melius contingit iudicare audi-
endo rationes utriusque partis,
similiter etiam praeconsideratis
rationibus ad utramque partem
contradictionis dubitationem in
aliquo inducentibus melius
contingit iudicare veritatem

Hinc est quod nos, de primis
rerum causis aliquas veritates con-
scribere volentes, primum in
singulis dubitationes inducemus, ut
sic lucidius Veritas appareat, hoc
autem conservato, quod dubitationes

tales inducantur per quas
Veritas eorum quae in Libro de

causis videntur esse dubia appareat,

multitudinem quaestionum
et argumentorum inutilium quae
fastidium générant ac intellectum
impediunt evitando, dubitationes
etiam extraneas a nostro propo-
sito inducere non intendentes.

enim ille qui habet pedes
ligatos, non potest in anterio-
ra procedere secundum viam
corporalem, ita ille qui dubi-
tat, quasi habens mentem li-
gatam, non potest ad anterio-
ra procedere secundum viam
speculationis.

n. 342 Auditorem enim oportet
iudicare de auditis. Sicut

autem in iudiciis nullus potest
iudicare nisi audiat rationes
utriusque, ita necesse est eum,
qui debet audire philosophi-
am, melius se habere in iudi-
cando si audierit omnes rationes

quasi adversariorum du-
bitantium.

Une première lecture du prologue de Siger peut nous révéler ce texte
comme un éloge du doute. Quelle belle introduction à un commentaire:
un traité sur les premières causes qui s'ouvre avec une commendatio du-
bitationisl Le prologue comporte trois moments. Siger rappelle que celui
qui ne doute pas, est comparable à l'homme qui ne sait pas où il veut
aller. Il est ensuite dit que celui qui doute est comparable à l'homme ligoté
qui doit connaître les nœuds pour pouvoir s'en défaire. Et finalement, il y
a la très belle comparaison avec le tribunal où le juge doit entendre les
deux parties: melius contingit iudicare audiendo rationes utriusque
partis.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 317

Personne n'a remarqué jusqu'à maintenant que les trois idées, plus
exactement: la formulation de ces trois idées vient de Thomas, qui expose
cette argumentation dans la leçon consacrée aux apories dans son
commentaire de la Métaphysique. Siger a isolé ces déclarations sur l'utilité
de l'aporie de leur contexte et il a rassemblé trois extraits pour en faire
un prologue, consacré à l'éloge du doute. Dans ces «Notes sur Siger de
Brabant», le P. Gauthier avait jadis montré que le Siger des années

soixante, celui qui rédige les Quaestiones in tertium de anima, pour une
question au moins, celle sur le feu de l'enfer, copie littéralement le
Commentaire des Sentences de Thomas. Il attribue cette maladresse à la
jeunesse et l'inexpérience16. Nous venons de prouver que Siger reste fidèle
à ses pratiques d'emprunts jusqu'à la fin de sa carrière. Cela ne signifie
nullement que Siger suive aveuglément Thomas sur tous les points. Un
passage de la q. 2 que j'ai étudié ailleurs en détail prouve le contraire17.

Siger, q. 2, Marlasca 40-41:

Solutio. Quidam homines vulgares

et populäres opinati sunt, si-
cut récitât Averroes super IX
Metaph., quod causa prima omnia

faceret immediate, quod esset

agere causam primariam sine
secundaria. Et hi, sicut dicit, non
habentes cerebrum ad bonum
naturale tollunt ab entibus proprias
operationes Et ideo dicendum
quod causa primaria effectum
causae secundariae non potest
sine causa secundaria.

Unde sophistice quidam arguunt
credentes naturali ratione osten-
dere et demonstrare quod causa
prima possit facere quod acci-
dens existât sine subiecto illius
accidentis, propter hoc quod causa

prima est causa omnium cau-
sarum mediarum accidentis inter
ipsam et accidens, et ideo sola

THOMAS, IV Sent., d. 12, q. 1,

Art. 1:

Sicut dicitur prima propositione
Libri de causis «causa prima est
vehementioris impressionis supra

causatum causae secundae

quam ipsa causa secunda.» Unde

quando causa secunda remo-
vet influentiam suam a causato,
adhuc potest remanere in-
fluentia causae primae in cau-

16 Notes sur Siger de Brabant, I, in: Revue des Sciences philosophiques et théologiques

67 (1983)212-231.
17 Cf. «Le traité de l'eucharistie de Thomas d'Aqin et les averroïstes», in: Quodli-

beta, Articles choisis, Fribourg 1996, 309-331.



318 Notule sur le commentaire du Liber de causis

facere possit quod existât acci-
dens, quamquam accidenti nulla
existât aliarum causarum acci-
dentis; et cum substantia sit ali-
qua causa accidentis, poterit
facere ut sine substantia subsistât
accidens.

satum illud; sicut remoto ra-
tionali, remanet vivum, quo
remoto remanet esse.
Cum ergo causa prima acciden-
tium et omnium existentium
Deus sit; causa autem secunda
accidentium sit substantia, quia
accidentia ex principiis substan-
tiae causantur; poterit Deus
accidentia in esse conservare
remota tarnen causa secunda,
scilicet substantia.

Et ideo absque omni dubitatione
dicendum est quod Deus potest
facere accidens esse sine sub-
iecto.

Ratio, ut manifeste apparet,
deficit secundum ea quae prius dicta

sunt. Ut tarnen sane intelligi-
tur, sciendum est quod primariam
causam posse facere accidens
existere sine subiecto illius
accidentis confitemur. Hoc tarnen
est non propter istam rationem;
est enim oratio conclusa peior se-
ipsa non conclusa.

Siger vise directement Thomas lorsqu'il rejette l'argumentation sophistique

de certains qui veulent prouver à l'aide du Livre des causes la sépa-
rabilité des accidents. Notons simplement la virulence de l'invective de

Siger: se basant sur Averroès, il parle de homines vulgares et populäres.

2. Sur l'orthodoxie du commentaire

Nous l'avons déjà rappelé: le commentaire est le dernier ouvrage de

Siger, celui où, selon le jugement unanime de la critique, le maître brabançon

s'approche le plus de l'orthodoxie. Selon Van Steenberghen, il
abandonne, «ses thèses les plus gravement hétérodoxes»18. Il est en effet
établi que Siger renonce explicitement à la thèse de l'intellect unique.

Mais il y a un autre fait, qui ne manque pas non plus de certitude:
parmi les thèses que l'évêque de Paris condamne solennellement le
7 mars 1277, une quarantaine peut être mise en relation avec le commen-

18 Maitre Siger, 206.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 319

taire du Liber de causis19. Pour quatorze parmi elles, on peut à mon sens
montrer qu'elles se trouvent dans le commentaire20. Je prends à titre
d'exemple deux articles. L'article 35 dit: Quod Deus numquam plus
creavit intelligentiam quam modo créât. Cet article prétend (au moins
indirectement) que «la première intelligence est l'effet éternel de la cause
créatrice immuable»21. Il reprend une idée qui est clairement exprimée
dans la question 12 du commentaire:

cum causa prima numquam fecerit intelligentiam transmutando ad esse
eius, nunquam prius vel plus causata est intelligentia a prima causa

quam nunc causetur, sed semper ex causa prima esse eius invenitur22.

Tout aussi probant est le cas de l'article 98: Quod in causis efficientibus
causa secunda habet actionem quam non accepit a causa prima. On voit
bien quel est le sens de cet article qui attribue à la cause seconde une
activité qu'elle n'aurait pas reçue de la cause première. La source se trouve
dans la question 2 de Siger:

et causa huius est quia causa secundaria aliquando formam quae est
opération^ principium non accipit a primaria, sed tantum applicationem ad

opus et ad materiam23.

Si nous acceptons l'hypothèse de Hissette selon laquelle sur les 219
thèses, trente paraissent viser directement Siger24, une bonne moitié se

réfère donc directement au commentaire du Liber de causis.
Si nous analysons ces thèses de plus près, nous constatons qu'elles

concernent, à une exception près25, deux thèmes seulement: en premier
lieu la conception de Dieu, plus exactement le rapport entre la cause
première et les causes secondes. En effet, les articles qui se retrouvent chez
Siger concernent l'impossibilité d'éliminer les causes secondes. C'est
tout l'enjeu des miracles qui est visé ici. L'autre thème concerne les

intelligences puisque sept des quatorze articles que l'on peut mettre en
rapport avec le commentaire traitent des intelligences, en particulier de leur
rôle dans la constitution du monde (Art. 31, Art. 56), leur création (Art.

10 Hissette mentionne notre Commentaire à propos des articles suivants: 11, 13, 24,
26, 31, 35, 36, 39, 40, 41, 42, 43, 45, 47, 48, 49, 50, 53, 54, 55, 56, 63, 67, 68, 69, 70,
71, 72, 73, 86, 89, 98, 119, 134, 152, 153, 157, 176, 187, 196, 197, 198, 199.

20 11 s'agit des articles suivants: 26, 31, 35, 36, 45, 48, 50, 55, 56, 69, 72, 73, 98,
134. Dans son commentaire, Hissette donne les références exactes

21 Hissette, Enquête, 73.
22 Marlasca, 65, lin. 80-83.
23 Marlasca, 40, lin. 38-40.
24 Enquête, 314.
25 II s'agit de l'article 134: Quod anima rationalis quando recedit ab animali, adhuc

remanet animal vivum. Hissette renvoit à la question 7 du commentaire (Enquête, 213.).



320 Notule sur le commentaire du Liber de causis

35), leur éternité (Art. 41, Art. 45), leur connaissance (Art. 48), et leur
fonction dans l'univers (Art.50)26.

Les censeurs jugeaient donc la doctrine sigérienne des substances
séparées particulièrement hétérodoxe. Ces précisions nous font mieux
comprendre ce qui dans la pensée du «soit-disant» averroïsme latin faisait
difficulté pour les autorités ecclésiastiques. Les théorèmes concernant les

intelligences et une certaine conception du rapport entre Dieu et le monde

sont au moins aussi importants que l'unité de l'intellect et l'éternité du
monde.

Je souhaite terminer cette étude, à peine esquissée, par deux exemples

qui peuvent nous rendre conscients de l'extrême complexité des
choses:

Le premier exemple concerne encore une fois le rapport Siger-Tho-
mas. Les articles 42 et 43 de la condamnation traitent de la singularité
des intelligences. Ils condamnent la thèse que Dieu ne peut multiplier les
individus dans une même espèce sans matière:

Art. 42: Quod Deus non potest multiplicare individua sub una specie
sine materia.

Art. 43: Quod quia intelligentiae non habent materiam, Deus non posset
facere plures eiusdem speciei.

Il est connu que cette doctrine qui selon Tempier porte atteinte à la toute-
puissance divine, est celle de Thomas d'Aquin (p. ex. ST I, 50, 4; 76, 2

adl). Mais Siger a également défendu cette thèse, tout au long de sa
carrière. Notamment la question 24 de notre commentaire:

Producta autem intelligentia aliqua a causa prima, aliam producere eam-
dem secundum speciem esset aliam producere secundum individuum et
nihilomihus eamdem producere secundum individuum27.

Créer deux fois le même individu est donc contradictoire. Qui est visé

par les censeurs? Bien sûr, nous l'ignorons, mais Siger autant que Thomas

sont touchés par cet article de la condamnation. Nous avons déjà noté

dans la première partie le cas de l'article 86 concernant la subjectivité
du temps. Les critiques modernes pensaient pouvoir en attribuer la paternité

à Siger, mais de fait le texte invoqué de Siger est un plagiat de Thomas.

Si cet exemple manifeste les connexions complexes des textes et des

doctrines, le second peut nous étonner encore plus: l'article 48 dit
Quod angélus nihil intelligit de novo.

Selon Marlasca et Hissette, cette thèse est sans aucun doute sigérienne et
provient du commentaire du Liber de causis: «La source de cette propo-

26 Si nous tenons compte des articles où l'on peut établir un lien entre la condamnation

et le commentaire (voir note 19), dix-sept des articles concernent les intelligences.
27 Marlasca, 99-100, lin. 93-95.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 321

sition est le commentaire au De causis de Siger de Brabant»28. Il s'agit
en effet de l'interprétation sigérienne de la proposition du Liber: intelli-
gentia plena estformis. Or il se trouve que Béatrice, dans le XXIXe chant
du Paradis (v. 79-81) cite littéralement cette proposition condamnée.
Dans son enseignement sur la nature des anges, Béatrice affirme:

pero non hanno vedere interciso
da novo obietto, e pero non bisogna
rememorar per concetto diviso

(c'est pourquoi elles n'ont pas la vision interrompue par un nouvel objet
et n'ont donc pas besoin de se remémorer par concepts séparés).

Si nous rapprochons ces assertions de Dante de celles du début de la
Monorchia, I, iii, 7 où il affirme l'identité entre l'esse et Yintelligere des

anges, nous pouvons conclure que Dante semble dépendre de Siger dans
sa doctrine des anges, puisque Siger a défendu également cette doctrine,
condamnée par l'article 47 de Tempier:

Quod scientia intelligentiae non differt a substantia eius29.

Siger ne se trouve donc pas seulement parmi les docteurs dont Thomas
d'Aquin fait l'éloge au Xe chant du Paradis, mais en plus, Béatrice, la
voix céleste de la théologie, le cite.

Conclusions

Le parcours que nous venons de faire est plus philologique que philosophique.

Les conclusions seront à son image. On peut distinguer trois
groupes de conclusions. Le premier concerne le commentaire de Siger.
Nous avons étudié ce texte sous un angle tout à fait particulier, celui de

son rapport à Thomas d'Aquin. Il appert très clairement que Siger, dans

sa dernière œuvre, comme dans sa première, dépend à bien des égards
directement de Thomas. Le rapport entre Thomas et Siger exige donc une
nouvelle étude qui arrivera à des conclusions plus nuancées que celles
qui existent déjà. Ce résultat, même si on doit le considérer comme
provisoire, jette une nouvelle lumière sur la stature intellectuelle de Siger.
En effet, il s'agit de réévaluer la spécificité et l'originalité de la pensée
sigérienne sous l'éclairage d'un examen philologique complet du rapport
à Thomas d'Aquin et éventuellement d'autres auteurs comme Albert le
Grand. Mais ces résultats soulèvent un problème plus général qui
concerne notre manière de lire et d'interpréter les textes philosophiques mé-

28 Hissette, Enquête, 97.
29 Sur ce point, la pensée de Siger a évolué. Dans le Commentaire du Liber de causis

il affirme que l'identité entre esse et intelligere n'existe qu'en Dieu (cf. q. 37, Marlasca
145, lin. 18-19; q, 38, Marlasca 147, lin. 25-35). Il avait auparavant admis l'identité, cf.
Hissette, Enquête, 96.



322 Notule sur le commentaire du Liber de causis

diévaux. On peut se demander si une interprétation directe et immédiate,
qui part de l'hypothèse qu'il est possible de comprendre et d'interpréter
ces textes comme des sources philosophiques indépendantes que l'on
peut discuter au niveau doctrinal, est encore possible. L'intertextualité
complexe des documents philosophiques médiévaux n'exige-t-elle pas
d'autres méthodes et d'autres procédés que ceux de l'herméneutique
philosophique habituelle qui lit un texte pour y découvrir des doctrines et,
parfois, la vérité?

Le second groupe de conclusions concerne le problème de l'orthodoxie

de Siger. R. Hissette, dans son beau travail sur la condamnation de

1277, pose à propos de chaque article la question: est-il vraiment hétérodoxe

ou non? Cet exemple montre que l'historiographie utilise une
conception de l'orthodoxie qui n'est pas historique. C'est pourquoi certains
pensent pouvoir affirmer que le commentaire de Siger se rapproche le
plus de l'orthodoxie.

Nous avons vu que le texte sigérien qui - aux yeux des critiques de
Louvain - est le plus orthodoxe, est en fait l'écrit de Siger dont le plus
grand nombre de thèses ont été condamnées par Tempier. Celui-ci ainsi
que les critiques modernes n'ont pas la même conception de l'orthodoxie.
L'historien doit exclusivement tenir compte des documents historiques et
il doit se tenir à une conception historique et non pas religieuse ou
dogmatique de l'orthodoxie. Selon les documents de 1277, le commentaire
du De causis est un texte qui est «dangereusement hétérodoxe», notamment

en raison de la doctrine du rapport entre la cause première et les
causes secondes et en raison de sa conception des intelligences.

Cela nous amène à formuler un troisième groupe de conclusions, qui
se rapporte à la condamnation de 1277. Le travail de Hissette est
remarquable mais aujourd'hui, il faut aller plus loin. Cet auteur a négligé dans

son étude le Liber de causis. Or, tous les articles sur les intelligences,
plus ou moins directement, ont un rapport avec le Liber de causis. Il
faudrait examiner avec précision ce rapport entre la condamnation et le
Liber de causis. Il y a une autre lacune; dans mes recherches, j'ai rencontré
plusieurs articles qui peuvent également se lire dans le De causis et

processu universitatis d'Albert le Grand30. Dans ce texte, Albert affirme
sans ambages l'éternité des intelligences31, il écrit qu'elles intelligent per

30 On consultera l'excellente édition de W. FAUSER, Alberti Magni Opera omnia,
t. XVII, pars II, Munster 1993.

31 Cf. Lib. 2, tract. 5, cap. 17; ed. cit. 182, lin. 85ss.



Notule sur le commentaire du Liber de causis 323

modum suae substantiaen et que chaque intelligence constitue une
espèce33. Toutes ces doctrines ont été d'ailleurs condamnées. L'examen
du rapport entre Albert le Grand et la condamnation reste à faire.

33 Cf. Lib. 2, tract. 2, cap. 12; ed. cit., 104, lin. 7ss.
33 Cf. Lib. 2, tract. 2, cap. 4,; ed. cit.. 97, lin. 82ss. Je tiens à remercier Claude Pot-

tier qui m'a soutenu dans la préparation des matériaux pour cette étude et Isabelle Pittet
qui a corrigé avec beaucoup de soins le texte français.


	Notule sur le commentaire du Liber de causis de Siger de Brabant et ses rapports avec Thomas d'Aquin

